

🕏 مؤسسة الشيخ محمد بن صالح العثيمين الخيرية، ١٤٣٧ هـ فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر العثيمين، محمد بن صالح

> شرح عمدة الأحكام (١-٢). / محمد بن صالح العثيمين \_ ط ١ \_ القصيم، ١٤٣٧هـ ٨٨٠ ص؛ ١٧ × ٢٤ سم (سلسلة مؤلفات الشيخ ابن عثيمين؛ ١٥٧)

ردمك: ٥ ـ ٢٦ ـ ٨١٦٣ ـ ٢٠٣ ـ ٩٧٨

١ \_ الحديث \_ أحكام. ٢ ـ الحديث ـ شرح.

> أءالعنوان ديوي: ۲۳۷،۳

1247/1421

رقم الإيداع: ١٤٣٧/١٨٤٢ ردمك: ٥ ـ ٦٦ ـ ١٦٣ ـ ١٠٣ ـ ٩٧٨

#### حقوق الطبع محفوظة

إلا لمن أراد طبع الكتاب لتوزيعه خيريًا بعد مراجعة المؤسسة

#### الطبعة الأولي ٣٣٤ هـ

#### نطلب الكتاب من :

الملكة العريبة السعودية

القصيم\_عنيزة\_١٩١١م ص.ب، ١٩٢٩

هاتف: ۱۱۲/۳٦٤۲۱۰۷ ـ ناسوخ: ۲۰۰۹/۳٦٤۲۱۰۷ حة ال: ١٠٧٦٤٢١٥٠٠

> www.ibnothaimeen.com info@binothaimeen.com

الموزع المعتمد والحصري في جمهورية مصر العربية

دار الدّرة للنشر والتوزيع\_شارع محمد مقلد\_متفرع من مصطفى النحاس

بجوار سوبر ماركت أولاد رجب

هاتف وفاكس: ۲۲۷۲۰۵۵۲ \_ محمول: ۱۰۱۰۵۵۷۰۴۴

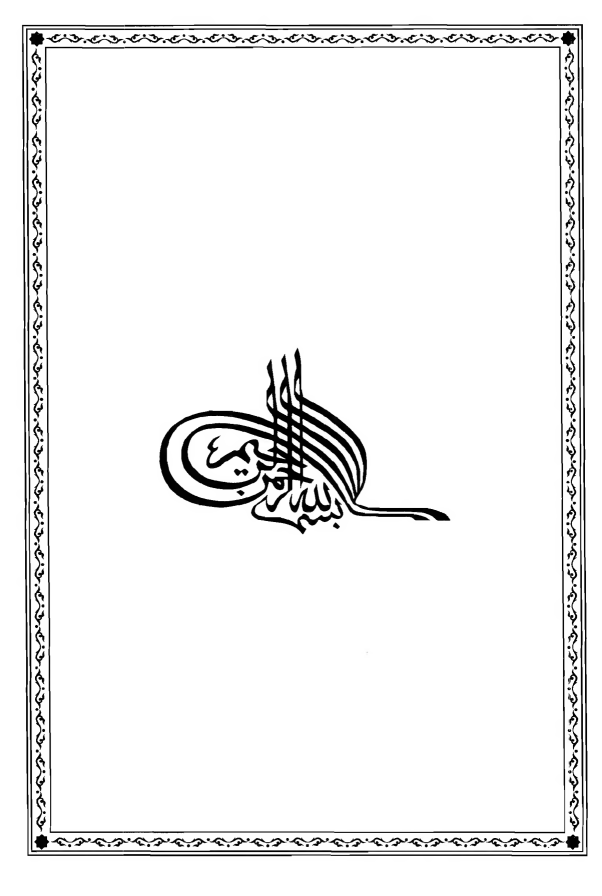


ـلُسلَة مُوَلِّفات نَضيلَة الِيثِيخِ (١٥٧)

لفَضَيْلَة الشَيْخ العَلَامَة محتر تربضالج العثيمين غفَراللَّهُ لَهُ ولوالدَّنيْهُ وَللمُسَّدّ

المُحُلَّدُ الأَوَّلُ

مِن إِصْدَارات مؤسسة النتبخ محمدتن صَالح العثيمين الخدّتة





# بِسُ إِللَّهِ الرِّحْدَ الرَّحْدَ الرّحْدَ الرّحْدِ الرّحْدَ الرّحْدُ الرّحْدَ الرّحْدَ الرّحْدَ الرّحْدُ الرّحْدَ الرّحْدُ الرّحْدُ الرّحْدُ الرّحْدُ الرّحْدُ الرّحْدَ الرّحْدَ الرّحْدَ الرّحْدُ الْحُلْمُ الرّحْدُ الرّحْدُ الرّحْدُ الرّحْدُ الرّحْدُ الرّحْدُ ال

#### تقديم

إنَّ الحمدَ لله، نَحمدُهُ ونَسْتعينُه ونَسْتغفرُه، ونَعوذُ بالله من شُرور أَنفُسنا ومِن سيِّئات أعمالِنا، مَن يَهْده اللهُ فلا مُضِلَّ له، ومَن يُضْلِلْ فَلا هادِيَ له، وأَشْهَد أَنْ لا إِلَهَ إلا الله وحدَه لا شَريكَ لَه، وأَشْهَد أَنَّ محمَّدًا عبدُه ورسولُه، أرسلَه اللهُ بالهُّدَى ودِين الحقِّ؛ فبلَّغَ الرِّسالة، وأدَّى الأمانة، ونصَح الأمَّة، وجاهَد في الله حقَّ بالهُّدَى ودِين الحقِّ؛ فبلَّغَ الرِّسالة، وأدَّى الأمانة، ونصَح الأمَّة، وجاهَد في الله حقَّ جهادِه حتَّى أتاهُ اليَقينُ، فصَلواتُ الله وسلامُه عليه، وعلى آلِه وأصحابِه، ومَن بَعهم بإحسانٍ إلى يوم الدِّين، أمَّا بَعْدُ:

فقَدِ اعتَنَى صاحِبُ الفَضيلَةِ شيخُنا العَلَّامةُ الوالِدُ محمَّدُ بنُ صالِح العُثَيْمِين -رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى-، عِنايةً بالِغةً بتَدْرِيس كُتُبِ الحَدِيثِ وتِبْيانِ مَعانِي نُصُوصِها، واستِنْباطِ الأَحْكامِ الشَّرعيَّةِ مِنهَا، ومِن ذَلِك شُرُوحاتُه على كِتَاب (عُمْدَة الأَحْكامِ مِنْ كَلامِ خَيْرِ الأَنَامِ) لمُؤلِّفِه الحافظِ أَبِي محمَّدٍ عبْدِ الْغَنِيِّ بْنِ عبدِ الوَاحِدِ المقدْسِيِّ المُتوفَّى عامَ (٢٠٠٠هـ) تَغمَّدَهُ اللهُ بواسِع رَحْتِه ورِضوانِه وأَسْكَنَهُ فَسِيحَ جَنَّاتِه (١).

وقَد كَانَ هَذَا الكتابُ مُقَرَّرًا فِي المَنْهَجِ الدِّرَاسِيِّ لطُلَّابِ المعاهِد العِلْميَّة فِي جامِعَةِ الإمامِ مُحَمَّدِ بنِ سُعُودٍ الإِسْلاميَّةِ، فقَامَ فَضِيلةُ شيخِنا -رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى- بتَدْرِيسِهِ، وصَنَّفَ فِيهِ شَرِحًا وَافِيًا لِـمُتطلَّباتِ المَرْحلةِ التَّعلِيميَّة، وصدَر مَطبُوعًا بعُنوان (تَنْبِيه الأَفْهَامِ بِشَرْحِ عُمْدَةِ الأَحْكَامِ) (٢).

 <sup>(</sup>١) ترجمتُه في: سير أعلام النبلاء للذهبي (٢١/ ٤٤٣)، شذرات الذهبي لابن العماد (٤/ ٣٩٢)،
 الأعلام للزركلي (٤/ ٣٤).

<sup>(</sup>٢) مِن إصداراتِ مُؤسَّسة الشَّيخ محمَّد بن صالحٍ العُثيُّوين الخَيْريَّة عامَ (١٤٣٦هـ).

ثُمَّ إِنَّه -أيضًا- قَد تَناولَ هَذا الكِتابَ بِالشَّرْحِ وَالتَّعْلِيقِ فِي الدُّرُوسِ العِلْميَّة التِي عَقَدَها -رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى - فِي المَسْجِد الحَرَام، وسُجِّل مِنها صَوتيًّا تِلْكَ الأحاديثُ الوارِدةُ فِي أَبُوابِ: (البُّيُوع - الرَّضَاع) مِنَ الكِتاب، وكَذا فِي الدُّروس العِلْمية التِي عَقَدَها -رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى - في الإجازاتِ الصَّيفيَّة فِي مَدِينتَي الرِّياضِ وعُنيْزَةَ، وسُجِّل عَقَدَها -رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى - في الإجازاتِ الصَّيفيَّة فِي مَدِينتَي الرِّياضِ وعُنيْزَةَ، وسُجِّل مِنها صَوتيًّا تِلْك الأحاديثُ الوارِدةُ فِي أَبُوابِ: (الطَّهارة - الحَجِّ) مِنَ الكِتاب (۱).

ومِن أَجْل تَعْميمِ الفائِدَةِ؛ وإِنْفاذًا للقَوَاعِدِ والضَّوابِطِ والتَّوجِيهات التِي قرَّرها شيخُنا -رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى- لإِخْراجِ تُراثِهِ العِلْميِّ؛ تَمَّ -بعَوْنِ اللهِ تَعالَى وتَوْفِيقِه- إِعْدادُ هذَه الشُّرُ وحَاتِ وتَجْهِيزُهَا للطِّباعة والنَّشر.

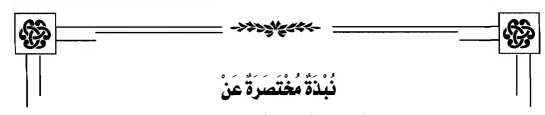
نَسْأَلُ اللهَ تعالَى أَنْ يَجْعلَ هَذا العَمَلَ خالِصًا لِوَجْهِه الكَريمِ؛ نافِعًا لعِبادِه، وأَنْ يَجِزِيَ فَضِيلةَ شيخِنا عَنِ الإسلامِ والمُسلمِينَ خَيْرَ الجَزَاء، ويُضَاعِفَ لهُ المُثُوبَةَ والأَجْرَ، ويُغْلِيَ دَرَجَتَهُ في المَهْدِيِّينَ، إِنَّه سَمِيعٌ قَرِيبٌ مُجِيبٌ.

وَصَلَّى اللهُ وسلَّم وبارَك علَى عَبدِه ورَسولِه، خاتَمِ النَّبِيِّينَ، وإِمامِ الْمُتَّقِينَ، وسيِّدِ الأوَّلينَ والآخِرينَ، نبيِّنَا محمَّدٍ، وعلَى آلِه وأَصْحابِه والتَّابِعينَ لهُمْ بإِحْسانٍ إِلَى يَوْمِ الدِّين.

القِسْمُ العِلْمِيُّ فِي مُؤَسَّسَةِ الشَّيْخِ مُحَمَّدِ بْنِ صَالِحِ العُثَيْمِينِ الخَيْرِيَّةِ ١٣ مُحَرَّم ١٤٣٧ه



<sup>(</sup>١) الكُتُب والأبوابُ التِي لم يتطرَّق إلَيْها الشَّرح: (بابُ صلاةِ الاستِسْقاءِ - كتاب الحَجِّ)، (باب اللهُّوع - كتاب السَّلَم)، (باب اللُّهُطة - كتاب المَّدُي - كتاب السَّلَم)، (باب اللُّهُطة - كتاب الفَرَائِض)، (باب الصَّدَاق)، (كتاب القِصاصِ - كتاب العِتْق).



# فَضِيلَةِ الشَّيْخِ العَلاَّمَةِ مُحَمَّدِ بْنِ صَالِحِ العُتَيْمِين

#### **₩** 1871 - 1781 **▲**

## نَسَبُهُ وَمَوْلِدُهُ:

هُو صاحِبُ الفضِيلةِ الشَّيخُ العالِمُ المحقِّق، الفَقِيه المفسِّر، الوَرع الزَّاهد، مُحمَّدُ بْنُ صَالِحِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ سُلَيُهَانَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ آل عُثَيْمِين مِنَ الوهبَةِ مِنْ بَنِي تَحَيْم.

وُلِد فِي ليلةِ السَّابِعِ والعِشرينَ مِن شَهرِ رمَضانَ المبارَك، عامَ (١٣٤٧هـ) فِي عُنَيْزَةَ -إِحدَى مُدِن القَصِيم- فِي المملَكةِ العَربيَّةِ السُّعُوديَّةِ.

## نَشْأَتُهُ العِلْمِيَّةِ:

أَلْحَقَهُ والدُه -رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى- لِيتعلَّمَ القُرآنَ الكَريمَ عندَ جَدِّه مِن جِهةِ أُمِّه المعلِّم عَبْد الرَّحمن بن سُلَيْهان الدَّامِغ -رَحِمَهُ اللهُ-، ثمَّ تعلَّم الكِتابةَ، وشيئًا مِن الجسابِ، والنَّصُوص الأَدبيَّة؛ في مدرسةِ الأُستاذ عَبْدالعزيزِ بن صالِح الدَّامِغ الجسابِ، والنَّصُوص الأَدبيَّة؛ في مدرسةِ الأُستاذ عَبْدالعزيزِ بن صالِح الدَّامِغ الجسابِ، وذلكَ قبلَ أَنْ يَلْتَحِقَ بمَدْرسة المعلِّم عليِّ بنِ عَبْدالله السَّحيتان -رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى- حيثُ حَفِظَ القُرآنَ الكَريمَ عندَه عن ظَهْرِ قَلْبٍ وليَّا يتجاوز الرَّابعةَ عَشْرَةَ مِن عُمُره بَعْدُ.

وبتَوْجيهٍ مِن والدِهِ -رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى- أَقْبَلَ علَى طلَب العِلم الشَّرعيِّ، وكانَ فضيلةُ الشَّيْخِ العلَّامةُ عَبْدُ الرَّحن بنُ ناصرٍ السَّعْـديُّ -رَحِمَهُ اللهُ- يُدرِّس العُلـوم

الشَّرعيَّة والعَربيَّة فِي الجامِع الكَبِير بعُنَيْزَة، وقَد رَتَّب اثنَيْنِ<sup>(۱)</sup> مِن طَلَبَته الكِبار لِتَدريسِ المُبتدِئينَ مِنَ الطَّلَبة، فانضَمَّ الشَّيْخُ إلى حَلقةِ الشَّيْخ محمَّدِ بنِ عَبْد العزيزِ المطوّع -رَحِمَهُ اللهُ - حتَّى أَدْرَكَ مِنَ العِلم -فِي التَّوْجِيد، والفِقه، والنَّحو - ما أَدْرَكَ.

ثُمَّ جَلَس فِي حَلقة شَيْخِه العلَّامَة عَبْد الرَّحمن بنِ ناصرِ السَّعْديِّ رَحِمَهُ اللهُ، فدرَس عليه فِي التَّفسِير، والحَديث، والسِّيرة النَّبويَّة، والتَّوجِيد، والفِقه، والأُصول، والفَرائِضِ، والنَّحْو، وحَفِظَ مُحْتَصراتِ المُتُونِ فِي هذِهِ العُلُوم.

ويُعَدُّ فضيلةُ الشَّيْخِ العلَّامَة عَبْدُ الرحمن بنُ ناصرِ السَّعْديُّ -رَحِمَهُ اللهُ- هُو شيخَه الأوَّل؛ إِذْ أَخَذ عَنْهُ العِلْمَ -مَعْرِفةً وطَرِيقةً- أَكْثَرَ ممَّا أَخَذ عَنْ غَيرِهِ، وتَأَثَّر بمَنْهجِه وتَأْصِيلِه، وطَريقةِ تَدْريسِه، واتِّباعِه لِلدَّليل.

وعِندَما كَانَ الشَّيْخُ عَبْدُ الرحمن بنُ عليِّ بن عـودانَ -رَحِمَهُ اللهُ- قــاضيًا فِي عُنَيْزَةَ قـرَأ عليه فِي عِلــم الفَرائضِ، كــا قَــرأ علَى الشَّيْخ عَبْدِ الـرَّزَّاقِ عَفِيفِي -رَحِمَهُ اللهُ- فِي النَّحو والبَلاغَة أثناءَ وُجودِه مُدَرِّسًا فِي تِلكَ المَدِينة.

ولــَّا فُتِحَ المَعْهَدُ العِلْمِيُّ فِي الرِّياضِ أَشارَ عليه بعضُ إِخْوانِه (٢) أَنْ يَلْتَحِقَ بِهِ، فاستَأْذَنَ شيخَه العلَّامةَ عَبْدَ الرَّحمنِ بنَ ناصرِ السّعْدِيَّ -رَحِمَهُ اللهُ- فأَذِنَ له، والتَحَق بالمَعْهَدِ عامَيْ (١٣٧٢-١٣٧٣هـ).

ولقَدِ انتفعَ -خلالَ السَّنتَيْنِ اللَّتَيْنِ انتظَم فِيهما فِي مَعهدِ الرِّياضِ العِلْمِيِّ- بِالعُلْماءِ الَّذِينِ كَانُوا يُدرِّسونَ فِيه حِينذَاكَ، ومِنْهُمُ: العلَّمَةُ المُفَسِّرُ الشَّيْخُ عُمَّدُ الأَمِينِ الشَّنْقِيطِيُّ، والشَّيْخُ الفَقِيه عَبْدُ العزيزِ بنُ ناصرِ بنِ رشيدٍ، والشَّيْخُ المُحدِّثُ عَبْدُ الرحمنِ الإفريقِيُّ -رَحِمَهُمُ اللهُ تَعَالَى-.

<sup>(</sup>١) هما الشَّيْخان محمد بن عَبْد العزيز المطوع، وعلي بن حمد الصالحي رحمهما الله تَعَالَى.

<sup>(</sup>٢) هو الشَّيْخ علي بن حمد الصَّالحي رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى.

وفي أثناء ذلك اتّصل بسماحة الشّيْخ العلّامة عَبْدِ العزيز بنِ عَبْدِ الله بنِ بَازٍ حَرْجَهُ اللهُ-، فقرأ عليه في المسجِد: مِن صَحِيح البُخارِيِّ، ومِن رَسائِل شَيخِ الإسلامِ ابنِ تَيْمِيَّة؛ وانتفَع به في عِلم الحديث، والنّظر في آراء فُقهاء المَذَاهِب والمُقارَنة بينَها، ويُعدُّ سماحةُ الشَّيْخِ عَبْدُ العزيزِ بنُ بازٍ -رَحِمَهُ اللهُ- هو شَيْخَهُ الثَّانِي في التَّحْصِيلِ والتَّاثِي والتَّاثُورِ والتَّاثُورِ والتَّاثُورِ والتَّاثُورِ والتَّاثُورِ والتَّاثُورُ والتَّاتُورِ والتَّاتُورِ والتَّاتُورِ والتَّاتُورِ والتَّاتُورُ والتَّاتُونِ والتَّاتُورُ والتَّاتُونِ والتَّاتُورُ والتَّاتُورُ والتَّاتِي والتَّاتُورُ والتَّاتُونِ والتَّاتُورُ والتَّاتُورُ والتَّاتُولِ والتَّاتُورُ والتَّاتُورُ والْتَاتُونُ والْتَاتُولُ والْتَاتُونُ والْتَاتُونُ والْتَاتُونُ والْتُورُ والْتَاتُونُ والْتَاتُولُ والْتَاتُولُ والْتَاتُونُ والْتَاتُونُ والْتَاتُونُ والْتَاتُونِ والْتَاتُونُ والْتُلْونُ والْتَاتُونُ والْتُولُ والْتَاتُ والْتَاتُونُ والْتَاتُ والْتَاتُونُ والْتَاتُونُ والْتَلْونُ والْتُولُ والْتُولُ والْتُولُ والْتَلْقُونُ والْتَاتُونُ والْتُولُ والْتُولُ والْتُولُ والْتُولُ والْتُلْتُونُ ول

ثُمَّ عادَ إِلَى عُنَيْزَةَ عامَ (١٣٧٤هـ)، وصارَ يَدْرُسُ علَى شَيْخِهِ العلَّامةِ عَبْدِ الرَّحْنِ بِنِ ناصِرِ السَّعْدِيِّ، ويُتابِعُ دِراسَتَهُ انتِسَابًا فِي كُلِّيَّةِ الشَّرِيعَةِ، الَّتِي أَصْبَحَتْ جُزْءًا مِنْ جامِعَةِ الإِمامِ مُحُمَّدِ بِنِ شُعُودٍ الإِسْلامِيَّةِ، حتَّى نالَ الشَّهادَةَ العالِيَةَ.

#### تَدْريسُهُ:

تَوَسَّمَ فِيهِ شَيْخُهُ النَّجابَةَ وسُرْعةَ التَّحْصِيلِ العِلْمِيِّ فشَجَّعَهُ علَى التَّدرِيسِ وهُوَ ما زالَ طَالِبًا فِي حَلقتِه، فبَدَأ التَّدرِيسَ عامَ (١٣٧٠هـ) فِي الجامِع الكَبيرِ بعُنَيْزةَ.

ولمَّا تخرَّجَ فِي المَعْهَدِ العِلْمِيِّ فِي الرِّياضِ عُيِّنَ مُدَرِّسًا فِي المَعْهَدِ العِلْمِيِّ بعُنَيْزَةَ عامَ (١٣٧٤هـ).

وفي سَنَةِ (١٣٧٦ه) تُوفِي شَيْخُهُ العلَّامةُ عَبْدُ الرَّحْنِ بنُ ناصرِ السَّعْدِيُّ -رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى - فَتَولَّى بعدَه إمامَةَ الجامِعِ الكَبيرِ فِي عُنَيْزَةَ، وإمامَةَ العِيدَيْنِ فِيها، والتَّدْرِيسَ فِي مكتبةِ عُنَيْزَةَ الوَطَنيَّةِ التَّابِعةِ لِلجامِعِ؛ وهِي التِي أسَّسَها شيخُه -رَحِمَهُ اللهُ - عامَ (١٣٥٩ه).

وَلَـمَّا كَثُرَ الطَّلبةُ، وصارَتِ المكتبةُ لا تَكْفِيهِم؛ بدَأ فَضيلةُ الشَّيْخِ -رَحِمَهُ اللهُ-يُدرِّسُ فِي المسجِدِ الجامِعِ نَفْسِهِ، واجتمَعَ إلَيْهِ الطُّلَّابُ وتَوافَدُوا مِنَ المملكةِ وغيرِها؛ حتَّى كانُوا يَبْلُغونَ المِئاتِ فِي بعضِ الدُّرُوسِ، وهؤلاءِ يَدْرُسُونَ دِراسَةَ تَحَصيلٍ جادٍّ، لَا لِـُمُجرَّدِ الاستِهاعِ. وبَقِيَ علَى ذَلكَ -إمامًا وخَطيبًا ومُدرِّسًا- حَتَّى وفاتِهِ -رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى-.

بَقِيَ الشَّيْخُ مُدرِّسًا فِي المَعْهَدِ العِلْمِيِّ مِن عامِ (١٣٧٤هـ) إلَى عامِ (١٣٩٨هـ) عندَما انتقَلَ إلَى التَّدرِيسِ فِي كُلِّيَّةِ الشَّرِيعَةِ وأُصُولِ الدِّينِ بِالقَصِيمِ، التَّابِعَةِ لجامِعةِ الإمامِ مُحَمَّدِ بنِ سُعُودٍ الإِسلامِيَّةِ، وظَلَّ أُستاذًا فِيها حتَّى وفاتِه -رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى-.

وكانَ يُدرِّسُ فِي المسجِد الحَرامِ والمسجِد النَّبُويِّ، فِي مَواسِم الحَجِّ ورمَضانَ والإِجازاتِ الصَّيْفِيَّة، مُنذُ عامِ (١٤٠٢هـ) حتَّى وفاتِهِ -رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى-.

وَللشَّيْخِ -رَحِمَهُ اللهُ- أُسلوبٌ تَعْليمِيُّ فَريدٌ فِي جَودتِهِ ونَجاحِهِ، فَهُو يُناقِشُ طُلَّابَهُ ويَتقبَّلُ أَسئِلَتَهُم، ويُلقِي الدُّرُوسَ والمُحاضَراتِ بهِمَّةٍ عالِيَةٍ ونَفْسٍ مُطْمَئنَّةٍ واثِقَةٍ، مُبْتَهِجًا بنَشْرِهِ لِلعِلْمِ وتَقْرِيبِهِ إِلَى النَّاسِ.

## آثَارُهُ العِلْمِيَّةُ:

ظَهَرَتْ جُهُودُهُ العَظِيمةُ -رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى- خِلالَ أَكْثَرَ مِن خَمسِينَ عامًا مِنَ العَطاءِ والبَذْلِ فِي نَشْرِ العِلْمِ والتَّدْرِيسِ والوَعْظِ والإِرْشادِ والتَّوْجِيهِ وإِلْقاءِ المُحاضَراتِ والدَّعْوةِ إلى اللهِ -سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى-.

ولقَدِ اهتَمَّ بالتَّأْلِيفِ، وتَحريرِ الفَتاوَى والأَجْوبة، التِي تَمَيَّزَتْ بالتَّأْصِيلِ العِلْمِيِّ الرَّصِينِ، وصدَرتْ لَهُ العَشَراتُ مِنَ الكُتُبِ والرَّسائِلِ والمُحاضَراتِ والفَتاوَى والخُطَبِ واللِّساعاتِ الصَّوْتيَّةِ التِي سَجَّلَتْ والخُطَبِ واللِّقاءاتِ والمَقالاتِ، كمَا صدَرَ لَهُ آلافُ السَّاعاتِ الصَّوْتيَّةِ التِي سَجَّلَتْ مُحاضَراتِه وخُطَبَهُ ولِقاءاتِهِ وبرامِجِهُ الإِذاعِيَّةَ ودُرُوسَهُ العِلْميَّة؛ فِي تَفْسِيرِ القُوْآنِ الكَريم، والشُّرُوحاتِ المُتميِّزةِ لِلحَديثِ الشَّريفِ والسِّيرَةِ النَّبويَّةِ، والمُتُونِ والمَنْظُوماتِ فِي العُلُوم الشَّرْعيَّةِ والنَّونِ والمَنْظُوماتِ فِي العُلُوم الشَّرْعيَّةِ والنَّوبَةِ والنَّوبَةِ.

وَإِنفَاذًا لِلقَواعِدِ والضَّوابِطِ والتَّوْجِيهاتِ التِي قَرَّرها فَضيلتُهُ -رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى- لِنَشْرِ مُؤلَّفاتِه، ورَسائِلِه، ودُرُوسِه، ومُحاضراتِه، وخُطبِه، وفَتاواه، ولقاءاتِه؛ تَعَالَى- لِنَشْرِ مُؤلَّفاتِه، ورَسائِلِه، ودُرُوسِه، ومُحاضراتِه، وخُطبِه، وفَتاواه، ولقاءاتِه؛ تَقُوم مُؤسَّسةُ الشَّيْخِ مُحُمَّدِ بنِ صالِحِ العُثَيْمِينِ الخَيْرِيَّةُ -بعَوْنِ اللهِ وتَوْفِيقِه- بَقَاء وشَرَفِ المَسْؤُوليَّةِ لإِخْراجِ كَافَّةً آثارِهِ العِلْمِيَّةِ والعِنايَةِ بِهَا.

وبِناءً على تَوْجِيهاتِه -رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى- أُنْشِئَ لَهُ مَوقِعٌ خاصٌ علَى شَبَكَةِ المَعْلُوماتِ الدَّوْلِيَّةِ (١)، مِن أَجْلِ تَعْمِيمِ الفائِدَةِ المَرجُوَّةِ -بِعَوْنِ اللهِ تَعَالَى-، وتَقدِيمِ جَمِيع آثارِهِ العِلْمِيَّةِ مِنَ المُؤلَّفاتِ والتَّسْجِيلاتِ الصَّوْتِيَّةِ.

#### أَعْمَالُهُ وجُهُودُهُ الْأُخْرَى:

إِلَى جَانِبِ تِلكَ الجُهُودِ الْمُثْمِرَةِ فِي مَجَالاتِ التَّدْرِيسِ والتَّأْلِيفِ والإِمامَةِ والخِطابَةِ والإِفتاءِ والدَّعْوةِ إِلَى الله -سبحانه وتَعَالَى- كانَ لِفَضِيلَةِ الشَّيْخِ أَعَمالٌ كَثيرةٌ مُوَفَّقَةٌ مِنْهَا:

- عُضوًا فِي هَيْئة كِبارِ العُلماء فِي المَمْلكةِ العربيَّةِ السُّعوديَّة، مِن عام (١٤٠٧هـ)
   حتَّى وفاته.
  - عضوًا في المَجْلِس العِلمِيِّ بجامِعةِ الإمامِ مُحَمَّدِ بنِ سُعُودٍ الإسلاميَّةِ، فِي
     العامَيْنِ الدِّرَاسِيَّنِ (١٣٩٨ ١٤٠٠هـ).
  - عضوًا فِي جَوْلِسِ كُلِّيَةِ الشَّرِيعةِ وأُصُولِ الدِّينِ، بفَرْعِ جامِعةِ الإمامِ مُحمَّدِ بنِ
     سُعُودٍ الإسلاميَّةِ فِي القَصِيمِ، ورَئِيسًا لقِسْمِ العَقِيدةِ فِيها.
  - وفي آخِرِ فَترةِ تَدريسِهِ بالمَعْهَدِ العِلْمِيِّ شارَكَ فِي عُضويَّةِ لِجْنَةِ الخِطَطِ والمَناهِجِ
     لِلمَعاهِدِ العِلْمِيَّةِ، وأَلَّفَ عَدَدًا مِنَ الكُتُبِ الْقَرَّرَةِ فِيهَا.

www.binothaimeen.com(\)

- ا عُضوًا فِي لَخْنَةِ التَّوْعِيَةِ فِي مَوْسِمِ الحَجِّ، مِن عام (١٣٩٢هـ) حتَّى وفاته -رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى-، حيثُ كانَ يُلقِي دُرُوسًا ومُحاضراتٍ فِي مكَّة والمَشاعِر، ويُفْتِي فِي المَسائِلِ والأَحكام الشَّرعيَّة.
  - ا تَرأَسَ جَمعيَّةَ تَحفيظِ القُرْآنِ الكريمِ الخَيريَّةَ فِي عُنَيْزَةَ مُنْذُ تَأْسِيسِها عامَ (٢٠٥ه) حتَّى وفاتِه.
- َ أَلقَى مُحاضراتٍ عَديدةٍ داخِلَ المملكةِ العربيَّةِ السُّعوديَّةِ علَى فِئاتٍ مُتنوِّعةٍ مِن النَّاسِ، كَمَا أَلقَى مُحاضراتٍ عَبْرَ الهاتِفِ علَى تَجَمُّعاتٍ ومَراكِزَ إسلاميَّة فِي جِهاتٍ مُختلفةٍ مِنَ العالمَ.
  - مِن عُلماءِ المملكةِ الكِبارِ الذِين يُجيبُونَ علَى أَسئلةِ المُسْتفسِرِينَ حولَ أَحكامِ الدِّينِ وأُصُولِه؛ عَقِيدةً وشَريعةً، وذَلكَ عَبْرَ البَرَامِجِ الإِذاعيَّةِ فِي المملكةِ العَربيَّةِ السُّعُوديَّةِ، وأَشهرُها بَرْنامَجُ (نُورٌ عَلَى الدَّرْبِ).
    - نَذَرَ نَفْسَهُ لِلإِجابَةِ علَى أَسئلةِ السَّائِلِينَ؛ مُهاتَفةً ومُكاتَبةً ومُشافَهةً.
      - ا رَتَّبَ لِقاءاتٍ عِلميَّةً مُجَدُولَةً، أُسْبُوعيَّةً وشَهْريَّةً وسَنَويَّةً.
    - شارَكَ فِي العَدِيد مِنَ الْمؤتَراتِ التِي عُقِدَت فِي المملكةِ العربيَّةِ السُّعُوديَّةِ.
- ولأنَّه يَهتمُّ بالسُّلُوكِ التَّربويِّ والجانِبِ الوَعْظِيِّ اعتنَى بتَوْجِيهِ الطُّلَّابِ وإِرشادِهِم إلى سُلُوكِ المَنْهَجِ الجَادِّ فِي طَلَبِ العِلْمِ وتَحْصيلِه، وعَمِلَ على استِقْطابِمِمْ والصَّبْرِ على تَعْلِيمِهِمْ وتَحَمُّلِ أَسئلتِهِمُ المُتَعدِّدةِ، والاهتمامِ بأُمُورِهِمْ.
  - ولِلشَّيخِ -رَحِمَهُ اللهُ- أَعَمَالُ عَديدةٌ فِي مَيادِينِ الخَيرِ وأَبوابِ البِرِّ و مَجَالاتِ الإِحْسانِ إلى النَّاسِ، والسَّعْيِ فِي حَوائِجِهِمْ وكِتابَةِ الوَثَائِق والعُقُودِ بَيْنَهُمْ، وإسداءِ النَّصِيحَةِ لهُمْ بِصِدْقِ وإخلاصٍ.

## مَكَانَتُهُ العلْميَّةُ:

يُعَدُّ فَضيلةُ الشَّيْخِ -رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى- مِنَ الرَّاسِخِينَ فِي العِلْمِ الذِينَ وَهَبَهُمُ اللهُ -بِمَنِّهِ وَكَرَمِهِ- تَأْصِيلًا وَمَلَكةً عَظِيمةً فِي مَعرِفَةِ الدَّلِيلِ واتِّبَاعِهِ واستِنْبَاطِ الأَحْكامِ والفَوائِدِ مِنَ الكِتابِ والسُّنَّةِ، وسَبْرِ أَغْوارِ اللَّغَةِ العَرَبِيَّةِ مَعَانِيَ وإِعْرابًا وبَلاغَةً.

وَلِمَا تَحَلَّى بِه مِن صِفاتِ العُلَماءِ الجَليلةِ، وأَخلاقِهِمُ الحَميدَةِ، والجَمْعِ بَيْنَ العِلْمِ والعَمَلِ؛ أَحَبَّهُ النَّاسُ مَحَبَّةً عَظِيمَةً، وقَدَّرَهُ الجَميعُ كُلَّ التَّقديرِ، ورَزَقَهُ اللهُ القَبُولَ لَدَيْهِمْ، واطْمَأَنُّوا لِإخْتِيارَاتِهِ الفِقْهِيَّةِ، وأَقْبَلُوا على دُرُوسِهِ وفَتاواهُ وآثارِهِ العِلْمِيَّةِ، يَنْهَلُونَ مِنْ مَعِينِ عِلْمِهِ، ويَسْتَفِيدُونَ مِنْ نُصْحِهِ ومَواعِظِهِ.

وقَدْ مُنِحَ جائِزةَ المَلِك فَيْصَل -رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى- العَالَمِيَّةَ لِخِدْمَةِ الإِسلامِ عامَ (١٤١٤هـ)، وجاءَ فِي الحَيْثِيَّاتِ التِي أَبْدَتُها لَجْنَةُ الاخْتِيارِ لَمُنْجِهِ الجَائِزَةَ مَا يَأْتِي:

- أَوَّلًا: تَحَلِّيهِ بِأَخْلاقِ العُلَماءِ الفاضِلَةِ التِي مِنْ أَبْرِزِها: الوَرَعُ، ورَحابَةُ الصَّدْرِ،
   وقَوْلُ الحَقِّ، والعَمَلُ لَمُسْلحةِ المُسلمِينَ، والنُّصحُ لِخَاصَّتِهِم وعامَّتِهِم.
  - ثانِيًا: انتِفاعُ الكَثيرِينَ بعِلْمِهِ؛ تَدْرِيسًا وإِفتاءً وتَأْلِيفًا.
  - ثالثًا: إلقاؤُهُ المُحاضَراتِ العامَّةَ النَّافِعةَ فِي مُحْتلَفِ مَناطِقِ المملكةِ.
    - رابعًا: مُشاركتُه المُفيدةُ فِي مُؤتَمَراتٍ إسلاميَّةٍ كَثيرةٍ.
- خامِسًا: اتِّباعُه أُسلوبًا مُتميِّزًا فِي الدَّعْوةِ إِلَى الله بالحِكْمَةِ والمَوْعِظةِ الحَسَنةِ، وتَقْدِيمُهُ مَثَلًا حَيًّا لِـمَنْهَجِ السَّلَفِ الصَّالِحِ؛ فِكْرًا وسُلُوكًا.

#### عَقبُهُ :

لَهُ خَمْسَةٌ مِنَ البَنِينَ، وتَلاثٌ مِنَ البَنَاتِ، وبَنُوهُ هُمْ: عَبْدُ الله، وعَبْدُ الرَّحْمَن، وإِبْرَاهِيمُ، وعَبْدُ العَزِيزِ، وعَبْدُ الرَّحِيم.

## وَفَاتُهُ:

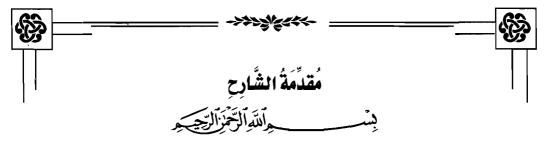
تُوُفِّيَ -رَحِمَهُ اللهُ- فِي مَدِينَةِ جُدَّةَ، قُبَيلَ مَغْرِبِ يَومِ الأَرْبِعاءِ، الخامِسَ عَشَرَ مِنْ شَهْرِ شَوَّال، عَامَ (١٤٢١هـ)، وَصُلِّي عَلَيه فِي المسجِدِ الحَرَام بَعْدَ صَلاةِ عَصْرِ يَومِ الْخَمِيسِ، ثُمَّ شَيَّعَتْهُ تِلكَ الآلافُ مِنَ المُصَلِّينَ والحُشُودِ العَظِيمَةِ فِي مَشاهِدَ مُؤثَّرَةٍ، ودُفِنَ فِي مَكَّةَ المُكَرَّمَةِ.

وبَعْدَ صَلاةِ الجُمُعةِ مِنَ اليَوْمِ التَّالِي صُلِّي عَلَيه صَلاةَ الغائِبِ فِي جَمِيعِ مُدُنِ المملكةِ العربيَّةِ الشُّعُوديَّةِ.

رَحِمَ اللهُ شَيْخَنَا رَحْمَةَ الأَبْرارِ، وأَسْكَنَهُ فَسِيحَ جَنَّاتِهِ، ومَنَّ عَلَيهِ بِمِغْفِرَتِهِ ورِضْوَانِهِ، وجَزَاهُ عَمَّا قَدَّم لِلإِسْلام والمُسلِمِينَ خَيْرًا.

القِسْمُ العِلْمِيُّ فِي مُؤَسَّسَةِ الشَّيْخِ مُحَمَّدِ بْنِ صَالِحٍ العُثَيْمِين الْخَيْرِيَّةِ —————





الحمدُ للهِ ربِّ العَالِمِينَ، وصَلَّى اللهُ وسلَّمَ عَلَى نَبيِّنا مُحَمدٍ، وعَلَى آلِهِ وأصحابِهِ، ومَن تَبعَهُم بِإحسَانٍ إِلَى يَوْمِ الدِّينِ، أَمَّا بَعْدُ:

فنحنُ نَحرِصُ عَلَى أَن تَكُونَ حَيَاتُنا كُلُّهَا مُندَمِجةً مَعَ القُرْآنِ وَالسُّنةِ؛ لِنبنِيَ أَحْكَامَنا وَعَقِيدَتَنا عَلَى كَتَابِ اللهِ وسُنَّةِ رسُولِهِ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ-لكِنَّنا لَا نُنكِرُ فَائدَةَ الاسْتِعَانةِ بَمَا كَتبَهُ العُلَمَاءُ في العَقِيدةِ، وَفي الأَحْكام الفِقهِيَّة، ونَدِينُ لهم بالفَضْلِ، ونَدِينُ لهم بِالتَّعْلِيم، فَقَدْ عَلَّمُونَا كَيفَ نَأْخُذُ أَحْكَامَ شَريعَتِنا مِن كِتابِ رَبِّنا وسُنَّةِ نَبيِّنا.

وقدِ اخْتَرْنا أَن نَشرَحَ مَتْنَ (عُمدةِ الأَحْكام) لِأَمرَيْنِ:

أَوَّلًا: لِصِغَر حَجمِهِ.

ثانيًا: أنَّ أَحادِيثَهُ غَايةٌ في الصِّحَّةِ؛ لِأنَّهَا مَّا اتَّفقَ عَلَيهِ البُخاريُّ ومُسْلِمٌ.

وهُما إمَامَا أَهلِ الحَدِيثِ، وقَد تَلقَّتِ الأمَّةُ الإسْلَاميَّةُ كِتابَيْهِما بِالقَبولِ، وَإِنْ كَانَ يُوجَدُ فِيهِما شَيْءٌ قَلِيَلٌ جِدًّا جِدًّا مِمَّا يُنْتَقَد، وهذا الشَّيْءُ القَليلُ أَجَابَ عَنهُ بَعضُ العُلَماءِ بِجَوابَيْنِ:

- جَوابٌ مُجَمَلٌ، بِأَنَّ هذَيْنِ الرَّجُلَينِ إِمَامانِ في الحَدِيثِ، وَأَنَّ مَا وَضَعَا في كِتابَيْهِما قد أُمِنَّا صِحَّتَهُ، وَوَثِقنَا فيهِ، فَهُمَا أحقُّ بِالاتِّباعِ.
- وجَوابٌ مُفصَّلٌ، بأَنْ تَصدَّى بعضُ عُلماءِ الحَدِيثِ إِلَى الجَوَابِ عَن كُلِّ

حَديثِ انتُقِد عَليهما، وَأَجابُوا عنهُ إِجَابةً مُفصَّلةً، وَبذلِك سَلِمَ ما في الكِتَابَيْن مَمَّا يُنتقَد، لكنَّ الحقَّ أحقُّ أنْ يُتَبعَ، فَفِي الكِتابَيْنِ أشياءُ تُنْتَقَدُ إمَّا في الإِسْنادِ أَحْيانًا، وإمَّا في المَنْتَقَدُ إمَّا في الإِسْنادِ أَحْيانًا، وإمَّا في المَنتقَدُ يكُون مَعلُومًا وَاضِحًا.

فمثلًا: وَرَدَ فِي صحيحِ مسْلِمٍ، أنَّ إِبْرَاهيمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي السَّاءِ السَّادِسةِ (۱)، والمعلومُ أنَّه فِي السَّابِعةِ، فهذا يُعتَبرُ فِي الحَدِيثِ وَهْمًا.

كَذلِك جَاءَ فِي صَحيحِ البُخارِيِّ، أَنَّه يَبْقَى فِي النَّارِ فَضْلُ -يَعنِي عَمَّنْ دَخَلَها- فَيُنشِئُ اللهُ لَهَا أَقْوَامًا فَيُدْخِلُهُمُ النَّارِ ")، وهذا قطْعًا وَهْمٌ، لأَنَّ الثَّابِتَ أَنَّ جهنَّمَ لا تَزَالُ يُلْقَى فِيهَا، وَهِيَ تَقُولُ: ﴿هَلَ مِن مَزِيدٍ ﴿ [ق:٣٠]، حتَّى يَضَعَ رَبُّ الْعِزَّةِ عَلَيْهَا قَدَمَهُ، فَيَنْزُوِي بَعضُها إِلَى بَعضٍ، وَتَقُولُ: قَطْ قَطْ ")، وأمَّا أَنْ يَبْقَى فَضْلُ، فَيَنْهِ أَنْ يَبْقَى فَضْلُ عَمَّنْ دَخَلَها مِن أَهلِ الدُّنيا، فَيُنشِئُ اللهُ لها أَقْوَامًا فَيُدخِلُهمُ الجُنَّة بِفَضْلِهِ وَرَحْمَتِه (\*)، هَذَا هُوَ الثَّابِتُ، وَلا يُمْكِنُ أَنْ يَحْلُقَ اللهُ خَلقًا لِلنَّارِ أَبَدًا؛ لأَنَّ اللهُ تَعَالَى أَعْدَلُ مِن أَنْ يَخْلُقَ خَلقًا لهذا، هَذَا شَيْءٌ وَاضِحٌ.

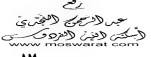
فَالحَاصِلُ: أَنَّ كِتَابَ (عُمدة الأَحْكَام) ممَّا اتَّفَقَ عَلَيهِ البُخارِيُّ ومُسْلِمٌ، فَيكُونُ المُعْتَمِدُ عليه مُعتمِدًا عَلَى أَسَاسٍ لا يَحتاجُ إلى تَعَبٍ في تَخرِيجِ الأَحَاديثِ، وَإِذَا حَفِظَها - إِذِنِ اللهِ - اسْتَطَاعَ أَنْ يَستَدِلَّ لِكُلِّ مَسأَلةٍ وَهُو مُطْمَئِنٌٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الإيهان، باب: الإسراء برسول الله ﷺ إلى السهاوات وفرض الصلوات، رقم (١٦٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: في كتاب التوحيد، باب قول الله تعالى: ﴿وُبُوهُ يُؤْمِيلِ نَاضِرَهُ﴾، رقم: (٧٤٣٩).

<sup>(</sup>٣) أي: كَفانِي. انظر: تفسير غريب ما في الصحيحين: (١/ ٣٤٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: كتاب بدء الوحي، باب قول الله تعالى: ﴿وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [إبراهيم:٤] رقم (٧٣٨٤)، ومسلم: كتاب الإيهان، باب النار يدخلها الجبارون والجنة يدخلها الضعفاء، رقم (٢٨٤٨).





قَالَ الْمُصَنِّفُ ﴿ وَهَا اللَّهَ اللَّهَ الْمَالِخُ الْحَافِظُ، تَقِيُّ الدِّينِ، أَبُو مُحَمَّدٍ عَبْدُ الْغَنِيِّ ابْنُ عَبْدِ الْوَاحِدِ بْنِ عَلِيِّ بْنِ شُرُورٍ المَقْدِسِيُّ -رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى -:

الحَمْدُ لله المَلِكِ الجَبَّارِ، الْـوَاحِدِ الْقَـهَّارِ. وَأَشْهَـدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَحْـدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، رَبُّ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا، الْعَزِيزُ الْغَفَّارُ. وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ المُصْطَفَى المُخْتَارُ. صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ الْأَخْيَارِ. أَمَّا بَعْدُ».

#### الشترح

قال المؤلفُ عبد الغنيِّ المَقْدِسِيُّ -رحمه الله تعالى - في مُؤَلَّفِه عُمدة الأحكام، وهو -أعني عُمدة الأحكام - كتابُ مُبارَك مُخْتَصَر، أحاديثُه صَحِيحة، ولهذا يَنْبَغِي لطالب العِلم أَنْ يَخْظَه؛ لأنَّه لا يتكلف عناءً في مراجعة الأحاديث أصَحِيحةٌ أَمْ لا؟

واعلَمْ أَنَّ السُّنَة هي الشِّقُ الثَّانِي مِن أُصول الدِّين الإِسْلامي، فهي الشِّقُ الثَّانِي، ولكنها مِن حيث القَبول بمرتبة القُرْآن؛ لِأَنَّ الكل شَرعٌ، فهما أصلان مُتساويان في وُجُوب العَمل، وتدقيقِ الخَبر، ولكن المستدلّ بالقُرْآن لا يحتاج إلا إلى النظر في الاسْتِدْلال: هل هو صَحِيح أو غير صَحِيح، ولا يحتاج إلى النظر في السَّنَد؛ لِأَنَّ القُرْآن قد نُقِل نَقْلًا متواترًا يأخذه الأصاغِرُ عَنِ الأكابِر، والعامِّي عَنِ العالمِ، فلا يحتاج أن ننظر: هل هَذَا صَحِيحٌ أو غير صَحِيح.

أما المستدلُّ بالسُّنَّة فيجب أَنْ ينظُرَ أُولًا في صِحَّة الحَدِيث: هل صَحَّ عَنِ النَّبي عَنِ النَّبي عَنِ النَّبي عَنِ النَّبي أَمْ لا، وَهَذَا مُهِمُّ جِدًّا.

وشُروط الصَّحِيح معروفة في عِلم مصطلح الحَدِيث، ومنها ألَّا يكون الحَدِيث مُعَلَّا ولا شَاذًا، بِقَطْع النظر عَنِ اتصال السَّنَد أو عَدَم اتصاله، فلا تَظُنَّ أَنَّ كلَّ حَدِيث صَحَّ اتصاله يَكُون صَحِيحًا؛ لِأَنَّ مَعَنَا شرطًا آخَرَ، وهو أَنْ يَكُونَ ساليًا مِن الشُّذُوذُ والعِلَّة، فَقَدْ يَكُونُ الحَدِيثُ شاذًا وإن كَانَ السَّند صَحِيحًا فلا يُعمل به، وَقَدْ يَكُون ظاهِرُه الصِّحَّة، لكن فِيهِ عِلَّة قادِحَة تَمنع مِن صِحَّتِه؛ ولذَلِك فإنَّ المُسْتَدِلَّ بالسُّنَة يَجِب أولًا أَنْ يُصَحِّحَ بُلوغَه للنبي عَلَيْهِ قَبْل كل شيء، ثُمَّ بَعْدَ ذَلِكَ يَنْظُر في الاسْتِدُلال.

وكتابُ العُمدة قد كَفَانا المئونةَ والعَناء في البَحث عن مَدَى صِحَّة الحَدِيث، وَهَذَا مِمَا يَزِيدُ مِن قِيمة الكتاب.

قَولهُ: «المَلِك»: أَي: ذِي الْمُلْكِ والسُّلطَةِ، وَهُو أَبْلغُ مِن المَالِكِ مِن وَجْهٍ، وَاللَّلُكُ أَبلَغُ مِن المَالِكِ مِن وَجْهٍ، وَالمَّلطةِ الكَاملةِ الَّذي لا يُعارضُهُ أَحَدٌ، والمَالِكُ: هُو النَّلطةِ الكَاملةِ الَّذي لا يُعارضُهُ أَحَدٌ، والمَالِكُ: هُو الَّذي يتصَرَّفُ ويَفعلُ وَيُدبِّرُ.

وَلَا يُمكِنُ أَنْ نَقُولَ: كُلُّ مَالكٍ مَلِكٌ؛ وإلَّا لَكَانَ كلُّ واحدٍ مِنَّا الآنَ مَلِكًا؛ لأنَّ كُلَّ واحدٍ مِنَّا يَمْلكُ.

وَكَذَلِكَ -أَيضًا- لا يُمْكِن أَنْ نَقُولَ: كُلُّ مَلِكٍ مَالِكٌ؛ لأَنَّ مِنَ الْمُلُوكِ مَنْ لا يَمْلِكُ، فَهُو مَلِكٌ صُورِيٌّ.

وَفِي بَعضِ بِلَادِ الغَربِ مَلِكُ ليسَ بَمَالِكِ، وَلا يَمْلِكُ شَيْئًا، لَكِنِ اللهُ عَرَّقِجَلَّ مَلِكُ مَالِكُ مَا يَشَاءُ، وَلا مُعَقِّبَ مَلِكُ مَالِكُ مَا يَشَاءُ، وَلَا مُعَقِّبَ مَالِكُ مَالِكُ مُا يَشَاءُ، وَلَا مُعَقِّبَ لَكُمْهِ، وَهُوَ السَّمِيعُ العَلِيمُ.

وَلَـهذَا جَـاءَتْ (مَلِك)، و(مَالِك) في (الفَاتحةِ) في قِـراءَتَيْنِ صَحِيحَتَيْنِ سَجِيحَتَيْنِ سَبْعِيَّتَيْنِ (الفَاتحة:٤]؛ لِأَجْلِ أَنْ يُثبتَ سَبْعِيَّتَيْنِ (١)، (مَلِكِ يَوْمِ الدِّينِ)، و﴿ مَلِكِ يَوْمِ الذِينِ﴾ [الفاتحة:٤]؛ لِأَجْلِ أَنْ يُثبتَ بِصَريح الْعِبارَةِ أَنَّ الرَّبَّ عَنَّقِجَلَّ مَلِكٌ مالِكٌ.

قَولهُ: «الجَبَّارِ»: ذو الجبَرُوتِ، وَهِيَ العظمةُ، وَلَهُ تَلاثَةُ مَعَانٍ:

- الجبروتُ: وَهِي الْعَظَمةُ.
- جَبْرُ الكَسِيرِ: فإنَّ الَّذي يَجْبُرُ الكَسِيرَ هوَ اللهُ عَزَّوَجَلً.
- العُلُوُّ: وَمَأْخوذٌ مِن قولِهِم: «نَخْلةٌ جبَّارةٌ» يَعني عُلْيًا.

قَولهُ: «الواحِد»: أيِ: الَّذي لَا يُشْرِكُهُ أَحَدٌ، فهو واحِدٌ عَنَّجَلَ في ذاتِهِ، وصفاتِهِ، ومُلْكِهِ.

قَولهُ: «القَهَّارُ»: ذُو القَهْرِ الَّذي لَا يَغْلِبه أَحَدٌ، وهو قَاهِرٌ لِكلِّ شَيْءٍ.

قَولهُ: «وَأَشْهَدُ»: أَشْهَدُ بِلسَانِي، مُؤمِنًا بِقَلْبِي، لا بُدَّ مِن هَاتينِ الغَايَتيْنِ، شَهَادةً بِاللسَانِ مَعَ إِيهانِ بالقلبِ، فَمَنْ شَهِدَ بلسانِهِ دُونَ إِيهَانِ قَلْبِهِ، فَهَذَا مُنَافِقٌ، وَمَنْ آمنَ بِقَلْبِهِ وَلمْ يَنْطِقُ بِلِسَانِهِ، فَهُوَ كَافرٌ، وَحُكْمُنا عَلَيهِ ظَاهِرٌ، فَلوْ قُلْنا لَهُ: قُلْ: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ»، فقالَ: لَا أقولُ، وَلكِنَّنِي أُومِنُ جِذَا، فَهُو كَافِرٌ، ونُعامِلُهُ مُعامَلةً الكَافِرين، وَإِنْ كَانَ عندَ اللهِ مُؤمِنًا، فَلَا نَدْرِي.

ومَنْ آمَنَ جِها بِقَلْبِهِ، ونَطَقَ جِها بِلِسانِهِ، فَهَذَا هُو الْمُؤمِنُ.

وَلهذا نَقولُ: النَّاسُ بِاعتبارِ هذِهِ الكَلِمةِ العَظِيمةِ يَنْقسِمونَ إلى ثَلَاثةِ أَقْسام:

<sup>(</sup>١) القراءة السَّبعية هي إحدى القراءات السبع المتواترة عن الأئمة: نافع، وابن كثير، وأبي عمرو، وابن عامر، وعاصم، وحمزة، والكسائي.

الأُوَّلُ: مَن قَالَها بِلسانِهِ، مُؤمِنٌ بها قلبُهُ، فَهذَا مُؤمِنٌ ولَا إِشْكَالَ في ذلِكَ.

الثَّاني: مَنْ قالَها بِلِسانِهِ، كَافرٌ بها قَلبُهُ، فهَذَا منَافقٌ، لَكنَّ حُكمَهُ بالنِّسبةِ لَنَا أَنَّهُ مُسْلِمٌ ظَاهِرٌ، فَلا نتعرَّض لَه.

الثَّالثُ: مَن آمَنَ بِها قَلبُهُ، وَكَفَرَ بَهَا بِلِسَانِهِ، وَأَبَى أَنْ يَنطِقَ بِهَا، فَهُوَ عِنْدَنَا كَافرٌ، عَكسَ المنافِقِ فَهُوَ عِندَنا كَافرٌ وَعِندَ اللهِ عَلَى مَا هُوَ عَلَيْهِ فِي قَلبِهِ.

قَولهُ: «لَا إِلهَ»: أَي: لَا مَعْبُودَ بِحقِّ إِلا اللهُ، وَأَخطَأَ مَنْ فشَرَ: «لَا إِلهَ إِلَّا اللهُ» بِأَنَّه: لا مُدبِّرَ لِلْكُونِ إِلَّا اللهُ، فَإِنَّ هَذَا خَطأٌ فِاحشٌ؛ لأَنَّه لَو كَانَ هَذَا مَعْنَاهَا لَهَا أَنكَرَهَا المُشْرِكُونَ فِي عَهْدِ الرَّسُولِ.

فَإِنَّهُمْ أَقرُّوا بِأَنْ لَا مُدَبِّرَ إِلَّا اللهُ عَنَّفِجُلَّ ﴿ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَرَ وَمَن يُخِرُجُ ٱلْحَى مِنَ ٱلْمَيّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَبَتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَمَن يُدَبِّرُ ٱلْأَمْنَ ﴾، وَالجوَابُ: ﴿ فَسَيَقُولُونَ ٱللّهُ ﴾ وَالجوَابُ: ﴿ فَسَيَقُولُونَ ٱللّهُ ﴾ [يونس: ٣١]، يُؤمِنُونَ بَهَذَا؛ وَلهذَا كَانَ الَّذِينَ يُركِّزُونَ عَلَى تَوْحيدِ الرُّبُوبِيَّةِ مِنَ المَتَأَخِّرِينَ، ويَجَعَلُونَ مَعْنَى (لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ ) لا مُدبِّرَ لِلكونِ إِلَا اللهُ ، أَخْطَئُوا خَطَأً وَلَمَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَعْنَى (لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ ) وَصَارَ المشركُونَ أَعْرَفَ مِنْهُم بِمَعْنَى (لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ ) وَصَارَ المشركُونَ أَعْرَفَ مِنْهُم بِمَعْنَى (لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ )؛ لأَنْهُم يَعْرَفُونَ أَنَّ مَعْنَى (لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ ) وَصَارَ المشركُونَ أَعْرَفَ مِنْهُم بِمَعْنَى (لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ ) وَصَارَ المَشْركُونَ أَعْرَفَ مِنْهُم بِمَعْنَى (لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ ) لا مُدَبِّرَ لِلكَونِ إِلَا اللهُ ) هُو: لَا مَعْبُودَ إِلَّا اللهُ ، وَلَيسَ المعْنَى لَا مُدَبِّرَ.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: إِذَا قُلْتَ هَذَا مَعْنَاهَا، فَأَينَ تَوْحِيدُ الرُّبُوبِيَّةِ؟

نَقُولُ: إِنَّ تَوْحِيدَ الأُلُوهِيَّةِ مُتَضَمِّنٌ لِتَوْحِيدِ الرُّبُوبِيَّةِ؛ لأَنَّهُ لَا يُمكِنُ لأَحَدٍ أَنْ يَعبدَ مَعْبُودًا إِلَّا وهُو يَعلمُ أَنَّهُ مُستحِقٌّ لِلعِبادَة؛ لِكوْنِهِ رَبَّا.

وَلَهَذَا نَقُول: تَوْجِيدُ الرُّبُوبِيَّةِ مُسْتَلْزِمٌ لِتَوْجِيدِ الأَلُوهِيَّةِ، وتَوْجِيدُ الأَلُوهِيَّةِ مُسْتَلْزِمٌ لِتَوْجِيدِ الأَلُوهِيَّةِ، وتَوْجِيدُ الأَلُوهِيَّةِ مُسْتَلْزِمًا، أي: يَلْزَمُ مَن وَجَدَ اللهَ مُتَضَمِّنُ لِتَوْجِيدِ الرُّبُوبِيَّةِ مُسْتَلْزِمًا، أي: يَلْزَمُ مَن وَجَدَ اللهَ فَي رُبُوبِيَّتِهِ أَنْ يُوَجِّدَهُ فِي أُلُوهِيَّتِهِ، وإلَّا كَانَ مُتَنَاقِضًا.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: هُنَاكَ آلَهَ أَسِوَى اللهِ بِنَصِّ الْقُرْآنِ! كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿فَمَآ أَغْنَتْ عَنْهُمْ ءَالِهَ ثَهُمْ اللّهِ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ مِن شَيْءٍ لَّمَّا جَآءَ أَمَّ رَبِّكَ وَمَا زَادُوهُمْ غَيْرَ الْغَنتُ عَنْهُمْ ءَالِهَ أَمَّ مَن دُونِ الله تَعالَى: ﴿أَمْ لَمُمْ ءَالِهَ أُهُ تَمْنَعُهُم مِن دُونِ الله تَعالَى: ﴿أَمْ لَمُمْ ءَالِهَ أُ تَمْنَعُهُم مِن دُونِ الله تَعالَى: ﴿ أَمْ لَمُمْ عَالِهِ الله تَعالَى: ﴿ فَلَا يَمْ عَلَيْهِ وَلَا هُمُ مِنَا يُصْحَبُونَ ﴾ [الأنبياء: ٤٣]، وقالَ اللهُ تَعالى: ﴿ فَلَا نَدْعُ مَعَ اللّهِ إِلَهَاءَاخَرَ ﴾ [الشعراء: ٢١٣].

# فَمَا الْجَوَابُ، وَنَحنُ نَقُولُ: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ»؟

الجوابُ: أَنَّ هَذِهِ الآلَّمَةَ غَيْرُ حَقِّ؛ وَلَهَذَا نَقُولُ: ﴿لَا إِلَهَ حَقُّ ﴾، احْتِرَازًا مِنْ اللهِ البَاطِلِ، وَقَدْ قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ ذَلِكَ بِأَتَ اللهَ هُو اَلْحَقُّ وَأَتَ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ هُو ٱلْبَطِلُ ﴾ [الحج: ٢٦]، وقَالَ تَعَالَى في اللَّاتِ وَالْعُزَّى وَمَنَاةَ: ﴿إِنْ هِى إِلَّا أَشَاءُ سَيَّنَتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَآؤُكُم مَّا أَنزَلَ اللهُ بِهَا مِن سُلَطَنٍ ﴾ [النجم: ٢٣]، وقَالَ يُوسُفُ: ﴿ مَا تَعْبَدُونَ مِن دُونِهِ ۚ إِلَا أَسْمَاءً سَمَيْتُنُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَآؤُكُم مَّا أَنزَلَ اللهُ بِهَا مِن سُلَطَنٍ ﴾ [النجم: ٢٣]، وقَالَ يُوسُفُ: ﴿ مَا تَعْبَدُونَ مِن دُونِهِ ۗ إِلَا أَسْمَاءً سَمَيْتُنُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَآؤُكُم مَّا أَنزَلَ اللهُ بِهَا مِن سُلَطَنٍ ﴾ [يوسف: ٤٠].

قَولهُ: «رَب السَّماواتِ»: مَعْروفَة، وَ «الأَرْضِ» مَعْرُوفَة، «وَمَا بَيْنَهُمَا»، كُنَّا نَظُنُّ أَنَّ مَا بَيْنَهُمَا هُوَ السَّحَابُ وَالهُوَاءُ وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ، لَكِنْ تَبَيَّنَ أَنَّ مَا بَيْنَ السَّمَوَاتِ أَنَّ مَا بَيْنَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ مِنَ المَخْلُوقَاتِ أَشْيَاء عَجيبَة؛ وَلَهٰذَا جَعَلَها اللهُ تَعَالَى قَرِينَةً قَسِيمَةً للسَّمَوَاتِ وَالأَرْض.

وَلَهِذَا لَو رَأَيْتَ مَا يَكْتُبُهُ عُلَمَاءُ الفَلَكِ فِي الَّذِي بَينَ السَّمَوَاتِ والأَرْضِ؛ لَرَأَيْتَ أَمرًا عَجِيبًا، قَدْ تَقُولُ إِنَّ هِذَا مِنَ الخيال، أَو مِنَ الحُلْم، أَوْ مِنَ الهَذَيَانِ، أَو الشَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ بِالسَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ بِالسَّمَوَاتِ

قَولهُ: «العَزِيزُ الغَفَّارُ»: العَزِيزُ يعنِي الغَالِبُ، والغفَّارُ ذو المغفِرَةِ.

قَولهُ: «وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا»: هو مُحمدُ بنُ عبدِ اللهِ الهاشِميُّ القُرَشِيُّ.

قَولهُ: «عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ»: وصْفُه بالعُبُودِيَّةِ وَالرِّسَالَةِ رَدًّا عَلَى مَن أَنْكَرَ أَنَّهُ عَبْدٌ، وَعَلَى مَنْ أَنْكَرَ أَنَّهُ رَسُولٌ.

والنَّاسُ في رَسُولِ اللهِ ﷺ طَرَفَانِ وَوَسَطُّ:

- مُكَذِّبٌ، قَالَ لَيسَ بِرسُولٍ، فَهَذَا مُكَذِّبٌ بِالرِّسَالَةِ.
- عَالٍ، قَالَ لَه تَدبِيرٌ في الكونِ، ويَعْلَمُ الغَيْبَ، فَهَذَا مُكذِّبٌ بِالعُبودِيَّةِ.
- مُتَوسِّطٌ، وهُوَ مِن أَهلِ الحقِّ الَّذينَ شَهِدُوا أَنَّ مُحمدًا عَبدُهُ وَرسُولُهُ.

قَالَ الشَّيخُ مُحمدُ بنُ عَبدِ الوَهَّابِ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «عَبْدٌ لا يُعْبَدُ، وَرَسُولٌ لا يُكذَّبُ اللهُ الله

قَولهُ: «المُصْطَفَى»: أَيِ: الَّذِي اصْطَفَاهُ اللهُ، وهُوَ مِن صَفْوَةِ الشَّيْءِ، أي: خالِصِهِ وَكَامِلهِ.

قَولهُ: «المخْتَار»: الَّذي اختارَهُ اللهُ عَنَّهَ عَلَّا لَهِذِهِ الرسَالَةِ العَظِيمَةِ التِي لَا شَيْءَ أَشَدُّ مِن مَسْؤُولِيَّتِهَا.



<sup>(</sup>١) شروط الصلاة وأركانها وواجباتها (ص:٢٦)، للإمام محمد بن عبد الوهاب.

قَالَ الْمُصَنِّفُ رَحَهُ اللَّهُ: «فَإِنَّ بَعضَ إِخْوَانِي سَأَلَنِي اخْتِصَارَ جُمْلَةٍ فِي أَحَادِيثِ الْأَحْكَامِ، مِمَّا اتَّفقَ عَلَيْهِ الْإِمَامَانِ: أَبُو عَبْدِ اللهِ مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ بْنِ إِبْرَاهِيمَ الْبُخَارِيُّ، وَمُسْلِمُ بْنُ الْحَجَّاجِ بْنِ مُسْلِمٍ القُشَيْرِيُّ النَّيْسَابُورِيُّ. فَأَجَبْتُهُ إِلَى سُؤَالِهِ رَجَاءَ المَنْفَعَةِ بِهِ.

وَأَسْأَلُ اللهَ أَنْ يَنْفَعَنَا بِهِ، وَمَنْ كَتَبَهُ أَوْ سَمِعَهُ أَوْ قَرَأَهُ أَوْ حَفِظَهُ أَوْ نَظَرَ فِيهِ، وَأَنْ يَجْعَلَهُ خَالِصًا لِوَجْهِهِ الْكَرِيمِ، مُوجِبًا لِلْفَوْزِ لَدَيْهِ فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ، فَإِنَّهُ حَسْبُنَا وَنِعْمَ الْوَكِيلُ».

#### الشترح

قَولهُ: «سَأَلَنِي اخْتِصَارَ جُمْلَةٍ»: وَلَيسَ اخْتِصَارَ كُلِّ مَا جَاءَ فِي الصَّحِيحَيْنِ مِن أَحَاديثِ الأَحْكَامِ، فَفِيها عِمَّا لَمْ يَنْقِلْهُ المؤلِّفُ شَيْءٌ كَثِيرٌ، لَكنِ اختَارَ جُملَةً مِنهَا عَا اتَّفقَ عَلَيهِ الإَمَامَانِ: أَبُو عَبدِ اللهِ بْنُ محمدِ بنِ إِسْماعِيلَ بنِ إِبرَاهيمَ البُخاريُّ، ومُسْلِمُ بنُ الحجَّاجِ بنِ مسْلِمِ القُشَيْرِيُّ النَّيْسَابُورِيُّ.

قولهُ: «فَأَجَبْتُهُ إِلَى سُؤَالِهِ رَجَاءَ المَنْفَعَةِ بِهِ»: وَهذَا يدُلُّ عَلَى أَنَّ تَأْلِيفَ المؤَلِّفِ لهذَا الكِتابِ لَه سَبَبٌ، وهُوَ سُؤالُ بَعضِ إِخوَانِهِ لهُ.

جَزَاهُ اللهُ خَيْرًا، سُؤَالٌ لِلنَّفع، فَوَاصَلَ يَقولُ: أَنْ يَنفَعَهُ هُوَ بِه، وَهَذَا -إِن شَاءَ اللهُ حَاصِلٌ، لِأَنَّ تَأْلِيفَه إِيَّاهُ مِنَ الدِّلالَةِ عَلَى الهُّدَى، وَ«مَنْ دَلَّ عَلَى هُدًى فَلَهُ مِثْلُ أَجُر فَاعِلِهِ»(١).

قَولهُ: «وَمَنْ كَتَبَهُ»: حتَّى الكَاتِب، وَظَاهِرُ قَولِهِ: حتَّى مَنْ كَتَبهُ بِأُجْرَةٍ، فإِنَّه تَنَالُه دَعوَةُ هذَا المؤلِفِ المَرجُوَّةُ الإِجَابةِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب: الجهاد والسير، باب: فضل إعانة الغازي في سبيل الله، رقم (١٨٩٣).

قَولهُ: «أَوْ سَمِعَهُ»: وَإِنْ لَمَ يَحَفَظْه.

قَولهُ: «أَوْ قَرَأَهُ، أَوْ حَفِظهُ، أَوْ نَظَرَ فِيهِ»: ولو نَظْرَةً، وَهَذَا يَدلُّ علَى مَحَبَّته لِنفعِ المسْلِمينَ، حَتَّى بَلَغَتِ الحالُ إلَى أَنَّ الَّذي يَنظُرُ في هَذَا الكتَابِ وَلَو نَظَرًا، يَشْمَلُهُ دُعَاءُ المؤلفِ.

قَولهُ: «وَأَنْ يَجْعَلَهُ خَالِصًا لِوَجْهِهِ الكَرِيمِ، مُوجِبًا لِلْفَوْزِ لَدَيْهِ فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ»: وَهَذا مِن أَخْطِرِ الأَشْياءِ وأَهَمِّها، وهو الإِخْلَاصُ، فَلا تَظُنَّ أَنَّه سَهلٌ، بَل إِنَّ اللهُ» الإِخْلَاصَ مِن أَشَقِّ الأَشْياءِ على النُّفُوسِ؛ وَلِهذَا كَانَ مَن قَالَ: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ» خَالِصَةً مِن قَلْبِه، دَخَلَ الجنَّةُ(١)، وَلَكنْ أَتَدرُونَ أَنَّ الإِخْلَاصَ يَسْتَلزِمُ أَنْ يَقُومَ الإِنْسَانُ بِهَا تُوجِبُه هَذِه الكَلِمَةُ العَظِيمَةُ.

قَالَ بَعضُ السَّلَفِ: «مَا جَاهَدْتُ نَفْسِي عَلَى شَيْءٍ مُجَاهَدَتَهَا عَلَى الْإِخْلَاصِ»(٢)، فَأَينَ مِنَّا مَنْ يَقُومُ يَتَكَلَّمُ فِي النَّاسِ بِمُحَاضِرَةٍ أَو خُطبَةٍ، ويكونُ قَلبُه بَريئًا مِن أَنْ يُريدَ بِذَلِكَ أَنْ يُبَجِّلَهُ النَّاسُ، وَأَن يَعرِفُوا عِلْمَهُ، وَأَن يَعْرِفُوا فَضْلَهُ؟!

فَالمَسَأَلَةُ خطِيرةٌ لِلغَايَةِ؛ وَلِهَذَا يَجِبُ عَلَيْنَا أَنْ نُفَتِّشَ عَنْ قُلوبِنا، هَل نَحنُ خُلصُونَ فِي أَعْمِالنا، فِي عِبَاداتنا، في طَلَبنا لِلعلم فِي كُل أَحْوالنا...، فَالْمُؤَلفُ رَحِمَهُ اللَّهُ سَأَلَ اللهَ عَنَجَبَلَ أَنْ يَجعَلَ هذا الكِتَاب، وجَمْعَه لِبعض مَا في الصَّحيحَيْن مِن أَحْكامٍ خَالصًا لِوَجْهِهِ الكَرِيمِ، وَ «مُوجِبًا لِلفَوْزِ لَدَيه في جَنَّاتِ النَّعِيم».

فإن سأَل سائِلٌ: هَلْ هُناكَ عمَلٌ يُوجِبُ الفَوزَ بِجَناتِ النَّعيم؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الإيهان، باب المكثرون هم المقلون، رقم (٥٩٦٢)، ومسلم: كتاب الإيهان، باب من لقي الله بالإيهان وهو غير شاك فيه دخل الجنة وحُرِّم على النار، رقم (٢٧). (٢) «شرح رياض الصالحين» (٢/ ٥٢).

الجَوابُ: نَعَمْ، وَهُو بإِيجابِ اللهِ ذَلكَ عَلَى نَفْسِه، ﴿ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ ﴿ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ اللهِ ذَلكَ عَلَى نَفْسِه، ﴿ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ اللهِ قَلْتُهُ عَفُورٌ الرَّحْمَةُ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوءًا بِجَهَلَةٍ ثُمَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ، وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ غَفُورٌ الرَّحْمَةُ ۖ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوءًا بِجَهَلَةٍ ثُمَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ، وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ غَفُورٌ وَيَعِدُ ﴾ [الانعام: ٥٤].

فُسُبِحَانَ اللهِ! القُرْآنُ الكَرِيمُ كُلَّمَا تَدَبَّرْتَه تَعجَّبْتَ، فَالجَهَالَةُ غيرُ الجَهْل؛ لأنَّ مَن فَعَلَ سُوءًا بِجَهْلٍ فَلَا إِثْمَ عَلَيهِ أَصْلًا، لكنِ المُرادُ بـ (الجَهَالَة) السَّفَاهةُ، وَكُلُّ مَن عَمِل سُوءًا، فَهُو سَفِيهُ، ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَةٍ إِبْرَهِ عَمَ إِلَّا مَن سَفِه نَفْسَهُ ﴾ مَن عَمِل سُوءًا، فَهُو سَفِيهُ، ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَةٍ إِبْرَهِ عَمَ إِلَّا مَن سَفِه نَفْسَهُ ﴾ [البقرة: ١٣٠]، ودَلِيلُ هَذَا قولُه تَعَالى: ﴿ إِنَّمَا التَّوْبَ عُلَى اللهِ لِلَّذِينَ يَعُمَلُونَ السُّومَ بِعَهَالَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ ﴾ [النساء: ١٧]، والمرادُ بِالقُرب هُنا: الَّذِي يَكُونُ قَبْلَ المَوْتِ.

ويقُولُ عَنَوَدُلُ عَنَوَجَلَ ﴿ أَنَّهُ مَنَ عَمِلَ مِنكُمُ سُوَءَ البِحَهَ لَةِ ثُمَّ تَابَ مِنَ بَعَدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ ، فَأَعطَانَا اللهُ تَعَالَى رَجَاءً ، وَلَم يُعطِنَا جَزْمًا لَهِذَا الَّذِي تَابَ وعَمِل ضَالحًا ، لَمْ يَقُلُ : ﴿ فَأَنَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ ، وَلَم يَذكُرُه بِالعَين صَالحًا ، لَمْ يَقُلُ : ﴿ فَأَنَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ ، وَلَم يَذكُرُه بِالعَين وَيَقُولُ : غُفِرَ لِي لِأَنِي وَيَخْرَم ؛ كَيْ لَا يَأْخذَ الإِنسَانَ الطَّمعُ فَيَغْتَرً ، فَيُعْجَب بنفسِهِ ، وَيقولُ : غُفِرَ لِي لِأَنِي وَيَخْرَم ؛ كَيْ لَا يَأْخذَ الإِنسَانَ الطَّمعُ فَيَغْتَرً ، فَيُعْجَب بنفسِهِ ، وَيقولُ : غُفِرَ لِي لِأَنِي وَمَنتُ مَا لِحًا ، وَهَذَا مِن بَلَاغَةِ القُرْآن ، نَسْأَلُ اللهَ أَنْ يَغْفَرَ لَنَا وَلَكُم جَمِيعًا .

يَقُولُ الشَّاعِرُ(١):

مَا لِلْعِبَادِ عَلَيْهِ حَتُّ وَاجِبُ كَلَّا وَلَا سَعْيُ لَدَيْهِ ضَائِعُ إِنْ عُلْبَادِ عَلَيْهِ حَلَيْهِ ضَائِعُ إِنْ عُلْبَادِ عَلَيْهِ وَهُوَ الْكَرِيمُ الْوَاسِعُ إِنْ عُلْبَادِ وَهُوَ الْكَرِيمُ الْوَاسِعُ

لَكِنِ ابنُ القَيِّم رَحِمَهُ اللَّهُ أَتَى بِهَذينِ البَيْتَين في النُّونيَّةِ، وَأَدخَلَ فِيهِمَا شَرطًا مُهِمًّا

<sup>(</sup>١) أورده ابن القيم في «مدارج السالكين»: (٢/ ٣٣٩)، وليس من شِعره.

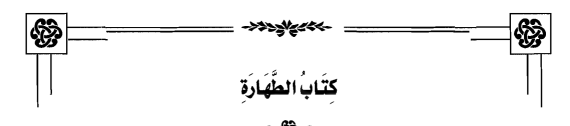
#### فَقَالَ (١):

مَا لِلْعِبَادِ عَلَيْهِ حَقُّ وَاجِبٌ هُوَ أَوْجَبَ الْأَجْرَ الْعَظِيمَ الشَّانِ يَعْنِي لَسْنَا نَحْنِ الَّذِينَ نُوجِبُ عَلَى اللهِ، بَل هُوَ الَّذِي أَوْجَبَ. يَعْنِي لَسْنَا نَحْنِ الَّذِينَ نُوجِبُ عَلَى اللهِ، بَل هُوَ الَّذِي أَوْجَبَ. إِنْ عُلِّ اللهِ وَالْحَمْدُ لِلْمَنَانِ إِنْ عُلْمَ لَلْمَنَانِ فَي عَمْدُ لِلْمَنَانِ فَي عَمْدُ لِلْمَنَانِ فَي فَعْمُ وَالْمُحَمَّانِ فَي فَعْمُ وَالْمُحْمَانُ وَالْإِحْمَانُ وَالْإِحْمَانُ وَالْمِحْمَانُ وَالْإِحْمَانُ وَالْإِحْمَانُ وَالْإِحْمَانُ وَالْمُحْمَانُ وَالْمُحْمَانُ وَالْمُحْمَانُ وَالْمُحْمَانُ وَالْمُحْمَانُ وَالْمُحْمَانُ وَالْمُحْمَانُ وَالْمُحْمَانُ وَالْمُحْمَانُ وَالْمُحَمَّانُ وَالْمُحْمَانُ وَالْمُعْمَانُ وَالْمُحْمَانُ وَالْمُحْمَانُ وَالْمُحْمَانُ وَالْمُعْمَانُ وَالْمُحْمَانُ وَالْمُحْمَانُ وَالْمُحْمَانُ وَالْمُحْمَانُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُحَمَانُ وَالْمُعْمَانُ وَالْمُحْمَانُ وَالْمُحْمَانُ وَالْمُعْمَانُ وَالْمُعْمَانُ وَالْمُعْمَانُ وَالْمُحْمَانُ وَالْمُحْمَانُ وَالْمُحْمَانُ وَالْمُعْمَانُ وَالْمُحْمَانُ وَالْمُعْمَانِ وَالْمُحْمَانُ وَالْمُعْمَانُ وَالْمُعْمَانِ وَالْمُحْمَانِ وَالْمُحْمَانِ وَالْمُحْمَانُ وَالْمُحْمَانُ وَالْمُعْمَانِ وَالْمُحْمِعِيْمِ وَالْمُحْمَانِ وَالْمُحْمَانِ وَالْمُحْمَانِ وَالْمُحْمَانِ وَالْمُحْمِيْمِ وَالْمُحْمَانِ وَالْمُحْمِعُ وَالْمُحْمَانِ وَالْمُحْمِيْمُ وَالْمُعْمَانِ وَالْمُعْمِيْمُ وَالْمُعْمِيْمِ وَالْمُعْمِيْمِ وَالْمُعْمُولُولُومِ وَالْمُعْمِيْمُ وَالْمُعْمِلُولُ وَالْمُعْمِيْمِ وَالْمُعْمِيْمُ وَالْمُعْمِيْمُ وَالْمُعْمِيْمُ وَالْمُعْمِيْمُ وَالْمُعْمِيْمُ وَالْمُعُمْمُ وَالْمُعْمِيْمُ وَالْمُعْمِيْمُ وَالْمُعْمُولُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُولُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمِعُ وَالْمُعْمُولُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُ



<sup>(</sup>١) «القصيدة النونية»، لابن القيم: (١/ ٢٠٨).





١ - عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضَيْلَهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ - وَفِي رِوَايَةٍ: بِالنِّيَّةِ - وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِئٍ مَا نَوَى، فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ، وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى دُنْيَا يُصِيبُهَا إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ، وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى دُنْيَا يُصِيبُهَا أَوِ امْرَأَةٍ يَتَزَوَّجُهَا، فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ (۱).

#### الشتارح

لِيُعْلَمَ أَنَّ المُسْتَدِلَّ بِالسُّنَّةِ يَعْتَاجُ إِلَى أَمْرَيْنِ:

الأمرُ الأوَّلُ: ثُبوتُ السُّنةِ عَنِ النَّبِيِّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ- وَمِنْ ثَمَّ احْتَاجَ العُلَمَاءُ إِلَى مَعْرِفَةِ الرِّجَالِ، ووَضْعِ المُصطَلح لِأَجْل ذَلِك.

الأمرُ الثَّاني: دِلالةُ النَّص عَلَى الحُكم.

أمَّا القُرْآنُ الكرِيمُ، فَلَا يَحتاجُ إِلَى الأَوَّل؛ لأَنَّه ثابتٌ بالتَّواتر، لكنَّه يَحتَاج إلى الثَّاني، وهُو: دِلَالةُ الآية على الحُكْم.

قَولهُ: «كِتَابُ الطُّهَارَةِ»: الطُّهارةُ يُرادُ بِها أَمْرانِ:

- طَهَارةُ القلب.
- طَهَارةُ البَدَنِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب بدء الوحي، باب كيف كان بدء الوحي إلى رسول الله ﷺ؟، رقم (١)، ومسلم: كتاب الإمارة، باب قوله ﷺ: «إِنَّمَا الأَعْمَالُ بِالنِّيَةِ»، رقم (١٩٠٧).

ثُمَّ بَدَأَ المؤلِّفُ بِحديثِ عُمَرَ بنِ الخطَّابِ رَضَّالِللهُ عَنهُ لِثلَاثَة أُمورٍ:

الأول: اقتِدَاءً بِالبُّخارِيِّ رَحْمَهُ اللَّهُ حَيثُ بَدَأَ بِهِذَا الكِتَابِ في صَحِيحِهِ.

الثَّاني: اسْتِشْعارًا بِتَصحِيحِ النِّيَّةِ لَمِنْ بَدَأَ بِعَمَل.

الثَّالث: تَنْبِيهًا لِلقارِئ عَلَى حُسنِ النِّيةِ والإِخْلاصِ.

قَولهُ ﷺ: «الْأَعْمَالُ بِالنَّيَّاتِ»: جَمعٌ مقَابَل بِجَمْع، وَالرِّوايةُ الثَّانيةُ: «إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنَّيَّةِ»، جُمعٌ مقَابَلٌ بِمُفرَد.

وَفَائِدَةُ إِتِيَانِ المُؤَلِّفِ بِالروَايَةِ الثَّانِيَةِ: هِيَ الْإِشَارَةُ إِلَى أَنَّ كُلَّ عَملِ بنِيَّة.

وَكُونُها جُمْعًا مُقَابَلًا بِمفْرَد: إِشَارةٌ إلى أنَّ هذا المُفْرَدَ لا بُدَّ أنْ يُوجَدَ بِكُل مُفرَد مِن أَفرَاد الجمْع.

قُولهُ ﷺ: «بِالنِّيَةِ» أي: القَصْد عَلى ظَاهرِه لَا عَمَلَ إلا بنِيَّة؛ وَذَلكَ لِأنَّ كلَّ إِنْسَانٍ عَاقِلٍ مُحْتَارٍ يَعْمَلُ عَمَلًا فَلَا بُدَّ أَنْ يَكُونَ مَصْحُوبًا بنِيَّة، وَلَهَذَا قَالَ بَعضُ العُلَمَاءِ: «لَوْ كَلَّفَنَا اللهُ عَمَلًا بِلَا نِيَّةٍ، لَكَانَ مِنَ التَّكْلِيفِ بِهَا لَا يُطَاقُ»(١)، وصَدَقَ العُلَمَاءِ: «لَوْ كَلَّفَنَا اللهُ عَمَلًا بِلَا نِيَّةٍ، لَكَانَ مِنَ التَّكْلِيفِ بِهَا لَا يُطَاقُ»(١)، وصَدَقَ رَحَمَهُ اللهُ وإذَا قرَّرْنا هَذَا الأسَاسَ، تَبَيَّنَ أَنَّ مَا يَتَوهَمُهُ بَعضُ المُوسُوسِينِ أَنْ يَعمَلُوا أَعْمَالًا دُونَ أَنْ يَنُووا، فَهُو وَهُمُ لَا حَقِيقَةَ لَهُ.

ثُمَّ بَيَّنَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ أَنَّ لِكُلِّ امْرِي ما نَوَى، وَهَذَا مَا يَحَصُلُ بِهِ التَّمْيِيز، فَقَدْ يَعْمَلُ الرَّجُلَانِ عَمَلًا وَاحِدًا، وَتَختَلِفُ نِيَّتُهما فيهِ، وَلَهذَا قَالَ: «وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِئٍ مَا نَوَاه مِن خَير أَوْ شَرِّ، ودُنيَا أَوْ أُخْرَى، وَبَهذَا نَعرِفُ نَوَى الْجُملَتَيْنَ لَيْسَتَا جُملةً وَاحِدَةً فِي المعْنَى؛ لِأَنَّ الأُولَى لِبَيانِ الوَاقِعِ أَنَّهُ لَا عَمَلَ إِلَّا بِنِيَّة. وَكَذَلِك لِبِيَانِ القَصْد، وَأَنَّ النَّاسَ يَختَلَفُونَ فيهِ.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۸/ ۲۲۲).

ثُمَّ ضَرَبَ النَّبِيُّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ- مَثَلًا بِالهَجْرَة، فَقَالَ: «فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى اللهِ ورَسُولِهِ» فَالهِجرَةُ مِنَ الهَجْرِ، وهُو: التَّرْكُ، والمرَادُ بها: الانتِقَالُ مِن بَلَدِ الإِنْسانِ إِلَى بلدٍ آخَرَ.

وعَرَّفَهَا بعضُهُم بِها هـ وَ أَخَصُّ، فقـالَ: هِيَ الانْتِقَالُ مِنْ بَلَدِ الكُفْرِ إِلَى بَلَدِ الإِسْلَام. الإِسْلَام.

وقدْ حَصَلَتِ الْهِجرَةُ فِي عَهدِ النبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ ثَلَاثَ مَراتٍ:

- الهِجْرَةُ إلى الحَبَشَةِ، وَقَد كَانَتْ مرَّتَيْن.
  - الهجْرَةُ إلى المدِينَةِ، وَهَذِهِ الثَّالثةُ.

وَيُخْتَلَفُ اللَّهَاجُرُونَ، فَمِنهُم مَنْ يُهَاجِرُ إِلَى اللهِ ورَسُولِهِ، وَهِي الْهَجْرَةُ إِلَى اللهِ وَلَسُولِهِ، وَهِي الْهَجْرَةُ إِلَى اللهِ وَلَسُولِهِ، لِأَنَّ الْهِجْرَةَ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ، لِأَنَّ الْهِجْرَةَ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ اللهِ عَنِهِ اللهِ عَرَقِجَلَّ وَرَسُولِهِ هِي هِجرةٌ للدِّينِ، فالدِّينُ كَانَ مِنَ الله ورَسُولِهِ؛ لأَنَّهُ مِن عِندِ الله عَرَقِجَلَ والرَّسُولُ عَلَيْهِ اللهِ عَرَبُهُ وَالسَّلَامُ مُبلِّغٌ له، وَرُبَّهَا يَأْتِي بِتَشْرِيعِ شَيْءٍ جَديدٍ يُقِرُّه اللهُ عَلَيهِ. «فَهِجْرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ»، تَعْنِي أَنَّهُ بَلَغ المقصودَ، وَحَصَلَ له مَا يُريدُ، «وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ»، وَهَذهِ شَهوةُ البَطْن، «أَوِ امْرَأَةٍ يَتزَوَّجُهَا»، وَهَذهِ شَهوةُ البَطْن، «أَوِ امْرَأَةٍ يَتزَوَّجُهَا»، وَهَذهِ شَهوةُ الفَرْج، «فَهِجْرَتُه إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ».

ولَم يَقُل: «إلى الدُّنيا أوِ المرأةِ» فَقَالَ: «إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ»، فأَتَى بِهِ مُبْهَا، قَالَ أَهلُ العِلم: وَإِنَّمَا أَتَى بِهِ مُبْهَمًا إِشَارَةً إِلَى انْحِطَاطِهِ، وَأَنَّه لَيْسَ أَهْلًا لِأَنْ يُذْكَرَ، وَهَذَا مَعْنَى لَا بَأْسَ بِهِ، ومُناسِبٌ.

فَقَدْ قَسَّمَ النبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ الهِجْرَةَ إِلَى قِسْمَينِ، بِاعْتِبَارِ النِّية وَالقَصْدِ:

الهِجرَةِ لله ورسُولِهِ.

الهِجرَةِ إلى دُنيَا أو امْرأةٍ.

وَذَلكَ يكُونُ بِالقَصْد، وَإِلَّا فَالعَمَلُ واحِدٌ.

وَهَكَذَا يُقالُ فِي بَقِيَّة الأَعْمالِ، فمَنْ طلَبَ العِلمَ لإقِامَةِ شرِيعَة الله، فَهَذَا يَنالُ الثَّوابَ، و «مَنْ طَلَبَ الْعِلْمَ لِيُمَارِيَ بِهِ السُّفَهَاءَ، وَيُجَارِيَ بِهِ الْعُلَمَاءَ، فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ»(۱).

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: مَا عَلاقَةُ هذَا الحَدِيثِ بِكِتَابِ الطَّهَارَةِ؟

فَالَجُوَابُ: أَنَّ لَهُ عَلَاقَةً كَبِيرَةً؛ لأنَّ مِنَ الطَّهَارةِ مَا يَحتَاجِ إِلَى نِيَّةٍ لصِحَّتِهِ، ومِنَ الطَّهَارةِ مَا يَحتَاجُ إِلَى نِيَّةٍ لِلثَّوَابِ عَلَيهِ. الطَّهَارَةِ مَا يَحتَاجُ إِلَى نِيَّةٍ لِلثَّوَابِ عَلَيهِ.

فَالوُضُوءُ والغُسْلُ يَحتاجُ إِلَى نِيَّةٍ لِصحَّتَه، فَلَا يَصِح وُضُوءٌ بِلَا نِيَّة، وَلَا اغْتِسَالُ بِلَا نِيَّة، وَكَا اغْتِسَالُ بِلَا نِيَّة، وَكَذَلِكَ إِزَالَةُ النَّجَاسَة تعَبُّدًا يَحتَاج إِلَى نِيَّةٍ لأَجْلِ الثَّوابِ، وَإِلَّا فَلَوْ أَنَّ الْإِنْسَانَ نَشَرَ ثُوْبَهُ ثُمَّ نَزَلَ المَطَرُ وَطَهَّرهُ، لَصَحَّتِ الطَّهارةُ، وَلَكَانَ طاهِرًا بِدونِ نِيةٍ وَلَا قَصْد.

وَالفَرقُ بَينَ هَذَا وَبَينَ الوُضُوء وَالْغُسلِ ظَاهِرٌ جِدًّا؛ لأنَّ هَذَا مِنْ بَابِ التَّرْكِ والتَّخلِّي، فَمَتَى خَلَا المكَانُ مِنْ هَذِه القَاذُورَاتِ فَقَدْ طَهُرَ، أَمَّا ذَاكَ فَهُو فِعْلُ يُقصَد بِهِ التَّعَبُّدُ، فَلَا بُدَّ فِيهِ مِنَ النِّيَّة، فَصَارَ هَذَا الْحَدِيثُ مُنَاسِبًا تَمَامًا لِلطَّهَارَةِ.

ولْيُعْلَمَ أَنَّ النِّيَّةَ تَنقَسمُ إِلَى قِسْمَيْنِ:

الأولُ: نِيَّةُ العَمَل، وَهُوَ الَّذي يَتكَلَّم عَنْهُ الفُقَهَاءُ.

الثَّاني: نِيةُ المعْمُولِ له، وَهُوَ الَّذِي يتكَلَّم عَنهُ أهلُ التَّوْحيدِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه: كتاب الإيهان وفضائل الصحابة والعلم، باب الانتفاع بالعلم والعمل به، رقم (٢٥٣).

وهَذَا الثَّانِ أَهَمُّ، لِمَنْ تَعْمَلُ، وَلمَنْ تُصلِّي، وَلمَنْ تَتَوضَّأُ، وَلمَنْ تَغْتَسِلُ؟ فَهَذَا أَهَمُّ مِنْ كَوْنِهِ يَصِحُّ الوُّضُوءُ أَوْ لَا يَصِحُّ، لأَنَّه إِذَا صَحَّتِ النِّيَّة فَقَدْ صَحَّ العَمَلُ، وَإِذَا لَم تَصِحَّ النَّيَّة فَعَلَيْهِ أَنْ يُعِيدَهُ.

لَكِن لَمِنْ تَعْمَلُ، أَتَعْمَلُ للهِ؟! هَذَا هُوَ المهِمُّ، وَهُوَ الَّذِي نَبَّه عَلَيهِ النَّبِيُّ ﷺ في قَولِهِ: «فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى دُنْيًا» فَهُنَا نِيَّةُ المعْمُولِ لَهُ، وَتَمِيْرُ العِبَادَاتِ بَعضِهَا مِنْ بَعضِ يَتَبَينُ بِهَا يَأْتِي:

إِنْسَانٌ يَغْتَسِلُ لِلتَبَرُّدِ، وَإِنْسَانٌ يَنْغَمِسُ في الماءِ لِتَعَلَّم السِّبَاحةِ، فَهَذهِ عَادَاتٌ، وَإِنْسَانٌ يَغْتَسِلُ لِرَفعِ الحَدَثِ كَغُسلِ الجِنابَةِ، وَإِنْسَانٌ يَغْتَسِلُ لِرَفعِ الحَدَثِ كَغُسلِ الجنابَةِ، أَو يَغْتَسِلُ لِرَفعِ الحَدَثِ كَغُسلِ الجنابَةِ، أَو يَغْتَسِلُ لِلتَّحَنُّثِ (١) وَالسَّلَامةِ مِنَ الإثْمِ كَغُسلِ الجمُعةِ، فَهذِهِ عِبَاداتٌ.

فَيَنْبغِي عَلَى الإِنْسَانِ أَنْ يُحِرِّرَهَا وَيضْبِطَهَا.

# مِنْ هُوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى: أَنَّ الْإِنْسَانَ لَا يَنْبَغِي أَنْ يُعَانِيَ مِن حُدُوثِ النَّيَّةِ، وَهَلْ نَوَى أَمْ لَمَ يَنْوِ، تُؤخَذُ مِنْ قَولِهِ: «إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ».

أَمَّا مَنْ شَكَّ في نِيَّتِه، فَإِنْ كَانَ بَعدَ الْفَرَاغِ مِنَ العِبادَةِ، فَلَا أَثَرَ لَه؛ لِأَنَّ الشَّكَ بَعدَ الْفَرَاغِ مِنَ العِبادَةِ، وَمَعمولُ بِهَا في كَثِيرٍ مِنْ بَعدَ الفَرَاغِ مِنَ العِبَادَةِ غَيرُ مُعتَبَر، وهَذهِ قَاعِدَةٌ نَافِعَةٌ، وَمَعمولُ بِهَا في كَثِيرٍ مِنْ مَسَائِلِ العِلم، أَمثِلةٌ:

رَجلُ انتَهَى مِنَ الوُضُوءِ وشَكَّ، هَلْ مَسَحَ رَأْسَهُ أَمْ لَا، فَلَا يَلتَفتُ إِلَيهِ،
 بَلْ يُصَلِّي.

<sup>(</sup>١) تَحَنَّث الرجُل: فعَل فعلًا يَخْرُجُ بِهِ مِن الإِثم. انظر: النهاية في غريب الحديث والأثر لابن الأثير: (حنث).

- رَجُلُ انتَهَى مِنَ الطَّواف وَشَكَّ، هَلْ سَبْعًا أَوْ سِتًّا، فَلَا يَلتَفتُ إِلى ذَلِكَ.
- رَجُلُ انتَهَى مِنَ الصَّلَاةِ وَشَكَ، هَلْ قَرَأَ الفَاتِحَةَ أَمْ لَا، فَلَا يَلتَفتُ إِلَى هَذَا؛
   لِأَنَّ القَاعِدَةَ أَنَّ الشَّكَ بَعْدَ الفَرَاغ لَا يُؤَثِّرُ.
  - أمَّا إِنْ تَيَقَّنَ أَنَّهُ لم يَفْعَلْ، فَحِينَئذٍ يَفْعلُ مَا يَقتَضِيه الحُكْم.

الْفَائِدَةُ الثَّانيةُ: الشَّكُّ قَد يَأْتِي فِي العِبَادَة، أَمَّا فِي النَّيَّة فَغَيرُ وارِدٍ فِيهَا أَظُن، وَلَا أَظُن أَحَدًا يَفعلُ فِعْلًا بِاختِيَارِه إِلَّا وَهُـوَ قَاصِـدٌ لَه، كَمَا دَلَّ عَلَيهِ اللَّفظُ: «إِنَّـهَا الْأَعْهَالُ بالنِّيَّاتِ».

وَلَا يَنْبغِي لِلإِنْسَانِ أَنْ يَكُونَ كَثيرَ الشُّكُوكِ، وَلَا يَلتَفِت لها إِنْ حَصَلَت لَه؛ لِأَنَّه يَفتَحُ عَلَى نَفْسِهِ بَابَ الوَسْوَاسِ الَّذِي لَا نهايَةَ لَهُ.

أَمَّا مَنْ لَم يَكُنْ كَثِيرَ الشُّكُوكِ، نَظَرَ، فَإِنْ كَانَ مُجُرَّدَ وَهْمٍ، أَو مُجُرَّدَ شَيْءٍ انْقَدَح في ذِهْنِهِ، فَلَا يَلْتَفِتُ إِلَيهِ -أيضًا- لأَنَّ هَذَا لَا حَقِيقَةَ لَهُ.

وأَمَّا مَنْ شَكَّ حَقِيقَةً، فَحِينَئَذٍ يَبْنِي عَلَى اليَقِينِ -علَى قَـولِ بَعضِ العُلَماءِ-أَوْ غَالبِ الظَّنِّ عَلَى القَوْلِ الثَّاني، وَهُوَ الأَصَّةُ.

فلو أنَّ رَجُلًا وَهُو يَطُوفُ شَكَّ، هَلْ هُو فِي الشَّوطِ الْخَامِسِ أَوِ السَّادِسِ، فَنَقُولُ: إِنْ كَانَ كَثِيرَ الشُّكُوكِ، فَلَا يَلْتَفِت لُه، وَيَبنِي عَلَى مَا كَانَ فِي قَلبِهِ أَوَّلَ وَهْلَةٍ، وَأَمَّا إِنْ كَانَ قَليلَ الشُّكُوكِ، فَهَلْ هُوَ شَكُّ مُحُقَّقُ، أَوْ مُجُرَّدُ وَهُم انْقَدَحَ فِي ذِهنِهِ فَإِن كَانَ وَهُمَا فَلَا يَلْتَفِت إِليْهِ؛ لأَنَّ هَذَا وَسواس، وَلا عِبرةَ به، وَإِن كَانَ الشَّك حَقِيقيًّا، فَلْيَبْنِ عَلَى اليَقِينِ -على قولِ بَعضِ العُلَهَاءِ - أَو غَلَبةِ الظَّنِّ -عَلَى قولٍ آخَرَ -.

وَكَيفِيَّةُ بِنَائِهِ عَلَى اليَقينِ:

أَنَّه لَو شَكَّ هَل طَافَ سِتةً أَمْ سَبْعَةً؟ أَن يَجعَلَهَا سَتَّةً وَيَأْتِي بِالسَّابِعِ.

إِذَنِ، ابْنِ عَلَى المُتَيَقَّنِ وَهُو السِّتةُ، وَهَذَا مَا عَليهِ المَذْهَبُ الحنبَلِيُّ عِنْدَنَا. أَمَّا كَيفيَّةُ البنَاءِ عَلَى غَلَبَةِ الظَّن:

فَإِنه إِذَا غَلَبَ على ظنِّكَ أَنك طُفتَ ستَّةً، فَغَلِّبْ هَذَا وخُذْ بهِ، أَو غَلَبَ عَلى ظَنِّك سَبِعَةً، فَكَذلِكَ الْأَمرُ.

وَهَذَا القَولُ أَصَحُّ، وَهُوَ اخْتِيَارُ شَيخِ الْإِسْلَامِ ابنِ تَيميةَ رَحِمَهُ ٱللَّهُ (١).

وَيُؤيِّدُه حَديثُ عَبدِ اللهِ بنِ مَسعودٍ رَضَّالِلهُ عَنهُ أَنَّ النبِيَّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ- قَـالَ: «إِذَا شَكَّ أَحَدُكُمْ فِي صَلَاتِهِ فَلْيَتَحَرَّ الصَّـوَابَ، ثُمَّ لِيَبْنِ عَلَيْهِ»(٢)، فَقُولُهُ: «فَلْيَتَحَرَّ الصَّوَابَ» دَلَّ عَلى أَنَّ مَتَى كَانَ هُنَاكَ تَحَرِّ، فَلْيَبْنِ عَلَيهِ.

الفَائِدَةُ الثَّالِثةُ: أَنَّ النَّاسَ يَختَلِفُونَ فِي الْأَعْمَالِ بِحَسَبِ الْقَصْدِ.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ الهِجرَةَ مِنَ الْأَعْمَالِ الصَّالِحَةِ؛ وَذَلكَ لأنَّ الهِجْرَةَ يُقصَدُ بِها اللهُ ورَسُولُه، وَكُلُّ عَمَلٍ يُقصَدُ بِهِ اللهُ ورسُولُه، فَإِنَّه مِنَ الأَعْمَالِ الصَّالِحَةِ، لأَنَّكَ إِذَا قَصَدْتَ اللهَ ورسُولَه، فَإِنَّمَا قَصَدتَ التَّقَرُّبَ إِلَى اللهِ، والتَّقَربُ إلى اللهِ عِبَادَةٌ.

وَهَلِ الْهِجْرَةُ وَاجِبَةٌ أَوْ مُسْتَحَبَّةٌ؟

الجوَابُ: فِي هَذَا تَفصِيلٌ، فَإِذَا كَانَ الإِنْسَانُ يَستَطِيعُ أَنْ يُظهرَ دِينَهُ، وَأَنْ يُعلِنَه وَلا يَجدُ أَحَدًا يَمنَعُه، فَالِه جَرَةُ هنَا مُستحَبَّةٌ.

أمَّا إِذَا كَان لَا يَستَطِيع، فَالـهِجرَةُ هُنَا وَاجِبةٌ، فَهَـذَا هُـوَ الضَابِطُ لِلْوَاجِبَةِ وَالمُسْتَحَبَّةِ.

<sup>(</sup>١) «الفتاوى الكبرى»، لابن تيمية. (٥/ ٣٤١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود: كتاب الصلاة، باب إذا صلى خمسًا، رقم (١٠٢٠).

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: هَذَا فِي البِلَادِ الْكَافِرَةِ، فَهَاذَا تَقُولُ فِي البِلَادِ الفَاسِقَةِ التِي أَكثرُ أَهْلِهَا فُسَّاقٌ، وَيُعلِنُونَ الفِسْقَ كَالْخُمُورِ، وَالمَعَازِفِ، وتبَرُّجِ النِّسَاءِ، والزِّنَا، وَاللوَاطِ، فَهَلِ الْهِجرَةُ مِن هذِهِ البِلَادِ وَاجِبَةٌ؟

نَقُولُ: إِنْ خَافَ الإِنْسَانُ عَلَى نَفْسِه مِن أَنْ يَنزَلِقَ فِيهَا انْزَلَقَ فيهِ عَامَّةُ أَهْلِ البَلَدِ، فَالهِجْرَةُ عَلَى فَالْهِجْرَةُ عَيْرُ وَاجبَةٍ.

بَلْ نَقُولُ: إِذَا كَانَ في بَقَائِهِ إِصْلَاحٌ، فبَقَاؤُهُ وَاجِبٌ؛ لأَنَّ البَعضَ إِذَا رَأَى فَسَادَ النَّاسِ، خَافَ وَهَاجَرَ.

وَالغَريبُ أَنَّ بَعضَهُم يُهاجِرُ مِنَ البَلَدِ الإسْلامِي -الَّذِي تُعلَنُ فِيهِ شَهَادةُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَنَّ عُمَّدًا رَسُول اللهِ، وتُقَامُ فِيهِ الجَهَاعَاتُ، وَيُعلَنُ فيهِ دُخُولُ رَمَضانَ والصَّومُ - إِلَى بَلَدِ كُفْرٍ لَا يُسْمَعُ فِيهَا إِلَّا ضَرْبُ النَّواقِيسِ وَالأَبْواقِ، فَهَذَا خَطأً؛ لأَنَّ أَهلَ الصَّلاحِ إِذَا هَاجَرُوا مِن هَذَا البَلَدِ فَلَن يَبقَى إِلَّا أَهْلُ الفَسَاد، وَتَبقَى لأَنَّ أَهلَ الصَّلاحِ إِذَا هَاجَرُوا مِن هَذَا البَلَدِ فَلَن يَبقَى إِلَّا أَهْلُ الفَسَاد، وَتَبقَى اللهِ بِحَسَبِ اللِّكَدُ فَاسِدةً، وَرُبَّهَا تَنْحَدِرُ إِلَى أَكْثَرَ مِنْ هَذَا، لَكِنْ إِذَا بَقِي وَدَعَا إِلَى اللهِ بِحَسَبِ اللَّهِ أَلْ أَنْ تُهدَى البِلَاد الإِسْلَامِيةُ، فَإِنهُ إِذَا صَلَحَ رَجُلٌ فِي اليَوْمِ، فَإِنّه يَصْلحُ فِي السَّنَةِ ثلاثُ مِئَةٍ وَسِتونَ رَجُلًا، وكَذَلِكَ الرَّجُل إِذَا صَلَحَ بِهِ رَجُل وَاحِدٌ، سَيَصْلُح السَّنَةِ ثلاثُ مِئَةٍ وَسِتونَ رَجُلًا، وكَذَلِكَ الرَّجُل إِذَا صَلَحَ بِهِ رَجُل وَاحِدٌ، سَيَصْلُح اللَّهُ اللَّ اللهُ الوَاحِدِ رَجلٌ آخَرُ، وَهَكَذَا تَتَزَايدُ حتَّى يَصْلُحَ البَلَدُ، وَإِذَا صَلُحَ عَامَة النَّاسِ، فَإِنَّ الغَالِبَ أَنَّ مَن بِيَدِهِمُ الحُكْم سَيَصْلُحونَ وَلُو عَن طَريقِ الضَّغُطِ!

والمُؤسِفُ أَنَّ مَنْ يُفسدُهُم بَعضُ الصَّالحِينَ، تَجِدُهم يَتَحَزَّبونَ وَيَتَفَرَّقُونَ، وَيَخَتَلفُ كَلِمتُهم مِن أَجْلِ الخِلافِ في مَسألَةِ الدِّين التِي يُغتَفرُ فِيهَا الخِلافُ، هَذَا هوَ الوَاقعُ، لا سِيَّما في بِلادٍ لم يَثبتْ فِيها الإسْلامُ تَمَامًا، رُبَّما يَتَعادَوْن وَيَتَبَاغضُونَ، وَيَتناحَرُونَ عِندَ رَفعِ اليَدَيْنِ في الصَّلَاةِ -مثَلًا- عِندَ تَكبِيرةِ الْإِحرَامِ، أَوْ يَقُول غَيرُهُم:

إِنَّ الرَّفعَ في أَربَعَةِ مَوَاضعَ مِنَ الصَّلَاةِ، وَبَعضُهم يَقولُ: الرَّفعُ في كُلِّ خَفْضٍ وَرَفع، وَيَظَلُّونَ مُتَناحِرِينَ.

وَقَدْ وَقَعَتْ تَحَتَ سَمعِي وَبَصِرِي قِصَّةٌ فِي (مِنَى) ذَاتَ يَوم مِنَ الأَيامِ أَتَى إِلَّا مُديرُ (التَّوعِية) بِطَائِفتَينِ مِنْ إِفريقيًا، وَكُلُّ واحِدةٍ تَلْعَن الأُخْرى وَتُكَفِّرُها، وَاشتَدَّتِ الأَصوَاتُ وعَلَتِ الأَصْوَاتُ، فَجَاؤُوا إِليَّ، قالَتْ إِحدَاهُما: السُّنةُ في القِيامِ أَنْ يَضَعَ الأَصوَاتُ وعَلَتِ الأَصْوَاتُ، فَجَاؤُوا إِليَّ، قالَتْ إِحدَاهُما: السُّنةُ في القِيامِ أَنْ يَضَعَ يَدَه اليُمنَى عَلَى اليُسرَى، وقَالَتِ الأُخْرَى: السُّنةُ أَنْ يُرسِلَ اليَدَيْن، وَكُلُّ مِنهُما تُكَفِّر الأُخْرَى -أَعوذُ بِالله-! فَهذهِ مَسأَلةٌ فَرعِيَّةٌ سَهْلةٌ، ولَيْسَتْ مِنَ الأُصُول وَالفُروضِ!

فَقَالَ أَحدُهم: لَا، لَيْسَتْ سَهلةً، فالنَّبِيُّ ﷺ يَقُولُ: «مَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِّي» (١١)، وهذا كُفرٌ تبرَّأ مِنهُ الرَّسُولُ.

فَبِنَاءً على هَذَا الفَهْمِ الفاسِدِ كَفَّرَتْ إِحدَاهمَا الأُخرَى مِن أَجْلِ مَسْأَلَةٍ اجتِهَادِيَّة وَسَهْلَةٍ بِالنِّسبةِ لِغيرِهَا مِن أُمُور الدِّينِ.

فَلُو أَنَّ أَهِلَ الصَّلاحِ اتَّفَقُوا، وَإِذَا اخْتَلَفُوا اتَّسَعَتْ صُدُورُهِم لِلخِلَافِ الَّذي يَسُوغ فِيه الخِلَافُ، وَكَانُوا يَدًا وَاحِدَةً صَلَحتِ الأُمَّة؛ لِأَنَّ النَّاسَ إِذَا رَأَوُا الَّذينَ يَشُونَ إِلَى الدِّينِ عَلَى اختِلَافٍ حَادٍّ فِي مَسَائلَ سَهْلَةٍ، فَإِنَّ النَّاسَ يَنفِرونَ، وَرَبَّمَا يَنَصُوا عَلَى أَعَقَابِهِم وَانْتَكَسُوا -عِياذًا بِالله-.

الفَائِدَةُ السَّادسةُ: أَنَّ مَا كَان مِنَ الأُمُورِ المَشْرُوعةِ، فَلَا حَرجَ أَن يُعْطَفَ عَلَى الرَّب عَنَى عَلَى اللَّه عَلَى المَشَارَكَةِ. وَذَلكَ لأَنَّ الدِّينَ شَيْءٌ وَاحِدٌ، لِقَوْلِهِ هُنَا: «فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ»، بِخِلَافِ الأُمُورِ الكَوْنِيَّة، فَإِنَّهُ لا يجُوزُ أَنْ يُشَرَكَ مَعَ اللهِ غَيرُهُ إلَّا بِحَرفٍ يَدُل عَلَى التَّرتِيبِ وَعَدَم التَّساوِي.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب النكاح، باب الترغيب في النكاح، رقم (٦٣ ٥٠).

وَيَدُل عَلَى ذَلكَ مِنَ القُرْآنِ الْكَرِيمِ قُولُهُ تَعَالى: ﴿ وَلَوَ أَنَهُمُ رَضُواْ مَآءَاتَ لَهُمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ, وَقَالُواْ حَسَبُنَا اللّهُ سَيُؤْتِينَا اللّهُ مِن فَضَيلِهِ وَرَسُولُهُ ﴾ [التوبة:٥٩]؛ لأنَّ الإِنْيَانَ هُنَا إِنْيَانٌ شَرعِيُّ، وَهُوَ الْإعْطَاءُ مِنَ الفَيْءِ أوِ الصَّدَقاتِ، أَوْ مَا أَشْبَهَ ذَلكَ، وَاللهُ مُعْطِ وَالرَّسُولِ هُوَ شَرْعُ اللهِ، لَكِنْ فِي وَاللهُ مُعْطِ وَالرَّسُولُ قَاسِمٌ، والشَّرعُ واحدٌ، فَشَرْعُ الرسُولِ هُوَ شَرْعُ اللهِ، لَكِنْ فِي المَسَائِلِ الْكَوْنِيَّةِ لا يُمْكِنُ أَنْ نَجِعَلَ غَيرَ اللهِ مُسَاوِيًا لَه.

٢ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لَا يَقْـبَلُ اللهُ صَـلَاةَ أَحَدِكُمْ إِذَا أَحْدَثَ حَتَّى يَتَوَضَّأً» (٢).

#### الشترح

قَولهُ: «لَا يَقْبَلُ»: هذَا نفْيٌ لِلقَبُول.

وَنَفْيُ القَبُولِ عَلَى وَجْهَينِ:

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن خزيمة: كتاب جماع أبواب الصدقة في رمضان، باب استحباب إتيان المرأة زوجها وولدها بصدقة التطوع على غيرهم من الأباعد إذ هم أحق بأن يتصدق عليهم من الأباعد، رقم (٢٤٦١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الحيل، باب في الصلاة، رقم (٦٩٥٤).

الوَجْهِ الأولِ: يَكُونُ لِتركِ وَاجِبٍ فِي العِبادَة، أَوْ فِعْلِ مَحَظُورٍ، فَنَفْيُ القَبُولِ نَفْيٌ لِلصِّحَّةِ.

الوَجْهِ الثَّاني: يَكُونُ لِغير ذَلكَ، فَنَفْيُ القَبُول لَيسَ نَفْيًا لِلصِّحةِ.

فَفِي قَولِهِ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ-: «مَنْ أَتَى عَرَّافًا فَسَأَلَهُ لَنْ تُقْبَلَ لَهُ صَلَاةٌ أَرْبَعِينَ صَبَاحًا» (١) هذَا نَفيٌ لِلقَبُول، لَكنَّه لَا يَتَعَلَّق بِالصَّلَاحِ، وَلَا يَتَعَلَقُ بِتَمَكُ وَاجِبِ وَلا بَفِعْلِ مُحَرَّم، وَحِينَئذٍ لَا يَكونُ نَفيُ القَبولِ نَفيًا لِلصَّحَة.

وَلِهَذَا لَو أَنَّ مَنْ أَتَى عَرَّافًا فَسَأَله، وَصَلَّى قُلنا: الصَّلاةُ مَقْبُولةٌ، وَلَا مُنافَاةَ بَيْنَ قولِنَا هَذَا، وَقَولِه -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ-: «لَنْ تُقْبَلَ لَهُ صَلَاةٌ»؛ لِأَنَّ معنَى الحَدِيثِ أَنَّ سُؤَالَه لهذَا الْعرَّافِ إِثْمُه يُقَابِل أَجرَ الصَّلاةِ، فَلَم تَكُن هَذهِ الصَّلاةُ مَقبولَةً مِن جِهَةِ مُقَابِلَةِ الْإِثْمِ بِالثَّوابِ، وَلَيسَ المعنَى أَنَّهَا لَا تَصِحُّ إِطْلَاقًا.

وَكَذَلِكَ قَولهُ ﷺ: «مَنْ شَرِبَ الخَمْرَ لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلَاةٌ أَرْبَعِينَ صَبَاحًا»<sup>(٢)</sup>، فَنقُولُ: المُرادُ بِذَلكَ مُقَابَلةُ هَذَا بهذَا، وَلَيسَ المَرَادُ أنَّهَا لَا تَصِتُّ،

قَولهُ عَلَيْهِ الصَّلاهُ وَالسَّلامُ: «صَلاةُ أَحَدِكُمْ» عَامَّةٌ؛ لأنَّها مُفرَدٌ مُضَافٌ، فتَعُمُّ كُلَّ صَلاة، كَالصَّلُواتِ الخَمْسِ، وَالجُمُعةِ، وَالرَّوَاتبِ، وَالوِثْرِ، وَصَلاةِ الجنازَةِ، وَالنَّفْلِ الْطُلْقِ، كُلُّ هَذَا دَاخِلٌ في اللفْظِ؛ لأنَّهُ يَشْمَلُ الْعُمُومَ. وَهَلْ يَدخُلُ في ذَلكَ سُجُودُ التِّلاوةِ وَالشُّكرِ؟

فَالَجُوَابُ: أَنَّ هَذَا يَنبَنِيَ عَلَى الخِلَافِ، هَلْ هُمَا مِنَ الصَّلُواتِ أَمْ لَا؟ فَإِنْ قُلْنَا: إِنَّهُمَا مِنَ الطَّهَارَةِ لَهَمَا، وَالمُسْأَلَةُ عَلَى إِنَّهُمَا مِنَ الطَّهَارَةِ لَهَمَا، وَالمُسْأَلَةُ عَلَى خِلَافٍ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب السلام، باب تحريم الكهانة وإتيان الكهان، رقم (٢٢٣٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد: (٢/ ١٧٦، رقم ٢٦٤٤).

وَأَنَا أَخْتَارُ أَنَّ سُجُودَ التِّلاوةِ لَا بُدَّ فِيهِ مِنَ الْوُضُوءِ، بِخِلَافِ سُجُودِ الشُّكرِ؛ لأنَّ سُجودَ التلاوَةِ يَأْتِي عَن ترَوِّ، وَتمَكُّنٍ مِنَ الطَّهارةِ، بِخلَاف سُجودِ الشُّكرِ يَأْتِي بَغْتةً، فَلَا يَتَمكنُ الإِنْسانُ، وَإِنْ ذَهبَ ليتَوَضَّأَ فَاتَ وقْتُه.

قُولهُ عَيْكِينَ: «إِذَا أَحْدَثَ»، الحدَثُ يُطلَق عَلى مَسَائلَ مُتعددةٍ، مِنهَا:

- يُطلَق علَى مَن فَعَل مُحُرَّمًا.
- يُطلَق عَلَى مَن فَعَل كُفرًا.
  - يُطلَق عَلَى البِدْعةِ.

فَلَيسَ قَولُه عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «لَعَنَ اللهُ مَنْ آوَى مُحْدِثًا» (١)، كَقَولهِ: «إِذَا أَحْدَثَ حَتَّى يَتَوَضَّأَ».

كَمَا أَنَّه -أَيضًا- لَيسَ كَقَولِه عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدُّ» (٢).

إذَنْ، كُل حَدَثٍ بِحَسَبِهِ، فَالحِدَثُ هُنَا مَا أَوْجَبَ وُضُوءًا أَو غُسْلًا، فَمَا يُوجِب الوُضوءَ يُسمَّى حَدَثًا أَكْبرَ. الوُضوءَ يُسمَّى حَدَثًا أَكْبرَ.

وَقُولُهُ: «حَتَّى يَتَوَضَّأَ»، (حَتَّى) هُنَا غَائِيَّة المعنَى، أي: إِلَى أَنْ يَتَوضَّأ.

# مِن فَوَائدِ هَذا الحَدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى: أَنَّ اللهَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ يَقبَلُ وَلا يَقبَلُ، فَفِيهِ إِثْبَاتُ الأَفعَالِ الاَخْتِيَارِيَّةِ للهِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الأضاحي، باب تحريم الذبح لغير الله، رقم (١٩٧٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور، رقم (١٧١٨).

والأَفعَالُ الاخْتِيَاريَّة هِيَ التِي تَقَعُ بِمَشيئَتهِ وَاختِيَارِهِ، -وكُلُّ شَيْءٍ بِاختِيَارِه-فَلَا أَحَدَ يُجْبُرُهُ.

وَمَنَعَ قَومٌ مِن ذَلكَ، وَقَالُوا: «لَا يُمْكِنُ أَنَّ اللهَ يَفْعَلُ الشَّيْءَ بِاخْتِيَارِهِ؛ لِأَنَّهُ إِذَا تَعَلَّقَ بِاخْتِيَارِهِ صَارَ مَحَلَّا لِلْحَوَادِثِ، وَحَدَثَ فِيهِ القَبُولُ، وَمَا كَانَ مَحَلَّا لِلْحَوَادِثِ، وَحَدَثَ فِيهِ القَبُولُ، وَمَا كَانَ مَحَلَّا لِلْحَوَادِثِ، فَهُو حَادِثٌ»، وَهذِهِ قَاعِدَة عَقلِيَّةٌ فَاسِدةٌ، بَل قَاعِدَة وهْمِيَّة؛ لِأَنَّ المَبنِيَّ عَلَى العَقلِ حَقِيقَةٌ صَحِيحَةٌ، لَكنَّ هَذه القَاعدة وَهُميَّةٌ!

فَيَقُولُونَ: لَا تَصِفِ اللهَ أَنَّهُ يَنزِلُ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنيَا، وَلَا يَتَكَلَّمُ، وَلَا يَقبلُ، وَيَرد، لأَنَّ هَذهِ أَشياءُ حَوادِثُ، وَالحَوادِثُ لا تَقومُ إلَّا بحَادثٍ، سُبحَانَ اللهِ!

لَكنَّنَا إِذَا قُلنَا: إِنَّ اللهَ لا تَقُوم بِهِ الحَوادِثُ لزِمَ مِن هَذَا أَلَّا يَكُونَ فَعَّالًا لِـمَا يُريد، لِأَنَّ الفَعَّالَ لِمَا يُريد، لِأَنَّ الفَعَّالَ لما يُريدُ هُو الَّذي يَفعلُ مَا يُريدُ، وَإِنْ شَاءَ لم يَفعَلْ فَيَلزَمُ مِن هَذَا تَعطِيلُ اللهِ عَزَّقَجَلَّ مِن أَعظَمِ مَا يتعَلَّق بِالرُّبوبِيَّة، وَهوَ الفِعْلُ والتَّدبِيرُ.

فَهَؤلاءِ -وَالعِياذُ بِالله- كُلَّمَا فَرُّوا مِنْ شَيْءٍ وَقَعوا في أَخبَثَ مِنهُ وَأَشَرَّ، لأَنَّ عَقيدَتَهم مَبْنِيَّةٌ علَى أَوْهَام وَخيَالَاتٍ فَاسِدَةٍ.

الْفَائِدَةُ الثَّانيةُ: اشْتِرَاطُ الطَّهَارَةِ لِكُلِّ مَن أَرَادَ الصَّلاةَ وَكَانَ مُحُدِثًا، لِعُمومِ قولِهِ: «صَلَاةَ أَحَدِكُمْ».

فَلَوْ صَلَّى الْمُحْدِثُ نَاسِيًا أَوْ جَاهِلًا فَصَلَاتُهُ مَرْدُودةٌ؛ لأَنَّ الحَدِيثَ لم يُقَيِّدْ، وَعَليهِ الإِعَادَةُ، وَيَرتَفِعُ عَنهُ الإِثْمُ، لِقَولِ الله تَعَالَى: ﴿رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَآ إِن نَسِينَآ أَوُ أَخْطَأْنَا﴾ [البقرة:٢٨٦].

وَمَن يُصلِّي وهُوَ مُحدِثٌ وَهُو لَا يَدْرِي كَالَّذي يَأْكُلُ لَحْمَ إِبلٍ، وَهُو لا يَدْرِي أَنَّه نَاقضُ لِلوُضوءِ.

وَكَذَلِكَ أَنْ يَفْسُوَ<sup>(۱)</sup> وَيَظنُّ أَنَّ الَّذِي يَنقُضُ الوُضوءَ هُوَ الضُّرَاطُ<sup>(۱)</sup>، مُحتَجَّا بِقَولِهِ ﷺ: «لَا يَنْصَرِفُ حَتَّى يَسْمَعَ صَوْتًا أَوْ يَجِدَ رِيحًا» (٢).

الْهَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: تَعظيمُ شأنِ الصَّلاةِ، حَيثُ لَا يَقبَلَهَا اللهُ عَنَّكِجَلَّ إِلَّا وَالعَبدُ قَد طَهَّر بَدَنَه كَما يُطهِّرُ قلبَهُ.

وَلَا تُلحَقُ الصَّلاةُ بِغَيرِهَا فِي اسْتِرَاطِ الطَّهارةِ، وَلَيس هُنَاكَ مَا يَدُنُّ عَلَى هَذَا، فَمَثَلًا الطوَافُ لَا نَقولُ: إنهُ لا يَقبَلُ اللهُ طَوافَ أحدِكم إذا أحدَث حَتَّى يَتَوضَّا، لأَنَّه لم يَردْ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ وَصَحيح أنَّ الوُضوءَ مَشروعٌ للطَّواف لِأنَّ النَّبِي عَلَيْهِ الصَّلاةُ رَكعَتَيْن خَلفَ المقامِ مُباشَرةً، النَّبِي عَلَيْهِ تَوضَا للقامِ مُباشَرةً، وَلا بُدَّ فِي الصَّلاةِ مِنَ الطَّهارة، لكنِ الشَّانُ كلُّ الشَّانِ هَلِ الطَّهَارةُ شَرطٌ في الطَّوافِ أَم لَا؟

فَعَلَى رَأْيِ مَن يَرى اشترَاطَ الطَّهارةِ للطوَافِ، فَإِن مَن أَحدَثَ فِي الطوَافِ لَو عَادَ لأَهلِهِ وَبَلدِهِ صَار مُحُرَّمًا علَيهِ أهلُه، وَيَكونُ قَد وَقعَ فِي كثيرٍ منَ المحظُوراتِ التَّتِي فَعَلَها؛ لأنَّه قَد فَعلَ -عَلى رَأْيهم - محظُوراتِ الإِحرامِ، لأنَّه لم يَحلَّ من نُسُكِهِ بعدُ، بِاعتبَار طوَافِهِ فَاسِدًا.

وَالحقِيقَةُ أَن الإِنْسَانَ لَا يَستَطيعُ أَن يُوَاجِهَ رَبَّه بِمثلِ هَذَا الحَكمِ بَين عِباد اللهِ إِلا بشَيْءٍ يَحتَج بِهِ عِندَ اللهِ، فنَقولُ: إِنَّه لا دَليلَ صَحيحٍ عَلَى اشْتِرَاطِ الطَّهارَةِ لِصحَّةِ الطوَافِ، لكنِ الَّذي وَرَدَ أَنَّه مَشروعٌ للطَّائف أَن يَتَوَضَّأَ.

<sup>(</sup>١) أي يخرج ريحا بغير صوت يسمع. المصباح المنير فسا.

<sup>(</sup>٢) خروج الرِّيح من الاست بصوت. المعجم الوسيط ضرط.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب من لا يتوضأ من الشك حتَّى يستيقن، رقم (١٣٧)، ومسلم: كتاب الحيض، باب الدليل على أن من تيقن الطهارة ثم شك في الحدث فله أن يصلي بطهارته تلك، رقم (٣٦١).

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: أَلَيْسَ النبِيُّ عَلَيْهُ قَالَ لِعائِشةَ رَضَالِلَهُ عَنْهَا: «افْعَلِي مَا يَفْعَلُ الحَاجُّ غَيْرَ أَنْ لَا تَطُوفِي الْبَيْتَ»<sup>(۱)</sup>، وَأَيضًا: أَلَيْسَ لَـهَا قِيلَ لَه: إِنَّ صَفِيَّةَ حَاضَتْ، قَالَ: «أَحَابِسَتُنَا هِيَ؟» قُلْنَ: بَلَى (٢).

فنَقولُ: هَذَا ثَابِتُ وَلَا شَكَ، وَلَا طَوافَ لِلحَائِضِ، لَكَنَّ مَن أَحدَث حَدَثًا أَصغرَ لَا شَكَّ أَنَّه غَير الحَائِض، لِأَنَّ الحَائِض لها أحكَامٌ كَثيرَةٌ متَعَلِّقَةٌ بَهَا، لَا يسَاويهَا مَن أَحدَثَ حَدَثًا أَصغرَ بِمَن حاضَتْ، مَن أَحدَثَ حَدَثًا أَصغرَ بِمَن حاضَتْ، معَ التَّفَاوتِ العظيم بَينَهَمَا في كثيرٍ مِنَ الأَحْكام.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: مَا تَقُولُونَ فِي حَدِيثِ الْمَبْنِ عَباسٍ رَضَى اللَّهُ عَنْهُ: «الطَّوَافُ بِالْبَيُْتِ صَلَاةٌ إِلَّا أَنَّ اللهَ أَبَاحَ فِيهِ الكَلَامَ»<sup>(٣)</sup>؟

قُلنَا: هَذَا لا يَصِحُّ عَنِ النبِيِّ ﷺ لِأَنَّ كَلَامَ النَّبِيِّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ - لَا بُدَّ أَنْ يَكُونَ مُحُرَّرًا غَيرَ مُتناقِضٍ وَغَيرَ مضْطَربٍ، لَكنَّ هَذَا مُتَنَاقَضُ، لَأَنَّه يَقْتَضِي أَنَّه لَيسَ هُنَاكَ شَيْءٌ مُباحٌ مِمَّا يَحُرُم في الصَّلاةِ إِلَّا الكَلامَ، وَهَذَا غيرُ صَحيح.

فَالأَكُلُ والشُّربُ مُباحَان في الطوَافِ وَيَحرُمانِ في الصَّلاةِ، وَتُبَاح القَهقَهَةُ في الطوافِ وَتَحُرُم في الصَّلاةَ، أمَّا في الطوافِ الطوافِ وَتَحْرُم في الصَّلاةَ، أمَّا في الطوافِ فَيَجبُ أَن تَكُونَ الكَعبَةُ عَن يَسَارِكَ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الحيض، بابٌ تقضي الحائض المناسك كلها إلا الطواف بالبيت، رقم (٣٠٥)، ومسلم: كتاب الحج، باب بيان وجوه الإحرام وأنه يجوز إفراد الحج والتمتع والقران، برقم (١٢١١).

<sup>(</sup>٢) أُخرَّجه البخاري: كتاب الحج، باب إذا حاضت المرأة بعد ما أفاضت، رقم (١٧٥٧)، ومسلم: كتاب الحج، باب وجوب طواف الوداع وسقوطه عن الحائض، رقم (١٢١١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن حبان: (٩/ ١٤٤، رقم ٣٨٣٦).

أَكثَرُ الأَحْكام تختَلِفُ بينَ الصَّلاةِ وَالطوَافِ، وَلهٰذَا قَالَ شَيخُ الإسْلَام رَحَهُ اللَّهُ: «إِنَّ الطَّهَارَةَ لَيْسَتْ شَرْطًا لِصِحَّةِ الطَّوَافِ، وَإِنَّ طَوَافَ المُحْدِثِ صَحِيحٌ»(١).

وَلَا نُرِيدُ أَنْ نَفتَحَ البَابَ للنَّاسِ حَتَّى يَتَهَافتُوا عَلَى الطوافِ بِغَير وُضُوءٍ، لكِنَّنَا إذَا حَدَثَ شَيْءٌ يَحَتَاجُ إلى الرأْفَةِ، وَإِلَى رَفعِ الْحَرَجِ فَلَا بَأْسَ بهِ.

ومَسُّ المصحَفِ في حَديثِ عَمْرو بنِ حَزمٍ، وَهُوَ حَديثٌ مُرسَل، وَقَد تَلقَّتهُ الْأُمَّةُ بِالْقَبُولِ، قَولُه: «لَا يَمَسُّ الْقُرْآنَ إِلَّا طَاهِرٌ» (٢)، فَهَذَا الْحَدِيثُ اختَلَفَ فيهِ العُلَمَاءُ، أَوَّلًا: في تَصْحيحِه، وَثَانيًا: في مَدْلُولِهِ.

أَمَّا فِي الثُّبُوتِ: فَقيلَ: إِنَّ هَذَا حَديثٌ مُرسَلٌ، وَالْمُرسَلُ مِنْ أَقْسَام الحَدِيثِ الضَعِيف، وَحِينئذٍ لَا حُجَّةَ فيهِم

ودُفِعَت هَذِه العِلَّةُ بِتَلقِّي الأُمَّةِ لَه بِالقَبولِ، وَشهَادَة النُّصُوصِ لِمَا فيهِ منَ الْأَحْكامِ، كَمَسأَلةِ الدِّيَات والزَّكوات. الْأَحْكامِ، كَمَسأَلةِ الدِّيَات والزَّكوات.

وأَما الاخْتِلَافُ فِي الدَّلالَة: فقَدْ نُوزِعَ فِي مَعْنِي كَلِمة (طَاهِرٌ).

فقيلَ: إِنَّ (طَاهِرٌ) بِمَعْنى مُؤمِن، وَأَنَّه يَحْرِمُ عَلَى الكَافرِ مسُّ المصحَفِ، أَمَّا المُؤمِنُ فَهُو طَاهِرٌ فَيَمَسُّه، لِقَول النَّبِيِّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ-: "إِنَّ المُؤمِنَ لَا يَنْجُسُ")، فَهوَ طَاهِرٌ، وَيؤيِّدُ ذَلكَ وَيُرشِّحُهُ وَيُقوِِّيه: أَنَّ هَذَا الكِتَابَ كَتَبَهُ النَّبِيُّ عَيْقِ لَا هُلُ اليَمنِ إِذْ ذَاكَ فيهِم مُؤمِنٌ كَتَبَهُ النَّبِيُ عَيْقِ لأَهْلِ اليَمنِ معَ عَمرِو بنِ حَزم، وَأَهْلُ اليَمنِ إِذْ ذَاكَ فيهِم مُؤمِنٌ وَفيهِم كَافرٌ، فَيكُونُ مَعْنى "إِلَّا طَاهِرٌ"، أَي: إِلَّا مُؤْمِن.

<sup>(</sup>١) انظر مجموع الفتاوي (٢٦/ ١٩٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الكبير: (١٢/ ٣١٣، رقم ١٣٢١٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الغسل، باب الجنب يخرج ويمشي في السوق وغيره رقم (٢٨٥)، ومسلم: كتاب الحيض، باب الدليل على أن المسلم لا ينجس، رقم (٣٧١).

ودُفعَ هَذا القَولُ: بأنَّنَا تَتبَّعْنا القُرْآنَ والسُّنَّةَ، فَلَمْ نَجِدْه يُطْلَق عَلَى المُؤمِنِ السمُ (طَاهِرٌ)، وَإِنَّمَا تُعَلَّق أحكَامُ المُؤمِنينَ بالإِيمَانِ أَوِ التَّقوَى.

مِثَال: لَو أَرَادَ الرسُولُ ﷺ المُؤمِنَ، لَقَالَ: «لَا يَمَس القُرْآنَ إِلَّا مُؤمِنٌ» كَالعَادَة، وَالطَّاهِر: وَصْفٌ لمَنْ تَطَهَّرَ مِنَ الحدَثِ، لِقَولِ اللهِ تَبَارَكَوَتَعَالَى: ﴿مَا يُرِيدُ اللّهُ لِيَجْعَلَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ لِيَجْعَلَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللللللّهُ اللّهُ اللللللللللللللللللل

ثُمَّ إِنَّ هِذَا أَحْوَطُ وَأَوْرَعُ، وَعَلَى هَذَا فَيكُونُ مِسُّ المصْحفِ ثَابِتًا بِدَليلٍ، وَكَما رَأَيتُمُ الآنَ أَنَّ الدَّليلَ فيهِ مَا يُوهِنُه ثُبُوتًا، وَمَا يُوهنُه دَلالةً.

فَنقولُ عَلَى سَبيلِ الأَحْوَط: أَلَّا يَمَسَّ الْمُصْحَفَ إِلَّا مَنْ هُوَ طَاهِرٌ مِنَ الحَدَثَيْنِ: الأَصْغَرِ، وَالأَكْبَرِ.

الفَائِدَةُ الرَّابِعةُ: يجوز أَنْ نُصَلِيَ الصلواتِ الخمسَ، أوِ السِّتَّ، أَو السَّبِعَ، أَو العَشْرَ بوضُوءٍ واحدٍ، ويُقصَدُ بالستِّ، والسبعِ، والعَشرِ: فَريضَةُ اليَوْم الثَّانِ، فَيَجوزُ أَنْ يُصلِّي عَشرَ صَلَواتٍ بِوُضوءٍ وَاحدٍ مَا دَامَ لم يُحْدثْ، لِقَولِهِ: «إِذَا أَحْدَثَ».

ولَقَد صَلَّى النبِيُّ عَلَيْهُ عَامَ الفَتْح الصلَوَاتِ الخمسَ بوضُوءِ وَاحِدٍ، فَسَأَلَهُ عُمرُ، فَقَالَ: إِنَّكَ صَنَعْتَ الْيَوْمَ شَيْئًا لَمْ تَكُنْ تَفْعَلُهُ مِنْ قَبْلُ، قَالَ: «عَمْدًا فَعَلْتُ ذَلِكَ» (١)؛ لِيُبِيِّنَ جَوازَ جَمْع الصلَوَاتِ بوضُوءِ واحِدٍ.

الْفَائِدَةُ الْخَامِسَةُ: الاستِنْجَاءُ لَيسَ شَرْطًا للوضُوءِ، لَقُولِهِ ﷺ: «إِذَا أَحْدَثَ حَتَّى يَتَوَضَّأَ» (٢)، وَلَم يَقُل: وَلْيغسِلْ ذَكَرهُ، وَمَا أَشْبَهَ ذَلكَ، فَلَو أَنَّ الإِنْسَانَ تَوضَّأَ

<sup>(</sup>١) حديث السراج: رقم (٢٤٨٨)،

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الحيل، باب في الصلاة، رقم (٦٩٥٤)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب وجوب الطهارة للصلاة، رقم (٢٢٥).

أَوَّلًا، ثُمَّ اسْتَنجَى ثَانيًا، أو اسْتَجْمَر، لَصَحَّ وضُوؤُه، وَهَذَا عَلَى القَولِ الرَّاجِحِ. وَقَالَ بَعضُ العُلَماءِ: لا يَصِحُّ الوُضوءُ حتَّى يَسْتَنْجِيَ أَو يَسْتَجْمِرَ.

لكنِ الآيةُ والْأَحادِيثُ تَدُل عَلَى أَنَّه لَا عَلَاقَةَ بَينَ الاسْتِنجَاءِ وَبِينَ الوُضُوءِ: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ عَامَنُوٓا إِذَا قُمۡتُمۡ إِلَى الصَّلَوَةِ فَاعْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ ﴾ [المائدة:٦]، ولم يَذكُرِ اللهُ الفرُوجَ، وَعلَى هَذَا فَيكُون اشْترَاطُ التَّقدُّمِ: الاستِنْجَاء أَو الاستِجْمَار عَلَى الوُضوءِ فيهِ نظرٌ، فَالصَّوَابِ أَنَّه لَا يُشتَرطُ.

وَيُشتَرط لِصِحةِ الصَّلاةِ تَطْهِيرُ المحَلِّ مِنَ البَوْلِ وَالغَائطِ، وَلَكِنَّ هَذَا شَرطٌ مُستَقِلُّ.

وَإِنْ سَأَلَ سَائِل: هَل يُؤخَذُ مِنَ الحَدِيثِ أَنَّه لَو وَضَّأه غَيرُه لم يَصِحَّ؟

فَالِجَوَابُ: أَنَّه قَالَ: «حَتَّى يَتَوَضَّأَ»، وَلَم يَقُل: «أَو يُوضِّئُهُ غَيْرُهُ»، فَلَنَا فِي ذَلكَ أَنْ نَقُولَ: إِمَّا عَلَى الغَالِبِ، أَو مَن وَضَّأَه غَيرُه بِإذنه فَكَأْنَها تَوضَّأَ هُو بِنَفسِه، وَلهذَا يُنسبُ الفِعلُ لِلإِنْسانِ مَع أَنَّ القَائمَ بِهِ غَيرُه، وَهَذَا كَثيرٌ، يُقَال: «بَنَى عَمرُو بنُ العَاصِ يُنسبُ الفِعلُ لِلإِنسانِ مَع أَنَّ القَائمَ بِهِ غَيرُه، وَهَذَا كَثيرٌ، يُقَال: «بَنَى عَمرُو بنُ العَاصِ مُدينَةَ الفُسطَاطِ»، فليسَ مَعْنَى هذَا أَنَّ عَمرَو بنَ العَاصِ هُوَ الَّذي أَتَى بِاللَّبِنِ وَالطِّينِ، وَلَكِنَّهُ أَمَرَ غيرَه، أَو أَذِنَ لِغَيرِه؛ إذَنِ الظَّاهِرُ أَنَّهُ يَصِحُّ.

وَلَا يُقال: إِنَّ هَذَا استِنَابَةٌ في عِبادَة، وَلا تَصحُّ الاستِنَابَةُ في العِبادَة، فنَقْل العِبادَة هُنَا مُتَعلقَةٌ بنفْسِ المتَوضِّئِ.

إِنَّمَا الَّذِي لَا يَصِتُّ أَنَّ كُلَّ شَخصٍ تَوَضَّا فَيُريدُ أَنْ يُصلَّى عَنهُ، أَو يَخشَى عَلَى نَفسِهِ مِنَ البَردِ فَأَنابَ فلَانًا يَتَوضَّاأُ عَنه.

وَالمَرَادُ بِمَسِّ المصْحفِ مُباشرةُ المس بِالبَشرَة؛ وبناءً على ذَلك: فَلَو لَبِسَ قُفَّازَين أَو جَعلَ مِندِيلًا يَحول بَينهُ وَبينَ المصْحَفِ؛ جَازَ ذَلكَ. فَإِنْ قِيلَ: مَا حُكمُ طُلَّابِ المدَارِس إِذَا مَسُّوا المصحَفَ أَثناءَ المحَاضَرَاتِ، وَهُناكَ صُعوبةٌ أَنْ يَتوضَّأَ الجمِيعُ لِكَثرتِهم، وَتَفويتِ أُوقَاتِ المحَاضَراتِ؟

الجَوَابُ: بَعضُ العُلَمَاءِ يَقُولُونَ: إِنَ الصَّغِيرَ يَدَحُلُ فِي قَولِهِ ﷺ: "رُفِعَ القَلَمُ عَنْ ثَلَاثَةٍ "()، وَعَلَى كُل حَالٍ، فلا نَنهَاهم بشِدَّة، أَو نُلزِمُهم الإِلزَامَ الكَامِلَ، إِنها يَنْبَغي تَعْوِيدُهم، أَمَا إِذَا كَانُوا بَالغِينَ عَاقِلِينَ، فَهَؤُلاء يُلزَمُونَ، وَيُنبَّهُ عَلَيهمْ أَنْ يَأْتُوا مِن بُيوتِهم مُتَوَضِّئِينَ، بَل يُحْرَمُونَ مِنَ الدَّرس إِنِ اقتضَى الأَمرُ ذَلكَ.

فَإِنْ قِيلَ: وَمَا الضَّابِط في كَون نَفْي القَبولِ يَتضَمَّن وَجْهين: نَفيَ الصِّحَّة، أَو لَا يَتَضَمَّنُها؟

فالجوابُ: إِذَا كَانَ نفيُ القَبولِ لِإخْتِلَال وَاجِبٍ أَو فِعْلِ مُحُرَّم في العِبَادَة، فَهوَ نَهيَ لِلصِّحةِ.

فَإِن قِيلَ: مَا هُوَ الموقِفُ مِنْ بَعضِ المذَاهِبِ الَّذِينَ يَقُولُونَ بِانْتِقَاضِ وُضُوءِ الرَّجُلِ إِذَا مَسَّ امْرَأَةً فِي الطَّوَافِ؟

الجوَابُ: هَذَا قَولٌ ضَعيفٌ، فَكَوْنُ الإِنْسانِ مُجُردَ أَنْ يَمسَّ المرأَةَ يُنتَقَضَ وُضُووَه مَا لم وُضُووَه، فَهذَا ضَعيفٌ، بَل لَو لَمسَها لِشَهوَةٍ، فَالصحِيحُ أَنَّه لَا يُنتَقَض وُضُووَه مَا لم يُحْدِث، مَعَ التَّنبيهِ أَنَّ مَسَّ المرْأَةِ الْأجنبيةِ مُحُرَّمٌ.



<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢/ ٩٤٠،١١).

٣- وَعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ، وَأَبِي هُرَيْرَةَ، وَعَائِشَةَ رَضَالِيَّهُ عَنْ قَالُوا:
 قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «وَيْلٌ لِلْأَعْقَابِ مِنَ النَّارِ» (١).

عَبْدُ الله بْنُ عَمْرِو بْنِ العَاصِ، وَأَبُو هُرَيْرَةَ، وَعَائِشَةُ، هَؤُلَاءِ الثَّلَاثَةُ بِمَّنْ كَثُرَتْ عَنْهُمْ رِوَايَةُ الحْدِيثِ عَنِ النَّبِيِّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ- وَإِذَا قَدَّرْنَا أَنَّ كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمْ أَتَتْ رِوَايَتُهُ مِنْ طَرِيقٍ، صَارَ الحُدِيثُ مِنْ أَقْسَامِ المَشْهُورِ؛ لِأَنَّهُ جَاءَ مِنْ ثَلَاثَةِ طُرُقٍ.

#### الشترح

قَولُه ﷺ: «وَيْلٌ» مُبتدأٌ، و«لِلْأَعْقَابِ» جَارٌ وَمَجَرور، صِفَةٌ لَه، و«مِنَ النَّارِ» خَبَرُ المبتَدَإِ.

ويقُولُ النَّحْوِيُّونَ: «لَا يَجُوزُ الإِبْتِدَاءُ بِالنَّكِرَةِ مَا لَمْ تُفِدْ، فَإِنْ أَفَادَتْ فَإِنَّهُ يَجُوزُ الإِبْتِدَاءُ بِالنَّكِرَةِ مَا لَمْ تُفِدْ، فَإِنْ أَفَادَتْ فَإِنَّهُ يَجُوزُ الإِبْتِدَاءُ بِهَا»، وَوَجْهُ ذَلكَ: أَن المُبْتَدَأَ مَحَكُومٌ عَلَيهِ، ولَا بُدَّ أَنْ يَكُونَ المَحْكُومُ عَلَيه مَعرُوفًا، فَإِذَا كَانَ نَكِرَةً فَكَيفَ يُحْكَم عَلَى النكِرَةِ وَهُوَ غَير مَعرُوف! وَلهٰذَا أَمثِلةٌ كَثيرَة، مِنهَا أَنْ تَكُونَ النكِرَةُ لِلوَعيدِ؛ لِأَنَّهَا إِنْ كَانَتْ للوَعيدِ أَفَادَتْ.

مِثَالٌ: تَجَدُ الفَرْقَ بَينَ قولِكَ: «رَجُلٌ قَائِمٌ»، وبَينَ قَولِكَ: «وَيْلٌ لِكَذَا وَكَذَا»، الأَوَّلُ (رَجُلٌ قَائِمٌ) لم تُفِد هَذَا الرجلَ، أَمَّا (وَيْلٌ لِكَذَا) فَهِيَ مُفِيدَة الوَعيدَ.

وَتَأْتِي ﴿ وَيْلُ ﴾ علَى مَعنيَيْن:

كَلْمَةُ وَعِيدٍ، وَهَذَا هُوَ الْأُصوَبُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب العلم، باب من رفع صوته بالعلم، رقم (٢٠)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب وجوب غسل الرجلين بكمالهما، رقم (٢٤٠).

اسمُ وَادٍ في جَهَنَّمَ.

قَولهُ: «لِلْأَعْقَابِ»: الأَعْقَابُ جُمْع عَقِب، وهوَ العُرْقُوب، وَهُو مُؤخَّر القَدَم؛ وَلِذَلك سُمِّيَ عَقِبًا، وَسُمِّيتِ الرِّجْلُ قَدَمًا؛ لِأَنَّهَا تَتَقَدَّم عِندَ الخُطَا، وَالعَقِبُ يَتَأَخَّرُ.

قُولهُ: «مِنَ النَّارِ»: هَذَا خَبرُ المبتَدَإِ، وَ«النَّارِ» هِيَ نارُ جَهنَّمَ، أَعَاذَنَا الله وَإِياكُم مِنهَا.

سَبِبُ هَذَا الحَدِيثِ: أَنَّ النبِيَّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ - كَان هُوَ وَأَصِحَابُه فِي سَفَرٍ، فَأَرْهَقَتْهُم صَلاةُ العَصرِ، فَجَعلُوا يَتَوضَّؤونَ وَيَمسَحونَ عَلَى وَأَصِحَابُه فِي سَفَرٍ، فَأَرْهَقَتْهُم صَلاةُ العَصرِ، فَجَعلُوا يَتَوضَّؤونَ وَيَمسَحونَ عَلَى أَقَدَامِهم، وَبَعضُهم يَتَوَضَّأَ وَلا يَغسلُ قدمَهُ تَامَّةً، فَأُخبِرَ بِهمُ النبِيُّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ - فَنَادَى بأَعلَى صَوْتِه: «وَيْلُ لِلْأَعْقَابِ مِنَ النَّارِ»، وفي روايةٍ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ - فَنَادَى بأَعلَى صَوْتِه: «وَيْلُ لِلْأَعْقَابِ مِنَ النَّارِ»، وفي روايةٍ لأَحْدَد: «وَيْلُ لِلْأَعْقَابِ وَبُطُونِ الْأَقْدَام مِنَ النَّارِ» (١)

إذَنِ الوَعيدُ عَلَى مَن لَمْ يَتِمُّ وضُوؤُه، سَوَاءٌ أَجَعَلَ الغَسْلَ مَسْحًا، أَمْ نَقَصَ غَسْلَ شَيْءٍ مِن الْأَعضَاء، فَكُلُّ مُتَوَعَّدٌ.

# مِنْ فَوَائدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: وُجُوبُ تَعْمِيمِ العُضْوِ بالغَسْلِ فِي الطَّهارَة، وَوَجْهُ الوُجوبِ الوَعيدُ عَلَى مَن تَرَكَهُ، وَهَذَا أَحَد الطُّرقِ الذِي يُستَفَادُ بِهِ التَّحرِيمُ أَوِ الوجُوبُ؛ لأَنَّ التَّحرِيمَ والوُجُوبَ قَد يُستَفَادُ مِنَ الصِّيغَةِ، فَالأَمْرُ لِلوجُوبِ، والنَّهْيُ للتَّحرِيمِ، لَكَنْ قَد يُعرَفُ الأَمْرُ أَوِ النَّهيُ بِما يُرَتَّب عَلَيهِ مِن ثَوَابٍ أَو عِقَابٍ.

فإِذَا رُتِّبَ عَليهِ عِقَابٌ كَانَ ذَلكَ دَليلًا على أَنَّهُ وَاجِبٌ، وإِذَا رُتِّبَ العِقَابُ

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٤/ ١٩٠، رقم ١٧٨٥٨).

عَلَى فِعلِه كَانَ ذَلكَ دَليلًا عَلِي تَحْرِيهِهِ، وَإِنْ رُتِّبَ العِقَابُ عَلَى تَركِهِ كَانَ ذَلكَ دَليلًا عَلَى وُجُوبِهِ، وَيَترتَّب عَلَى هَذِه الفَائِدَة:

الفَائِدَةُ الثَّانيةُ: وُجوبُ إِزَالَةِ مَا يَمْنعُ وصُولَ المَاءِ كَالعَجِينِ والدِّهاناتِ، وَوَجْه ذَلكَ أَنَّ المَانِعَ لِوصُولِ المَاءِ يَسْتَلْزمُ أَلَّا يَغْسِلَ مَا تَحْتَ هَذَا المَانِعِ، فَيَكُونُ حِينَئَذٍ غيرَ مُعَمِّمٍ لِغَسَلِ العُضوِ، فَيَقَعُ عَلَيهِ النَّهِيُ، فَلَا فَرْقَ بَينَ القَليلِ وَالكَثيرِ، وَهُو الوَسَخُ الَّذي يَكُونُ تَحْتَ إِلَّا أَنَّهِم اسْتَثْنُوا مَا دَلَّتَ السُّنَّةُ عَلَى عَدَم اعتِبَارِه، وَهُو الوَسَخُ الَّذي يَكُونُ تَحْتَ الأَظْفَارِ، لأَنَّ ذَلكَ أَوَّلًا: فِيهِ مَشَقَةٌ، وَثَانيًا: لَم تَأْتِ بِهِ السُّنَّةُ، فلم يَرِد عَنِ النبيِّ الأَظْفَارِ، لأَنَّ ذَلكَ أَوَّلًا: فِيهِ مَشَقَةٌ، وَثَانيًا: لَم تَأْتِ بِهِ السُّنَّةُ، فلم يَرِد عَنِ النبيِّ عَلَيهِ الصَّلَامُ أَنَّه كَانَ يَنقُشُ مَا تَحْتَ أَظْفَارِه، ثُم إِنَّ فيهِ شَيئًا مِنَ التَّنطُّع، وَفيهِ مَشَقَةً.

وعَفَا بعضُ أَهْلِ العِلْمِ، وَمنهُم شَيخُ الإسْلَامِ ابنُ تَيميةَ -رحمةُ الله عَلَيهِ - عَنْ كُلِّ شَيْءٍ يَسيرٍ سوَاءٌ كَانَ تَحتَ الأَظفَارِ، أَو عَلَى ظهرِ الكَفِّ، أَو عَلَى ظهر العَفِّ، أَو عَلَى ظهر القَدَم، أَو فِي الذِّراع، أَو فِي الوَجْهِ، كُلِ شَيْءٍ يَسِيرِ (۱)، وَلا سِيَّا إِذَا كَانَ الإِنْسانُ مُبتلًى بِهِ، كَالعَجَّانِ الَّذِي يَعْجِنُ الخُبزَ؛ لِأَنَّه لَا يَسْلَم غَالِبًا مِن وُجودِ شَيْءٍ يَسيرٍ مُبتلًى بِهِ، كَالعَجَّانِ الدَّهَانُ الذِي يَدهنُ الجُدْرَانَ، فَإِنهُ لَا يَسْلَم غَالِبًا مِنْ لُصوقِ يَبقي يَدهنُ الجَدْرَانَ، فَإِنهُ لَا يَسْلَم غَالِبًا مِنْ لُصوقِ شَيْءٍ يَسيرِ بيَدهِ.

وَوَجْه هَذَا الْقُولِ: أَنَّ الشَّريعةَ تَدْفَع المشقَّة؛ لِقُولِ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَ: ﴿وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [الحج: ٧٨]، وَمَعلومٌ أَنَّ الَّذي يُهارِسُ مثْلَ هذهِ الأُمُورِ التِي يَكْمُرُ وقُوعُها، يَشتُّ عَلَيه جِدًّا أَنْ يُلَاحظَ هَذَا، فَهَا قَالهُ شَيخُ الإسْلَامِ وَجيهٌ فِيمَن يُبتلَى بِذَلكَ.

<sup>(</sup>۱) انظر: «الفتاوى الكرى» (٥/ ٣٠٣).

الفَائِدَةُ الثَّالثةُ: التَّهاونُ بالوُضُوءِ مِنْ كَبائرِ الذُّنوبِ، وَجْهُ ذلِكَ الوَعيدُ، فَقدْ قَالَ العُلَماءُ: «كُلُّ ذَنْبِ فِيهِ وَعِيدٌ فَإِنَّهُ مِنْ كَبَائِرِ الذُّنُوبِ» (١).

لَكِنْ هَلْ هُوَ وَعِيدٌ مُعَيَّنٌ أَوْ أَيُّ وَعِيدٍ يَكُونُ مِنَ الْكَبَائِرِ؟

يرَى شَيخُ الإِسْلامِ رَحْمَهُ ٱللَّهُ أَنَّ أَيَّ وَعيدٍ يَكُونُ عَلَى الذَّنبِ، فَإِنهُ يَدلُ عَلَى أَنَّه كَبيرَةٌ مِنَ الكَبائرِ، فَيقولُ: «الْكَبِيرَةُ كُلُّ مَا رُتِّبَ عَلَيْهِ عُقُوبَةٌ خَاصَّةٌ؛ لِأَنَّ المحَرَّمَاتِ فِيهَا عُقُوبَةٌ عَامَّةٌ »(٢).

أَيْ: كُلُّ مُحَرَّمٍ يُعَاقَبُ عَلَيْهِ الْإِنْسَانُ، لَكِنْ إِذَا قِيلَ: مَنْ فَعَلَ كَذَا فَعَلَيْهِ كَذَا، وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ، فَهَذِهِ عُقُوبَةٌ خَاصَّةٌ عَلَى هَذَا الْفِعْلِ الخَاصِّ، فَحِينَئذٍ يَكُونُ مِنْ كَبَائِرِ الذُّنُوبِ؛ لِتَخْصِيصِهِ بِالْعُقُوبَةِ.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعةُ: إِثْبَاتُ وجُودِ النَّارِ؛ لِقَولهِ: «مِنَ النَّارِ»، فالنَّارُ مَوجُودةٌ الآنَ.

ودَليلُ ذَلكَ مِنَ القُرْآنِ: قَولُ اللهِ تَبَارَكَوَتَعَالَ: ﴿ وَاتَّقُواْ ٱلنَّارَ ٱلَِّيَ أُعِدَّتَ لِلْكَفِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣١]، فَالصيغَةُ هُنَا فِعلٌ مَاضٍ (٦)؛ فَدَل عَلَى كَوْنِ النارِ مَوْجُودةً الآنَ.

كَذلِك قَولُه تَعَالى: ﴿ ٱلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوَّا وَعَشِيًّا ﴾ [غافر:٤٦]، وقَولُه أَيضًا: ﴿ وَيَوْمُ ٱلسَّاعَةُ أَدْخِلُواْءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ ٱلْعَذَابِ ﴾ والأَدِلةُ في هَذَا كَثيرَةٌ.

ودَليلُه مِنَ السُّنةِ: أنَّ الرسُولَ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ- رَآهَا.

مَسَأَلَةُ: النَّارُ بَاقِيَةٌ وَلَيْسَتْ فَانِيَةً، وَالْقَوْلُ بِفَنَائِهَا قَوْلُ شَاذٌ ضَعِيفٌ، وَلَوْلَا أَنَّهُ قِيلَ، لَكَانَ الْكَلَامُ فِيهِ مِنْ لَغْوِ الْقَوْلِ، وَلَكَانَتْ كِتَابَتُهُ مِنْ زِيَادَةِ المَشَقَّةِ.

<sup>(</sup>١) مروي عن ابن عباس رَصَوَلَيْتَهُ عَنْهُا، انظر تفسير الطبري (٥/ ١٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: «مجموع الفتاوى» (١١/ ٢٥٤).

<sup>(</sup>٣) أي: ماضية.

فَهِيَ بَاقِيَةٌ أَبِدَ الآبدِينَ بِقُولِ خَالِقِها جَلَوَعَلاَ قَالَ اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَ فِي سُورةِ النِّساءِ: ﴿ إِنَّ اللَّهُ مُؤُواْ وَظَلَمُواْ لَمْ يَكُنِ اللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلَالِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقًا الله الله إلاّ طَرِيقَ جَهَنَمَ خَلِدِينَ فِهَا أَبَدًا ﴾ [النساء:١٦٨]، وَهَذَا صَريحٌ، فَإِذَا كَانَ البَاقِي خَالدًا أَبدًا فَمَكَانُه بَاقٍ أَبدًا، وإلّا فَكَيفَ يُخلّد إِنْسانٌ أَبدًا فِي شَيْءٍ يَفنَى؟!

وفي سُورَةِ الأحزَابِ قَالَ اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّ اَللَّهَ لَعَنَ ٱلْكَنفِرِينَ وَأَعَدَّ لَهُمْ سَعِيرًا ﴿ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَدًا ﴾ [الأحزاب:٢٤-٦٥]، وَهَذا يَنصَر فُ.

وفي سُورَة الجن: ﴿وَمَن يَعْضِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُۥ فَإِنَّ لَهُۥ نَـارَجَهَنَّـمَ خَـٰلِدِينَ فِيهَآ أَبَدًا﴾ [الجن: ٢٣].

فَخَالِقُهَا الْعَالِمُ بِمَآهِمًا يَحْكُمُ بِالتَّأْبِيدِ، وَهَذَا خَبَرٌ لَا يُمْكِنُ أَنْ يَدْخُلَهُ النَّسْخُ، وَعَدَمُ ذِكْرِ التَّأْبِيدِ فِي بَعضِ الْآيَاتِ لَا يَدُلُّ عَلَى انْتِفَائِهِ؛ لِأَنَّ عَدَمَ الذِّكْرِ لَيْسَ ذِكْرًا لِلْعَدَمِ، فَكَيْفَ إِذَا وُجِدَ الذِّكْرُ، فَالمَسْأَلَةُ إِذَنْ عَقِيدَةٌ، وَيَقِينِيَّة أَنَّ النَّارَ مُؤَبَّدَةٌ، وَلَا يُمْكِنُ أَنْ تَفْنَى.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: مَاذَا تَقُولُونَ فِيهَا ثَبَتَ عَنِ النبيِّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ أَنَّ اللهَ قالَ: «وَرَحْمَتِي سَبَقَتْ غَضَبِي »(١)؟

قُلنَا: صَدَق اللهُ وَرسُولُه، فَرَحمةُ اللهِ سَبَقتْ غَضَبَه لَكِن، أَلَمْ يَجعَلِ اللهُ تَعَالَى في الإِنْسَانِ عَقلًا؟ أَلَم يُرسِلْ إِلَيْهِ الرسُولَ؟ أَلَم يُقِم عَلَيه الحُجَّةَ؟ أَلَم تَأْتِنَا البيِّناتُ؟ فَهذِه هِيَ الرحْمةُ.

قَال تَعَالى: ﴿ رُّسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةُ بَعْدَ ٱلرُّسُلِ ﴾ [النساء:١٦٥]. وَقَال تَعالى: ﴿ كُلَّمَا ٱلْقِي فِيهَا فَوْجٌ سَأَلَهُمُ خَزَنَنُهَا ٱلْمَيَأْتِكُونَذِيرٌ ﴿ كُا قَالُواْ بَلَى قَدْ جَآءَنَا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب التوحيد، باب ﴿ وَكَانَ عَرْشُهُ، عَلَى ٱلْمَآء ﴾، رقم (٧٤٢٢).

نَذِيْرٌ فَكَذَّبَنَا وَقُلْنَا مَا نَزَّلَ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ إِنَّ أَنشُمْ إِلَّا فِي ضَلَالِ كَبِيرٍ ﴾ [اللك: ٨- ٩]، ثُم نَدَبُوا أَنفُسَهُم: ﴿ وَقَالُواْ لَوْكُنَّا نَسْمَعُ أَوْنَعْقِلْ مَاكُنَا فِي أَصْحَبِ ٱلسَّعِيرِ ﴿ اللَّهِ عَامُواْ بِذَنْبِهِمْ ﴾ [اللك: ١٠-١١].

إِذَنِ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ أَقَامَ الحُجَّةَ، وَأَزالَ العُذْرَ، وأُوضَحَ الطريقَ، وَقَالَ: إِذَا كَفَرتُم فَأَنتُم مُحُلَّدونَ أَبَدًا في النَّارِ، فَقَالُوا بلِسَانَ الحالِ وَالْمَقالِ: نَخْتَارُ الكُفْرَ ونُخلَّد في النَّارِ أَبَدًا.

وَقَد رَأَيتُ تَعْلِيقًا للشَّيخِ عَبدِ الرَّحْنِ بنِ سَعْدي رَحْمَهُ اللَّهُ عَلَى كِتابِ ابْنِ القيِّمِ -رَحِمَه اللهُ تَعَالى- في الْقَضاءِ وَالْقَدَرِ والتَّعليلِ<sup>(۱)</sup>، ليَّا ذَكَرَ القَولينِ قَالَ: «عَجَبًا لِابْنِ القَيِّمِ أَنْ يَنْصُرَ هَذَا القَوْلَ الضَّعِيفَ، وَلَكِنْ لِكُلِّ جَوَادٍ كَبْوَةٌ»، فَجَعَل شَيخُنَا رَحْمَهُ اللَّهُ هَذَا مِن كَبوَاتِ ابنِ القَيِّم، وصَدَقَ رَحْمَهُ اللَّهُ فَإِنَّنَا نَتَعجبُ مِنْ كُونِ ابنِ القَيمِ رَحْمَهُ اللَّهُ عَذَا مِن كَبوَاتِ ابنِ القَيمِ رَحْمَهُ اللَّهُ عَذَا مَن كَبوَاتِ ابنِ القَيمِ اللَّهُ فَكَرَ هَذَا وَهَذَا كَعادَتِهِ، فَهُو طَويلُ النَّفسِ رَحْمَهُ اللهُ يَنتَصرُ لَهُذَا هَذَا الانتِصَارَ، مَعَ أَنَّه ذَكَرَ هَذَا وَهَذَا كَعادَتِهِ، فَهُو طَويلُ النَّفسِ إِذَا ذَكَرَ المقارَنةَ بَينَ الأَقْوَال، إِذَا قرَأْتِ الْقَوْلَ الأَوَّلُ وَأَدِلَّتَه، ظَنَتَه الصَّوابَ، ثُم بَقِيتَ في أُرجُوحةٍ.

عَلَى كُلِّ حَالٍ، نَحَنُ نَعْتَقِدُ وَنَدِينُ اللهَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى بِمَا أَخْبَرَنَا بِهِ فِي كِتَابِهِ أَنَّ أَهْلَ النَّارِ مُحَلَّدُونَ فِيهَا أَبَدًا، وَالنَّارِ أَبَدِيَّة الوجُودِ لَا تَفْنَى.

الفَائِدَة الخَامِسةُ: العقُوبَةُ تَتجَزأُ بِحسبِ الذَّنبِ، «وَيْلٌ لِلْأَعْقَابِ مِنَ النَّارِ»، حَلَه بعْضُ العُلَمَاءِ عَلَى أَنَّ المُرادَ: أصحَابُ الأَعقَاب، أيْ: وَيلٌ لأَصحَابِها منَ النَّار؛ لِأَنْ العُلَمَاءِ عَلَى أَنَّ المُرادَ: أصحَابُ الأَعقَاب، أيْ: وَيلٌ لأَصحَابِها منَ النَّار؛ لِأنَّ العَقِب نَفسَه لا يُهدَّد بِالعقُوبة، لَكنَّ هذَا القولَ ضَعيفٌ مِن وَجْهَين:

الوَجْهِ الأوَّلِ: أَنَّه مُحَالِف لظَاهر اللفْظِ، فَالنَّبِيُّ ﷺ يَقُول: «وَيْلُ لِلْأَعْقَابِ»، لا سِيَّا أَنَّ صِحةَ الكَلِمةِ الأخرَى: «بُطُون الأقْدَام»، فَإِنَّه وَاضِح بِالتَّجزئَة، فَكَيف

<sup>(</sup>١) يقصد كتاب: «شفاء العليل» لابن القيم.

يَقُولُ الرَّسُول -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ-: «وَيْلٌ لِلْأَعْقَابِ»، ونحنُ نَقُولُ: «وَيلٌ لِلْأَعْقَابِ»، ونحنُ نَقُولُ: «وَيلٌ لأَصحَابِ الأَعْقَابِ»، فَهذَا إخرَاجٌ للَّفظِ عَن ظَاهرهِ، وَلا يُقبَل.

الوَجْهِ الثَّانِ: أَنَّ كُونَ الوَعيدِ يَقعُ علَى مَا حصَلَتْ فيهِ المخالَفةُ هُو تَمَامُ العَدل، وَالله عَنَّهَ َ كُمُ عَدْلٌ.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: العَقِبُ إِذَا تَأَلَّم، تأَلَم بقيةُ الجسد، لِقولِ النبيِّ ﷺ: «مَثَلُ المُؤْمِنِينَ فِي تَوَادِّهِمْ وَتَرَامُمِهِمْ وَتَعَاطُفِهِمْ كَمَثَلِ الْجَسَدِ الْوَاحِدِ، إِذَا اشْتكى مِنْهُ عُضْوٌ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الْجَسَدِ بِالْحُمَّى وَالسَّهَرِ» (١).

قُلنا: نَعم، وَلكِنْ تألُّم الجسَد لِتَألُّم عُضوٍ مِن أَعضَائه لَيس كَتألُّه كلِّه، فَلو كَانَتِ الجُرُوحُ قَد مَلاَّتِ الجسَدَ، فإنَّه أَشَدُّ أَلَمًا مِمَّا لَو كَان الجرْحُ في الموضِعِ وَاحدٌ وَلا شَكَّ، كَذلِكَ النَّار إذَا أَصابِتِ الأَعقَابَ لَيسَ كَما لَو أَصابَتْ جَميعَ البَدنِ.

#### <del>-600</del>

٤- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلُهُ عَنهُ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ قَالَ: "إِذَا تَوَضَّا أَحَدُكُمْ مِنْ فَلْيَجْعَلْ فِي أَنْفِهِ مَاءً، ثُمَّ لْيَنْتَثِرْ، وَمَنِ اسْتَجْمَرَ فَلْيُوتِرْ، وَإِذَا اسْتَيْقَظَ أَحَدُكُمْ مِنْ نَوْمِهِ فَلْيَغْسِلْ يَدَيْهِ قَبْلَ أَنْ يُدْخِلَهُمَا فِي الْإِنَاءِ ثَلَاثًا، فَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَا يَدْرِي أَيْنَ بَاتَتْ نَوْمِهِ فَلْيَغْسِلْ يَدَيْهِ قَبْلَ أَنْ يُدْخِلَهُمَا فِي الْإِنَاءِ ثَلَاثًا، فَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَا يَدْرِي أَيْنَ بَاتَتْ يَدُهُ "\")، وَفِي لَفْظٍ لِسُلِمٍ: "فَلْيَسْتَنْشِقْ بِمِنْ خَرَيْهِ مِنَ السَاءِ"، وَفِي لَفْظٍ: "مَنْ تَوضَّا فَلْيَسْتَنْشِقْ بِمِنْخَرَيْهِ مِنَ السَاءِ"، وَفِي لَفْظٍ: "مَنْ تَوضَّا فَلْيَسْتَنْشِقْ "\").

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم: كتاب البر والصلة والآداب، باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم وتعاضدهم، رقم (۲۵۸۵).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب الاستجهار وترا، رقم (١٦٢)، ومسلم: كتاب الطهارة،
 باب كراهة غمس المتوضئ وغيره يده المشكوك في نجاستها في الإناء قبل غسلها، رقم (٢٧٨).
 (٣) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب الإيتار في الاستنثار والاستجهار، رقم (٢٣٧).

## الشترح

قَوله: «إِذَا تَوَضَّا أَحَدُكُمْ»، أي: إذَا أَرادَ الوُضوءَ، أَو إذا شَرعَ في الوُضوءِ، وَلَيسَ عَلى صِيغةِ الماضِي (إذَا فرَغَ منَ الوُضوءِ)، وَقد بيَّنَتِ السُّنةُ هَذا في فِعلهِ ﷺ وَلَيسَ عَلى صِيغةِ الماضِي (إذَا فرَغَ منَ الوُضوءِ)، وَقد بيَّنَتِ السُّنةُ هَذا في فِعلهِ ﷺ وَهنَا نقُول بجَوازِ التَّاويلِ؛ لِأنَّه بدَليلِ.

وإذَا أَنكَر علَينا أَهلُ التَّعْطيلِ في صِفاتِ الله تَعالَى أَننا نُؤوِّل، وأَتُوا بأَمثِلَةٍ كَهذَا، نقُول: إِنَّنا لَا نُنكرُ التَّأُويلَ عُمومًا، بَل نُنكر التَّأُويلَ الَّذي ليسَ عَليهِ دَليلٌ، فَنحنُ نُؤوِّل بدَليلِ، أَمَّا مَا كَانَ بغَير دَليلِ، فَناخُذُه علَى ظاهِرِه بغَير تَأُويلِ.

الوُضُوءُ هُو غَسلُ الأعْضَاءِ، أَو هُو اسْتِعهَالُ الماءِ فِي الأعضَاءِ الأرْبَعةِ عَلَى صِفَةٍ يَخْصُوصَةٍ، وَالأَعْضَاءُ الأرْبَعةُ هي: الوَجهُ، وَاليَدانِ، وَالرَّأْسُ، وَالرِّجلانِ، وَالرَّأْسُ، وَالرِّجلانِ، وَذُكِرَتْ هَذه الْأَعضَاءُ فِي قَولِهِ تَعالى: ﴿ يَثَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِذَا قُمْتُم إِلَى الصَّكُوةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُم وَأَيْدِيكُم إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُم وَأَرْجُلَكُم إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُم وَأَرْجُلَكُمُ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُم وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِهُ وَسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِهُ وَالْبَعَلَى اللَّهَ وَالْمُسَامُونَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْعَلَاقِ وَلَهُ اللَّهُ وَالْمُسَامُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُ وَلَالَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِلُولُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

وَأَمَّا مَا اشْتهرَ عِندَ الْعَامةِ مِن أَنَّ الوُضوءَ غَسلُ الْفَرجِ فَلَيسَ بِصحِيحٍ، فَغَسلُ الْفَرْجِ لا يُسمَّى وُضُوءًا وَإِنَّما يُسمى اسْتنجَاءً، وَيَنبغِي لِطَلبةِ العِلمِ أَن يُبَينُوا للنَّاسِ الْفَرْجِ لا يُسمَّى وُضُوءًا وَإِنَّما يُسمَى اسْتنجَاءً؛ أَنَّ الوضُوءَ اسْتِعالُ الماءِ فِي الْأعضَاءِ الْأَربعَةِ، وَأَنَّ غَسلَ الْفَرجِ يُسمَّى استِنجَاءً؛ لِأَنَّه لَا يَنبَغِي أَن يَعتَادَ المسلِمُونَ التعبيرَ عنِ الشَّيءِ بِغيرِ اسمِهِ الشَّرعِيِّ، وَلهذَا لما كَانَ الأَعْرَابُ يُسمُّونَ صَلاةَ العِشَاءِ بِالعَتَمةِ؛ لِأَنَّها تعتِم فِي الإبلِ، يَقُولُ: «لَا يَغْلِبَنَّكُمُ الْأَعْرَابُ يُسمُّونَ صَلاةَ العِشَاءِ بِالعَتَمةِ؛ لِأَنَّها تعتِم فِي الإبلِ، يَقُولُ: «لَا يَغْلِبَنَّكُمُ الْأَعْرَابُ عَلَى صَلاَتِكُمْ فَتُسَمُّونَهَا الْعَتَمة، وَلَكِنْ سَمُّوهَا بِهَا سَمَّاهَا اللهُ بِهِ وَهِيَ الْعِشَاء» (الْعِشَاء» (اللهُ عَلَى اللهُ ال

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢/ ١٩، رقم ٤٦٨٨).

وَهَذَا دَليلٌ عَلَى أَنَّ المسلِمِينَ يَنبَغِي أَنْ يُعَبِّرُوا عَنِ المَعَانِي الشَّرَعِيَّةِ بِأَلْفَاظِها الشَّرَعِيَةِ، فَالْعَامِّيُّ إِذَا سَمَّى الإِسْتِنجاءَ وُضُوءًا رُبَّها يَأْتِي يَسْتَفْتِي، وَيَقُولُ: أَنا صَلَّيتُ وَلَمْ أَتُوضًا لِلصَّلَاةِ وَمَا أَشْبَهَ ذَلكَ مِنَ الْأَلْفَاظِ الَّتِي تُوهِم المُفْتِي خِلَافَ مَا يُرِيدُه المسْتَفْتِي.

وقَولُه تَعالَى: ﴿ يَمَا يَهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ اَ ﴾ إِذَا صَدَّرَ اللهُ الخِطَابَ بِالنِّداءِ دَلَّ ذَلكَ عَلَى أَهَميَّةِ الْخِطَابِ، لِأَنَّ النَدَاءَ يَستَلزِمُ انْتِباهَ المَنَادَى، وَأَنَّه يَجِبُ الإعْتِناءُ بهِ.

ثُمَّ إِنَّ اللهَ تَعالَى نَادَى مَنْ يُخَاطِبُه بِوَصفِ الْإِيهانِ، ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا ﴾ وَلِتَوْجِيهِ الْخِطَابِ إِلَى الْمُكَلَّفِينَ مُصَدَّرًا بِوَصفِ الْإِيهانِ فَوَائدُ:

الفَائدَةُ الأولَى: الْإغْرَاءُ وَالحَتُّ عَلَى قَبُولِ الخِطابِ، إِنْ كَانَ خَبرًا فَبالتَّصدِيقِ، وَإِنْ كَانَ حُكيًا فَبالتَّصدِيقِ،

الْفَائدةُ الثَّانيةُ: أَنَّ قَبُولَ مَا خُوطِبَ بِهِ الْإِنسَانُ مِنْ مُقتَضَياتِ الْإِيهانِ، كَقَولِكَ مَثَلاً: يَا رَجُلُ افْعَلْ كَذَا، أَي أَنَّ مُقتَضى الرُّجُولَة أَن تَفْعلَ.

الْفائِدةُ الثَّالِثةُ: أَنَّ مُحَالَفَةَ ذَلكَ وَعَدَمَ قَبولِهِ مُحَالفٌ لِلإِيمَانِ؛ لِأَنَّهُ لَو كَانَ مُؤمِنًا لَقَبله؛ إِمَّا لِكَمالِه وَإِما لِأصلِهِ حَسْبَ مَا تَقتَضِيه الأدِلَّةُ الشَّرعيةُ.

قُولُه تَعالى: ﴿إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوةِ ﴾ أيَّ صَلَاة تَكُونُ فَرضًا أَو نَفْلًا، وَالصَّلاةُ ذَاتُ الرُّكوع وَالسُّجودِ، أوِ الصَّلاةُ الَّتِي لَيسَ لَها رُكوعٌ وَسجودٌ كَصلَاةِ الجَنَازَةِ، لا بُدَّ منَ الطَّهارَةِ.

قَولُه تَعالى: ﴿فَأَغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ ﴾ الوَجهُ مَا يُواجِهُ بِهِ الإِنْسَانُ غَيرَه، وَحَدُّهُ مِن مُنحَنَى الجَبهَةِ إلى أَسْفلِ اللِّحيَةِ طُولًا، وَمِنَ الأُذنِ إلى الأُذنِ عَرضًا، وَيَدخُلُ في الوَجهِ الفَمُ وَالأَنفُ، وَلَهذَا كَانَتِ المَضْمَضةُ وَالاسْتِنشَاقُ مِن فُروضِ الوُضُوءِ، لِأَنَّ الأَنْفَ مَحَلُّهُ الْوَجهُ، وَالْفَمَ مَحَلُّه الوجْهُ، فَإِذَا وَجبَ الْوَجهُ دَخَلَ فِيه المَضمَضَةُ وَالاسْتِنشاقُ كَمَا سَيأتِي فِي الحَدِيثِ.

قَولُه تَعالَى: ﴿وَأَيَدِيَكُمُ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ ﴾ يَعْنِي وَاغْسِلُوا أَيدِيَكُم إِلَى المَرَافِقِ، وَمُبْتَدَوُّهَا وَالِمْرَافِقِ ﴾ مُنْتَهَى الْغَايَةِ، وَمُبْتَدَوُّهَا وَالْمِرْفَقُ هُوَ المِفْصَلُ بَينَ الْعَضُدِ وَالذِّراعِ، و ﴿إِلَى ٱلْمَرَافِقِ ﴾ مُنْتَهَى الْغَايَةِ، وَمُبْتَدَوُّهَا مِن رُؤُوسِ الأَصَابِع؛ لِأَنَّ الكَفَّ منَ اليَدِ بِلَا شَكًّ، قَالَ اللهُ تَعَالى: ﴿وَٱلسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَعُوا أَيَدِيَهُمَا ﴾ [المائدة:٣٨]، وَالمَرَادُ كَفُّ اليَدِ اليُمْنَى، إِذَنِ ابْتَدَاءُ الغَسلِ مِنْ أَطْرَافِ الأَصَابِع إِلَى المِرْفَقِ.

وَقَولُه تَعالَى: ﴿وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ ﴾ وَلَم يَقلِ: امْسَحوا رُؤُوسَكُم لِفائِدَتينِ: الفَائِدةُ الأُولَى: التَّعمِيمُ؛ لِأَنَّهُ قَالَ: ﴿بِرُءُوسِكُمْ ﴾ وَلَم يَقُلْ بِبَعضِ رُؤوسِكُم. الفَائِدةُ الثَّانِيةُ: الْإِلْصَاقُ، أَي أَنَّكَ تُلصِقُ يَدَكَ بِرأْسِكَ لِتَمسحَ.

وَالرَّأْسُ أَعلَى مَا فِي الإِنْسَانِ، وَلِهِذَا سُمِّيَ رَأْسًا مِنَ التَّرَوُّسِ، وَهُوَ الْعُلُوُّ وَيَدخُلُ فيهِ الأُذنَانِ، فَالأُذْنَانِ مِنَ الرَّأْسِ، وَلِهِذَا يَجِبُ مَسْحُهُما.

قُولُه تَعالَى: ﴿وَأَرَجُلَكُمُ ﴿ مَعَ أَنَّ قَبْلَهَا جَرُورٌ ﴿ رَبُهُ وَسِكُمْ ﴾ لِأَنَّهَا مَعْطُوفَةٌ عَلَى وُجُوهٍ ، قَالَ: ﴿وَأَرَجُلَكُمْ ﴾ لِأَنَّهَا مَعْطُوفَةٌ عَلَى وُجُوهٍ ، قَالَ: ﴿وَأَرْجُلِكُمْ ﴾ لِأَنَّهَا مَعْطُوفَةٌ عَلَى وُجُوهٍ ، يَعْنِي وَاغْسِلُوا أَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبِينِ، وَفِيهَا قِرَاءَةُ: (وأرجُلِكُم) قِرَاءَةٌ سَبعِيَّة ، فَيَجُوزُ لِلإِنْسَانِ أَنْ يَقْرأَ بِهَا، بَلْ يَنبغي لِطالبِ العِلْمِ الَّذِي يَعرِفُ القِرَاءَاتِ أَن يَقرأَ بِكُلِّ قِرَاءَةٍ حِفظًا لِلقِراءَاتِ وَاتِّباعًا لِلسُّنةِ، لِأَنَّ هَذِهِ القِراءَاتِ كُلَّهَا جَاءتْ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ، لَكِنْ لَا يَقْرأُ أَمَامَ العَامَّةِ بِاللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ الْمَاحِفَ التِي بِأَيدِيمِم ؛ لِأَنَّه لَو قَرأَ بِقرَاءةٍ ثُخَالِفُ المَصَاحِفَ التِي بِأَيدِيمِم ؛ لِأَنَّه لَو قَرأَ بِقرَاءةٍ ثُخَالِفُ المَصَاحِفَ التِي بِأَيدِيمِم ؛ لِأَنَّه لَو قَرأَ بِقرَاءةٍ ثُخَالِفُ المَصَاحِفَ التِي بِأَيدِيمِم ؛ لِأَنَّه لَو قَرأَ بِقرَاءةٍ ثُخَالِفُ المَصَاحِفَ التِي بِأَيدِيمِم ؛ لِأَنَّه لَو قَرأَ بِقرَاءةٍ ثُخَالِفُ المَصَاحِفَ التِي بِأَيدِيمِم ؛ لِأَنَّه لَو قَرأَ بِقرَاءةٍ ثُخَالِفُ المَصَاحِفَ التِي بِأَيدِيمِم ؛ لِأَنَّه لَو قَرأَ بِقرَاءةٍ ثُخَالِفُ المَصَحَفِ مِنْ قُلُومِم ؛ لِأَنَّ لَهُ الْعَامَةَ إِذَا سَمِعُوا بِالعِلْمِ لَا يُدرِكُونَه قَالُوا: هَذَا دِينٌ جَدِيدٌ، فَلَوْ أَننَا قَرأُنَا لَهِمْ العَامَةَ إِذَا سَمِعُوا بِالعِلْمِ لَا يُدرِكُونَه قَالُوا: هَذَا دِينٌ جَدِيدٌ، فَلُو أَننَا قَرأُنَا لَهُمْ

بِالقِراءَاتِ الأُخْرَى قَالُوا: أَتَوْا بِقُرآنٍ جَديدٍ، وَلهٰذَا لَا يَنبَغِي لِطَالبِ العِلْمِ أَنْ يَقْرأَ بِقِراءَةٍ خَارِجَةٍ عَنِ المُصحَفِ الَّذِي بِأَيدِي النَّاسِ، وَرُبَّهَا يَظُنُّ العَامِيُّ أَنَّ هَذَا مِنْ بَابِ التَّلاعُبِ في المَصَاحِفِ أَوْ بِكَلامِ اللهِ عَنَّيَجَلَّ.

فَعَلَى قِرَاءَةِ (أَرْجُلَكُمْ) تَدُلُّ الآيَةُ الكَريمَةُ عَلَى وُجُوبِ غَسلِ الرِّجلِ، لِأَنَّهَا مَعْطُوفَةٌ عَلَى مُعْطُوفَةٌ عَلَى أَخَدَّجُ عَلَى أَنَّهَا مَعْطُوفَةٌ عَلَى الرُّؤوسِ، أَي: وَامْسَحُوا بِأَرجُلِكُمْ.

فَإِذَا قَالَ قَائِلٌ: إِذَا كَانتْ مَعْطُوفَةً عَلَى رُءُوسٍ فَإِنَّه يَقْتَضِي جَوَازَ مَسِحِ الرِّجلِ بَدَلًا عَنِ الغَسلِ.

فَالجَوَابُ: نَعَمْ، هُوَ يَقتَضِي جَوازَ مَسحِ الرِّجلِ بَدلًا عَنِ الغَسلِ، لَكِنْ عَلَى الوَجهِ الذِي جَاءَتْ بِه السُّنةُ حَيثُ كَانَ الرَّسُولُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ يَغْسِلُ رِجلَيهِ إِذَا كَانتَا مَستُورَتينِ بِالجَوَارِبِ أَو بِالخُقَينِ، وَكَانَ يَمْسَحُ رِجلَيهِ إِذَا كَانتَا مَستُورَتينِ بِالجَوَارِبِ أَو بِالخُقَينِ، وَهَذَا يَكُونُ فِي الآيَةِ إِشَارَةً إِلَى المَسْحِ عَلَى الخُفَّينِ.

وَهَذَا الْمَعْنَى ذَكَرهُ شَيخُ الإِسْلَامِ ابنُ تَيميَّةَ رَحِمَهُ اللَّهُ (١) وَغَيرُهُ مِن أَهلِ العِلمِ؛ لِأَنَّهَا تَدُلُّ عَلى أَنَّ الرِّجلَ قَد تُمسَحُ، فَالرِّجلُ إِن كَانَتْ مَكشُوفَةً فَفَرضُهَا الغَسْلُ، وَإِنْ كَانَتْ مَسْتُورةً فَفَرضُهَا المَسْحُ.

قَولهُ: «فَلْيَجْعَلْ فِي أَنْفِهِ مَاءً»: هوَ كنَايةٌ عنِ المضْمَضَةِ، وَكَذلِك يَعني أَنْ يَضعَ فِي أَنْفِه مَاءً» وَلَا سَتِنْشاقُ هَو أَنْ يُحاولَ الإِنْسانُ فِي أَنْفِه مَاءً، وَفِي لَفَظٍ آخَرَ يَقُولُ: «فَلْيَسْتَنْشِقْ»، وَالاستِنْشاقُ هَو أَنْ يُحاولَ الإِنْسانُ إِدخالَ المَاء مِن أَنفِهِ، وقولُه: «ثُمَّ لْيَنْتَثِرْ» أَيْ: يَنثرُ هَذَا المَاء، وَهذَا مَعروفٌ لَا حاجَة لِزيدِ شَرْحٍ.

<sup>(</sup>١) انظر الفتاوي الكبرى (٥/ ٢٠٤).

قُولهُ: «وَمَنِ اسْتَجْمَرَ»: أي: أزالَ الخَارجَ مِنَ السَّبِيلَيْن بالجِمَار، وَهِيَ الحَصَى الصِّغارُ، وَحجمُهَا يَكُونُ كالَّتي يُرمَى بِها الجمَراتُ في الحبِّ، لكِنْ حصًى صِغارٌ بالنِّسبةِ للأَحْجَار الكَبيرةِ.

وَالْإِسْتِجَهَارُ هُوَ إِزَالَةُ أَثَرِ الخَارِجِ مِنَ السَّبِيلَيْن بِالحَجَرِ أَو مَا يَقُومُ مَقامَه البَولُ أو الغَائِطُ.

قَولهُ: «فَلْيُوتِرْ»، أي: فَليجعَلهَا وِتْرًا، وَمَعْنى الوِتْر هُو كُلُّ مَا لا يَنقسِمُ عَلَى اثنَينِ، وكُلُّ شَيْءٍ يَنقَسِم عَلَى اثْنَينِ فَهوَ شَفعٌ.

#### شروط الاستنجاء:

الشَّرطُ الأَوَّلُ: أَنْ تَكُونَ وِترًا، لَكِن لَا يَكفِي فِي الوِترِيَّةِ أَنْ تَكُونَ مَسحَةً واحِدةً كَما يَبْدُو مِن ظَاهرِ الحَديثِ، وَلَكِنَّ هَذَا الظَّاهرَ مَدفُوعٌ بِالحَديثِ الَّذِي رَواهُ مُسلمٌ عَن سَلمَانَ الفَارِسِيِّ رَضَالِتُهُ عَنْهُ أَنهُ قَالَ: "نَهَانَا رَسُولُ اللهِ عَيَظِيَّةً أَنْ نَسْتَنْجِي بِأَقَلَ مِنْ ثَلَاثَةٍ أَحْجَارٍ" (١)، وَعَلَى هَذَا فَإِنه لَا بُدَّ مِن ثَلَاثٍ، فإنْ أَنْقى بِثلاثٍ اقْتصرَ عَليهَا، وَإِن لَم يُنتِ أَنْقَى بِثلاثٍ اقْتصرَ عَليها، وَإِن لَم يُنتِ أَنْقَى بِالرَّابِعَةِ يَزيدُ الخَامِسةَ، وَإِنْ أَنْقَى بِالسَّادِسَةِ زَادَ السَّابِعَة، لِقُولِه عَلَيْهِ الشَّادِسَةِ زَادَ السَّابِعَة، لِقُولِه عَلَيْهِ السَّادِسَةِ زَادَ السَّابِعَة، لِقُولِه عَلَيْهِ السَّادِسَةِ زَادَ السَّابِعَة، لِقُولِه عَلَيْهِ السَّادِسَةِ رَادَ السَّابِعَة، لِقُولِه عَلَيْهِ السَّادِشِ عَلَى السَّابِعَة مَرَ فَلْيُوتِرْ"، أَيْ فَلْيَجْعَلِ اسْتِجْهَارَهُ وِترًا.

الشَّرْطُ الثَّاني: أَنْ يَكُونَ طَاهِرًا، فَإِنْ كَانَ نَجِسًا لَمَ يُجَزِئُ الإِسْتِجهارُ بِهِ؛ لِأَنَّ النَّجِسَ لا يَزِيدُ النَّجاسَةَ إلا نَجَاسَةً، فَالنَّجِسُ كَيفَ يَطْهُرُ وَهُو نَجِسٌ، بَلْ هُو نَفْسُه يَتَاجُ إِلَى تَطَهِير، مِثْلَ أَنْ يَسْتَنجِيَ الإِنسانُ بِرَوثَةِ حِمارٍ، فَلَوِ اسْتَنْجَى برَوثَةِ حِمارٍ يَتَاجُ إِلَى تَطَهِير، مِثْلَ أَنْ يَسْتَنجِيَ الإِنسانُ بِرَوثَةِ حِمارٍ فَلَوِ اسْتَنْجَى برَوثَةِ حِمارٍ وَأَلَاتِ الحَارِجَ لَمَ يُجْزِئ الاسْتِجَارُ لِأَنَّه اسْتَخدَمَ نَجِسًا؛ وَلِهِذَا لَمَا أَمَرَّ النَّبِيُّ يَتَكُلُ وَأَلَاتِ الحَارِجَ لَمَ يُجْزِئ السِّبِجَارُ لِأَنَّه اسْتَخدَمَ نَجِسًا؛ وَلِهِذَا لَمَا أَمَرَّ النَّبِيُّ يَتَكُلُ عَبَدَ اللهِ بِنَ مَسعُودٍ أَن يَأْتِي إلَيهِ بِأَحْجَارٍ يَستَجْمِرُ بِهَا، أَتَى إليْهِ بِحَجَرينِ وَرَوْتَةٍ، عَبَدَ اللهِ بِنَ مَسعُودٍ أَن يَأْتِي إلَيهِ بِأَحْجَارٍ يَستَجْمِرُ بِهَا، أَتَى إليْهِ بِحَجَرينِ وَرَوْتَةٍ،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب الاستطابة، رقم (٢٦٢).

فَأَخِذَ الْحَجَرينِ وَأَلْقَى الرَّوثةَ وَقَالَ: «إِنَّهَا رِجْسٌ»(١) أَي أَنهَا نَجِسَةٌ.

الشَّرطُ الثَّالثُ: أَن يَكُونَ غَيرَ مُحَتَرِمٍ، فَإِنْ كَانَ مُحْتَرَمًا فَإِنَّ الاَسْتِجارَ بِهِ لا يُجزِئُ وَلَـو أَنْقَى، وَسَوَاءٌ كَانَ الإحتِرامُ لِلشَّيءِ لِكونِه يَشتَملُ عَلى شَيءٍ مِنْ عُلومِ الدِّينِ أَوْ لِكونِهِ مَّا لَا يَنبغِي أَنْ يُستَعملَ في الاَسْتِجارِ، فَلَوِ اسْتنْجَى الإِنْسَانُ بِطعَامٍ فَإِنَّه لَوْ لِكونِهِ مَّا لَا يُجْزِئُ، مَعَ أَنَّهُ آثِمٌ، وَلَوِ اسْتَنجَى بِكُتبِ عِلم شَرعِيِّ، لَا يُجْزِئُ حَتَّى وَإِنْ أَنْقَى؛ لِأَنَّهُ مُحَتَرَمٌ، وَلَوِ اسْتَنجَى بِعَلَفٍ يَابِسٍ فَإِنَّهُ لَا يُجْزِئ؛ لِأَنَّهُ مُحَتَرمٌ.

وَالدَّلِيلُ هُوَ أَنَّ «الرَّسُولَ ﷺ نَهَى أَنْ يُسْتَنْجَى بِعَظْمٍ أَوْ رَوْثٍ» (١)، لِأَنَّ الْعَظْمَ زَادُ الْجِنِّ.

وَالجِنُّ هُم أُولَئِكَ العَالَمَ الغَيْبِيُّ الَّذِينَ وَصَفَهُمُ اللهُ تَعَالَى بِأُوصَافٍ مُتَعَدِّدةٍ، لَكُمْ لَمَّا وَفَدوا عَلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ وَأَسلَمُوا أَعطَاهُمُ الرَّسُولُ عَلَيْهِ ضِيافَةً، فَقَالَ لَهمْ: «لَكُمْ كُلُّ عَظْم ذُكِرَ اسْمُ اللهِ عَلَيْهِ تَجِدُونَهُ أَوْفَرَ مَا يَكُونُ لَحْمًا» (\*)، فَإِذَا أَكَلْنَا اللَّحْمَ أَكَلْنَا اللَّحْمَ أَكُلْنَا اللَّعْمَ أَوْفَرَ مَا يَكُونُ لَهُ وَبَقِيَ العِظَامُ، إذَا رَمينَاهَا عَلَى الأَرْضِ فَإِنَّ الجِنَّ يَجِدُونَهَا مَكْسُوَّةً لِمَا اللَّهُ عَلَى اللَّرْضِ فَإِنَّ الجِنَّ يَجِدُونَهَا مَكْسُوَّةً لِمَا اللَّهُ عَلَى اللهُ لِمَا يَكُونُ مَا يَكُونُ، وَقَالَ: «كُلُّ بَعْرَةٍ فَهِي عَلَفُ لِدَوَابِّكُمْ»، فَالبَعراتُ التِي تَحُرُجُ مِن أَوفَرَ مَا يَكُونُ ، وَقَالَ: «كُلُّ بَعْرَةٍ فَهِي عَلَفُ لِدَوَابِّكُمْ»، فَالبَعراتُ التِي تَحُرُبُ مِن أَولَاللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَامُ تَكُونُ عَلَفًا لِدَوابِ الجِنِّ.

وَلِهَذَا نَهَى النَّبِيُّ ﷺ عَنْ الإسْتنجَاءِ بِالعَظمِ وَالرَّوْثِ، إِذَا كَانَ طَعَامُ الجِنِّ وَطَعَامُ دَوابِّهِمْ مِن بَابِ وَطَعَامُ دَوابِّهِمْ مِن بَابِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه: كتاب الطهارة وسننها، باب الاستنجاء بالحجارة والنهي عن الروث رقم (۳۱٤)، وابن خزيمة في صحيحه كتاب الوضوء، باب النهي عن المحادثة على الغائط رقم (۷۰)، والطبراني في المعجم الكبير رقم (۹۹۲۰).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده(٣/ ٣٣٦، رقم ١٤٦٦٨)، والدارقطني في سننه: كتاب الطهارة، باب الاستنجاء، رقم(١٥٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب الجهر بالقراءة في الصبح والقراءة على الجن، رقم (٤٥٠).

أَوْلَى، لأَنَّ جِنسَ البَشرِ أَفضَلُ مِن جِنسِ الجِنِّ، بِلا شَكَّ، فإِنَّ البَشرَ خُلِقُوا مِنَ الطِّينِ، والجنَّ خُلقُوا مِنَ النَّارِ، وَأَبُو الجنِّ إبلِيسُ أُمِرَ أَنْ يَسجدَ لآدَمَ وَلَكنَّه اسْتَكبَرَ، وَمعْلُومٌ وَالجنَّ خُلقُوا مِنَ النَّارِ، وَأَبُو الجنِّ إبلِيسُ أُمِرَ أَنْ يَسجدَ لآدَمَ وَلكنَّه اسْتَكبَرَ، وَمعْلُومٌ أَنَّ المسْجُودَ لَه أَفْضَلُ مِن السَّاجِدِ، فَلا يَخْتَلفُ أَهلُ العِلمِ أَنَّ جِنسَ البَشرِ أَفضَلُ مِن السَّاجِدِ، فَلا يَخْتَلفُ أَهلُ العِلمِ أَنَّ جِنسَ البَشرِ أَفضَلُ مِن السَّاجِدِ، فَلا يَخْتَلفُ أَهلُ العِلمِ أَنَّ جِنسَ البَشرِ أَفضَلُ مِن السَّاجِدِ، فَلا يَخْتَلفُ أَهلُ الجِنَّ عَلَى الجِنَّ الصَّلِحُونَ وَمِنَا وَمِنَا وَمِنَا الطَّالِحُونَ وَمِنَا الضَّالِحُونَ ﴾ [الجن:١١]، فَحَتَّى دُونَ ذَلِكَ ﴾ [الجن:١١]، وَقالُوا: ﴿ وَإِنَا مِنَا الصَّالِحُونَ وَمِنَا الْقَاسِطُونَ ﴾ [الجن:١١]، فَحَتَّى الجِنُّ يَعرِفُونَ أَنَّ الإِيهانَ يزيدُ وَيَنقُصُ، مِنَّا الصَّالِحُونَ وَمنَا دُونَ ذَلكَ.

الشَّرْطُ الرَّابِعُ: أَنْ يَكُونَ ثَلاثَ مَسحَاتٍ فَأَكثَرَ، فَإِنْ أَنْقَتْ وَاحِدَةٌ فَزِد ثِنتَينِ، وَإِن أَنْقَى بِثِنتَينِ فَزِد وَاحِدَةً، لَا بُدَّ أَنْ يَكُونَ ثَلاثًا فَأَكثَرَ، لِقَولِ سَلَمَانَ رَضَّالِللَّهُ عَنَهُ: نَهَانَا رَسُولُ اللهِ ﷺ أَنْ نَستَنجِيَ بِأَقلَّ مِن ثَلاثةٍ أَحجارٍ.

الشَّرطُ الخَامسُ: أَلا يَجِفَّ المَكَانُ قَبْلَ الاِسْتِجْهَارِ، فَإِنْ جَفَّ لَمْ يُجْزِئْ إِلَّا الماءُ، وَيُمكِنُ أَنْ يَجِفَّ قَبَلَ الاستِجَارِ، لَا يَكُونُ عِندَهُ حَجرٌ فَيَذْهَبُ يَطْلُبُ حَجرًا فِي هَذِهِ المَّذَة يَيبَسُ المَكَانُ، نَقولُ: هُنَا لَا يَنفَعُ الإِسْتِجَارُ، بَلِ المَاءُ هُوَ النَّافِعُ.

وَهَلْ يُشتَرطُ أَنْ يَكُونَ مُباحًا أَو لَا؟ يَعنِي لَو أَنَّه غَصبَ حَجرًا مِن إِنسَانٍ وَأَخَذهُ قَهرًا وَاسْتَجْمَرَ بِهِ هَلْ يُجزِئُ أَو لَا يُجزئُ؟

نَقولُ: يُجْزِئُ فَلَا يُشتَرطُ أَنْ يَكُونَ مُباحًا، لِأَنَّ هَذَا مِنْ بَابِ الإِزَالَةِ، وَلـهذَا لَو أَزَلتَ النَّجاسَةَ بِهاءٍ مَغصوبِ طَهُرتِ النَّجاسَةُ.

وَلمَاذَا سُمِّىَ إِزَالَةُ الْحَارِجِ مِنَ السَّبيلَينِ بِحجَرٍ أَو مَا يَقُومُ مَقَامَهُ استِجْهَارًا؟ قَالَ العُلمَاءُ: مَأْخُوذٌ مِنَ الجِهارِ، وَهِيَ الْحَصَى، فَالْحصَى غَيرُ الكَبيرَةِ تُسمَّى جِمَارًا، وَمِنهُ قَولُهمْ عَليهَا جَمرَاتٍ، لِأنَّهَا تُرمَى بِأَحجَارٍ صَغيرَةٍ، لَكنَّ الْحَجرَ الَّذِي يُسْتَجمَرُ بِهِ لَيسَ كَالْحَجرِ الذِي يُرمَى بِهِ، بَلِ هُوَ بِلا شَكَّ أَكبَرَ مِنهُ. قَولهُ: «وَإِذَا اسْتَيْقَظَ أَحَدُكُمْ مِنْ نَوْمِهِ»، أَيْ: صَحَا مِن النَّوم «فَلْيَغْسِلْ»، وَقُولهُ: «مِنْ نَوْمِهِ»، مُفردٌ مُضَافٌ؛ فيَعُمُّ كُلَّ نَوم.

وَإِذَا نَظْرَنَا إِلَى قَولِهِ: «مِنْ نَومِهِ» قُلنَا إِنَّهُ يَشمَلُ نَومَ اللَّيلِ ونَوْمَ النَّهارِ، وَكَذلِكَ إِذَا نَظَرَنَا إِلَى التَّعلِيلِ بِقولِهِ: «فَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَا يَدْرِي» قُلنَا: لِأَنَّ النَّائِمَ في النَّهارِ لَا يَدرِي عَن نَفْسِه أَيضًا كَالنَّائِم في اللَّيلِ، وَعَلى هَذَا فَيكُونُ الحَدِيثُ عَامًّا لِنَومِ اللَّيلِ وَنَومِ النَّهارِ، وَإِلى هذَا ذَهَبَ كَثيرٌ مِنْ أَهلِ العِلمِ، وَقَالُوا: إِنَّ النَّائِمَ إِذَا استَيقَظَ مِن نَومِه مِنَ اللَّيلِ أَوِ النَّهارِ فَليَغْسِلْ يَدَيهِ قَبلَ أَنْ يُدخِلَهمَا في الإِناءِ ثَلَاثًا.

وَذَهبَ بَعضُ العُلماءِ إِلى أَنَّ المُرادَ بِالنَّومِ هُنَا نَومُ اللَّيلِ، قَالُوا: لِأَنَّ النَّبيَّ عَلَيهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ قَالَ: «فَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَا يَدْرِي أَيْنَ بَاتَتْ يَدُهُ»، وَالبَيْتُوتَةُ لَا تَكُونُ عَلَيهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ قَالَ: «فَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَا يَدْرِي أَيْنَ بَاتَتْ يَدُهُ»، وَالبَيْتُوتَةُ لَا تَكُونُ إِلا بِاللَّيلِ، وَعَلَى هَذَا فَإِذَا اسْتَيقظَ مِن نَومِ النَّهارِ فَإِنَّهُ يَجُوزُ أَن يَغمِسَ يدَهُ فِي الإِناءِ قَبلَ أَن يَغسِلَهَا ثَلاثًا، وَلا شَكَّ أَن هَذَا القَولَ لَه وِجهَةُ نَظرٍ قويَّةٍ، وَلكِنَّ الإحتِياطَ أَن تَغسِلهَا قَبلَ غَمسِهَا فِي الإِناءِ ثَلاثًا سَوَاءٌ قُمتَ مِن نَومِ اللَّيلِ أَو مِن نَومِ النَّهارِ، هَذَا هُو الاَحْتِياطُ.

وَقُولُه: «فَلْيَغْسِلْ يَدَيْهِ قَبْلَ أَنْ يُدْخِلَهُمَا فِي الْإِنَاءِ ثَلَاثَةً»، فَاللَّام في قَولهِ: «لِيَغْسِلْ» لِلاَّمْر؛ وَلهذَا سُكِّنَت.

وَإِذَا أُطْلِقَت غَسْلةٌ فِي الشَّرع؛ فيَعنِي أنَّه المرُورُ علَى العُضوِ مَرةً واحِدةً.

وَلامُ الأَمْرِ: تُسَكَّن إِذَا وَقعتْ بَعدَ (الـوَاو)، وَ(الـفَاء)، وَ(ثُم)، كَما قَال اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿ مَن كَاتَ يَظُنُ أَن لَن يَنصُرَهُ اللّهُ فِي الدُّنيا وَالْآخِرَةِ فَلْيَمْدُدُ بِسَبَبٍ إِلَى السَّمَاءِ ثُمَّ لَيَقَطَعْ ﴾ [الحج: ١٥]، فَهنا (الفَاء) و(ثُم)، وقالَ تعَالَى: ﴿ ثُمَّ لَيَقْضُواْ تَفَتُهُمْ وَلْـيُوفُواْ ﴾ لِيقطع ﴾ [الحج: ٢٩]، وَهنا (ثُم، وَالوَاو).

وَلَامِ التَّعلِيلِ: تُكسَر بَعدَ هَذهِ الثَّلَاثةِ؛ وَلهذَا يُخطِئ مَن يَقرأُ قَولَ الله تَعالَى: ﴿ لِيَكُفُرُواْ بِمَاۤ ءَاتَيْنَهُمْ وَلِيَتَمَنَّعُواْ ﴾ [العنكبوت:٦٦]، إذَا كَانَ يُريدُ لَامَ (كَيْ)، أَمَّا إِنْ كَان يُريدُ لامَ الأَمرِ فَننظُر هَل هِيَ قرَاءَةٌ أَو لَا؟ وَإِذَا كَان يُريدُ لَامَ التَّعليلِ، فَإِنَّه يَجبُ أَنْ تُكسَرَ.

قَولهُ: «ثَلَاثًا»: هَذِه مَفعولٌ مُطْلَق عَامِلُها قَولُه: «فَلْيَغْسِلْ»: يَعنِي غسْلًا ثلَاثًا.

قَولُه: «فَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَا يَدْرِي أَيْنَ بَاتَتْ يَدُهُ»: أَي: لَا يَعْلَم أَينَ بَاتَتْ، وَنَامَتْ لَيكه وقولُه: «فَلْيَغْسِلْ». لَيلًا، وقَولُه: «فَلْيَغْسِلْ».

لَوْ قَالَ قَائِلٌ: كُلُّ يَدرِي أَنَّ يدَه بَاتَت في فِرَاشِهِ مَعَهُ، فَهَا وَجْهُ قَولِه ﷺ: «لَا يَدْرِي أَيْنَ بَاتَتْ يَدُهُ»؟

قَالَ بَعضُ العُلمَاءِ: لَا يَدرِي أَينَ بَاتَتْ يَدُه هَلْ هِي تَجُولَتْ فِي جَسَدِه وَمَسَّتْ شيئًا نَجِسًا تَحْتَاجُ مَعَهُ إِلَى تَطْهِيرٍ، وَبِناءً عَلَى المَعْنَى الأَوَّلِ قَالَ هَوُّلاءِ: لَو وَضَعَ يدَه فِي كِيسٍ فَإِنَّه لا يَجِبُ أَن يَعْسِلَهَا قَبلَ غَمسِهَا فِي الإِنَاءِ لأَنَّهُ قَد حَفِظَها مِنَ التَّلُوثِ فِي كِيسٍ فَإِنَّه لا يَجِبُ أَن يَعْسِلَهَا قَبلَ غَمسِهَا فِي الإِنَاءِ لأَنَّهُ قَد حَفِظَها مِنَ التَّلُوثِ بِما يَحصُلُ مِن بَدَنِه.

وَقَالَ آخَرُونَ: لَا يَدْرِي أَيْنَ بَاتَتْ يَدُه لأَنَّ الشَّياطِينَ قَد تَعبَثُ بِه في مَنَامِه، وَتُلُوثُ يَدَيهِ، فَإِذَا غَمسَهَا في الإِنَاءِ قَبلَ أَن يَغسِلَهَا ثَلاثًا فَلُوثَ الإِنَاءَ بهذِهِ الأشْياءِ الضَّارةِ، وَهُو لَا يَدْرِي، وَهَذَا القَولُ هُوَ الرَّاجِحُ، وَالنَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ يُريدُ مِنَّا الضَّارةِ، وَهُو لَا يَدْرِي، وَهَذَا القَولُ هُوَ الرَّاجِحُ، وَالنَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ يُريدُ مِنَّا أَنْ نَبتَعدَ عَن كُلِّ مَا يَضُرُّ.

قَولُه: «وفي لفْظٍ لمُسْلِم: «فَلْيَسْتَنْشِقْ بِمِنْخَرَيْهِ مِنَ الْمَاءِ»، هَذَا بَيانٌ لَمَعْنَى الاسْتِنشَاق، وَإِلَّا فَلَا يَخْتَلَفُ عَمَّا سَبِقَ.

قَولُه: «وفي لَفْظٍ لمُسْلم»: أَو إِذَا قَال: «فِي رِوَايَة» وَالظَّاهِر أَنَّ الفَرقَ بَينَ اللفْظِ

والرِّوايَة مَا يَلي:

اللفْظُ: يَدُورُ عَلَى شَخصٍ وَاحِد، فيتَّفِق الرُّواةُ في التَّابِعِي؛ لِأَنَّ الرُّواةَ اخْتَلْفُوا في اللفْظِ الَّذِي نَقْلُوه عَنِ التَّابِعي.

الروايَةُ: إِذَا جَاءتْ عَن طَريقٍ مُستَقلِ بِصحَابِي آخَرَ وتَابعِي آخَرَ.

فَإِن قِيلَ: «عَن حَديثِ أَبِي هُرَيرةَ» وَجاءَ مِن طَريقَينِ غَيرِ مُتَّفِقَيْن إِلَى التَّابِعي إِلَّا فِي أَبِي هُرَيرةَ، فَهذِه رِوَايةٌ.

أَمَّا إِذَا كَانَ الاخْتِلافُ عَن أَحِدِ الشُّيوخِ فِي أَثنَاء السَّنَد، فَهذَا لَفظٌ.

قَولهُ: «فَلْيَسْتَنْشِقْ»: مِثْلُ قَولِه السَّابِقِ: «إِذَا تَوَضَّأَ أَحَدُكُمْ فَلْيَجْعَلْ فِي أَنْفِهِ مَاءً، ثُمَّ لْيَنْتَثِرْ»؛ لِأنَّ الانْتِثَارَ يَكُونُ بَعدَ الاسْتنشَاقِ.

ويُشرَعُ لِمَن فَرغَ مِنَ الوُضوءِ أَن يَقولَ: «أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ» (١)؛ لِأَجْلِ أَنْ يُطهِّرَ قَلْبَه مِنَ الشِّركِ فِي قَولِه: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ»، وَمنَ البِّدعَةِ فِي قَولِه: «أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ».

وَلِلْعُلَاءِ فِيهَا إِذَا غَمسَ يَدَه قَبلَ غَسلِهَا ثَلاثًا ثَلاثَةُ آرَاءٍ:

الرَّائِيُّ الأَولُ: أَنْ تَكُونَ نَجِسةً، حُجَّتُهُم هُو قَولُ النَّبِيِّ ﷺ: ﴿إِذَا اسْتَيْقَظَ الْحَدُكُمْ فَلَا يَانَّ يَكُونُ نَجِسةً، حُجَّتُهُم هُو قَولُ النَّبِيِّ ﷺ: ﴿إِذَا اسْتَيْقَظَ أَحَدُكُمْ فَلَا يَضِعُ يَدَهُ إِلَى الْمَاءِ حَتَّى يَغْسِلَ يَدَهُ ثَلَاثًا فَإِنَّهُ لَا يَدْرِي أَيْنَ بَاتَتْ يَدُهُ ﴾ فَقَالَ رجُلُ: لِأَنَّه رُبَهَا تَتَجولُ يَدُه بِبدَنِه وَتُصيبُ شَيئًا نَجِسًا فَيَتنَجسُ المَاءُ.

الرَّأَيُ الثَّانِ: أَنْ تَكُونَ مُطَهَرَةً، وَهذَا هُو القَولُ الرَّاجِحُ؛ لِأَنَّ التَّنجِيسَ لَا يَثبُتُ فِي الإحْتِهالِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب الذكر المستحب عند الوضوء، رقم (٢٣٤).

الرَّأَيُ الثَّالثُ: أَن يَكُونَ المَاءُ طَاهِرًا غَيرَ مُطَهَّرٍ، وَهذَا الرَّأَيُ غَيرُ وارِدٍ؛ لِأَنَّ فيهِ إِثْبَاتُ قِسْمِ ثَالِثٍ في المِيَاهِ لَيسَ عليهِ دَليلٌ، وَالأَدِلةُ إِنَّمَا دَلَّتْ عَلَى أَنَّ المَاءَ قِسمانِ فَقَطْ لِقُولِهِ عَلَيْهِ: «أَنَّ المَاءَ طَهُورٌ لَا يُنَجِّسُهُ شَيْءٌ» (١)، فَجَعَلهُ الرَّسُولُ عَلَيْهُ قِسمَينِ: الطَّهُورَ، وَيُقَابِلُه النَّجُسُ.

وَلكِنَّ هَذَا الرَّجَلَ إِمَّا أَنْ يَأْتُمَ، وَإِمَّا أَنْ يَكُونَ قَد خَالَف الأَمرَ وَلا يَأْثُمُ بِناءً عَلَى أَنَّ الأَمرَ لِلاسْتِحبَابِ.

## مِن هَوَائدِ هَذا الحَدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الأُولَى: وجُوبُ الاسْتِنْتَار؛ لِقَولِه: «فَلْيَجْعَلْ فِي أَنْفِهِ مَاءً ثُمَّ لْيَنْتَثِرْ».

وَقِيلَ: لَا يَجِبُ الإسْتِنْثَارُ، وَإِنَّمَا الْوَاجِبُ الإسْتِنْشَاق، وَأَنَّ الْإِنْسَانَ لَوِ اسْتَنْشَقَ وَابْتَلَعَ المَاءَ أَجْزَأَهُ.

وعَلَى فَرضِ أَنَّنَا سَلَّمْنا أَنَّه لَا يَنْبغِي لِلإِنْسانِ أَن يَستَنشِقَ المَاءَ وَيبتَلعَه لأنَّ الماءَ سَيَمُر بِأَشيَاءَ مُؤذِيَةٍ قَذِرَةٍ، فَإِذَا ابْتلَعَه رُبَهَا يَحْدُثُ لهُ ضَررٌ، هَذَا مِن وَجْه.

ومِنْ وَجْهِ آخَرَ: رُبَهَا يَمُرُّ المَاءُ بِالخَيَاشِيمِ وَيَحْتَقِنُ فِي خَيشُوم مِنهَا فَيُسَبِّب الْتِهابًا أو ضَررًا؛ وَلهٰذَا جَاءَ هَذَا اللَّفظُ: «فَلْيَجْعَلْ فِي أَنْفِهِ مَاءً»، فَلوْ أَنَّ الإِنْسانَ أَخذَ المَاءَ ثُم ضَغَطَ عَليهِ حَتَّى دَخلَ فِي الأَنفِ كَفَى وَإِنْ لَمْ يَسْتَنشِقْه.

فَالَّذِي يَظْهَرُ لَنَا وُجُوبُ الإِسْتِنْشَاقِ، أَوْ جَعْلُ المَاءِ فِي الْأَنْفِ دُونَ الإِسْتِنْثَارِ، لَكِنْ لَا شَكَ أَنَّ الإِسْتِنْثَارِ الْإِسْتِنْثَارِ أَفْضَلُ؛ لِأَنَّ الرَّسُولَ ﷺ أَمَرَ بِهِ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۳/ ۳۱، رقم ۱۱۲۷۷)، وأبو داود: كتاب الطهارة، باب ما جاء في بئر بضاعة، رقم (۲۲)، والترمذي: أبواب الطهارة، باب ما جاء أن الماء لا ينجسه شيء رقم (۲۲)، والنسائي كتاب المياه، باب ذكر بئر بضاعة رقم (۳۲٦).

الفَائِدَةُ الثَّانيةُ: وُجوبُ الإِيتَارِ فِي الاسْتِجَهَار؛ لِقَولِه: «فَلْيُوتِرْ»، وَاللَّام لِلأَمْرِ، وَهَذَا فِي الثَّلَاثِ مُسلَّم، لحَديثِ سَلَهانَ الفَارسِيِّ رَضَالِتُهُ عَنْهُ: «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ نَهَى أَنْ نَسْتَنْجِيَ بِأَقَلَ مِنْ ثَلَاثَةٍ أَحْجَارٍ» (١)، فَالإِيتَارُ بِثلَاثَةٍ وَاجِبٌ، وَلا يُمكِن أَنْ يَطْهُرَ المَحَلُّ إِلَّا بِثلَاثَةٍ. المَحَلُّ إِلَّا بِثلَاثَةٍ.

وَلَكَنْ قَد رَوَى أَهْلُ السُّننِ مَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّ الإِيتَارَ فِي الاَسْتِجْمَارَ لَيسَ بِواجِبٍ، بَل هُوَ سُنَّة إِلَّا فِي الثَّلاثِ فَإِنَّه لَا بُدَّ مِنهَا.

وَكَذَلِكَ المَاءُ لَا يُطَهِّرِ إِلَّا بِثلَاثِ غَسلَاتٍ، وَإِذَا كَانَ الخَارِجُ رَطْبًا، فَالظَّاهِرِ أَنَّه لَا يطَهِرُ بأَقلَ مِن ثَلَاثٍ، خُصُوصًا البِرازُ، أَمَّا إِذَا كَانَ جَافًا، فَالأَمرُ سَهلُ، حتَّى إِنَّ بَعضَ العُلَماءِ يَقُولُ: «إِذَا كَانَ جَافًا بِالْكُلِّيَّةِ بِحَيْثُ لَا يَحْصُلُ مِنْهُ أَدْنَى رُطُوبَةٍ، فَإِنَّهُ لَا يَجْصُلُ مِنْهُ أَدْنَى رُطُوبَةٍ، فَإِنَّهُ لَا يَجِبُ اسْتِجْمَارٌ وَلَا اسْتِنْجَاءً»، كَالولادةِ العارِية مِنَ الدَّم لَيسَ فِيهَا نِفَاسٌ، وَهذَا شَيْءٌ بَعِيدٌ نَادِرٌ، لَا حُكْمَ لَهُ.

فَإِذَا زَادَ عَنْ ثَلَاثَةٍ، فَهُو سُنَّةُ؛ بِدَلِيلِ حَدِيثِ سَلْمَانَ أَنْ نَسْتَنْجِيَ بِأَقَلَّ مِنْ ثَلَاثَةِ أَحْجَارٍ، فَظَاهِرُهُ أَنَّهُ لَوِ اسْتَنْجَى بِأَكْثَرَ، وَلَوْ بِأَرْبَعِ فَإِنَّهُ لَا نَهْيَ فِيهِ، وَعَلَى هَذَا فَيَكُونُ الْأَمْرُ بِالْإِيتَارِ هُنَا أَمْرًا مُشْتَرَكًا بَيْنَ الْوَاجِبِ وَالْمُسْتَحَبِّ، وَهَذَا نَادِرُ الْوُجُودِ فَيَكُونُ الْأَمْرُ بِالْإِيتَارِ هُنَا أَمْرًا مُشْتَرَكًا بَيْنَ الْوَاجِبِ وَالْمُسْتَحَبِّ، وَهَذَا نَادِرُ الْوُجُودِ فَيَكُونُ الْأَمْرِيقِ، أَنْ يَكُونَ لَفْظًا وَاحِدًا يَدُورُ بَيْنَ أَمْرَيْنِ خُتَلِفَيْنِ، وَيُسَمَّى عِنْدَ الْبَلَاغِيِّنَ: «اسْتِعْمَالُ المُشْتَرَكِ فِي مَعْنَيهُ جَمِيعًا».

فَإِذَا زَادَ عَنْ ثَلَاثَةٍ فَلْيُوتِرْ كَذَلِكَ بِأَنْ يَجْعَلَ الأَربَعةَ خَمسةً، والسِّتةَ سَبعَةً؛ لِقَولِه: «مَنِ اسْتَجْمَرَ فَلْيُوتِرْ».

إِذَا جَاءَ الدَّليلُ مُحتمِلًا مُتشَابِهًا، وَعِندَنَا دَليلٌ آخَرُ وَاضِحٌ مُحَكَمٌ، فيُحمِلُ المُحتَمِلَ المواضِح.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب الاستطابة، رقم (٢٦٢).

مِثَالُه: قَولُ اللهِ عَزَفَجَلَ فِي أَهلِ النَّارِ: ﴿إِلَّامَا شَآءَ رَبُّكَ ﴾ [هود:١٠٧]، إِمَّا عَلَى سَبيلِ تَقيِيدِ الخُلُودِ، أَو تَقْييدٍ لِقَولِه: ﴿مَا دَامَتِ ٱلسَّمَوَٰتُ وَٱلْأَرْضُ ﴾ [هود:١٠٧]، فَهُنا أَصبَحَ مُتَشَابِهًا، وَصَارَ التَّأْبِيدُ مُحُكَمًا وَاضِحًا.

فَاللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ لَه حِكْمةٌ فِي أَنْ يَجعلَ بَعضَ النُّصُوصِ مُشْتَبهَةً حتَّى يَمْتحِنَ العَبد، هَل يَأْخُذ بِهِذِه المُشْتَبهَاتِ أَوْ يَأْخَذُ بِالْمُحْكَماتِ، ﴿فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْئُ وَلَاعَبد، هَل يَأْخُذ بِهِذِه المُشْتَبهَاتِ أَوْ يَأْخَذُ بِالْمُحْكَماتِ، ﴿فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْئُ وَلَاعَمران:٧].

قَد يَقُولُ قَائلٌ: إِنَّه فِي الجَنَّة قَالَ: ﴿خَلِدِينَ فِيهَا مَادَامَتِ ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ إِلَّا مَا شَآءَ رَبُّكَ عَطَاةً غَيْرَ مَجِّذُوذِ ﴾ [هود:١٠٨].

قُلْنا: نَعَم، هَذَا مَا تَقتَضِيه حِكَمَةُ اللهِ عَنَّقَطَلِ بِهَذَا التَّعبِير، لِأَنَّه لَـمَّا كَانَ خُلُودُ أَهلِ الجُنَّة عَطاءً وَفَضْلًا؛ تَمَدَّحَ اللهُ بِه بِأَنَّه غَيرُ مَقطوع دَائًا، لَكِنْ فِي النَّارِ لَـمَّا كَانتْ عقوبةً وَانتقَامًا مِنَ المُجْرِمِينَ؛ لَمَ يَذْكُرْ ذَلكَ، بَلْ قَالَ: ﴿إِنَّ رَبَّكَ فَعَالُ لِمَا يُرِيدُ ﴾ عقوبةً وَانتقَامًا مِنَ المُجْرِمِينَ؛ لَمَ يَذْكُرْ ذَلكَ، بَلْ قَالَ: ﴿إِنَّ رَبَّكَ فَعَالُ لِمَا يُرِيدُ ﴾ [هود:١٠٧]، وَمِن فِعْلِه لِم ايُريدُ: أَنْ يُخلِّد هَوْلَاء، واللهُ عَنَقِبَلٌ فِي مَقَامِ الانتِقَامِ لَا يُصَرحُ أَحيَانًا بِهَا يُضَافُ إليهِ عَنَّقِبَلً وَفِي مَقامِ العَطَاء وَالفَضلِ، هُوَ كَرمٌ وَاضِحٌ.

وانْظُر إِلَى قَولِ الجِنِّ، وَعندَهمْ أَدَبٌ وَطِيبَة فِي بَعضِ الأَحيَانِ: ﴿ وَأَنَا لاَنَدُرِىَ الشَّرُ أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلْأَرْضِ آمَ أَرَادَ بِهِمْ رَبَّهُمْ رَشَدًا ﴾ [الجن: ١٠]، تَعبيرٌ عَجيبٌ قَد لا يُوجَد عِندَ بَعضِ الإِنسِ، فَالجِن أَضَافُوا الرَّشَدَ إِلَى اللهِ، وَكَذلِك قَولُه تَعَالى: ﴿ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُواْ أَنصِتُوا ﴾ [الأحقاف: ٢٩]، وَتَأثَّرُوا بِذلكَ، ﴿ فَلَمَا قُضِى وَلَوْا إِلَى قَوْمِهِم مُنذِرِينَ ﴾.

وفي هَذِه الآيَةِ ثَلاثُ فَوائِدَ:

الْأُولَى: تَآمَرُ وا وَتَوَاصَوْا بِالْإِنصَات.

الثَّانيةُ: لَم يَقُم أَحدٌ منْهُم قَبلَ انْقضَاءِ الحَدِيثِ، ﴿فَلَمَّا قُضِىَ ﴾ مَا رَاحُوا قَبْلَ أَنْ ينتَهيَ، بَل بَقَوْا حَتَّى انْتهَى وقُضِيَ.

الثَّالثَةُ: تَأَثَّرُوا بِذَلكَ، وَدَعَوْا إِليهِ، ﴿وَلَوْاْ إِلَىٰ قَوْمِهِم مُنذِرِينَ﴾ وَذَكَروا مَا سمِعُوا.

الفَائِدَةُ الثَّالثةُ: يَجِبُ أَنْ يَغْسلَ الإِنْسانُ يَدَيْهِ ثَلاثَ مَرَّاتٍ، إِذَا قَامَ مِنَ النومِ قَبلَ أَنْ يُدخِلَهما فِي الإِناءِ؛ لِقولِهِ: «وَإِذَا اسْتَيْقَظَ أَحَدُكُمْ مِنْ نَوْمِهِ فَلْيَغْسِلْ يَدَيْهِ قَبْلَ أَنْ يُدخِلَهُمَا فِي الْإِنَاءِ ثَلَاثًا».

وَلَا فَرْقَ بَيْنَ نَوْمِ اللَّيْلِ أَوِ النَّهَارِ؛ لِأَنَّ اللَّفْظ عَامٌّ، وَالنَّوْمَ مُفْرَدٌ مُضَاف، فَيَشْمَلُ كُلَّ نَوْمٍ، فَمَنْ نَظَرَ إِلَى عُمُومِ اللَّفْظ قَالَ: إِنَّهُ عَام، فَقَوْله: «مِنْ نَوْمِهِ» مُفْرَدٌ مُضَاف فَيَشْمَلُ كُلَّ نَوْمٍ، وَأَمَّا مَنْ نَظَرَ إِلَى تَعْلِيلِ الحُكْمِ: «فَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَا يَدْرِي مُضَاف فَيَشْمَلُ كُلَّ نَوْمٍ، وَأَمَّا مَنْ نَظَرَ إِلَى تَعْلِيلِ الحُكْمِ: «فَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَا يَدْرِي أَيْنَ بَاتَتْ يَدُهُ»، قَالَ: إِنَّه خَاصُّ.

والظَّاهِرُ أَنَّه فِي نَومِ اللَّيلِ؛ لِأَنَّ قَولَه: «بَاتَتْ» لَا تَكُونُ البَيتُوتَةُ إِلا فِي اللَّيلِ، يجبُ أَنْ يَغسِلُها قَبلَ إِدخَالِ الإِناءِ ثَلاثًا، وَأَما فِي نَومِ النهَارِ فَلَا يَجبُ، لَكِنْ يَنْبغي أَنْ يُفعلَ احتِياطًا، وَإِنهَا خصَصنَاهُ بِنومِ الليلِ؛ لِأَنَّ العِلةَ تَقتَضي ذَلكَ؛ لِأَنَّ اللَّيلَ هُوَ مَحَلُّ خُروجِ المؤذِياتِ مِن بَنِي آدَمَ وَمنَ الشَّيَاطينِ وَغَيرِه.

الفَائِدَةُ الرَّابِعةُ: إِطْلَاعُ النبِيِّ عَلَيْهِ عَلَى عِلمِ الغَيبِ الَّذِي لَا يَعلَمُه أَحدٌ مِنَ النَّاسِ؛ لِأَنَّ قَولَه: «فَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَا يَعْلَمُ أَيْنَ بَاتَتْ يَدُهُ» عَلَّهُ بَعضُ العُلَماءِ بأَنَّ النَّاسِ؛ لِأَنَّ قَولَه: «فَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَا يَعْلَمُ أَيْنَ بَاتَتْ يَدُهُ» عَلَّهُ بَعضُ العُلَماءِ بأَنَّ الشَّيطَانَ يَعْبَثُ فِي يَدِه، وَلَا يَدرِي الإِنْسَانُ مَاذَا حدَثَ مِن هذَا العَبثِ، فَقدْ يَكُونُ عَبَنُ عِبَنُ بِحَملِ أَشْيَاءَ ضَارَّةٍ للشَّخصِ وَلَا تَزولُ إلَّا بِغَسْل، ويجُوزُ أَنْ يَكُونَ لِغَير عَبَلْ. هَذَا.

الفَائِدَةُ الخَامسَةُ: وُجوبُ الاحْتيَاطِ، وَوجْهُه أَنَّ الرَّسُولَ ﷺ أَمَرَ بِالغَسلِ الخَياطًا؛ لِأَنَّ قَوَله: «فَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَا يَدْرِي أَيْنَ بَاتَتْ يَدُهُ» يدُلُ عَلَى أَنَّ هَذَا لِلاحْتِيَاط، وَإِلَّا لَكَانَ التَّعلِيلُ (فَإِنَّ يَدَ أَحَدَكُم تَبِيتُ فِي كَذَا).

وَاسْتَدَلَّ بَعضُ العُلَماءِ بِهَذَا الحَدِيثِ<sup>(۱)</sup> عَلَى وُجُوبِ تَجَنُّبِ الثَّوْبِ المشْكُوكِ في نَجَاسَته، وأَنَّه لَا يُلبَسُ حَتَّى يُغْسَلَ.

ودَلِيلُهم: أَنَّ قُولَه: «لَا يَدْرِي أَيْنَ بَاتَتْ» مِثلُه، وَلَكِنَّ هَذَا غَيرُ صَحيحٍ؛ وَذَلكَ لِأَنَّه لَوْلَا ورُودُ النصِّ فِي هَذهِ المسأَلةِ لَكَانَ الأَصْل عَدَمَ وجُوبِ الغَسلِ، وَالثَّوبُ لَم يَرِد فِيه نَصُّ؛ لِأَننَا لَو شَكَكْنا فيهِ فَيَجبُ غَسلُه، بَلِ الأَمرُ بِالعَكسِ، فَإِنَّ النَّبَيَّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ- شُكِيَ إِلَيه الرَّجُلُ يُحَيَّل إلَيهِ أَنَّه أَحْدَثَ، فَقَالَ: «لَا يَنْصَرِفُ حَتَّى يَسْمَعَ صَوْتًا أَوْ يَجِدَ رِيحًا» (٢).

وَعَلَى هَذَا: فَإِذَا شَكَكْنَا فِي نَجَاسَةِ الثَّوْبِ، فَالْأَصْلُ فِيهِ بَقَاءُ الطَّهَارَةِ حَتَّى نَتَيَقَّنَ أَنَّهُ تَنَجَّسَ، فَالْأَصْلُ الطَّهَارَةُ.

وَرُبَّمَا يَحْدُثُ هَذَا لِلْإِنْسَانِ إِذَا تَبَوَّلَ عَلَى أَرْضٍ صُلْبَةٍ ثُمَّ أَصَابَهُ رَشَاشُ، فَإِنَّهُ يَعْتَقِدُ إِذَا أَصَابَ شَاقُهُ الرَّشَاشُ فَسَوْفَ يُصِيبُ السِّرْوَالَ، فَنَقُولُ لَهُ: إِنَّ الْأَصْلَ الطَّهَارَةُ وَعَدَمُ الْإِصَابَةِ.

<sup>(</sup>١) وهو حديث: «إذَا تَوَضَّأَ أَحَدُكُمْ فَلْيَجْعَلْ فِي أَنْفِهِ مَاءً، ثُمَّ لِيَنْتَثِرْ، وَمَنِ اسْتَجْمَرَ فَلْيُوتِرْ، وَإِذَا اسْتَيْقَظَ أَحَدُكُمْ مِنْ نَوْمِهِ فَلْيَغْسِلْ يَدَيْهِ قَبْلَ أَنْ يُدْخِلَهُمَا فِي الإِنَاءِ ثَلَاثًا، فَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَا يَدْرِي أَيْنَ بَاتَتْ يَدُهُ».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب من لا يتوضأ من الشك حتَّى يستيقن، رقم (١٣٧)، ومسلم: كتاب الحيض، باب الدليل على أن من تيقن الطهارة ثم شك في الحدث فله أن يصلي بطهارته تلك، رقم (٣٦١).

وَدَليلُ ذَلكَ أَنَّه لَو أَصَابَتْ جُزءًا مِن سَاقِكَ نُقطةٌ، وَالبَاقي لَم يُصِبْه شَيْءٌ، اِذَنْ فَالثوْبُ لَم يُصبهُ شَيْءٌ مِثلَ البَاقِي الَّذي بَقِيَ مِنَ السَّاقِ، وَالمسْأَلَة لَيسَ فِيهَا إِثْنَ فَالثوْبُ لَم يُصبهُ شَيْءٌ مِثلَ البَاقِي الَّذي بَقِيَ مِنَ السَّاقِ، وَالمسْأَلَة لَيسَ فِيهَا إِشْكَالٌ، لَكنَّ الشَّيطَانَ قَد يَأْتِي بَعضَ النَّاسِ ليُوسُوسَ أَنَّه قَدْ أَصابَ البَولُ سَاقَهُ فَلا بُدَّ أَن يَكُونَ قَدْ أُصيبَ سِروالله أَيضًا، لَكنَّ هَذَا غَيرُ صَحيحٍ فَاطرُدِ الوسَاوِسَ فَلا بُدَّ أَن يَكُونَ قَدْ أُصيبَ سِروالله أَيضًا، لَكنَّ هَذَا غَيرُ صَحيحٍ فَاطرُدِ الوسَاوِسَ عَنكَ، وَلَا تَجْعَلْهَا تَسْتَوْلِي عَليكَ لِتَهدِمَكَ.

الْفَائِدَةُ السَّادَسَةُ: اعتِبارُ العَدَد (ثَلَاثَة) في الشَّرع، وَهذَا مَوجُودٌ في أَحَاديثَ أُخرَى، مِنهَا: «ثَلَاثٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ...»(١)، وَمَا أَشْبَه ذَلكَ.

وَهنَاكَ أَعدَادٌ اعْتَبَرَهَا الشَّرعُ غَيرَ الثَّلاثِ، فاعْتبَرَ الاثْنينِ، وَالأربَعَ، وَالْحَمسَ، وَالسِّتَ، والسَّبعَ.

الفَائِدَةُ السَّابِعةُ: حُسنُ تَعلِيمِ الرَّسُولِ عَلَيْ مِنْ وَجهَينِ:

الوَجْهُ الأَولُ: أَنَّه ذَكرَ ثَلاثَ مَسائِلَ كُلهَا مُتَقَارِبَةٌ، هِيَ الإِنتِثَارُ في الوُضوءِ، وَالإِسْتِجَار، وَغَمْس اليَدِ بِالإِنَاءِ لإِخرَاجِ المَاءِ لِيُتَوضَّأَ مِنهَا، وَهذِهِ قَاعِدةٌ تَكونُ مُتقَارِبَةً أَو مُتقَارِنَةً، فَلِهذَا ذَكرَها النَّبيُّ ﷺ جَمِيعًا.

الوَجهُ الثَّانِي: أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ لَمَّا أَمَر بِغَسلِ اليَدِ قَبلَ إِدخَالِها في الإِناءِ ثَلَاثًا عَلَّلَ الحُكمَ في قَولِه: «فَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَا يَدْرِي أَيْنَ بَاتَتْ يَدُهُ»، وَتَعْليلُ الأَحكامِ الشَّرعِيةِ لَه فَوائِدُ ثَلَاثٌ:

أُوَّلًا: بَيانُ سُموِّ الشَّرِيعَةِ الإِسلَامِيَّةِ، وَأَنَّ أَحكَامَهَا كُلَّها مَقرُونَةٌ بِالحِكَمِ، لِأَنَّ العِلَل حِكَمٌ، وَلَكِن مِنَ الحِكمِ مَا يَكُونُ مَعلُومًا لِلناسِ، وَمنْهُ مَا يَكونُ جَهُولاً، وَمِنَ العِلَل حِكَمٌ، وَلَكِن مِنَ الحِكمِ مَا يَكُونُ مَعلُومًا لِلناسِ، وَمنْهُ مَا يَكونُ جَهُولاً، وَمِنَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الإيهان، باب حلاوة الإيهان، رقم (١٦)، ومسلم: كتاب الإيهان، باب بيان خصال من اتصف بهن وجد حلاوة الإيهان، رقم (٤٣).

الحِكَمِ مَا يَكُونُ مَعلُومًا لِكُلِّ أَحدٍ، وَمِنَ الحِكَمِ مَا يَكُونُ مَعلُومًا لأَهلِ العِلْمِ دُونَ غَيرِهِم، فَالحِكَمُ التَّرعِيَّةُ ثَلَاثٌ:

١ حِكَمٌ مَعلُومةٌ لِجَميعِ النَّاسِ، مِثلَ: السِّواكِ، حِكمَتُه تَطهِيرُ الفَم، كَما
 جَاءَ في الحَدِيثِ الصَّحِيحِ: «السِّوَاكُ مَطْهَرةٌ لِلْفَمِ مَرْضَاةٌ لِلرَّبِّ»(١)، وَتَحْرِيمُ السُّم حِكمَتُه مَعلُومةٌ لِكلَّ النَّاسِ حتَّى العَوَامِّ؛ لأَنَّهُ يَقتُلُ.

٢- حِكُمٌ مَعلُومةٌ لِأَهلِ العِلمِ خَاصَّةً، وَالعَامةُ لَا يَدرُونَ عَنهَا، مِثلَ الوُضُوءِ، أَو وُجوبِ الوُضُوءِ مِن لَحَمِ الإِبلِ، فَإِذَا أَكَلتَ لَحَمَ إِبلِ وَجبَ عَليكَ أَن تَوَضَأَ وُجُوبًا؛ لِأَنَّ النَّبيَّ ﷺ أَمرَ بِالوُضُوءِ مِنْ لَخْمِ الإِبلِ<sup>(۱)</sup>، وَسُئلَ: أَنتَوضَّأُ مِن لَحُومِ الغِبلِ؟ قَالَ: "نَعَمْ "<sup>(۱)</sup>، لَحُومِ الغِبلِ؟ قَالَ: "نَعَمْ "<sup>(۱)</sup>، فَكُونُه جَعلَ الوُضوءَ مِن لِحْمِ الغَنَمِ مَوْكُولًا إِلَى المَشِيئَةِ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ لَحَمَ الإِبلِ فَكُونُه جَعلَ الوُضوءَ مِن لَحْمِ الغَنَمِ مَوْكُولًا إِلَى المَشِيئَةِ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ لَحَمَ الإِبلِ فَكُونُه جَعلَ الوُضوءَ مِن لَحْمِ الغَنَمِ مَوْكُولًا إِلَى المَشِيئَةِ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ لَحَمَ الإِبلِ لَيسَ مَوكُولًا إِلَى مَشِيئَةِ الإِنسَانِ، وَأَنَّهُ وَجَبَ عَليهِ أَن يَتَوضَّا مِنهُ وجُوبًا، سَوَاء نيئًا لَيسَ مَوكُولًا إلى مَشِيئةِ الإِنسَانِ، وَأَنَّهُ وَجَبَ عَليهِ أَن يَتَوضَّا مِنهُ وجُوبًا، سَوَاء نيئًا أَو مَن الرَّأُسِ أَو مِن الأَمعَاءِ أَو مِن الرَّأُسِ أَو مِن القَلْبِ أَو غَيرِ ذَلكَ.
القلبِ أو غيرِ ذَلكَ.

فَهَلْ وُجُوبُ الوُّضوءِ مِن لَحَمِ الإِبلِ مَعْلومُ الحِكمَةِ؟

قَالَ بَعضُ العُلَمَاءِ: هُوَ غَيرُ مَعلومِ الحِكمَةِ، وَفَرضُنَا فِيهِ التَّسلِيمُ.

وَقَالَ بَعَضُ العُلَهَاءِ: بَلْ إِنَّ وُجُوبَ الوُضُوءِ مِن أَكلِ لَحَمِ الإبلِ لَه حِكمَةٌ، وَهِيَ أَنَّ الإبلَ خُلِقَت مِنَ الشَّياطِينِ، يَعنِي أَنَّ فِيهَا طَبيعَةٌ مِن طَبيعَةِ الشَّياطِينِ، وَليسَ المَعنَى أَنَّ الإبلَ خُلِقَت مِنَ الشَّياطِينِ، كَمَا أَنَّ اللهَ قَالَ: ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنسَانُ مِنْ عَجَلٍ ﴾ [الأنبياء:٣٧]،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصيام، باب سواك الرطب واليابس للصائم، رقم (١٩٣٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الحيض، باب الوضوء من لحوم الإبل رقم (٣٦٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب الحيض، باب الوضوء من لحوم الإبل رقم (٣٦٠).

يَعنِي مِن سُرعَةٍ، وَمَادَّةُ الإنسَانِ التُّرابُ، لَكنَّ المعْنَى لَيَّا كَانَتْ طَبِيعَتُه العَجَلةُ صَارَ كَأَنَّه خُلِقَ مِنهَا، فَفي الإبلِ قُوةٌ شَيطَانِيةٌ وَالقُوةُ الشَّيطَانِيَّةُ تُطْفى وتُخفَّفُ بِالمَاءِ، وَلهٰذَا لَمَا كَانَ الغَضَبُ مِنَ الشَّيطَانِ أَمَرَ النَّبيُّ عَلَيْ الرَّجُلَ إِذَا غَضِبَ أَن يَتوَضَّأَ، وَعَلى هَذَا تَكُونُ الحِكمَةُ مَعلُومَةً لَكنَّهَا خَفِيَتْ عَلى كَثيرِ مِنَ العُلمَاءِ.

٢- حِكَمٌ مَجَهُولَةٌ لِلجَمِيعِ، مِثلُ كَونِ الصَّلَواتِ خَمسةً يَومِيًّا، وَكَونِ الظُّهرِ أَرْبعًا، وَالعَصْرِ أَرْبعًا، وَالمغْربِ ثَلاثًا، وَالعِشَاءِ أَرْبعًا، وَالفَجرِ اثْنتَينِ، وَهذَا مِنَ الابْتِلاءِ وَالإختِبارِ، أَنْ يُكلِّفَ اللهُ العِبادَ بِأَشيَاءَ لَا يَعرِفُونَ حِكمَتَها لِيعلَمَ عَرَقِجَلَّ الابْتِلاءِ وَالإختِبارِ، أَنْ يُكلِّفَ اللهُ العِبادَ بِأَشيَاءَ لَا يَعرِفُونَ حِكمَتَها لِيعلَمَ عَرَقِجَلَ مَنْ يَنقَادُ إِلا لِحَوَاهُ، وَالعُلمَاءُ يُسمُّونَ الحُكْمَ الَّذِي لَا تُعرفُ حِكْمَتُه تَعبُّدِيًّا، يَعنِي غَيرَ مُعلَّلٍ وَلكِننَا نَتَعبدُ اللهِ تَعالَى بِهِ.

ثَانِيًا: زِيَادَةُ الطُّمَأْنِينَةِ لِقَبولِ الحُكمِ، فَإِنَّ الإِنسَانَ إِذَا عَلَمَ الحِكمَةَ مِنَ الشَّيءِ الرَّادَدَ طُمَأْنِينَةً فِي قَبُولِ ذَلكَ الشَّيءِ، وَالنَّبيُّ ﷺ سُئلَ عَنْ بَيعِ الرُّطَبِ بِالتَّمرِ، لَمْ يَقُلْ إِنَّهُ حَرَامٌ، لَكِنَّهُ أَشَارَ إِلَى الحُكمِ بِذَكرِ العِلَةِ فَقَالَ: «أَيَنْقُصُ إِذَا جَفَّ؟» قَالُوا: يَقُلْ إِنَّهُ حَرَامٌ، لَكِنَّهُ أَشَارَ إِلَى الحُكمِ بِذَكرِ العِلَةِ فَقَالَ: «أَيَنْقُصُ إِذَا جَفَّ؟» قَالُوا: نَعَمْ، فَنَهَى عَنْ ذَلكَ (۱).

ثَالثًا: إِمكَانُ القِياسِ عَلى ذَلكَ الحُكمِ المعَلَّلِ في شَيءٍ يُشَارِكُه في تِلكَ العِلَّةِ، فَكَمَا أَنَّ البَيعَ عَلى بَيعِ المسْلِمِ حَرامٌ لِأَنَّهُ يُحِدِثُ العَدَاوَةَ، إِذَنِ التَّأْجِيرُ عَلى تَأْجِيرِ المسلِمِ حَرَامٌ لِإِحَدَاثِ العَدَاوَةِ، وَعَلى هَذَا فَقِسْ.

الفَائِدةُ الثَّامِنةُ: قُصورُ عِلمِ الإِنْسَانِ، لِقَوْلِهِ: «فَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَا يَدْرِي أَيْنَ بَاتَتْ دُهُ».

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي، كتاب البيوع، باب ما جاء في النهي عن المحاقلة والمزابنة رقم(١٢٢٥)، والنسائي كتاب البيوع، باب اشراء التمر بالرطب رقم(٤٥٤٥)، وابن ماجه كتاب التجارات، باب بيع الرطب التمر رقم(٢٢٦٤).

٥ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «لَا يَبُولَنَّ أَحَدُكُمْ فِي السَاءِ الدَّائِمِ الَّذِي لَا يَغْتَسِلُ أَحَدُكُمْ فِي السَاءِ الدَّائِمِ وَهُوَ جُنُبٌ» (٢)

### الشترح

قَولُه: «لَايَبُولَنَّ»، نَهْيٌ، وَلَكنَّ الفِعْلَ لَم يُجزَمْ؛ لِأَنَّه مُتَّصِل بِنُونِ التَّوكِيدِ، وَالفِعلُ المَضَارَعُ إِذَا اتَّصَلَ بِنُونِ التَّوكِيدِ يَكُونُ مَبنيًّا عَلَى الفَتح.

قَولهُ: ﴿فِي الْمَاءِ الدَّائِمِ»، فَسَّرَهُ بِقَولِهِ: ﴿الَّذِي لَا يَجْرِي»، وقَولُه: ﴿ثُمَّ يَغْتَسِلُ مِنْهُ ﴾ بِالرَّفضِ عَلَى أَنَّهَا جُملَةُ اسْتئنَافِيةٌ، أَيْ: ثُم هُوَ يَغْتَسِل فِيهِ، وَقيلَ: إِنهَا بِالنَّصْب، (ثُم لِيَغْتَسِلَ فِيه) فَتكُونُ ﴿ثُمَّ ﴾ بِمَعْنى (مَعَ)، يَعنِي: لَا يَبولُ مَعَ الاغْتِسالِ.

فهذَا الحَدِيثُ فِيهِ نَهِيٌ لِلإِنْسانِ عَنِ البَولِ فِي المَاءِ الدَّائِمِ الَّذِي لَا يَجِرِي، ثُمَّ يَذهبُ يَغْتَسِل مِنهُ؛ لِأَنَّ هَذَا فِيهِ مِنَ التَّضَادِّ مَا هُوَ ظَاهِر، فَكَيفَ تَبُولُ فِيهِ وَالبَوْل نَجِسٌ ثُم تَذهَبُ تَتطَهَّر فِيهِ؟

هَذَا تَناقُضٌ، وَرُبَهَا يَكُونُ المَاءُ قَليلًا، فَإِذَا بَالَ فِيهِ الإِنْسَانُ تَغَيَّر، فَيَغْتَسِلُ في مَاءٍ مُتغيِّر نَجِس.

قَولُه: ﴿ وَلِمُسْلِمٍ: ﴿ لَا يَغْتَسِلُ أَحَدُكُمْ فِي الْمَاءِ الدَّائِمِ وَهُوَ جُنُبٌ ﴾.

هَذَا نَهِيٌ عَنِ الاغْتِسَال؛ فَيكونُ النَّهيُ وَارِدًا مِن وَجْهَين:

الوَجْهِ الأَوَّلِ: الْبَوْلُ فِي الماءِ الرَّاكِدِ سَوَاءٌ اغْتَسَلَ فِيهِ أَوْ لَا، وَوَجْهُ النَّهْي عَنْهُ أَنَّهُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب البول في الماء الدائم، رقم (٢٣٩)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب النهي عن البول في الماء الدائم، رقم (٢٨٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب النهي عن الأغتسال في الماء الرَّاكد، رقم (٢٨٣).

إِذَا جَاءَ فُلَانٌ وَبَالَ فِي هَذَا المَاءِ الرَّاكِدِ، وَجَاءَ الثَّانِي وَبَالَ، وَجَاءَ الثَّالِثُ وَبَالَ، فَإِنَّ المَاءَ يَفْسُدُ.

وَأَمَّا الاغْتِسَالُ فِي المَاءِ الرَّاكِدِ مِنَ الجَنَابِةِ فَظَاهِرٌ؛ لِأَنَّهُ لَوْ جَاءَ فُلَانٌ واغْتَسل، وَجَاءَ فُلَانٌ وَاغْتَسل، وَجَاءَ فُلانٌ وَاغْتَسل، تَلوَّثَ المَاءُ بِالْعرَقِ والرَّائِحةِ الكَرِيهَةِ، فَفَسدَ عَلَى النَّاسِ.

الوَجْهِ النَّانِ: الْبَوْلُ فِي الماءِ الرَّاكِدِ ثُمَّ الإغْتِسَالُ، فَظَاهِرُه أَيْضًا أَنَّهُ أَشَدُّ قُبْحًا، وَإِذَا كَانَ مَنْهِيًّا عَنِ الْبَوْلِ فِيهِ دُونَ اغْتِسَالٍ، وَالإغْتِسَالُ دُونَ الْبَوْلِ، فَالجَمْعُ بَيْنَهُمَا مِنْ بَابِ أَوْلَى.

## مِنْ فَوَائدٍ هَذَا الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: لَا يَجُوزُ لِلإِنْسانِ أَنْ يَبُولَ فِي المَاءِ، ثُم يَغْتَسِلُ فِيهِ.

وَلَكِنْ قَد وَرَدَ هَذَا الْحَدِيثُ فِي لَفْظِ آخَرَ بِالنَّهْيِ عَنِ البَولِ فِي المَاءِ الرَّاكِدِ فَقَط وَإِنْ لَمَ يَغْتَسِلْ فِيه، فَعَلَى هَذَا: يَكُونُ النَّهِيُ عَنِ البَولِ فِي المَاءِ الرَّاكِدِ سَواءٌ اغْتَسلَ أَوْ لَمْ يَغْتَسِلْ.

الفَائِدَة الثَّانِيةُ: إذَا كَانَ المَاءُ جَارِيًا فَلا بَأْسَ أَنْ يَبُولَ أَو يَغْتَسِلَ فِيهِ مِثْلَ الأَنهَارِ أَوِ البِحَارِ؛ لِأَنَّ المَاءَ فِيهَا مُتكَاثرٌ، أَمَّا إذَا كَانتْ سَاقِيةٌ تَجَرِي في مَزرَعةٍ، وَبَالَ الإِنْسَانُ في السَّاقِيةِ واغْتَسَلَ أَو تَوضَّأَ مِنهَا، فَهذَا لَا بَأْسَ بِه، وَلكِن لَاحِظ أَنَّه إذَا كَانَ في أَسفَل السَّاقِيةِ مَن يُريدُ أَن يَتوضَّأَ، فَليسَ لَكَ أَن تَبولَ فِيها؛ لِأَنَّك إذَا بُلْتَ فِيهَا أَفسَدتَهَا عَلَى مَن بَعْدَك؛ فَلَا تَفعَلْ.

فَإِنْ قِيلَ: قَدْ وَرَدَ أَنَّ المَاءَ إِذَا بَلَغَ قُلَّتَيْنِ لَمْ يَحْمِلِ الخَبَثَ، فَهَلْ لَو بَالَ فِي سَاقِيَةٍ أَوْ مَاءِ رَاكِدٍ بَلَغَ الْقُلَّتَيْنِ لَمْ يَفْسُدْ؟

قُلنَا: لَا يَلزَمُ مِن هَذَا الْحَدِيثِ أَن تَكُونَ الأَذِيَّةُ لِكَونِه نَجسًا؛ لِأَنَّ الَّذِي بَعدَك إِذَا رَأَى أَنكَ بُلتَ فيهِ أَو إِذَا علِمَ سَيكرَهه وَهَذا إِيذَاءٌ لَه.

الفَائِدَةُ الثَّالثَةُ: حِرْصُ الشَّارِعِ عَلَى كَهَالِ الطَّهَارَةِ، وَالْبُعْدِ عَنْ وَسَائِلِ تَنْجِيسِ الْمَيَاهِ، فَيَكُونُ فِي هَذِهِ الْفَائِدَةِ فَائِدَةٌ أُخْرَى تَنْبَنِي عَلَيْهَا، وَهِيَ: أَنَّ الَهَاءَ مَالُّ عَبَالُهِ الْمَحَافَظَةُ عَلَيْهِ، وَلَا شَكَّ أَنَّهُ قَدْ يَكُونُ أَغْلَى مِنَ الذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ فِي وَقْتِ الْحَاجَةِ.

فَلُوْ كَانَ إِنْسَانَ فِي فَلَاةٍ مِنَ الْأَرْضِ، وَعِنْدَهُ إِنَاءٌ يَسَعُ صَاعًا مِنَ المَاءِ، وَهُوَ الْآنَ بَيْنَ المَوْتِ وَالْحَيَاةِ، إِنْ شَرِبَ مِنْ هَذَا المَاءِ حَيِيَ، وَإِنْ لَمْ يَشْرَبْ مَاتَ، فَقَالَ لَهُ صَاحِب المَاءِ: لَا أَبِيعُ عَلَيْكَ هَذَا الصَّاعَ إِلَّا بِصَاعَيْنِ مِنَ الذَّهَبِ؛ فَسَيَشْتَرِيهِ، إِذَنْ صَارَ المَاءُ أَغْلَى مِنَ الذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ.

ولهَذَا قَالَ العُلَمَاءُ: "إِنَّ المَاءَ مِثْلِيٌّ إِلَّا فِي المَفَازَةِ"، أَي: إِنَّني لَو أَخَذَتُ مِنكَ فِي مَفَازَة وشَرِبْتُها، قِرْبةَ مَاءٍ وَأَرَقْتُهَا فَأَملؤُها لَكَ بَهَاءٍ، لَكَنْ لَو أَخَذَتُ القِربةَ مِنكَ فِي مَفَازَة وشَرِبْتُها، فَليَّا وَصَلْنا البَلدَ، قُلتَ: تَعالَ أَملاً لَكَ القِربةَ بأي شَيْءٍ، فَهُنا لَا يُجزِئ؛ لِأَنَّه غَيرُ مُتَقوِّضٍ، فَيْقَال: كَمْ تُساوِي القِربَةُ فِي تِلكَ المفَازَة؟ فَلوْ كَانتْ تُساوِي مِئةَ رِيالٍ مُتَقوِّضٍ، فَيْقَال: كَمْ تُساوِي رِيالًا وَاحِدًا، فَتعتَبرُ القِيمَةُ فِي مَكَانِها، فَالمَاءُ مِثِلِيٌّ إلَّا فِي المَفَازَة، فَالمُعتَبر بِمثلِه.

أُمَّا إِذَا كَانَ المَاءُ مُتَنَوِّعًا، وَكَانَ لَهُ قِيمَةٌ شَرْعًا، فَإِنَّهُ لَا يَنْبَغِي أَنْ نُسْرِفَ فِي التَّصَرُّ فِ فِيهِ، كَمَا يُوجَدُ مِنْ بَعضِ النَّاسِ الْيَوْمَ مِنَ الْإِسْرَافِ التَّامِّ، وَعَدَمِ مُلَاحَظَة الحَبَّاسَاتِ فِي المَاء، فَنَجِدُ فِي بَعضِ الْأَحْيَانِ الْبُيُوتَ تَمَرُّ مِنْ عِنْدِهَا وَالحَزَّانُ يَصُبُّ طَوالَ اللَّيْلِ مَاءً، فَهَذَا لَا يَنْبَغِي لِأَنَّهُ إِضَاعَةُ مَالٍ، ثُمَّ إِنْ المَاءَ الجَوْفِيَّ -وَالحَمْدُ للهِ-

فِيهِ نَوْعٌ مِنَ الْأَمَانِ، وَلَكِنَّ السَّطْحِيَّ الَّذِي يَكُونُ مِنَ المطَرِ، هَذَا لَا شَكَّ فِيهِ شُحُّ عَظِيمٌ؛ لِأَنَّهُ قَلِيلٌ فِي الْغَالِبِ، ثُمَّ لَـو تَأَخَّـرَ المطَرُ نَضَبَ الماءُ، لَكِـنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يُبَالُونَ! وَهَذَا غَلَطٌ.

٦ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ قَالَ: «إِذَا شَرِبَ الْكَلْبُ فِي إِنَاءِ أَحَدِكُمْ فَلْيَغْسِلْهُ سَبْعًا»(١). وَلِمُسْلِم: «أُولَاهُنَّ بِالتُّرَابِ»(٢).

٧- وَلَهُ فِي حَدِيثِ عَبْدِ اللهِ بْنِ مُغَفَّلٍ رَضَالِتُهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «إِذَا وَلَغَ الْكَلْبُ فِي الْإِنَاءِ فَاغْسِلُوهُ سَبْعًا وَعَفِّرُوهُ الثَّامِنَةَ بِالتُّرَابِ»(٢).

#### الشتارح

قَولَهُ: ﴿إِذَا شَرِبَ»، و ﴿إِذَا وَلَغَ»: يَدُلَّانِ عَلَى أَنَّ الْوُلُوغَ هُوَ الشُّرْبُ، لَكِنَّ شُرْبَ الْكَلْبِ شُرْبٌ خَاصُّ، فَالْوُلُوغُ هُوَ أَنْ يَشْرَبَ بِطَرَفِ لِسَانِهِ، وَلَا يَضَعَ كُلَّ فَمِهِ فِي الْكَلْبِ شُرْبٌ خَاصُّ، فَالْوُلُوغُ هُوَ أَنْ يَشْرَبَ بِطَرَفِ لِسَانِهِ، وَلَا يَضَعَ كُلَّ فَمِهِ فِي اللَّهِ وَيَعُبُ.

وقَولَهُ: «الْكَلْبُ»: المُرادُبِهِ الجِنْسُ، فَيشمَلُ جَمِيعَ الكِلابِ حَتَّى الكِلَابِ المَأذُونِ فِيهَا مِن بَابِ أُولَى؛ لَكَانَ أُولَى؛ لِأَنَّ فِيهَا مِن بَابِ أُولَى؛ لَكَانَ أُولَى؛ لِأَنَّ الغَالِبَ أَنَّ الَّذِي يُساكِنُ النَّاسَ هِي الكِلابُ المَأذُونُ فِيهَا.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب الماء الذي يغسل به شعر الإنسان، رقم (١٧٢)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب حكم ولوغ الكلب، رقم (٢٧٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب حكم ولوغ الكلب، رقم (٢٧٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب حكم ولوغ الكلب، رقم (٢٨٠).

<sup>(</sup>٤) أي: التي أذِن الشرع باقتنائها، ككلاب الحراسة أو الصيد.

قُولهُ ﷺ: «فِي الإِنَاءِ»: خَرَجَ بِهِ مَا لَو وَلَغ فِي بِركَةٍ، أَو سَاقيَةٍ، أَوْ مَا أَشبَهَ ذَلكَ.

وقَولهُ: «فِي إِنَاءِ أَحَدِكُمْ»: ليسَ هَذَا قَيدًا مُخْرِجًا، أَو قَيدًا مَشرُ وطًا، لَكنَّه قَيْد أَغلَبِيُّ، وَلهذَا لَو وَلَغ فِي إِنَاء غَيرِه وَهُو عِندَه، فَالحُكمُ وَاحدٌ.

وَمَا كَانَ قَيدًا أَغلَبيًّا فَإِنهُ لَا مَفهُ ومَ له، كَمَا أَنَّ مَا كَانَ قَيدًا بَيَانًا لِلوَاقعِ فَلا مَفهُومَ لَه.

فَقُولُه: ﴿ وَرَبَكَيْبُكُمُ ٱلَّتِي فِي حُجُورِكُم مِّن نِسَكَايِكُمُ ٱلَّتِي دَخَلَتُ مَ بِهِنَ ﴾ [النساء: ٢٣]، فَقُولُه: ﴿ فِي حُجُورِكُم ﴾ هَذَا قَيد غَالِبٌ؛ وَلهذَا لَم يَذَكُرِ اللهُ مَفْهُومَه، بَل قَالَ: ﴿ ٱلَّذِي دَخَلَتُ مَ بِهِنَ ﴾ ، وَلم يَقُل: ﴿ إِنْ لم يكُنَّ فِي حُجُورِكم ﴾ ، فَهذَا القَيدُ اللهَ يُلَنَّ فِي حُجُورِكم ﴾ . فَهذَا القَيدُ الَّذِي لِبِيَانِ الوَاقِع.

قُولُه تَعَالَى أَيضًا: ﴿ وَمَن يَدْعُ مَعَ ٱللّهِ إِلَىٰهًا ءَاخَرَ لَا بُرْهَانَ لَهُ بِهِهِ ﴾ [المؤمنون:١١٧]، فَقُولُه: ﴿لَا بُرْهَانَ لَهُ بِهِهِ ﴾ لَا يَدلُّ عَلَى أَنَّ الآلهةَ مِن دُونِ الله مِنهَا مَا لَه بُرهَانٌ، وَمنهَا مَا لا بُرهَانَ لَه بِه، لَكنَّ هَذَا لِبِيَانِ الوَاقع.

كَذلِك قَولُه: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَجِيبُواْ لِللَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمُ لِمَا يُحَيِيكُمُ ﴾ [الأنفال: ٢٤]، لَا يُفهَم مِنهُ أَنَّهُ لَو دَعَانا لِمَ اللَّ حَيَاةَ فِيهِ فَلا نُجِيبُه؛ لِأَنَّه لَا يَدعُونَا إِلَى مَا لَا حَياةَ لَنَا بِهِ.

إِذَن، فَانتَبِه لهَاتَيْن القَاعِدَتينِ:

- كُلُّ قَيدٍ لِبيَانِ وَاقعٍ، فَلا مَفهُومَ لَه.
- كُلُّ قَيْدٍ لِبِيَانِ الأَغلَبِ، فَلَا مَفهومَ لَه.

قَالَ تَعَالَى أَيضًا: ﴿إِن تَسْتَغُفِرُ لَهُمُ سَبْعِينَ مَرَّةً ﴾ [التوبة: ٨٠]، وَتِسْعِينَ كَذلِكَ، وَقَولُه: ﴿ فَمَن يَعْمَلَ مِثْقَالَ جَبَلِ كَذلِكَ، وَقَولُه: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ جَبَلِ كَذلِكَ، وَقَولُه: ﴿ فَمَن اقْتَطَع مِيلًا، وَاللهُ أَعلَمُ. وَقَولُه ﷺ: «مَن اقْتَطَع مِيلًا، وَاللهُ أَعلَمُ.

وَإِذَا وَلَغ كَلَبٌ فِي إِنَاءٍ فَعْسَلُوه بِالصَّابِونِ والكلونيا والمُطهِّراتِ، فَإِنهُ لا يَطْهُر إِذَا قُلنَا بِأَنَّهَا تَعَبُّدِيَّةٌ، أَمَّا إِذَا قُلنَا: إِنَّ هَذَا كَانَ هُو المَتَوفِّرَ فِي عَهدِ الصَّحَابَةِ، فَإِنهُ يَطْهُر، وَالاقْتِرَابُ هُوَ فِي عَهدِ الصَّحَابِةِ بِغَرضِ إِزَالةِ النَّجاسَةِ، وَالأَحوَطُ: غَسْلُه بِالتُّرابِ.

يَعْنِي إِنْ قُلْنَا: تَعَيُّنُ التُّرَابِ لِلتَّطْهِيرِ تَعَبُّدِيًّا فَإِنَّ غَيْرَهُ لَا يُجْزِئُ إِلَّا مَنْ عَدِمَهُ، وَإِنْ قُلْنَا: إِنَّهُ لَيْسَ تَعَبُّدِيًّا، وَلَكِنْ لِلتَّنْظِيفِ، وَكَانَ هَذَا هُوَ المتيَسَّرُ فَإِنَّ غَيْرَهُ يَقُومُ مَقَامَه.

وَالْأَحْوَطُ هُوَ أَنْ يَغْسِلَهُ بِالتُّرَابِ.

وَإِنْ وَلَغَ ذِئبٌ فِي إِنَاءٍ، فَإِنهُ يُغسَل مرَّةً وَاحِدةً؛ لِأَنَّ الحُكمَ خَاصُّ بِالكِلَابِ. وَأَمَّا كَلبُ الصَّيدِ إِذَا وَلَغَ فِي الإِنَاءِ، فَحُكمُه كَسَائِر الكِلابِ؛ لِأَنَّ اللَّفظَ عَامُّ.

وَلَو قَالَ قَائلٌ: كَلَبُ الصَّيدِ مَأْذُونٌ فِيهِ، فَكَيْفَ يُغْسَلُ سَبِعَ مَراتٍ إِحدَاهَا بِالتُّرابِ؟

قُلْنَا: لِأَنَّ لَفْظَ النَّبِيِّ عَامٌ، وَوُلُوغُ الْكِلَابِ الْهَمَلُ قَلِيلٌ بِالنَّسْبَةِ لِوُلُوغِ الْكِلَابِ الْهَمَلُ قَلِيلٌ بِالنَّسْبَةِ لِوُلُوغِ الْكِلَابِ الْهَمَلُ قَلِيلٌ بِالنَّسْبَةِ لِوُلُوغِ الْكِلَابِ الْمُذُونِ فِيهَا.

قَولهُ: «عَفِّرُوهُ الثَّامِنَةَ بِالتُّرَابِ»، فَهِيَ سَبعٌ، وَلكِنْ عَبَّر بِثَمانيةٍ بِاعتِبَارِ أَنَّهَا مُضَافَةٌ إِلى الغَسلَةِ الأُولَى؛ لِأنَّ التُّرابَ زَائلٌ عَنِ الماءِ؛ فَتكونُ كَأَنَّها غَسلةٌ ثَامِنةٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساقاة، باب تحريم الظلم وغصب الأرض وغيرها، رقم (١٦١٠).

فِيهِ دَليلٌ عَلَى أَنَّ المسَائِلَ مُتعدِّدةٌ:

أُولًا: نَجَاسَةُ الكَلب.

وَالثَّانِ: أَنَّ نَجاسَتَه مُغلَّظَةٌ.

وَالثَّالِثُ: تَحْرِيمُ أَكلِهِ؛ لِأَنَّ كُلَّ نَجِسٍ فَهوَ حَرامٌ، لأَنَّ النَّجِسَ يَجِبُ أَن يَتَطَهرَ الإنسَانُ مِنهُ، وَإِذَا كَانَ الشَّيءُ يَجِبُ أَن يَتطهَّرَ الإنسَانُ مِنهُ فَكَيفَ يَجوزُ أَن يُدْخِلَه إِلى جَوفِه، وَالقَاعِدةُ: أَنَّ كُلَّ نَجسٍ حَرامٌ، وَليسَ كُلُّ حَرام نجسًا.

إِذَنِ الكَلَّبُ حَرامٌ لأَنَّهُ نَجِسٌ وَكُلُّ نَجِسٍ فَهُوَ حَرامٌ، وَلِيسَ كُلُّ حَرامٌ نَجسًا، وَلَيلِ أَنَّ السُّمَّ حَرامٌ ولَيسَ بِنجسٍ، وَالشَّيءُ الضَّارُ بِدَليلِ أَنَّ السُّمَّ حَرامٌ ولَيسَ بِنجسٍ، وَالشَّيءُ الضَّارُ عَرَامٌ وَلَيسَ بِنجسٍ، وَالشَّيءُ الضَّارُ حَرامٌ وَلَيسَ بِالضَّرُورَةِ نَجسًا، فَكُلُّ شَيءٍ يَضرُّ الإِنسَانَ وَلَو عَلَى المَدَى البَعيدِ فَإِنَّهُ حَرامٌ ولَيسَ عَرامٌ ولَيسَ بِالضَّرُورَةِ نَجسًا، فَكُلُّ شَيءٍ يَضرُّ الإِنسَانَ وَلَو عَلَى المَدَى البَعيدِ فَإِنَّهُ حَرامٌ ولَيسَ حَرامٌ ولَيسَ عَرامٌ ولَيسَ عَلَى: ﴿ تُلْوَلُوا بِأَيْدِيكُو إِلَى النَّهُ لَكَةَ ﴾ [البقرة: ١٩٥]، فَالحَمرُ حَرامٌ ولَيسَ بِنجسٍ وَإِذَا لَمَ تَدُلَّ عَلَى نَجَاسَتِه، وَإِذَا لَمَ تَدُلَّ عَلَى نَجَاسَتِه بِنجسٍ وَإِذَا لَمَ تَدُلَّ عَلَى نَجَاسَتِه، وَإِذَا لَمَ تَدُلَّ عَلَى نَجَاسَتِه، وَإِذَا لَمَ تَدُلُّ عَلَى نَجَاسَتِه بَعْ عَلَى الأَصلِ وَهُو الطَّهَارَةُ، لِأَنَّ مِنَ القَواعِدِ المُقَرَّرةِ أَيضًا أَنَّ الأَصلَ في الأَشياءِ الحِلُّ والطَّهارَةُ إِلا بِدَليلٍ.

فإِذَا قَالَ قَائِلٌ: أَلِيسَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ سَمَّى الْخَمرَ رِجسًا فِي قَولِهِ تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهَا اللَّذِينَ مَامَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسُ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَنِ ﴾ [المائدة: ١٩٩]، وَالرِّجسُ هُوَ النَّجسُ؛ لِقُولِ اللهِ تعَالَى: ﴿ قُل لَا آجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ وَالرِّجسُ هُوَ النَّجسُ؛ فَقُولِ اللهِ تعَالَى: ﴿ قُل لَا آجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ وَالرِّجسُ هُوَ النَّجسُ فَوَ النَّب يَكُونَ مَيْسَةً أَوْ دَمَا مَسْفُوعًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرِ فَإِنَّهُ رِجَسُ ﴾ وَالمُحمَّدُ إِلَا أَن يَكُونَ مَيْسَةً أَوْ دَمَا مَسْفُوعًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرِ فَإِنَّهُ مِن أَلُو مَن اللَّهُ وَرَسُولُهُ يَنْهَيَانِكُمْ عَنْ لَحُومِ الْحُمُو الْأَهْلِيَةِ فَإِنَّهَا رِجْسٌ ﴾ أَيْ نَجَسٌ ، فَنادَى: ﴿ إِنَّ اللهُ وَرَسُولُهُ يَنْهَيَانِكُمْ عَنْ لَحُومِ الْحُمُو الْأَهْلِيَّةِ فَإِنَّهَا رِجْسٌ ﴾ فَنادَى: ﴿ إِنَّ اللهُ وَرَسُولُهُ يَنْهَيَانِكُمْ عَنْ لَحُومِ الْحُمُو الْأَهْلِيَّةِ فَإِنَّهُا رِجْسٌ ﴾ أَنْ اللهُ وَرَسُولُهُ يَنْهَيَانِكُمْ عَنْ لَحُومِ الْحُمُو الْأَهْلِيَةِ فَإِنَّهَا رِجْسٌ ﴾ أَن اللهُ وَرَسُولُهُ يَنْهَيَانِكُمْ عَنْ لَحُومٍ الْحُمُو الْأَهْلِيَةِ فَإِنَّهَا رِجْسٌ ﴾ أَنْ اللهُ وَرَسُولُهُ يَنْهَيَانِكُمْ عَنْ لَحُومِ الْحُمُو الْأَهْلِيَةِ فَإِنَّهُ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ يَنْهَيَانِكُمْ عَنْ لَحُومٍ الْحُمُو الْأَهْلِيَةِ فَإِنَّا رِجْسٌ ﴾ أَيْ يَجَسٌ اللهُ ورَسُولُهُ يَنْهُيَانِكُمْ عَنْ لَحُومٍ الْحُمُو اللهُ عَلَيْهِ فَا إِنَّهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْمَ الْوَالْمُ لَوْمَ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب التكبير عند الحرب رقم (٢٩٩١)، ومسلم: كتاب الصيد والذبائح، باب تحريم أكل لحوم الحمر الإنسية رقم (١٩٤٠).

وَقَد وَصَفَ اللهُ الْخَمرَ بِأَنَّهَا رِجسٌ، إِذَنْ فَهِيَ نَجَسٌ.

فَالْجَوَابُ عَلَى ذَلِكَ أَنَّ الرِّجْسِيَّةَ التِي وُصِفَ بِهَا الْحَمرُ فِي الآيةِ الكَرِيمةِ هِي الرِّجسِيةُ المَّعنوِيةُ؛ لِأَنَّهُ قَالَ: ﴿ رِجْسُ مِّنْ عَملِ ٱلشَّيطُنِ ﴾ [المائدة: ١٩]، فَهِي رِجْسِيَّةٌ مَعنويَّةٌ عِلمِيَّةٌ، يَعنِي أَنَّهُ لَيسَ رِجسًا حِسِّيًا، بِدَلِيلِ أَنَّ اللهَ أَخْبرَ فِي هَذِهِ الرِّجْسِيةِ عَنْ أَشَياءَ لَيسَتْ رِجْسًا حِسِيًّا بِالاتِّفَاقِ، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْخَثْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنصَابُ وَٱلْأَوْلَمُ ﴾ أَشَياءَ لَيسَتْ رِجْسًا حِسِيًّا بِالاتِّفَاقِ، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْخَثْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنصَابُ وَٱلْأَوْلَمُ ﴾ [المائدة: ٩٠]، فَهذِهِ الأَرْبَعةُ وُصِفَتْ بِأَنَّهَا رِجْسٌ، وَمِنَ المَعْلُومِ أَنَّ الأَنصَابَ وَالمَيسِرَ وَالأَرْكَامَ لَيسَتْ نَجَاسةً عِسيةً، فَكَذَلكَ الْخَمرُ نَجَاستُها مَعنَويةٌ.

وَدَليلٌ آخَرُ عَلَى طَهارَةِ الخَمرِ طَهَارَةً حِسيَّةً، أَنَّهَا لَما نَزلَ تَحرِيمُ الخَمرِ أَرَاقَهَا الصَّحَابَةُ بِالأَسوَاقِ، وَالشَّيءُ النَّجِسُ لَا يَجوزُ أَنْ يُراقَ فِي الأَسوَاقِ لَمَا فِي ذَلكَ مِنْ أَذيَّةِ المسْلِمينَ وَتَنجِيسِهِمْ، وَهَذَا دَلِيلٌ عَلَى أَنَّهَا لَيْسَتْ بِنَجِسَةٍ، وَلَم يَأْمُرهُمُ النَّبيُّ عَلَى أَنَّهَا لَيْسَتْ بِنَجِسَةٍ، وَلَم يَأْمُرهُمُ النَّبيُّ عَلَيْ إِنَا الْأَوَانِي مِنهَا، وَلَو كَانَتْ نَجِسةً لأَمرَهُم بِغَسلِ الأَوَانِي مِنهَا.

فَإِنْ قَالَ قَائلٌ: الإسْتِدْلَالُ بِهِذَا الحَدِيثِ لَيسَ مُفِيدًا؛ لِأَنَّ الخَمرَ الَّذِي كَانَ فِي هَذهِ الأَوَانِي كَانَ قَبَلَ نُزُولِ التَّحرِيمِ فَلَمْ يَكُنْ رِجْسًا؟

فَالْجُوابُ: أَنَّهُ كَانَ رِجْسًا بِمُجَرَّدِ ثُبُوتِ تَحْرِيمِهِ، وَلِهَذَا لَمْ يَشْرَبُهُ الصَّحَابَةُ رَضَالِكُ عَنْمُ، بَلْ تَجْنَبُوه وَأَراقُوه، ثُمَّ عَلَى فَرضِ أَنَّ هَذَا الذِي كَانَ مَوجُودًا حِينَ نُزولِ آيَةِ التَّحرِيمِ لَمَ يَكُنْ رِجْسًا؛ لِأَنهُ سَابِقٌ عَلَى التَّحرِيمِ فَلَدَينَا دَلِيلٌ لَا يَعترِيهِ هَذَا الإحْتِيالُ، وَثَبتَ في صَحيحِ مُسلِم أَنَّ رَجُلًا أَتَى إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ بِرَاوِيَةٍ مِنْ خَمْ الإحْتِيالُ، وَثَبتَ في صَحيحِ مُسلِم أَنَّ رَجُلًا أَتَى إلَى رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ بِرَاوِيةٍ مِنْ خَمْ الإحْتِيالُ، وَثَبتَ في صَحيحِ مُسلِم أَنَّ رَجُلًا أَتَى إلَى رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ بِرَاوِيةٍ مِنْ خَمْ اللهِ عَلَيْهِ: «إِنَّهَا حُرِّمَتْ»، فَتَكَلَّمَ أَحدُ الجَالِسِينَ مَعَ الرَّسُولِ يَسَارَه بِحَديثٍ سِرِّيٍّ فَقَالَ النَّبِيُ عَلَيْهِ: «بِمَ سَارَرْتَهُ؟» قَالَ: قُلتُ بِعهَا فَقَالَ النَّبِيُ عَلَيْهِ: «بِمَ سَارَرْتَهُ؟» قَالَ: قُلتُ بِعهَا فَقَالَ النَّبِي عَلَيْهِ: «بِمَ سَارَرْتَهُ؟» قَالَ: قُلتُ بِعهَا فَقَالَ النَّبِي عَلَيْهِ: «إِنَّ اللهَ إِذَا حَرَّمَ شَيْئًا حَرَّمَ ثَمَنَهُ» فَفَتَحَ الرَّجِلُ الرَّوايَةَ وَأَراقَها بِحضرَةِ النَّبِي عَلَيْهِ: «إِنَّ اللهَ إِذَا حَرَّمَ شَيْئًا حَرَّمَ ثَمَنَهُ» فَفَتَحَ الرَّجِلُ الرَّوايَةَ وَأَراقَها بِحضرَةِ

النَّبِيِّ ﷺ (۱)، وَلَم يَأْمُرْهُ النَّبِيُّ ﷺ بِغَسلِها وَلَا نَهاهُ عَنْ إِراقَتِهَا في هَذَا المَكَانِ، وَهذَا دَلِيلٌ عَلَى الطَّهَارَةِ.

وَلَكِنْ مَعَ ذَلِكَ لَسَنَا نُهُوِّنُ مِن شَأْنِ الْحَمْرِ وَقُبْحِهِ، بَلْ إِنَّ الْحَمْرِ أُمُّ الْجَائِثِ وَمِفْتَاحُ كُلِّ شَرِّ، وَيَلَحَقُ الْعُقلاءُ بِاللّجَانِينِ، ويَترَتَّبُ عَلَيهِ أَفعَالُ عَظِيمَةٌ مُنْكَرَةٌ، فَيُطلِّقُ الإِنسَانُ امْرَأَتَهُ وَيَحِرِقُ أَموالَه وَيَشتُم وَالِدَيهِ وَرُبَّها يَشتُمُ دِينَهُ وَالعِياذُ بِاللهِ فَيُطلِّقُ الإِنسَانُ امْرَأَتَهُ وَيَحِرِقُ أَموالَه وَيَشتُم وَالِدَيهِ وَرُبَّها يَشتُمُ دِينَهُ وَالعِياذُ بِاللهِ فَيُطلِّقُ الإِنسَانُ امْرَأَتَهُ وَيَحِرِقُ أَموالَه وَيَشتُم وَالِدَيهِ وَرُبَّها يَشتُمُ دِينَهُ وَالعِياذُ بِاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَمُ مِذَا الْحَمرِ الْخَبيثِ، ثُمَّ معَ ذَلكَ يُجلَدُ إِذَا شَرِبَهُ، ثُمَّ يُحلَدُ إِذَا عَادَهُ وَلَا عَادَ فَي الرَّابِعَةِ، لَجَديثِ عَبدِ اللهِ بنِ عَمْرِو بنِ العَاصِ أَنَّ ثُمَّ يُعَلِّدُ إِذَا عَادَ فَي الرَّابِعَةِ، لَجَديثِ عَبدِ اللهِ بنِ عَمْرِو بنِ العَاصِ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ قَالَ اللهِ عَلَى قَالَ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: ﴿إِذَا شَرِبَ الْخَمْرِ فَي الرَّابِعَةِ، خَدِيثِ عَبْدِ اللهِ عَلْمُ فَا أَنْ شَرِبَ الْخَمْرِ فِي الرَّابِعَةِ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَتُلُ شَارِبِ الْحَمْرِ فِي الرَّابِعَةِ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَالْمَ مَرَّاتٍ. وَعَلَى شَارِبِ الْحَمْرِ فِي الرَّابِعَةِ بَعَلَقُ الْمَارِبِ الْحَمْرِ فِي الرَّابِعَةِ وَاللّهُ عَلَى مُلَاثُ مَرَّاتٍ.

وَهَذَا الْحَدَيثُ صَحِيحٌ، لَكِنَّ بَعضَ أَهْلِ العِلمِ قَالَ: إِنَّهُ مَنسُوخٌ، وَدَعْوَى النَّسخِ تَحْتَاجُ إِلَى شَرطَينِ أَسَاسِيَّينِ، وَهُمَا:

أَوَّلا: تَعنذُ الجَمعِ بَينَ النَّاسِخِ وَالمَنْسُوخِ أَوْ بِالأَصَحِّ تَعَذُّرُ الجَمعِ بَينَ النَّصفَين.

ثَانيًا: العِلْمُ بِالمَتَأَخِّرِ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم: كتاب المساقاة، باب تحريم بيع الخمر رقم (۱۵۷۹). ونصه: إِنَّ رَجُلاً أَهْدَى لِرَسُولِ الله ﷺ: «هَلْ عَلِمْتَ أَنَّ اللهَ قَدْ حَرَّمَهَا» قَالَ: لاَ فَسَارً لِرَسُولِ الله ﷺ: «هَلْ عَلِمْتَ أَنَّ اللهَ قَدْ حَرَّمَهَا» قَالَ: لاَ فَسَارً إِنْسَانًا فَقَالَ لَهُ رَسُولُ الله ﷺ: «بِمَ سَارَرْتَهُ» فَقَالَ: أَمَرْتُهُ بِبَيْعِهَا، فَقَالَ: «إِنَّ الَّذِي حَرَّمَ شُرْبَهَا حَرَّمَ بَيْعَهَا» قَالَ: فَقَالَ: فَقَالَ: هَارَادَةَ حَتَّى ذَهَبَ مَا فِيهَا.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه النسائي، كتاب الأشربة، باب ذكر الروايات المغلظات في شرب الخمر، رقم (٥٦٦١)، وأحمد (٤/ ٣٨٨، رقم ١٩٦٨٩).

وَكُلُّ هَذَا مَفَقُودٌ بِالنسْبَةِ لَمَذَا الْحَدِيثِ، فَأَخَذَ بِهذَا الْحَديثِ عَلَى سَبيلِ العُمُومِ أَهلُ الظَّاهِرِ وَمِنهُمُ ابنُ حَزِمِ الظَّاهِرِيُّ المشْهُورُ<sup>(۱)</sup>، وَأَخَذَ بِهِ شَيخُ الإِسلَامِ ابنُ تَيمِيَّةً (۱)، وَلَكَنْ عَلَى سَبيلِ التَّفصِيلِ فَقَالَ: إِذَا لَمْ يَنتَهِ النَّاسُ عَن شُربِ الْحَمرِ إِلا بِقَتلِ الشَّارِبِ فَي الرَّابِعَةِ فَإِنَّهُ يُقتَلُ، جَلبًا لِأَجْلِ قَطع الفَسَادِ وَانتِهَاءِ النَّاسِ عَنهُ.

فَيجِبُ عَلَى المُسْلِمِينَ مُحَارَبَةُ الْحَمرِ بِكُلِّ وَسِيلَةٍ وَالتَّحذِيرُ مِنهُ وَالبُعدُ عَنهُ لأَنَّهُ عَرَّمٌ بِالكِتَابِ والسُّنَّةِ وَإِجَمَاعِ المُسْلِمِينَ حَتَّى قَالَ العُلْمَاءُ رَحَهُمُ اللَّهُ فِي بَابِ حُكمِ المُرتَدِّ : إِنَّ مَنِ اعتقَدَ حِلَّ الحَمرِ فَهوَ كَافرٌ مُرتَدُّ عَنِ الإِسلَامِ إِلَّا أَنْ يَكُونَ نَاشِئًا فِي بَادِيةٍ بَعيدَةٍ أَو حَدِيثَ عَهدٍ بِإِسْلَامٍ لَا يَعرِفُ أَحكامَ الإسلامِ فَيُعْذَر.

### مِن فَوائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

الْفَائِدةُ الأُولَى: أَنَّهُ يَجِبُ في تَطهِيرِ مَا وَلَغَ فِيه الكَلبُ أَن يُغسَلَ سَبعَ مَراتٍ أُولَاهنَّ بِالتُّرابِ.

أَمَّا إِذَا تَعذَّرَ التُّرابُ أَو كَانَ فِيه مَانعٌ مِنِ استِعهَالِه فَإِنهُ يُغسَلُ سَبعَ مَرَّاتٍ بِدُونِ التُّرابِ، وَبدُونِ شَيءٍ يَقُومُ مَقامَ التُّرابِ مِثلَ الصَّابُونِ وَنَحْوِهِ مِنَ الأَشْيَاءِ الَّتِي تَكُونُ قَويَّةَ الإِزَالَةِ.

الفَائدَةُ الثَّانيةُ: ظَاهِرُ الحَديثِ أَنَّهُ لَا فَرقَ بَينَ الكَلبِ يُباحُ اقْتِناؤُه، وَالكَلْبِ لَا يُباحُ اقْتِناؤُه، وَالكَلْبِ لَا يُباحُ اقتِناؤُه، وَهَذَا هُوَ الصَّحِيحُ.

الكَلْبُ الذِي يَجوزُ اقْتِناؤُهُ:

١ - كَلَّ الْمَاشيةِ.

<sup>(</sup>١) انظر المحلى بالآثار (١٢/ ٣٦٩).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۳۲/۲۲۲).

٢ - كَلَبُ الصَّيدِ.

٣- كِلَابُ الْحِرَاسَةِ.

فَهِذِهِ ثَلَاثَةُ أَشْيَاءَ اسْتَثْنَاهَا الشَّرْعُ.

وَكُلُّ إِنسَانٍ يَقتَنِي كَلبًا لِغَيرِ الحَاجَةِ فَإِنَّهُ يُنتَقَصُ كُلَّ يَومٍ مِن أَجرِه قِيرَاطُّ (١)، وَالقِيرَاطُ مِثُلُ الجَبلِ العَظِيمِ، وَمِنَ العَجَبِ وَالْأَسفِ أَنَّ بَعضَ الَّذِينَ أُعجبُوا بِالكُفَّارِ يَقتَنونَ الْكِلابَ بِدُونِ حَاجَةٍ، وَيُنفِقُونَ عَليهَا بِبَذَخٍ، وَهَذَا مِمَا يَدُلُّ عَلى فَسَادِ عُقُولِ يَعضِ النَّاسِ مَعَ نَقصِ دِينِهِمْ أُو جَهلِهِم بِدينِهِم.

وَكُلُّ شَيءٍ مُؤذٍ يُقتَلُ، وَالكَلبُ الأَسْوَدُ يُقتَلُ بِكلِّ حَال، وَأَمَّا العَقُورُ فَيُقتَلُ أَيضًا، وَكَذَلِكَ الذِي يَأْكُلُ غَنَهَا يُقتَلُ لأَنَّهُ يُؤذِي.

أَمَّا الجَمعُ بَينَ الحَدِيثَينِ فَلَا إِشكَالَ فِيهِ، فَفِي الأُولَى قَالَ: «أُولَاهُنَّ»، وَفِي الثَّانِي قَالَ: «الثَّامِنةُ»، فَهَذَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّهُ يَجوزُ أَن يَكُونَ الترَابُ فِي الأُولَى، وَيَجوزُ أَن يَكُونَ فِي الآخِرَةِ، كَمَا يَجوزُ أَنْ تَكُونَ مَرَّةُ التُّرابِ فِي أَيِّ غَسلَةٍ مِنَ الثَّمانِي غَسلَاتٍ، يَكُونَ فِي الأُولَى هَكذَا قَالَ العُلماءُ؛ لأَنَّهُ إِذَا كَانَ فِي الأُولَى بَقِيَتِ وَلَكِنَّ الأَفضَلَ أَنْ يَكُونَ فِي الأُولَى هَكذَا قَالَ العُلماءُ؛ لأَنَّهُ إِذَا كَانَ فِي الأُولَى بَقِيَتِ الأَوسَاخُ الأَصلِيَّةُ لَا يَجِبُ أَن يُعسَلَ هَذَا الشَّيْءُ بِالتَّرَابِ. الشَّيْءُ بِالتَّرَابِ.

إِنْ قِيلَ: هَلْ نَجاسَةُ الكَلبِ تَكُونُ فِي لُعابِهِ أَم فِي شَعَرِه أَمْ كِلاهُما؟

ذَهبَ بَعضُ العُلَماءِ إِلَى أَنَّ النَّجَاسَةَ المُغَلَّظَةَ فِي لُعَابِ الكَلْبِ فَقَطْ، لِقَولِهِ: «إِذَا شَرِبَ الْكَلْبُ فِي إِنَاءِ أَحَدِكُمْ» وَأَنَّ بَقيَّةَ نَجاسَتِهِ كَغَيرِهَا مِنَ النَّجاسَاتِ فَبَولُه وَرَوثُه

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب المساقاة، باب باب الأمر بقتل الكلاب، وبيان نسخه، وبيان تحريم اقتنائها إلا لصيد، أو زرع، أو ماشية ونحو ذلك، رقم(١٥٧٥). ونصه: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنْ رَسُولِ الله ﷺ قَالَ: «مَنِ اقْتَنَى كَلْبًا لَيْسَ بِكَلْبِ صَيْدٍ وَلاَ مَاشِيَةٍ وَلاَ أَرْضٍ فَإِنَّهُ يَنْقُصُ مِنْ أَجْرِهِ».

وَعَرَقُه كَسائِرِ الأَبْوَالِ وَالأَرْوَاثِ وَالْعَرَق النَّجِس، وَلَكِّنَّ المشْهُورَ عِندَ عُلَمَاءِ الْحَنَابِلَةِ رَحْهُمُّ اللهُ هُورَ عِندَ عُلَمَاءِ الْحَنَابِلَةِ رَحْهُمُ اللهُ أَنَّ بَقِيَّةَ نَجَاسَاتِه كَالنَّجَاسَةِ الْحَاصِلَةِ بِرِيقِهِ وَلُعَابِه، وَقَالُوا: إِنَّ نَجَاسَةَ البَوْلِ وَالْعَذِرةِ أَقْبَحُ مِن نَجَاسَةِ الرِّيقِ، وَمِنَ المَعْلُومِ أَنَّ الشَّرِيعَةَ الكَامِلَةَ لَا تُشْتُ حُكمًا لِشَيءٍ وَالْعَذِرةِ أَقْبَحُ مِن نَجَاسَةِ الرِّيقِ، وَمِنَ المَعْلُومِ أَنَّ الشَّرِيعَةَ الكَامِلَةَ لَا تُشْتُ حُكمًا لِشَيءٍ وَتَنفِي هَذَا الْحَكْمِ عَن شَيْءٍ أَوْلَى بِهِ مِنهُ، وَهَذَا القِيَاسُ الَّذِي ذَهبَ إِلَيهِ عُلَماءُ الْحَنَابِلَةِ وَتَنفِي هَذَا الْحَكْمُ عَن شَيْءٍ أَوْلَى بِهِ مِنهُ، وَهَذَا القِيَاسُ الَّذِي ذَهبَ إِلَيهِ عُلَماءُ الْحَنابِلَةِ أَقْرَبُ إِلَى الصَّوَابِ وَأَحْوَلُ وهُو أَنْ تَجَرِي جَمِيعَ نَجَاسَاتِ الْكِلَابِ مَجْرَى لُعَابِهِ.

٨- عَنْ مُحْرَانَ مَوْلَى عُنْهَانَ بْنِ عَفَّانَ رَحَالِتُهُ عَنْهَانَ دَعَا بِوَضُوءٍ، قُمَّ أَذْخَلَ يَمِينَهُ فِي الْوَضُوءِ، قُمَّ أَذْخَلَ يَمِينَهُ فِي الْوَضُوءِ، قُمَّ قَافَرَغَ عَلَى يَدَيْهِ مِنْ إِنَائِهِ، فَغَسَلَهُ مَا ثَلَاثًا مَرَّاتٍ، ثُمَّ أَذْخَلَ يَمِينَهُ فِي الْوَضُوءِ، ثُمَّ عَضَمَ وَاسْتَنْشَقَ وَاسْتَنْثَرَ، ثُمَّ غَسَلَ وَجْهَهُ ثَلَاثًا، وَيَدَيْهِ إِلَى المِرْفَقَيْنِ (١) ثَلَاثًا، ثُمَّ مَسَحَ بِرَأْسِهِ، ثُمَّ غَسَلَ كِلْتَا رِجْلَيْهِ ثَلَاثًا، ثُمَّ قَالَ: رَأَيْتُ النَّبِيَ ﷺ يَتَوَضَّأُ نَحْوَ وُضُوئِي هَذَا، ثُمَّ صَلَّى رَكْعَتَيْنِ، لَا يُحَدِّثُ وَضَّا نَحْوَ وُضُوئِي هَذَا، ثُمَّ صَلَّى رَكْعَتَيْنِ، لَا يُحَدِّثُ فِيهِ الْفَصَهُ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ (٢).

### الشتزح

بَعضُ مَنْ يَقْرَأُ الحَدِيثَ مِنْ هَذَا الْمُصَنَّفِ وَغَيْرِه، يَقُولُ: قَالَ الْمُصَنِّفُ: عَنْ (وَيَذَكُرُ الصَّحَابِيَّ إِلَى آخِرِ الحَدِيثِ)، وَهَذَا فِي الحَقيقَةِ نَقلٌ نَقلُه المَصنِّفُ وَلَم يَقُلُه، فَالصَوَابُ أَنْ يُقَالَ: «نقلَ المُصَنِّفُ عَن...» أو: «قَالَ المُصَنِّفُ فِيهَا نَقَلَه عَن...»، وَهذَا لَا بُدَّ مِنهُ فِي سَائِرِ كُتبِ الحَدِيثِ؛ لِأَنَّ المصَنِّفَ نَاقلٌ، وَلَيسَ قَائلًا.

<sup>(</sup>١) المِرْفق: هو طرف عظم الذراع مما يلي العضد. انظر فتح الباري لابن حجر (١/ ١٢٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب: الوضوء ثلاثًا ثلاثًا، رقم (١٥٩)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب صفة الوضوء وكماله، رقم (٢٢٦).

قَالَ المؤَلفُ فِيهَا نَقَل: «عَنْ مُحْرِانَ مَولَى عُثَهَانَ بِنِ عَفَّانَ»، مَولَاهُ أَيِ: الَّذِي أَعتَقَهُ عُثَهَانُ، وَالعَتِيقُ يُسَمَّى مَولً، وَالَّذِي أَعتَقَهُ أَيضًا يُسمَّى مَولً، لَكِنِ الذِي أَعْتَقَهُ يُسمَّى مَوْلًى مِنْ أَسْفَلَ، وَالمَوْلَى الأَعْلَى هُو الذِي يَرِثُ يُسمَّى مَوْلًى مِنْ أَسْفَلَ، وَالمَوْلَى الأَعْلَى هُو الذِي يَرِثُ يُسمَّى مَوْلًى مِنْ أَسْفَلَ، وَالمَوْلَى الأَعْلَى هُو الذِي يَرِثُ المَولَى مِنْ أَسْفَلَ، وَالمَوْلَى الأَعْلَى هُو الذِي يَرِثُ المَولَى مِنْ أَسْفَلَ، أَيْ إِذَا مَاتَ العَتيقُ فَإِنَّ الذِي أَعتَقَهُ يَرثُهُ إِذَا لَمَ يَكُنْ لَه مَنْ يَرثُه، أَما إِذَا مَاتَ المَتِيقَ لَا يَرِثُه.

و(عَثَهَانُ) لَا يَنصَرفُ لِلعَلَمِيَّةِ وَزِيَادةِ الأَلِفِ وَالنونِ، و(عَفَّانُ) كَذَلِكَ؛ لِأَنَّهُ مَأْخُوذٌ مِنَ العِفَّةِ، وَهُوَ ثَالثُ الخُلَفاءِ الرَّاشِدينَ بِإجمَاعِ الصَّحَابَةِ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ وَمِنْ بَعِدِهِ عَلِيُّ بنُ أَبِي طَالبِ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ.

قَالَ الإِمَامُ أَحْمَدُ رَحِمَهُ اللَّهُ: «مَنْ طَعَنَ فِي خِلَافَةِ أَحَدٍ مِنْ هَؤُلَاءِ، فَهُوَ أَضَلُّ مِنْ حِمَارِ أَهْلِهِ»<sup>(۱)</sup>.

وَقَالَ بَعضُ السَّلَفِ: «مَنْ طَعَنَ فِي خِلَافَةِ عُثْمَانَ، فَقَدْ أَزْرَى بِالْهَاجِرِينَ وَالأَنْصَارِ»(٢)؛ لِأَنَّهُمُ اتَّفقُوا عَلَى بَيْعَتِه.

قَولهُ: «أَنَّهُ رَأَى عُثْمَانَ» رَضَّالِثَهُ عَنهُ وَالرُّوْيَةُ هُنَا بَصَرِيَّةٌ؛ وَعَلَى هَذَا يَكُونُ قَولُه: «فَدَعَا» جُمَلَةً حَاليَّةً في مَحَلِّ نَصْبِ.

رَأَى عُثْمَانَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ «فَدَعَا بِوَضُوءٍ» بِفَتحِ الْوَاوِ؛ لِأَنَّ (الْوَضُوءَ) بِالْفَتحِ هُوَ الْمَاءُ الَّذي يُتَوَضَّأُ بِهِ، وَ(الْوُضُوءُ) بِالضَّم الْفِعْلُ.

وَلَها نَظَائِرُ: كـ(سَحُور) وَهُو الطَّعَامُ الَّذي يَتَسحَّرُ بِهِ الإِنْسَانُ، و(سِحُورٌ) بِالكَسْر، هُوَ الفِعْلُ، وَكَذلِكَ (طَهورٌ)، وَ(طُهورٌ).

<sup>(</sup>١) أورده شيخ الإسلام في «مجموع الفتاوي» (٣/ ١٥٣).

<sup>(</sup>٢) أورده شيخ الإسلام في «إقامة الدليل على إبطال التحليل» (٤/ ٣٥٥) عن أيوب السختياني، وأحمد بن حنبل، والدارقطني.

دَعَا عُثْمَانُ رَضَالِتُهُ عَنْهُ بِطَهُور مِن أَجْلِ أَنْ يَتَوَضَّأَ أَمَامَ النَّاسِ، وَيُعلِّمهُم كَيفِيةَ الوُضُوءِ بِالفِعلِ وَالمَشَاهَدةِ.

قُولَهُ: «فَأَفْرَغَ عَلَى يَدَيْهِ مِنْ إِنَائِهِ»: أَيْ: صَبَّ مِنْ إِنَاءِ الْوُضُوءِ، وَلَمَ يَغْمِسْ يَدَيْهِ لأَنَّ الْيَدَ لَا تُغْمَسُ إِلا بَعدَ أَن تَطهُرَ ثَلَاثَ مَراتٍ، حَتى وَإِن لَم يَكُنِ الإِنسَانُ قَائِمًا مِن نَومِهِ.

فَغَسَلَهُمَ اثَلَاثَ مَرَّات، وَهَذَا الْغَسْلُ لَيْسَ مَذْكُورًا فِي الْقُرْآنِ، لَكِنَّهُ مِمَّا جَاءَتْ بِهِ السُّنَّةُ، وَمَا جَاءَ فِي السُّنَّةُ، وَمَا جَاءَ فِي السُّنَّةُ كَمَا لَو جَاءَ فِي الْقُرْآنِ.

وَقَدِ احْتَجَّتْ إِحدَى النِّسَاءِ عَلَى عَبدِ اللهِ بنِ مَسعُودٍ رَجَالِلْهُ عَنْهُا حِينَ قَالَ: «لَعَنَ اللهُ الْوَاشِهَاتِ وَالْمُسْتَوْشِهَاتِ وَالنَّامِصَاتِ وَالْمُتَنَمِّصَاتِ وَالْمُتَفَلِّجَاتِ لِلْحُسْنِ اللهُ الْوَاشِهَاتِ وَالْمُسْتَوْشِهَاتِ وَالنَّامِصَاتِ وَالْمُتَنَمِّصَاتِ وَالْمُتَفَلِّجَاتِ لِلْحُسْنِ اللهُ عَنْقَ الله »، فَقَالتْ: إِنِّي قَرَأْتُ المُصْحَفَ مِنْ فَاتِحَتِهِ إِلَى خَاتِمَتِهِ فَهَا وَجَدْتُ الله عَنْهُمْ »، فَاسْتَدَلَّ عَلَيْهَا أَنَّ مَنْ لَعَنَهُ الرَّسُولُ عَلَيْهِالصَّلاَةُ وَالسَّلامُ كَالَّذِي لَعَنَهُ الله عَنْهُ الله وَالله تَعَالَى يَقُولُ فِي القُرْآنِ الكَرِيمِ: ﴿ وَمَا آءَانَكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَأَنَهُواْ ﴾ (١).

وَعَلَى هَذَا فَنَقُولُ: هَكَذَا الْغَسْلُ لَمْ يَأْتِ بِهِ الْقُرْآنُ لَكِنْ جَاءَتْ بِهِ السُّنَّةُ، وَجَاءَ فِي الْقُرْآنِ الْإِيهَاءُ إِلَى أَنَّهُ مَشْرُوعٌ.

قَولهُ: «فَغَسَلَهُمَا ثَلَاثَ مَرَّاتٍ، ثُمَّ أَدْخَلَ يَمِينَهُ فِي الْوَضُوءِ، ثُمَّ مَّضْمَضَ وَاسْتَنْشَقَ وَاسْتَنْثَرَ»، هَذِه ثَلَاثَةُ أَفعَالٍ، «تَمَضْمَضَ» أَيْ: أَدخَلَ الماءَ في فَمِه وَأَدَارَه فِيهِ، «وَاسْتَنْشَقَ» أَيْ: جَذَبَ المَاءَ بِنَفَسٍ إِلَى دَاخِلِ الأَنفِ، «وَاسْتَنْثَرَ» أَيْ: أَحرَجَهُ بِنَفَسٍ إِلَى دَاخِلِ الأَنفِ، «وَاسْتَنْثَرَ» أَيْ: أَحرَجَهُ بِنَفَسٍ إِلَى خَارِج الْأَنفِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب اللباس والزينة، باب تحريم فعل الواصلة والمستوصلة، رقم (٢١٢٥).

قُولُه: «ثُمَّ غَسَلَ وَجْهَهُ ثَلَاثًا»، وَتَعريفُ الوَجْهِ: هُوَ مَا تَحْصُلُ بِهِ المُواجَهَةُ، وَهُوَ أَشرَفُ أَعضَاءِ الإِنْسِانِ؛ وَلِذَلكَ يُعَبَّر عَنِ الوَجْهِ بِالإِنْسَانِ، بَل يُعَبَّر بِالوَجْهِ عَنِ الوَجْهِ بِالإِنْسَانِ، بَل يُعَبَّر بِالوَجْهِ عَنِ الوَجْهِ عَنِ اللهِ ثَعَالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ۞ عَنِ الإِنْسَانِ، وَعَبَّر اللهُ تَعَالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ۞ عَنِ الإِنْسَانِ، وَعَبَّر اللهُ تَعَالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ۞ وَيَبْقَىٰ وَجُهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجُلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾ [الرحن:٢٦-٢٧]، وقال: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ. ﴾ [المصن:٨٨].

حَدُّ الوَجْهِ: مِنَ الأُذُنِ إِلَى الأُذُنِ عَرْضًا، وَمِن مُنحَنَى الجَبهَةِ مِنْ فَوْق إِلَى أَسفَلِ اللَّحيةِ طُولًا.

قَولهُ: «وَيَدَيْهِ إِلَى المِرْفَقَيْنِ ثَلَاثًا»، وَالمِرْفَقَانِ هُمَا مَفْصِلُ الذِّراعِ مِنَ العَضُدِ<sup>(۱)</sup>، وَالمِرْفَقَانِ هُمَا مَفْصِلُ الذِّراعِ مِنَ العَضُدِ (۱)، وَسُمِّيَا مِرْفَقَينِ؛ لِأَنَّ الإِنْسَانَ يَرْتَفِقُ جِهَا، أَي: يَتَّكِئُ عَلَيهَا، وَهُمَا دَاخِلَانِ فِي الغَسْلِ بِدَلَالَةِ السُّنةِ عَلَى ذَلكَ، فَإِنَّ النَّبِيِّ يَيُلِيُّ إِذَا تَوضَّأَ أَدارَ المَاءَ عَلَى مِرفَقَيهِ.

وَثَبِتَ فِي صَحيحِ مُسْلِمٍ، عَن أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنهُ أَنَّه غَسَلَ ذِرَاعَيْه حَتَّى شَرعَ في العَضُدِ، وَقالَ: هَكَذَا رَأَيْتُ النَّبَيَّ ﷺ يَفْعَلُ<sup>(٢)</sup>.

وَاليَدُ فيهَا ثَلاثَةُ أَشياءَ:

الأُولَى: المَفْصِلُ الْأَعْلَى، وَيُسَمَّى المَنْكِبُ أَوِ الكَتِفُ.

وَالثَّانِي: المِرْفَقُ.

وَالثَّالِثُ: الكُوعُ (٢)، وَالكُرسُوعُ (١)، والرُّسْغُ.

<sup>(</sup>١) العَضُّد: هو ما بين المرفق إلى الكتف. انظر النهاية في غريب الحديث والأثر عضد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب استحباب إطالة الغرة والتحجيل في الوضوء، رقم (٢٤٦).

<sup>(</sup>٣) الكوع: طرف الزند الذي يلي أصل الإبهام. اللسان كوع.

<sup>(</sup>٤) الكرسوع: طرف رأس الزند مما يلي الخنصر. النهاية كرسع.

وَالكُوعُ فِيه ثَلَاثَةُ أَشْيَاءَ: كُوعٌ، وكُرسُوعٌ، ورُسْغٌ. يَقُولُ النَّاظِمُ (١):

وَعَظْمٌ يَلِي الْإِبْهَامَ كُوعٌ وَمَا يَلِي لِخِنْصَرِهِ الْكُرْسُوعُ وَالرُّسْغُ فِي الْوَسَطِ وَعَظْمٌ يَلِي الْإِبْهَامَ رِجْلٍ مُلَقَّبٌ بِبُوعٍ فَخُذْ بِالْعِلْمِ وَاحْذَرْ مِنَ الْعَلَىطِ وَعَظْمٌ يَلِي إِبْهَامَ رِجْلٍ مُلَقَّبٌ بِبُوعٍ فَخُذْ بِالْعِلْمِ وَاحْذَرْ مِنَ الْعَلَىطِ وَعَظِمٌ يَلِي إِبْهَامَ رِجْلٍ مُلَقَّبٌ بِبُوعٍ فَخُذْ بِالْعِلْمِ وَاحْدَدْ مِنَ الْعَلَىطِ وَعَلِيلٌ مَنْ يَعرِفُ الفَرقَ بَينَ هَذِهِ الثَّلَاثِ.

قُولُه: «ثُمَّ مَسَحَ بِرَأْسِهِ»، وَالبَاءُ هُنَا لِلْإِلْصَاقِ، وَيَرَى بَعضُ المُعْرِبِينَ: أَنَّ فِي العِبَارَةِ قَلْبًا، وَأَنَّ الأَصْلَ: «ثُمَّ مَسَحَ رَأْسَهُ بِيَدِهِ»، وَلَكِنْ قَالَ هُنَا: «مَسَحَ بِرَأْسِهِ»، فَيقَالُ: لَا؛ لِأَنَّ المُسْحَ مَعرُوفٌ أَنَّه لَا يَكُونُ إِلَّا بِاليَدِ، وَلَم يَقُل: «مَسَحَ رأْسَهُ» بَل قَيقَالُ: «بِرَأْسِهِ» كَمَا في القُرْآنِ الكَرِيم؛ لِيُفِيدَ أَنَّه لَا بُدَّ مِنْ إِلصَاقِ اليَدِ بِالرَّأْسِ.

فإن سأَل سائِلٌ: لِهَاذَا لَا نَقُولُ: إِنَّ عَدَمَ مَسْحِ الْأُذُنَيْنِ فِي هَذَا الْحَدِيثِ صِفَةٌ مَشْرُوعَةٌ، مَشْرُوعَةٌ مِشْ وَعَةٌ، مَشْرُوعَةٌ، وَاحِدَةً صِفَةٌ مَشْرُوعَةٌ، وَلَهْ نَقُلْ: إِنَّ غَسْلَ الرِّجْلِ مَرَّةً وَاحِدَةً صِفَةٌ مَشْرُوعَةٌ، وَلَهْ نَقُلْ: إِنَّ غَسْلَهَا ثَلَاثًا فِي الْأَحَادِيثِ الْأُخْرَى زِيَادَة ثِقَة؟

الجَوَابُ: بَينَهَمَا فَرقٌ؛ لِأنَّ هَذَا زِيَادَةُ عَددٍ، وَكَمِّيةٌ فِي الرِّجْلِ، أَمَّا هَذَا فَفَرقُ عُضوٍ. عُضوٍ، فَالزيَادَةُ فِي عُضوٍ.

قَولهُ: «ثُمَّ غَسَلَ كِلْتَا رِجْلَيْهِ ثَلَاثًا»: وَكِلْتَا رِجْلَيهِ يَعنِي اليُّمْنَى وَاليُّسْرَى.

وَقَالَ: «كِلْتَا» وَنَصَبهَا بِالأَلِفِ، وَلَم يَقُلْ: «كِلْتَيْ» وَيَنْصِبُهَا بِالْيَاءِ؛ لِأَنَّ مِنْ شُرُوطِهَا أَنْ تُضَافَ إِلَى ضَمِيرٍ؛ فَلِذَلِكَ هِيَ مُعْرَبَةٌ إِعْرَابَ المَقْصُورِ، وَتَكُونُ: مَفْعُولًا بِهِ مَنْصُوبًا بِفَتْحَةٍ مُقَدَّرَةٍ عَلَى الْأَلِفِ، مَنَعَ مِنْ ظُهُورِهَا التَّعَذُّرُ.

<sup>(</sup>١) مغني المحتاج (١/ ٣٩١).

«ثُمَّ قَالَ: رَأَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَتَوَضَّأُ نَحْوَ وُضُوئِي هَذَا، وَقَالَ: «مَنْ تَوَضَّأَ نَحْوَ وُضُوئِي هَذَا، وَقَالَ: «مَنْ تَوَضَّأَ نَحْوَ وُضُوئِي هَذَا، ثُمَّ صَلَّى رَكْعَتَيْنِ، لَا يُحَدِّثُ فِيهِمَا نَفْسَهُ؛ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ»، يَعنِى بَعدَ أَنِ انتَهَى مِنْ هَذَا الوُضُوءِ الذِي يُعتبَر سَابِغًا كَامِلًا.

قُولهُ: «نَحْوَ وُضُوئِي»: أَي: مِثْلَ وُضُوئِي هَذَا، وَالْشَارُ إِلَيْهِ مَا سَبَقَ، وَحِينَا لَا نَعْلَمُ أَنَّهُ يَجُوزُ أَنْ يَكُونَ الْمُشَارُ إِلَيْهِ قَدْ مَضَى، وَذَلكَ لِقُرْبِهِ، «ثُمَّ صَلَّى رَكْعَتَيْنِ» وَلَم يُبَيِّنْ هَل هُمَا نَفْلٌ أَو فَرْضٌ؛ وَعَلى هَذَا فيَشْمَلُ النَّفلَ وَالفَرضَ، «لَا يُحَدِّثُ فِيهِمَا نَفْسٌ مَلُ النَّفسِ مَعرُوفٌ، وَيُسَمَّى عِندَ النَّاسِ بِالْهُوَاجِسِ.

إِذَا قَالَ قَائلٌ: «لَا يُحَدِّثُ فِيهِمَا نَفْسَهُ»، أَي لَا يُفَكِّرُ بِشَيء، بَلْ قَلبُهُ خَاشِعٌ يَتأَملُ مَا يَقُولُ وَمَا يَفعَلُ.

أَلَيسَ الإِنْسَانُ سَيَقرأُ القُرْآنَ، وَيَقولُ الذِّكْرَ وَالدُّعَاءَ؟

نَقُولُ: بَلَى، لَكِنَّ هَذَا لَيسَ مِن حَديثِ نَفسِهِ، هَذَا مُنَاجَاةٌ مَعَ اللهِ عَنَّهَجَلَّ.

قُولهُ: ﴿ عُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ ﴾ ، و ﴿ عُفِرَ ﴾ مِنَ المَغْفِرَة وَالغُفْرَانِ ، وَهوَ سَتْرُ الذَّنبِ مَعَ التَّجَاوِزُ ؛ لِأَنَّه مَأْخُوذٌ مِنَ (المِغْفَر) مَعَ التَّجَاوِزُ ؛ لِأَنَّه مَأْخُوذٌ مِنَ (المِغْفَر) وَهُو مَا يُوضَعُ فَوقَ الرَّأْسِ لِلوِقَايَةِ مِنَ السِّهامِ ، وَقَد حَصَلَ بِهِ السِّترُ وَالوِقَايةُ .

وَ(غُفرَ) وَالغَافِرُ هُوَ اللهُ، حُذِفَ لِلعِلمِ بِه، كَقُولِه تَعَالى: ﴿وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴾ [النساء:٢٨] فَالحَالِقُ هُو اللهُ فَحُذفَ الفَاعلُ وَأَقِيمَ نَائبُ الفَاعلِ مَقَامَه لِأَنَّه مَعلُومٌ.

كَيفَ نَعلَمُ أَنَّ الَّذي يَغفِرُ هُوَ اللهُ؟

نَعَلَمُ ذَلكَ مِن قَولِه تَعَالَى: ﴿ وَٱلَّذِيكَ إِذَا فَعَلُواْ فَنَحِشَةً أَوْ ظَلَمُوٓا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللهُ الله ﴾ [آل عمران:١٣٥]، وَلَوِ اجتَمَعَتِ

الأُمةُ كلُّها عَلى أَن تَغفِرَ ذَنبَ وَاحدٍ مِنَ النَّاسِ مَا استَطَاعُوا إِلى ذَلكَ سَبيلًا، بَلْ إِنَّ رَسولَ اللهِ ﷺ نَفسَهُ لَا يَستَطِيعُ أَن يَغفِرَ لِأَحَدٍ.

فَإِذَا قَالَ قَائِلٌ: كَيْفَ تَقُولُ ذَلكَ، وَقَد قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿قُل لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ يَغْفِرُواْ لِللهُ تَعالَى: ﴿قُل لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ يَغْفِرُواْ لِللهُ تَعالَى: ﴿قُل لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ يَغْفِرُةَ لِللَّا لِللهُ تَعْلَى اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله ﴿ وَمَن يَغْفِرُ اللهُ نُوبِ إِلَّا اللهُ ﴾ [المعان: ١٣٥]، وقولِه: ﴿ يَغْفِرُواْ لِلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ أَيَّامَ ﴾ [الجائية: ١٤]؟

فَالجَوابُ: أَنَّ المَغْفِرةَ الَّتِي لَا تَكُونُ إِلَّا مِنَ اللهِ هِيَ مَغْفِرةُ الذُّنوبِ، وَأَمَّا المَغْفِرةُ الَّتِي تَكُونُ مِنَ اللهِ هِيَ مَغْفِرةُ النَّنوبِ، وَأَمَّا المَغْفِرةُ الَّتِي تَكُونُ مِنَ الْعَبِدِ فَهِيَ مَغْفِرتُه عَنْ إِسَاءَةٍ وَقَعَتْ مِنْ شَخْصٍ عَليه، فَيغْفِرُ لَه كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ ٱلْأَمُورِ ﴾ [الشورى: ٤٣]، فَرَجُلُ اغتَابَكَ وَجَاءَ يَستَجِلكَ فَإِنَّ مَغْفِرتَكَ لَه هُوَ مُسَامَحتُكَ لَه وَعَفُوكَ عَنهُ، فَالمَغْفِرَةُ الَّتِي اخْتَصَّ اللهُ بَهَا شَيِءٌ آخَرُ غَير المَغْفِرةِ التِي تَكُونُ مِنَ العَبِدِ.

وقَولهُ: «مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ»، ف(مَا) اسْمُ مَوصُولٍ، مِن صِيغِ العُمُومِ، وَكُلُّ اسْمٍ مَوصُولٍ، مِن صِيغِ العُمُومِ، وَكُلُّ اسْمٍ مَوصُولٍ فَإِنهُ لِلعُمُومِ حَتَّى لَو كَانَ مُفرَدًا، كَما فِي قَولِه تَعالَى: ﴿ وَٱلَّذِى جَآءَ بِالسِّمِ مَوصُولٍ فَإِنهُ لِلعُمُومِ حَتَّى لَو كَانَ مُفرَدًا، كَما فِي قَولِه تَعالَى: ﴿ وَٱلَذِى جَآءَ بِالسِّمُ وَصَدَدَقَ بِهِ اللهِ عَلَى اللهُ المُنَقُونَ ﴾ [الزمر:٣٣]، فـ(الذِي) مُفرَدٌ مُحْبَرٌ عَنهُ بِهُمُ ٱلمُنَقُونَ ﴾.

وَكَلِمَةُ (ذَنْب) مُفْرَدٌ مُضافٌ، يُفيدُ أَيضًا الْعُمومَ.

فَفِي هَذهِ الجُملَةِ تَعمِيهانِ:

الأُولُ: تَعمِيمُ الإسم المَوصُولِ.

الثَّاني: تَعميمُ المُبَيِّنِ لهذَا الاسْمِ المَوصُولِ.

فَهِلْ يُغفَرُ لِلإِنسَانِ كُلُّ مَا سَبِقَ مِن ذُنُوبِهِ وَلَو كَانَ كَبِيرًا؟

الجَوابُ: نَعمْ، أَخذَ بهذَا بَعضُ العُلماءِ، وَقَالَ: إِن مَن تَوضَّأَ نَحوَ هَذَا الوُضوءِ ثُمَّ صَلَّى رَكعَتَينِ لَا يُحدِّثُ فِيهمَا نَفسَهُ فَإِنَّه يُغفَرُ لَه مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنبِه وَلَوْ كَانَ مِنْ أَكبَرِ الكَبائِرِ وَلُو كَانَ الشِّركَ.

وَلَكِنَّ جُمهورَ أَهلِ العِلمِ يَقُولُونَ إِنَّ هذَا خَاصُّ بِالصَغَائِرِ، فَهوَ مِن بَابِ العُمُومِ المرَاد بِهِ الحُصُوص، وَاسْتَدَلُّوا لِذلِكَ بِأَنَّ النبِيَّ عَلَيْهُ قَالَ: «الصَّلَوَاتُ الخَمْسُ وَالحُمْعَةُ إِلَى الجُمُعَةُ إِلَى الجُمُعَةُ إِلَى الجَمُعَةُ إِلَى الجَمُعَةُ إِلَى الجَمُعَةُ اللَّهُ الْكَبَائِرُ الْكَبَائِرُ ، قَالُوا: فَإِذَا كَانَتْ هَذهِ الصَّلواتُ الحَمسُ وَهي وَجهُ الدَّلالَةِ مَا اجتُنبَتِ الكَبائِرُ ، قَالُوا: فَإِذَا كَانَتْ هَذهِ الصَّلواتُ الحَمسُ وَهي أَحَدُ أَركانِ الإِسلَامِ بَعدَ الشَّهادَتينِ وَصِيامُ رَمَضَانَ وَهوَ الرُّكنُ الرَّابِعُ مِن أَركانِ الإِسلَامِ لَا يَقوَى عَلَى تَكفِيرِ الكَبَائِرِ ، فَها دُونَ ذَلكَ مِن بَابٍ أُولَى ، فَلا يُمكِنُ أَن الْإِسلَامِ لَا يَقوَى عَلَى تَكفِيرِ الكَبَائِرِ ، فَها دُونَ ذَلكَ مِن بَابٍ أُولَى ، فَلا يُمكِنُ أَن نَقولَ إِنَّ الصَّلاةَ لَا تَغفِرُ إِلا الصَّغَائِرَ ، ثُم نَقولُ: إِنَّ الوُضُوءَ يُكَفِّر الصَّغَائِرَ ، فَلا يُرَونَ الْعُمُومُ هُنَا يُرَادُ بِه الخُصُوصُ .

وهَلْ يُمكِنُ أَن يَأْتِي لَفظٌ عَامٌ يُرادُبِه الخُصُوصُ؟

نَعَمْ، كَمَا فِي قَولِهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ مَا نَذَرُ مِن شَيْءٍ أَنَتَ عَلَيْهِ إِلَّا جَعَلَتْهُ كَأَلزَمِيمِ ﴾ [الذاريات: ٢١]، فَقُولُه: ﴿ مَا نَذَ عَلَيْهِ ﴾ عَامُّ، لَكِنْ يُرادُ بهِ الخُصُوصُ؛ لِقَولِه تَعَالَى فِي آيَةٍ أُخْرَى: ﴿ فَأَصَبَحُوا لَا يُرَئَى إِلَّا مَسَكِئُهُمْ ﴾ [الأحقاف: ٢٥]، وَلَكِنَّ بعضَ العُلَمَاءِ قَالَ: إِنَّ هَذَا مِن بَابِ المَحْصُوصِ بِالعَقْلِ.

وَمَثْلُوا لِلعَامِّ الذِي يُرَادُ بِهِ الخُصُوصُ بِقولِهِ تَعَالَى: ﴿ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمُ اَلنَّاسُ فَرَادَهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَننَا ﴾ [آل عمران:١٧٣]، قَالُوا: فَإِنَّ قَولَهُ: ﴿ٱلتَّاسُ ﴾ فَكُلُّ يَدرِي أَنهُ لَيسَ كُلُّ الناسِ جَاءُوا لِلرَّسولِ وَأَصحَابِهِ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب الصلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة ورمضان إلى رمضان مكفرات لما بينهن ما اجتنبت الكبائر، برقم (٢٣٣).

صَلَوَاتُ اللهِ وَسَلامُهُ عَلَيهِ وَرَضِيَ اللهُ عَنهُم فَأَخبَروهُ، إِنَّمَا أَخبَرَهُم بِذَلكَ رَجُلُ وَاحِدٌ وَهُوَ نُعيمُ بِنُ مَسعُودٍ، وَكَذلِكَ قَولُه: ﴿إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدَّ جَمَعُوا لَكُمُ ﴾ فَهذَا عَامُّ يَشمَلُ جَمِيعَ النَّاسِ في مَشَارِقِ الأَرضِ وَمغَارِبِها، لَكِنِ الذِينَ جَمعُوا لَهمْ هُمْ قُرَيشٌ، فَهذَا أَيضًا عَامٌ أُريدَ بِه الخَاصُّ.

إِذَنْ فَقُولُه: «غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ» الرَّاجِحُ مَا ذَهبَ إِلَيهِ الجُمهُورُ، وَهُوَ أَنَّه عَامٌّ أُريدَ بهِ الخُصُوص، وَأَنَّ الوُضُوءَ لَا يُمكنُ أَن يُكَفرَ جَمِيعَ الذُّنوبِ الصَّغَائرَ وَالكَبَائِرَ.

وَالذَّنبُ، أي: المَعصِيةُ.

## مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: أُمورٌ شَاهِدةٌ للتَّرجَمَةِ، أَيْ: لِكتَابِ الطَّهَارةِ وَصفَةِ الوُضوءِ الكَامِلةِ، وَقدْ تَقدَّمَ.

الفَائِدَةُ الثَّانيَةُ: تَواضُعُ الخُلَفاءِ الرَّاشِدينَ حَيثُ دَعَا بِهاءٍ يَتوضَّأُ بِهِ أَمامَ النَّاسِ ليُعَلِّمَهم كَيفَ كَانَ النبِيُّ ﷺ يَتَوضَّا، وَهذَا مِن تَمَام الأَمانَةِ فِي نَقْل السُّنَّةِ.

الفَائِدَةُ الثَّالِثةُ: التَّعلِيمُ بِالفِعلِ أَقوَى مِنَ التَّعلِيمِ بِالقَولِ، وَهذَا مِن وَجْهَينِ: الوَجْهِ الأَولِ: قُربِ التَّصَوُّر.

الوَجْهِ الثَّاني: بَقَاءِ الحِفْظ؛ لِأنَّ الإِنْسانَ إِذَا شَاهدَ الشَّيْءَ ارْتسَمَتْ صُورَتُه فِي ذِهنِه، فَاجتَمعَ الحفظُ، وَارْتِسَامُ الصُّورَةِ، فَيكُون ذَلكَ أَبقَى لِحِفْظِ الإِنْسَانِ.

وَلهَذَا لَو وَصَفْتَ لإِنْسانٍ صِفةَ الصَّلاةِ، يَقُومُ فَيكبِّرُ، وَيَقْرأُ الفَاتحةَ، وَمَا أَشْبهَ ذَلكَ إِلى آخِرِ الصَّلَاةِ، لَم يَتَصَورُها كَمَا لَو صَلَّيْتَ أَمَامَه؛ وَلِهِذا قَالَ النبِيُّ ﷺ حِينَ صَعِدَ عَلَى الْمِنبَرِ، وَصَارَ يُصلِّي عَلَيهِ إلَّا في السُّجودِ، فَينزِلُ وَيصلِّي عَلَى الأَرْضِ، قَالَ: «فَعَلْتُ ذَلِكَ لِتَأْتَمُّوا بِي، وَلِتَعَلَّمُوا صَلَاتَكُمْ»(١).

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: جَوَازُ سُؤَالِ الْغَيْرِ إِذَا كَانَ لِلسَّائِلِ فَضْلٌ عَلَى المَسْؤُولِ، وَالنَّهْيُ عَنْ سُؤَالِ الْغَيْرِ اللهِ عَنَّهَجَلَّ.

وَلَمْذَا تَجِدُ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ دَائِمًا يَسَأَلُ، لَكنَّهُ يَسْأَلُ لِيَنالَ المَسْتُولُ شَرَفًا بِسؤَالِه ولَيْسَ فيهِ إِذَلَالٌ لِلنَّفسِ، وَكَذلِكَ إِذَا عَرَفتَ أَنكَ إِذَا أَمَرتَ هَذَا الشَّخصَ أَنْ يَقضِيَ لَكَ حَاجَةً، فَإِنَّكَ أَنْتَ الَّذِي تَمُنُّ عَلَيهِ وَلَيسَ هُوَ الَّذِي يَمُنُّ عَلَيكَ، وَهَذا لَيسَ مِنَ السؤَالِ المَذْمُومِ؛ لِأَنَّ السُّؤَالَ المَذْمُومَ هُوَ الَّذِي يَحْصِلُ بِهِ إِذْلَالُ النَّفسِ وَالتَّذَللُ لِغَيرِ اللهِ عَنَّوَجَلَّ.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: اسْتِحْبَابُ غَسْلِ الْكَفَّيْنِ ثَلَاثًا قَبْلَ الْبَدْءِ فِي الْوُضُوءِ؛ لِقَوْلِهِ: «فَغَسَلَهُمَا ثَلَاثَ مَرَّاتٍ».

الفَائِدَةُ السَّادِسةُ: لَا يَنْبَغِي أَنْ يُصَبَّ المَاءُ صَبَّا عَلَى الْإِنْسَانِ فِي كُلِّ الْوُضُوءِ، وَإِنَّمَا يُفْرَغُ عَلَيْهِ بِقَدرِ الحَاجَةِ؛ لِأَنَّ ذَلِكَ يُؤَدِّي إِلَى الْإِسْرَافِ.

وَمِنْ ثُمَّ، نَنْتَقِلُ إِلَى مَا يَفْعَلُهُ بَعضُ النَّاسِ بِفَتْحِ صُنْبُورِ المَاءِ عَنْ آخِرِهِ، بَيْنَا يُمْكِنُ غَلْقُهُ، وَلَيْتَ النَّاسَ يَسْتَعْمِلُونَ بَعضَ الصَّنَابِيرِ الَّتِي إِذَا ضَغَطْتَهَا صَبَّتْ، وَإِذَا رَفَعْتَ يَدَكَ عَنْهَا تَوَقَّفَتْ، هَذَا فِيهِ تَوْفِيرٌ لِلْهَاءِ، قَدْ يَكُونُ فِي هَذَا مَشَقَّةٌ عَلَى النَّاسِ لَكِنَّ فِيهِ تَوْفِيرًا لِلْهَاءِ كَثِيرًا.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب جواز الخطوة والخطوتين في الصلاة، رقم: (٥٤٤). وقوله: «لتأتَمُّوا»: الأم بالفتح القصد، أمَّه يَؤُمه أمَّا إذا قصده. انظر تاج العروس أمم.

وتُؤْخَذُ هَذِه الفَائِدَةُ مِن فِعْلِ عُثْمانَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ فَلَمْ يَقُلْ لِأَحدٍ مِنَ النَّاسِ: اصْبُبْ عَلَيَ، وَإِنَّمَا كَانَ يُفرِغُ عَلَى نَفسِهِ مِنَ الإِناءِ بِقَدرِ الحَاجَةِ.

الفَائِدَةُ السَّابِعةُ: مَا ذَكَرهُ بَعضُ العُلَهَاءِ: أَنْ يَكُونَ الْإِنَاءُ عَنْ يَمِينِكَ إِذَا كَانَ وَاسِعًا، وَعَن يَسَارِكَ إِذَا كَانَ ضَيِّقًا، وَتُؤخَذُ الفَائِدَةُ مِنْ قَولِهِ: «ثُمَّ أَدْخَلَ يَمِينَهُ فِي الْوَضُوءِ»، فَيَدُلُّ عَلَى أَن الْإِنَاءَ عَنْ يَمِينِه؛ لِأَنَّهُ يُدخِلُ يَدَه فِي الْإِنَاء لِوُسعِهِ، لَكِنْ إِذَا كَانَ ضَيِّقًا، اجْعَلْه عَنْ يَسَارِكَ؛ لِأَنكَ سَوفَ تُفْرِغُ مِنهُ بِيَدكَ اليُسْرَى عَلَى يَدِك اليُسْرَى عَلَى يَدِك اليُمْنَى.

الفَائِدةُ الثَّامِنةُ: مَشْرُوعِيَّةُ المَضْمَضَةِ، وَالاسْتِنْشَاقِ، وَالاسْتِنْثَار، أَمَّا المَضْمَضَةُ وَالاسْتِنْشَاقُ وَالاسْتِنْشَاقُ وَالْفَمَ فِي دَاخِلِ وَالاسْتِنْشَاقُ فَوَاجِبَانِ دَاخِلَانِ فِي فَرْضِ غَسْلِ الْوَجْهِ؛ لِأَنَّ الْأَنْفَ وَالْفَمَ فِي دَاخِلِ الْوَجْهِ، وَمِمَّا تَحْصُلُ بِهَا الْمُواجَهَةُ، وَهُمَا مُعَرَّضَانِ لِلْأَوْسَاخِ، أَمَّا الإسْتِنْثَارُ فَإِنَّهُ سُنَّةٌ، الْوَجْهِ، وَمِمَّا تَحْصُلُ بِهَا المُواجَهَةُ، وَهُمَا مُعَرَّضَانِ لِلْأَوْسَاخِ، أَمَّا الإستِنْثَارُ فَإِنَّهُ سُنَّةٌ، وَكُمَّ اللهُ وَفِي المَضْمَضَةِ؛ لِوُرُودِ كَمَجِّ المَاء فِي المَضْمَضَةِ؛ لِورُودِ السُّنَة بهِ.

الْفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: مَشرُ وعِيَّةُ غَسْلِ الوَجْهِ بَعْدَ المَضمَضَةِ وَالْإِسْتِنشَاقِ.

الفَائِدَةُ العَاشِرَةُ: غَسْلُ اليَدَيْنِ إِلَى المِرْ فَقَيْنِ.

الفَائِدَةُ الحَادِيةَ عَشْرَةَ: مَسحُ جَميعِ الرَّأْس.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيَةَ عَشْرَةَ: لَا يُسَنُّ غَسْلُ الرَّأْسِ؛ لِأَنَّ الْقُرْآنَ وَالسُّنةَ جَاءَا بِالمسْحِ دُونَ الغَسْلِ، فَإِنْ غَسَلَ بَدَلًا عَنِ المَسْحِ، فَلَا يُجْزِئُهُ؛ لِقَولِ النَّبِيِّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ (١)، وَلَا عِبرَةَ لَمَنْ قَالَ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ-: «مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ (١)، وَلَا عِبرَةَ لَنْ قَالَ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور، رقم (١٧١٨).

بِمَسحِ جُزءٍ مِنَ الرَّأْسِ؛ مُعَلِّلًا ذَلكَ بِأَنَّ سُقُوطَ الغَسلِ عَنِ الرَّأْسِ مِنْ بَابِ التَّرْخِيصِ وَالتَّسَهِيلِ قِيَاسٌ لُقَابِلِ النَّصِّ.

وَيُجْزِئُ مَنْ غَسَلَ وَمَسَحَ يَدَيْهِ، وَمَسَحَ بِيَدَيْهِ عَلَى الرَّأْسِ مَعَ الْغَسْلِ؛ لِأَنَّهُ مَسَحَ.

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ مَسْحَ الرَّأْسِ لَا يُكَرَّرُ؛ لِأَنَّهُ لَمَ يُكَرِّرُه، بَلْ قَالَ: «مَسَحَ بِرَأْسِهِ»، وَهُو كَذَلِكَ؛ لِأَنَّهُ لَـَّا خُفِّفَ فِي تَطْهِيرِه، خُفِّفَ فِي كَمِّيَّتِه، فَتَطْهِيرُه كَيفيَّةُ خُفَّفَةٌ؛ فَكمِّيَّتُه كَذَلِكَ.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةَ عَشْرَةَ: غَسْلُ الرِّجْلَيْنِ بَعْدَ مَسْحِ الرَّأْسِ، كَمَا أَنَّ مَسْحَ الرَّأْسِ بَعْدَ غَسْلِ الْيَدَيْنِ؛ لِقَوْلِهِ: «ثُمَّ غَسَلَ كِلْتَا رِجْلَيْهِ».

الفَائِدَةُ الخَامِسَةَ عَشْرَةَ: مَشرُ وعِيةُ صَلَاةِ رَكَعَتَيْنَ بَعَدَ الوُضُوءِ؛ لِقَولِه ﷺ: «مَنْ تَوَضَّأَ نَحْوَ وُضُوئِي هَذَا، ثُمَّ صَلَّى رَكْعَتَيْنِ».

وَهَلْ تُصَلَّى بَعْدَ الْعَصْرِ وَبَعْدَ الْفَجْرِ؟ الجَوَابُ: نَعَم، عَلَى الرَّاجِح؛ وَذَلكَ لِأَنَّ كُلَّ صَلَاةِ نَافِلةٍ إِذَا كَانَ لَهَا سَبِبٌ فَلَا نَهْيَ عَنْهَا، فَعَلَى هَذَا نَقُولُ: إِذَا تَوضَّأَ بَعدَ العَصِرِ فَليُصَلِّ رَكعَتَيْن، وَإِذَا تَوَضَّأَ بَعدَ الفَجرِ صَلَّى رَكعَتَيْن.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةَ عَشْرَةَ: فَضِيلَةُ الإِمْسَاكِ عَنْ حَديثِ النَّفْسِ في الصَّلَاة لِقَولِهِ: «لَا يُحَدِّثُ فِيهِمَا نَفْسَهُ».

الفَائِدَةُ السَّابِعَةَ عَشْرَةَ: تَحدِيثُ النَّفْسِ يَنقُصُ أَجرَ الصَّلَاةِ وَلَا يُبطِلُها، لَكنَّهُ لَا يُبطِلُها، لَكنَّهُ لَا يُبطِلُ الصَّلَاةَ.

وَاختَلَفَ أَهلُ العِلمِ في بُطْلَانِها:

فَيَرَى بَعضُهُمْ أَنَّهُ لَو عَلَبَ حَدِيثُ النَّفْسِ عَلَى أَكْثَرِ الصَّلَاةِ فَإِنَّمَا تَبْطُلُ؛ لِأَنَّ المَقْصُودَ بِالصَّلَاةِ الخُشُوعُ؛ وَلَهِذَا نُهِيَ الْإِنْسَانُ أَنْ يُصَلِّي وَهُوَ يُدَافِعُ الأَخْبَثَيْن أَوْ أَنْ يُصَلِّيَ بِحَضْرَةِ الطَّعَامِ (١)، أَوْ يُصَلِّيَ وَبَيْنَ يَدَيْهِ مَا يُلْهِيهِ وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ.

أُمَّا جُمهُورُ العُلَمَاءِ فَعَلَى أَنَّهَا صَحِيحَةٌ وَلَو غَلَّبَ حَدِيثَ النَّفسِ عَلَى أَكْثَرِهَا، وَاسْتَدَلُّوا بِهَا ثَبتَ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ أَنَّ الشَّيطَانَ يَأْتِي إِلَى المُصَلِّي فَيَقُولُ: «اذْكُرْ كَذَا يَوْمَ كَذَا وَكَذَا »(١)، وَيَظَلُّ يُذَكِّرهُ مَا نَسِيَ.

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةَ عَشْرَةَ: غُفرَانُ مَا تَقَدَّمَ مِنَ الذُّنُوبِ، وَلَكنْ بِشُرُوطٍ ثَلاَثَةٍ: الشَّرْطُ الأَوَّلُ: أَنْ يَتَوضَّاً عَلَى الكَيفِيَّةِ المَذْكُورَةِ.

الشَّرْطُ الثَّانِي: أَنْ يُصَلِّي رَكعَتَيْن لَا يُحِدِّثُ نَفسَهُ فِيهِمَا.

الشَّرْطُ الثَّالِثُ: أَلَّا تَنقُصَ الصَّلَاةُ عَن رَكْعتَيْن.

وَظَاهِرُ الحَدِيثِ أَنَّه يُغفَرُ لَهُ حَتَّى الكَبَائِر؛ وَبِذَلكَ أَخَذَ بَعضُ أَهلِ العِلمِ، لَكِنَّ الجُمهُورَ عَلَى أَنَّ تَكفِيرَ الحَسنَاتِ لِلسَّيِّئَاتِ إِنَّما يَشمَلُ الصَّغَائِرَ فَقَطْ، وَاستَدَلُّوا بِعَضَ النَّيِّ عَلَيْهِ: «الصَّلَوَاتُ الخَمْسُ، وَالجُمُعَةُ إِلَى الجُمُعَةِ، وَرَمَضَانُ إِلَى رَمَضَانَ، مُكَفِّرَاتٌ لِمَا بَيْنَهُنَّ مَا اجْتُنِبَتِ الْكَبَائِرُ »(٢).

وَقَالُوا: إِذَا كَانَتْ هَذِه العِبَادَاتُ الكَبِيرَةُ الْعَظِيمَةُ لَا تُكَفِّرُ إِلَّا بِاشْتِرَاطِ اجْتِنَابِ الْكَبَائِرِ، فَهَا دُونَهَا مِن بَابِ أَوْلَى.

وقَالَ آخَرُونَ: لَا يُحْجَرُ عَلَى اللهِ عَنَّقَجَلَّ وَلَا عَلَى رَسُولِهِ، فَهَا أَطْلَقَهُ اللهُ وَرَسُولُه أَطلَقنَاهُ، وَمَا قَيدَهُ اللهُ ورَسُولُهُ قَيَّدنَاهُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب في باب كراهة الصلاة بحضرة الطعام الذي يريد أكله في الحال وكراهة الصلاة مع مدافعة الأخبثين رقم (٥٦٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب فضل التأذين، برقم (٥٨٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب الصلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة ورمضان إلى رمضان مكفرات لما بينهن، رقم (٢٣٣).

فَعَلَى هَذَا نَقُـولُ: فَضـلُ اللهِ وَاسِعٌ؛ فَيَغْفِـرُ مَا تَقـدَّمَ مِنَ الذُّنُـوبِ الصَّغَائرِ وَالكَبَائِرِ.

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةَ عَشْرَةَ: التَّسْمِيةُ عَلَى الوُضُوءِ غَيرُ وَاجِبَةٍ؛ لِأَنَّهَا لَمَ تُذكَرْ، لَكنْ إِنْ سَمَّى فَهوَ أَكْمَلُ؛ حَذَرًا مِنْ أَنْ يَصِحَّ حَدِيثُ: «لَا وُضُوءَ لَمِنْ لَمْ يَذْكُرِ اسْمَ اللهِ عَلَيْهِ» (١)، وَلَقَد قَالَ الإِمَامُ أَحمدُ في هَذَا الحَدِيثِ: «لَا يَثْبُتُ فِي هَذَا البَابِ شَيْءٌ»، فَإِنْ سَمَّى فَهوَ خَيرٌ، وَإِلَّا فَالوُضُوءُ صَحِيحٌ.

الفَائِدَةُ العِشْرُونَ: القَصْدُ يُعتَبرُ نِيةً.

فَفِي الحَدِيثِ لَم يُتَلَفظْ بِالنَّيَّةِ؛ لِأَنَّه لَا يُمكِنُ أَنْ يَفْعَلَ عَاقِلٌ مُحْتَارٌ فِعْلًا إِلَّا بِنِيَّة، فَهوَ دَعَا بِوَضُوءٍ لِيَتَوَضَّاً، وَقالَ: رَأَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ تَوَضَّاً نَحْوَ وُضُوئِي، فَالنَّيَّةُ هُنَا مَوجُودَةٌ؛ وَلَمَذَا قَالَ بَعضُ العُلَمَاءِ: «لَوْ كَلَّفَنَا اللهُ عَمَلًا بِلَا نِيَّةٍ؛ لَكَانَ مِنْ قَالنَّيَّةُ هُنَا مَوجُودَةٌ؛ وَلَمَذَا قَالَ بَعضُ العُلَمَاءِ: «لَوْ كَلَّفَنَا اللهُ عَمَلًا بِلَا نِيَّةٍ؛ لَكَانَ مِنْ تَكْلِيفِ مَا لَا يُطَاقُ» وَصَدقَ! فَلَو قِيلَ لَكَ: صَلِّ وَلَا تَنوِ، أَو تَوَضَّأُ وَلَا تَنوِ، فَلَنْ تَسَطِيعَ!.

وَجَاءَ رَجُلٌ إِلَى ابْنِ عَقِيلٍ أَحَدِ أَصْحَابِ الْإِمَامِ أَحْمَدَ، وَقَالَ: "أَيُّمَا الشَّيْخُ، إِنِّي ذَهَبْتُ أَغْتَسِلُ مِنَ الجَنَابَةِ فِي نَهْرِ دِجْلَةَ، وَانْغَمَسْتُ فِيهِ، وَخَرَجْتُ وَلَمْ أَرْفِي لَمْ أَنْوِ، فَقَالَ لَهُ ابْنُ عَقِيلٍ: أَرَى أَلَّا تُصَلِّي، فَقَالَ الرَّجُلُ: وَلِمَ؟ قَالَ: لَأَنْ النَّبِيَ يَا لِلْأَنْوِ، فَقَالَ لَهُ ابْنُ عَقِيلٍ: أَرَى أَلَا تُصَلِّي، فَقَالَ الرَّجُلُ: وَلِمَ؟ قَالَ: لِأَنْ النَّبِي يَا لِلْأَنْوِ، فَقَالَ لَهُ ابْنُ عَقِيلٍ: أَرَى أَلَا تُصَلِّي، فَقَالَ الرَّجُلُ: وَلِمَ؟ وَأَنْتَ لِأَنْ النَّبِي يَالِي قَالَ: "رُفِعَ الْقَلَمُ عَنْ ثَلَاثَةٍ، عَنِ المَجْنُونِ حَتَى يُفِيقَ" (١)، وَأَنْتَ كَنْ النَّبِي يَا لِللَّهُ وَلَهُ مَنْ بَنْهُ لِ فَيْقِي مَا الَّذِي جَنُونَ مَنْ جَنَابَةٍ بِلَا نِيَّةٍ؟ "، يَعْنِي مَا الَّذِي جُنُونَ مَنْ بَيْتِكَ، وَجَاءَ بِكَ إِلَى النَّهْرِ وَتَغَسَّلْتَ؟ إِنَّهَا النَّيَّةُ لَا شَكَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢/ ٤٨١، رقم ٩٤٠٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (١/٨١١، رقم ٩٥٦).

وَلِهَذَا يَجِبُ أَنْ نَقُولَ لَمِنْ أُصِيبَ بِالْوَسْوَاسِ فِي الصَّلَاةِ: كَيْفَ فَعَلْتَ؟ هَلْ تَفْعَلُ بِلَا نِيَّةٍ؟ فَإِذَا قَالَ: وَاللهِ مَا نَوَيْتُ، فَنَقُولُ: لَا عَلَيْكَ! وَوُضُووُكَ صَحِيحٌ، وَصَلَاتُكَ صَحِيحَةٌ.

الفَائِدَةُ الحَادِيَةُ وَالعِشرُونَ: لَا يُسَنُّ النُّطَقُ بِالنَّيَّةِ، وَقَالَ بَعضُ العُلَمَاءِ: «يُسَنُّ النُّطْقُ بِالنِّيَّةِ فِي الْعِبَادَةُ العَلَمَاءِ: النُّطُقُ بِالنِّيَّةِ فِي الْعِبَادَةُ العَلَمَانُ الْقَلْبَ»، فَتَكُونُ العِبَادَةُ العَقَدَتْ بِالنَّلْ فِي الْعِبَادَةُ العَقَدَتْ بِالقَلْبِ وَاللِّسَانِ.

وَقَالَ آخَرُونَ: «يُسَنُّ النُّطْقُ بِالنِّيَّةِ جَهْرًا؛ إِظْهَارًا لِشَعَائِرِ الدِّينِ».

وَرَأَى رَجُلْ عَامِّيٌ مِنْ عَامِةِ النَّاسِ شَخصًا فِي المَسجِدِ الْحَرَامِ قَامَ لِصَلَاةِ الظُّهْرِ، فَقَالَ: «اللَّهُمَّ إِنِّي نَوَيْتُ أَنْ أُصلِي صَلَاةَ الظُّهْرِ فَرِيضَةً أَرْبَعَ رَكَعَاتٍ خَلْفَ الظَّهْرِ، فَقَالَ: «اللَّهُمَّ إِنِّي نَوَيْتُ أَنْ يَقُولَ: «اللهُ أَكبَرُ»، قَالَ لَهُ العَامِيُّ: مَاذَا تَقُولُ؟ قَالَ لَهُ: «هَذِهِ هِيَ النَّيَّةُ المَطلُوبَةُ»، فَقَالَ: «أَنْتَ الْآنَ خَلْفَ الْإِمَامِ فِي الحَرَمِ المَكِيِّ، وَبِهَذَا لَهُ: «هَذِهِ هِيَ النَّيَّةُ المَطلُوبَةُ»، فَقَالَ: «أَنْتَ الْآنَ خَلْفَ الْإِمَامِ فِي الحَرَمِ المَكِيِّ، وَبِهَذَا لَهُ: «عَيْنِ الْآنَ الزَّمَانَ، قُلْ: فِي يَوْم كَذَا، مِنْ شَهْرِ كَذَا، مِنْ سَنةِ كَذَا؛ عَنَّ تَكُونَ المَسْأَلَةُ مُحَرَّرَةً مَضْبُوطَةً؛ فَتَصِحُّ الصَّلَاةُ!».

وَقَالَ آخَرُونَ: «يُسَنُّ الإِسرَارُ»، وَقَالَ غَيرُهُم: «النُّطقُ بِالنَّيَّةِ سِرَّا أَو جَهْرًا بِدعَةٌ»، فَأَيُّهُم أَسْعَدُ بِالدَّلِيلِ؟

الْأَخِيرُ لَا شَكَّ أَسْعَدُ بِالدَّلِيلِ؛ لِأَنَّ النِّيَّةَ مَحَلُّهَا الْقَلْبُ، وَهِيَ بَيْنَكَ وَبَيْنَ رَبِّكَ.

فَإِذَا قَالَ قَائِلٌ: أَنَا أَنطِقُ بِالنِّيَّةِ، لَا أُريدُ إِظهَارَ الإِخْلَاصِ؛ لِأَنَّ الإِخْلَاصَ بَينِي وَبَينَ رَبِّي، لَكِنْ أُريدُ تَعْيِينَ العِبَادَةِ.

قُلنَا: أَيضًا التَّعَينُ تَابِعٌ لِلنِّيةِ فِي الإِخْلَاصِ، فَمَحَلُّه القَلبُ.

اسْتَشْنَى بَعضُ الْعُلَمَاءِ النُّطْقَ بِالنَّيَّةِ فِي الحَجِّ وَالْعُمْرَةِ، وَالصَّحِيحُ أَنَّهُ لَا اسْتِشْنَاءَ، وَإِنَّ قَوْلَ النَّاسِكِ: «لَبَيْكَ عُمْرَةً» لَيْسَ هُو النَّيَّة، لَكِنَّهُ إِظْهَارٌ لِهَذِهِ الشَّعِيرَةِ الشَّعِيرَةِ النَّاسِدِ، وَهِيَ التَّلْبِيَةُ، وَالتَّلْبِيَةُ عِبَادَةٌ مُسْتَقِلَّةٌ وَلَيْسَتْ مُجُرَّدَ نُطْقٍ بِالنَّيَّةِ، وَكَذَلِكَ لَبَكْ حَجًّا.

وَأَمَّا مَجِيءُ الآتِي إِلَى الرَّسُولِ ﷺ وقَوْلُهُ لَه: «صَلِّ فِي هَذَا الْوَادِي الْمُبَارَكِ وَقُلْ: عُمْرَةٌ وَحَجَّةٌ أَوْ عُمْرَةٌ فِي حَجَّةٍ »(١)، فَهَذَا إِرْشَادٌ مِنهُ إِلَى أَنَّ التَّلبِيَةَ تَكُونُ بِحَجِّ وَعُمْرَة، أَوْ مَقْرُونَينِ؛ لِأَنَّ النَّبِيَ ﷺ حَجَّ قَارِنًا.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ وَالْعِشْرُونَ: التَّرْغِيبُ في الجَمعِ بَينَ الوُضُوءِ عَلَى هَذِهِ الصِّفَةِ، وَالصَّلَاةِ، فَهَذَا سَبِبٌ لَمُغْفِرَةِ الذُّنُوبِ.

ثُمَّ بَعْدَ الوُضُوءِ عَلَى هَذِهِ الصَّفَةِ؛ الصَّلَاةُ رَكَعَتَيْن بِدُونِ تَحَدِيثِ النَّفسِ، وَذَلكَ بِذِكْرِ هَذَا الثَّوَابِ العَظِيمِ عَلَى فِعْلِهِمَا؛ لِأَنَّ هَذَا ثَوَابٌ عَظِيمٌ، وإلَّا فَمَتَى تَحْصُل عَلى بِذِكْرِ هَذَا الثَّوَابِ العَظِيمِ عَلَى فِعْلِهِمَا؛ لِأَنَّ هَذَا ثَوَابٌ عَظِيمٌ، وإلَّا فَمَتَى تَحْصُل عَلى مَعْوِ مَا سَبَقَ مِن ذُنُوبِكَ؟ كُلُّ يَسْعَى إلى أَن يَحْرُجَ مِن هَذِه الدُّنيَا مَعْفُورًا لَه، وَهَذِهِ مِنْ أَسْبَابِ المَعْفِرَةِ، وَمَا تَدْرِي؛ لَعَلَّك تَمُوتُ بَعدَ الرَّكَعَتَيْنِ مُبَاشَرَةً، فَتَنْتَقلُ إلى اللهِ عَنْ اللهُ عَفْرَ اللهُ لَكَ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ، فَفِي هَذَا تَرغِيبٌ عَظِيمٌ لِلجَمْعِ بَينَ هَذَا الوُضُوءِ وَالصَّلَاةِ.

وَهَلْ يُؤْخَذُ مِنْ هَذَا الْحَدِيثِ عَدَمُ صِحَّةِ التَّطَوُّعِ بِرَكْعَةٍ؟

الجَوَابُ: نَعَمْ، فَلَا يَصِحُّ التَّطُوُّعُ بِرَكعَةٍ، وَأَنَّه لَا تَوتِيرَ فِي الصَّلَاةِ إِلَّا فِي الوِترِ، وَأَنَّ التَطُوُّعَ بِرَكعَة، أَو ثَلَاثٍ، أَو خَمسٍ بِدعَةٌ، وَإِنْ كَانَ قَد رُوِيَ عَن بَعضِ الصَّحَابَةِ أَنَّه تَطَوَّعَ بِرَكعَةٍ لَكِنَّه قَولٌ مَرجُوحٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب قول النبي ﷺ: «العقيق وادٍ مبارك»، رقم (١٥٣٤).

وَهَل يُؤخَذُ مِن ظَاهِر الحَدِيثِ أَنَّه لَا تُمْسَحُ الأُذُنَانِ؟

الجَوَابُ: نَعَمْ صَحِيحٌ، وَلَكِنْ قَدْ دَلَّتِ السُّنةُ في حَدِيثٍ آخَرَ بِأَنَّهَا يُمسَحَانِ، وَأَنَّهَا مِنَ الرَّأْسِ.

وَمَا صِحَّةُ الحَدِيثِ عِندَ أِبِي دَاودَ<sup>(۱)</sup> في مَسْحِ الرَّأْسِ ثَلَاثًا، وَمَسحِ الأُذُنينِ ثَلَاثًا؟

الجَوَابُ: أَنَّ مِثلَ هَذَا الحَدِيثِ يَكُونُ شَاذًا لُخَالَفَتِه الثَّقَاتِ، هَذَا إِنْ كَانَ رَاوِيهِ ثِقةً، وَأَمَّا إِنْ كَانَ ضَعِيفًا، فَوَاهٍ مِنَ الأَصْلِ وَنَنسَاهُ.

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ والعِشرُونَ: ثُبُوتُ وَلاءِ العِتقِ، وَأَنَّهُ أَمرٌ مَشهُورٌ بَينَ الْمُسلِمِينَ، يُؤخَذُ مِنْ مَولَى عُثَمَانَ.

الْفَائِدةُ الرَّابِعَةُ وَالْعِشْرُونَ: فَضيلَةُ عُثْمَانَ رَضَالِلَهُعَنْهُ، حَيثُ تَوضَّاً وَهُوَ الْخَلَيفَةُ أَمامَ النَّاسِ لِيشَاهِدُوا فِعلَهُ.

الفَائِدةُ الحَامِسةُ وَالعِشرُونَ: أَنهُ يَنبَغِي نَشرُ العِلمِ بِالتَّعلِيمِ الْقَولِي وَالتَّعلِيمِ الفِعلِيِّ. أَوَّلًا: التَّعلِيمُ القَولِيُّ؛ أَن أَقُولَ إِذَا أَرَدتَ أَن تَتَوضاً فَافعَلْ كَذَا وَكذَا.

ثَانِيًا: التَّعلِيمُ الفِعلِيُّ؛ أَنْ أَفعَلَ الشِّيءَ أَمامَكَ وَيُسمَّى تَطبِيقًا.

وَالْفِعِلِيُّ أَنْفَعُ؛ لِأَنَّهُ يُمَكَّنُ فِي الذِّهِنِ وَيُدرِكُهُ الْإِنْسَانُ إِدرَاكًا تَامًّا.

الفَائِدَةُ السَّادِسةُ وَالعِشرُونَ: جَوازُ سُوّالِ الغَيرِ إِذَا لَمَ يَكُنْ فِي ذَلِكَ مَذَلَّةٌ لِقَولِه: «دَعَا بِوَضُوءٍ»، وَلَكِنْ إِذَا دَارَ الأَمرُ بَينَ السؤَالِ وَبِينَ أَن يَخَدُمَ الإنسَانُ نَفسَهُ فَالأَولَى أَنْ يَخْدُمَ الإنسَانُ نَفسَهُ فَالأَولَى أَنْ يَخْدُمَ نَفسَهُ، وَلَمَذَا بَايَعَ النَّبِيُ عَلَيْهِ الصَّلَةُ وَالسَّلَامُ أَصحَابَه أَلَّا يَسأَلُوا النَّاسَ شَيئًا،

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: كتاب الطهارة، باب صفة وضوء النبي على رقم (١١٧).

فَكَانَ سَوطُ أَحدِهِم يَسقُطُ مِن عَلَى بَعيرِهِ وَيَنزِلُ وَيَأْخُذُ السَّوطَ وَلا يَقُولُ نَاوِلُونِي السَّوطَ (١). السَّوطَ (١).

وَهَكَذَا يَنبَغِي لَنَا أَيهَا الْإِخْوَةُ أَن نَكُونَ أَعِزَّاءَ وَأَلَا نُذَلَّ أَنفُسَنَا لِأَحَدِ بِأَيِّ سُؤالٍ حَتَّى وَإِنْ كَانَ جَائزًا، فَالتَّرَقُّعُ عَنْ سُؤالِ النَّاسِ لَا شَكَّ أَنَّهُ أَعَزُّ لِلإنسَانِ وَأَصْوَنُ لَمَاءِ وَجِهِهِ.

أَمَّا كُونُ بَعضِ الناسِ سَؤُولًا سَواءٌ كَانَ سَؤُولًا بِالقَولِ، أَو سَؤُولًا بِالفِعلِ وَالإِسَانِ أَن يَكُونَ عَزيزَ النَّفسِ، وَلا يَسأَلُ أَحدًا مَا دَامَ أَنهُ يُمكِنُه أَنْ يَقومُ بِحَاجَةِ نَفْسِه.

وَأَخبَثُ مِن ذَلكَ وَأَشَرُّ أَن يَكُونَ عِندَه مَا يَكفِيهِ وَلكنْ يَسأَلُ الناسَ وَيُلِحُّ عَلَيْهِم؛ لِيكَثِّرَ مَالَه، فَقَدْ قَالَ النبيُّ ﷺ: «مَنْ سَأَلُ النَّاسَ تَكَثُّرًا فَإِنَّهَا يَسْأَلُ جَمْرًا فَلْيَسْتَقِلَّ أَوْ لِيَسْتَكْثِرْ »(٢).

فَيَا أَخِي احْذَرْ مِنْ سُؤالِ النَّاسِ، لَا تُذِل نَفسَكَ، كُنْ عَزِيزًا، أَمَّا السُّؤالُ الَّذِي لَيسَ فِيهِ مَذَلةٌ فَلَا بَأْسَ بِهِ.

الفَاثِدَةُ السَّابِعةُ وَالعِشرُونَ: أَنهُ يَنبَغِي لِلإنسَانِ أَن يُسبِغَ عَلَى حَسبِ مَا ذَكَرَهُ أَمِيرُ المُؤمِنِينَ عُثمانُ رَضَالِتُهُ عَنهُ، وَهُوَ مَعلُومٌ لَدَينَا.

الفَائدَةُ الثَّامِنةُ وَالعِشرُونَ: تَكرَارُ غَسلِ الْأعضَاءِ ثَلَاثًا مَا عَدَا الرَّأْسِ، فَإِنَّ الرَّأْسَ لَا يُكرَّرُ غَسلُهُ، وَهذَا مِنَ الفَرقِ بَينَ المَعْسُولِ وَالمَمسُوحِ، فَالمَعْسُولُ يُكرَّرُ وَالمَمسُوحُ لَا يُكرَّرُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الزكاة، باب كراهة المسألة للناس، رقم (١٠٤٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الزكاة، باب كراهة المسألة للناس، رقم (١٠٤١).

والحِكمَةُ في ذَلِكَ أَنَّ المَمْسُوحَ قَد خُفِّفَتْ طَهَارَتُه كَيفِيةً فَتَبَعَ ذَلكَ تَخفِيفُ طَهَارَتِه بِالكَمِّيةِ، فَلا عَددَ في مَسُوح.

وَالفَرقُ بَينَ الغَسلِ وَالمَسحِ ظَاهِرٌ، فَالمَسحُ أَن تَبلَّ يَدَكَ بِالمَاءِ وَتُمُرَّهَا عَلَى المُصوح، وَالْغَسلُ أَن تَصُبَّ المَاءَ عَلَى العُضوِ وَتُطَهِّرهُ بِهِ.

إِذَا قَالَ قَائِلٌ: هَل هَذهِ قَاعِدةٌ مُضطَرِدةٌ أَنَّ كلَّ مَسُوحٍ لَا يُكررُ؟

فَالجَوابُ: نَعَمْ، وَبِناءً عَلى ذَلكَ فَالمَسحُ عَلَى الْخُفَّينِ أَوِ الجَورَبَينِ مَرةٌ وَاحِدَةٌ، وَالمَسحُ عَلَى الجَبِيرَةِ مَرَّةٌ وَاحِدَةٌ.

الْفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ وَالعِشرُونَ: أَنَّه يَنبَغِي لِلإنسَانِ أَن يُصَلِي عَقِبَ الوُضُوءِ رَكَعَتَين ؛ «ثُمَّ صَلَّى رَكْعَتَيْنِ»، وَلَا يُشتَرَطُ أَن تَكُونَ الرَّكَعَتَانِ نَافِلَةً.

الْفَائِدَةُ الثَّلَاثُونَ: فَضِيلَةُ الصَّلاةِ إِذَا لَمْ يُحَدِّثِ الإِنسَانُ فِيهَا نَفسَهُ، لِقَولِهِ: «لَا يُحَدِّثُ فِيهِمَا نَفْسَهُ».

الفَائِدَةُ الوَاحِدَةُ والثَّلَاثُونَ: حُدُوثُ هَذِهِ النَّتَائِجِ الطَّيبَة لَمِنْ أَسبَغَ الوُضُوءَ وَصَلَّى صَلَاةً لَا يُحَدِّثُ فِيهَا نَفسَهُ، وَهُوَ أَنَّهُ يُغفَرُ لَهُ مَا تَقدَّمَ مِنْ ذَنبِه، هَذَا مَنطُوقُ الحَدِيثِ، فَإِنْ صَلَّى رَكَعَتَينِ يُحَدِّثُ فِيهَا نَفسَه فَإِنهُ لَا يَحصُلُ لَهُ هَذَا الأَجرُ.

الفَائدَةُ الثَّانيَةُ وَالثَّلاثُونَ: أَنَّ للصَّلاةِ التِي لَا يُحدثُ فِيهَا الإِنسَانُ نَفسَهُ مَزِيةً عَلَى غَيرِهَا، وَأَنَّهَا هِيَ الصَّلَاةُ التِي يَترتَّبُ عَليهَا الثَّوابُ الكَامِلُ، لِقَولِه: «لَا يُحَدِّثُ فِيهِمَا نَفْسَهُ».

وَمَا تَقُولُ فِيمَنْ صَلَّى صَلَاةً يُحِدِّثُ فِيهِهَا نَفْسَهُ مُنذُ دَخَلَ فِي صَلَاتِهِ حَتَّى خَرجَ، أَتكُونُ الصَّلاةُ صَحِيحَةً أَو لَا؟

الجَوابُ: تَكُونُ صَحِيحَةً عِندَ جُمهُورِ أَهلِ العِلمِ، وَبعضُ العُلَمَاءِ يَرَى أَنهُ إِذَا غَلبَ الوَسوَاسُ عَلى أَكثرِ الصَّلاةِ فَالصَّلاةُ بَاطِلةٌ، قَالَ: لِأَنَّ لُبَّ الصَّلاةِ وَرُوحَ الصَلاةِ حُضُورُ القَلبِ.

وَعَلَى هَذَا يُحَمَّلُ مَا يُروَى عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ أَنَّ الرَّجُلَ يَنطَلِقُ مِن صَلَاتِهِ لَا يُحْتَبُ لَهُ إِلَّا نِصْفُهَا وَرُبُعُهَا وُعُشْرُهَا (١) وَهَكذَا، لِأَنهُ ذَهبَ فَصَلَّى ببَدَنِه وَلم يُصَلِّ بِقَلِبِهِ. بِقَلِبِهِ.

وَالأَحْكَامُ فِي الدُّنيَا تُعلَّقُ عَلَى الظَّاهِرِ وَفِي الآخِرَةِ تُعلَّقُ عَلَى البَاطِنِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّهُۥ عَلَى وَجَعِهِ لَقَادِدُ ﴿ يَوْمَ تُبَلَى ٱلسَّرَآبِدُ ﴿ فَا لَهُۥ مِن قُوَّةٍ وَلَا نَاصِرٍ ﴾ [الطارق:٨-١٠]، وقَالَ تَعَالَى: ﴿ أَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي ٱلْقُبُورِ ﴿ وَ وَحُصِلَ مَا فِي ٱلصُّدُورِ ﴿ إِنَّ إِنَّ رَبَّهُم وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ أَفَلًا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي ٱلْقُبُورِ ﴿ وَ وَحُصِلَ مَا فِي ٱلصُّدُورِ ﴿ فَ إِنَّ رَبَّهُم يَوْمَهِنِ لَنَّ فَيَالُ العاديات:٩-١١].

فَإِنْ قِيلَ: بَهَاذَا تُجِيبونَ عَن حَدِيثِ عُمرَ بنِ الْحَطَّابِ أَنَّهُ قَالَ: «إِنِّي لَأُجَهِّزً جَيشِي وَأَنا فِي الصَّلاةِ»(٢)، وَهَذَا مَعنَاهُ أَنَّهُ يُحَدِّثُ النَّفسَ؟

فَا لَحُوابُ: أَنْ نَقُولَ إِنَّ تَجْهِيزَ أَمِيرِ الْمُؤمِنِينَ عُمرَ بِنِ الْخَطَّابِ لِجَيشِهِ فِي الصَّلاةِ أَمرٌ مَشْرُوعٌ، وَإِذَا كَانتْ صَلَاةُ الْخَوفِ تَتَغَيَّرُ مِنْ أَجلِ الْمُحَافَظَةِ عَلَى القِتَالِ وَالجِهَادِ فَإِنَّ مَشْرُوعٌ، وَإِذَا كَانتْ صَلَاةُ الْخَوفِ تَتَغَيَّرُ مِنْ أَجلِ الْمُحَافَظَةِ عَلَى القِتَالِ وَالجِهَادِ فَإِنَّ تَجْهِيزَ الجُيُوشِ مِنَ القَائِدِ وَتَفْكِيرَه وَهُو يُصلِّي جَائزٌ وَلا بَأْسَ بِهِ، وَكَثيرٌ مِنَ النَّاسِ يُفَكِّرُ مَاذَا يَلْبَسُ مِنَ الثَيَابِ، وَمَاذَا يَأْكُلُ مِنَ الطَّعَامِ، وَكَيفَ يَخْرُجُ لِلنزْهَةِ، النَّاسِ وَحدِيثِ فَلَيسَ هَذَا كَمَنْ يُجهِزُ الجَيشَ فِي الصَّلاةِ، لا يَستَوِيانِ، وَأَكثرُ وَسَاوسِ النَّاسِ وَحدِيثِ

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٤/ ٣٢١، رقم ١٩١٠٠)، وأبو داود: كتاب الصلاة، باب ما جاء في نقصان الصلاة رقم (٧٩٦)، والبيهقي في شعب الإيهان: كتاب الصلاة، باب تحسين الصلاة، والإكثار منها ليلًا ونهارًا وما حضرنا عن السلف الصالحين في ذلك رقم(٢٨٥٢). بغير هذا اللفظ فيهم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب العمل في الصلاة، باب تفكر الرجل الشيء في الصلاة.

النَّاسِ فِي أَشيَاءَ لَا فَائدَةَ مِنهَا، وتَزُولُ بِالكُلِّيةِ مِنْ حِين يَنصَرِفُ مِن صَلاتِهِ.

الفَائدَةُ الثَّالِثَةُ والثَّلاثُونَ: بَيانُ فَضلِ اللهِ عَنَّىَجَلَّ عَلى عِبادِهِ، وذَلكَ هذَا الأَجْرُ لَنُ صَلَّى رَكعَتينِ لَا يُحدِّثُ فِيهِمَا نَفسَهُ؛ لِقَولِه: «غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنبِهِ».

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ وَالنَّلاَثُونَ: عَدمُ وُجوبِ تَكرَارِ الغُسلِ؛ لِأَنَّه ثَبتَ بِمجَردِ الفِعلِ وَجَرَّدُ الفِعلِ لَا يَدلُّ عَلَى الوُجوبِ، فَيَكفِي مَرَّةً وَاحِدَةً؛ لِقَولِه تَعَالَى: ﴿فَاغْسِلُواْ وَجُوهَكُمْ ﴾ [المائدة:٦]، لَكنَّ فِعلَ النبيِّ عَلَيْ يَقتَضِي الاستِحبَابَ؛ لأنَّ القَاعِدةَ الأُصُوليَّةَ أَنَّ فِعلَ النبيِّ عَلَيْ المُجُوبِ.

الفَائدَةُ الخَامِسةُ وَالثلَاثُونَ: جَوازُ الصَّلاةِ الَّتِي لها سبَبٌ في وَقتِ النَّهي؛ لِعُمُوم الحَدِيثِ: «مَنْ تَوضَّاً» هَذَا عَامٌ في كُلِّ وَقتٍ.

إِذَا حَدَّثَ الإِنسَانُ نَفسَهُ في الصَّلاةِ فَلا شَكَّ أَنَّ الصَّلاةَ نَاقِصَةٌ، وَلَكِنَّها لَا تَبطُلُ.

قَالَ بَعضُ العُلَمَاءِ: إِذَا كَانَتِ الوَسَاوسُ لِكلِّ الصَّلاةِ أَو لأَكثَرِها فَإِنهَا تَبطُلُ لَا تَصِحُ، ويَلزَمُهُ إِعَادَتُها، وَالقَولُ الرَّاجِحُ أَنهَا لَا تَبطُلُ وَلكنَّهَا نَاقِصَةُ، والدَّليلُ عَلى صِحَّتِها أَنَّ النَّبي ﷺ أَخبَرَ أَنَّ الإِنسَانَ إِذَا دَخَلَ فِي الصَّلاةِ جَاءَهُ الشَّيطَانُ وَقَالَ لَهُ: اذْكُرْ كَذَا وَكَذَا أَنَّ المَّلُهُ اللَّهُ اللَّهُ الْهَا، أَمَّا لَهُ: اذْكُرْ كَذَا وَكَذَا أَنَّ ، وَهَذَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّ هَذَا لَا يُؤَثِّرُ عَلَى الصَّلَاةِ بِحَيثُ يُبْطِلُهَا، أَمَّا تَقِيصُهَا فَيُنقِصُهَا فَيُنقِصُهَا.

وَذُكِرَ أَنَّ أَبَا حَنيفَةَ رَحِمَهُ ٱللَّهُ جَاءَهُ شَخصٌ وَقَالَ لَهُ: إِني نَسِيتُ شَيئًا وَهذَا الشَّيءُ هَامُّ عِندِي جِدًّا، وَعَجَزتُ أَنْ أَذكُرَه فَقَالَ لَه أَبُو حَنيفَةَ: اذهَبْ فَتَوضَّأْ ثُمَّ صَلِّ وَسَتذْكُره، فَذَهبَ الرَّجلُ فَتَوضَّأَ ثُمَّ شَرِعَ يُصَلِّي وَمِن حِينِ أَنْ صَلَّى ذَكَرهُ، أَخذَ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الصلاة، باب فضل الأذان وهرب الشيطان عند سماعه، رقم (٣٨٩).

أَبُو حَنيفَةَ هَذَا مِنْ قَولِ النَّبِيِّ عَلَيْةٍ يَأْتِيكَ الشَّيطَانُ فَيَقُولُ اذْكُرْ كَذَا اذْكُر كَذَا، لِلشَّيءِ يَنسَاهُ حَتَّى يَذكُره، وَهَذا الأَمْرُ وَاقِعٌ.

وَلَكِنْ إِياكُمْ أَن تَجعَلُوا هَذَا عَادتَكم إِذَا نَسيتُمُ الأَشْيَاءَ، فَإِذَا عَوَّدتُم أَنفُسَكُم عَلى هَذِه العَادَةِ صَارَتْ عَادَةً سَيئَةً في الوَاقِع.

٩- عَنْ عَمْرِو بْنِ يَحْيَى الْمَازِنِيِّ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: «شَهِدْتُ عَمْرَو بْنَ أَبِي حَسَنٍ سَأَلَ عَبْدَ اللهِ بْنَ زَيْدٍ عَنْ وُضُوءِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ فَدَعَا بِتَوْرٍ مِنْ مَاءٍ، فَتَوَضَّأَ لَهُمْ وُضُوءَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ فَأَكْفاً عَلَى يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرِ، فَغَسَلَ يَدَيْهِ ثَلَاثًا، ثُمَّ أَدْخَلَ يَدَهُ فِي التَّوْرِ، فَعَسَلَ يَدَيْهِ ثَلَاثًا، ثُمَّ أَدْخَلَ يَدَهُ فَغَسَلَ وَجْهَهُ ثَلَاثًا، فَمَ أَدْخَلَ يَدَهُ فَغَسَلَ وَجْهَهُ ثَلَاثًا، ثُمَّ أَدْخَلَ يَدَهُ فَغَسَلَ وَجْهَهُ ثَلَاثًا، ثُمَّ أَدْخَلَ يَدَهُ فِي التَّوْرِ فَمَسَحَ ثُمَّ أَدْخَلَ يَدَهُ فِي التَّوْرِ، فَعَسَلَهُمَا مَرَّ تَيْنِ إِلَى الْمِرْفَقَيْنِ، ثُمَّ أَدْخَلَ يَدَهُ فِي التَّوْرِ فَمَسَحَ رَأْسِهِ، وَأَقْبَلَ بِهِمَا وَأَدْبَرَ مَرَّةً وَاحِدَةً، ثُمَّ غَسَلَ رِجْلَيْهِ "(")، وَفِي رِوَايَةٍ: «بَدَأَ بِمُقَدَّمٍ رَأْسِهِ، وَأَسَهُ مَنَّ مَرَّةً وَاحِدَةً، ثُمَّ عَسَلَ رِجْلَيْهِ "(")، وَفِي رِوَايَةٍ: «بَدَأَ بِمُقَدَّمٍ رَأْسِهِ، حَتَّى ذَهَبَ بِهَمَا إِلَى قَفَاهُ، ثُمَّ رَدَّهُمَا حَتَّى رَجَعَ إِلَى الْمَكَانِ الَّذِي بَدَأَ مِنْهُ الطَّسْتِ. وَايَةٍ ذَهَبَ بِهِمَا لِللهِ عَلَيْهِ فَأَخْرَجْنَا لَهُ مَاءً فِي تَوْرِ مِنْ صُفْرٍ "("). التَّوْرُ: شِبْهُ الطَّسْتِ. وَايَةٍ: «اللهُ عَلَيْهِ فَأَخْرَجْنَا لَهُ مَاءً فِي تَوْرِ مِنْ صُفْرٍ "("). التَّوْرُ: شِبْهُ الطَّسْتِ.

### الشترح

هَذَا الْحَديثُ فِيهِ صِفَّةُ وُضُوءِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ، وَلا يَخْتَلِفُ عَن ذَلكَ إِلا فِي أَنَّه ذَكرَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب غسل الرجلين إلى الكعبين، رقم (۱۸٦)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب في وضوء النبي ﷺ، رقم (٢٣٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب مسح الرأس كله، رقم (١٨٥)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب في وضوء النبي ﷺ، رقم (٢٣٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب الغسل والوضوء في المخضب والقدح والخشب والحجارة، رقم (١٩٧).

أَنَّهُ غَسلَ وَجهَهُ ثَلَاثًا، وَيَدَيه مَرَّتينِ، وَغَسَلَ رِجلَيهِ وَلَم يُبَينْ كَمْ مَرةً غَسلَ رِجلَيهِ، وَالأَصْلُ إِذَا لَم يُبَينِ الْعَدَد أَنَّ الغَسْلَ وَاحِدَةُ.

قَولهُ: «عَنْ عَمْرِو بْنِ يَحْيَى المَازِنِيِّ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: شَهِدْتُ عَمْرَو بْنَ أَبِي حَسَنِ سَأَلَ عَبْدَ اللهِ بْنَ زَيْدٍ عَنْ وُضُوءِ النَّبِيِّ عَيَّكِيَّهِ »، يَعنِي عَنْ كَيفِيتِه، «فَدَعَا»، أي: عَبدُ اللهِ ابنُ زَيدٍ «بِتَوْرٍ مِنْ مَاءٍ»، وَالتَّوْرُ شِبهُ الطَّسْتِ، وَالطَّستُ هُوَ الصَّحْنُ، «فَتَوَضَّأَ لَـهُمْ وُضُوءَ رَسُولِ اللهِ ﷺ فَأَكْفَأَ عَلَى يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرِ»، فَهَاذَا صَنَعَ؟ «فَأَكْفَأَ» وَالفَاءُ فِي (فَأَكْفَأَ) لِتَفْرِيعِ الجُمْلَةِ عَلَى مَا قَبلَهَا، و(أَكْفَأَ) أي: صَبَّ عَلَى يَدَيهِ مِنَ التَّوْرِ، وَمَعلُومٌ أَنَّه سَيَصُبُّ فِي يدٍ وَيَتَلَقَّى المَاءَ فِي اليَدِ الأُخْرَى، لَكِنْ إِنْ صَبَّ فِي يَدٍ أَطلَقَ الإِنَاءَ ثُمَّ غَسَلَ اليَدَيْنِ بِمَا اجْتَمَعَ في اليَدِ الأُخرَى، «فَغَسَلَ يَدَيْهِ ثَلَاثًا»، وَهَذَا الغَسْلُ سُنَّةٌ؛ لِأَنَّ اللهَ تَعَالَى لَمَ يَذْكُرُه فِي الآيَةِ، لَكِنَّه سُنةٌ لِتَنظِيفِ الْآلَةِ التِي يَتَوَضَّأُ بِهَا، وَهِيَ: اليَدانِ، «ثُمَّ أَدْخَلَ يَدَهُ فِي التَّوْرِ» قَالَ: «يَدَيهِ» وَفِيها سَبَقَ قَالَ: «يَدَهُ» أَو «يَمِينَه»؛ لِأَنَّ التَّوْرَ وَاسِعٌ مِثلَ الطَّسْتِ، وَهُنَا أَدخَلَ يَدَيهِ فِي التَّورِ، وَفِي الأَوَّلِ «أَكفَأَ عَلَى يَدَيهِ مِنَ التَّوْرِ»؛ لِأَنَّهَا الآنَ نَظَّفَتِ اليَدَيْنِ، فَصَارَ غَمْسُهُما فِي المَاءِ مُسْتَسَاعًا «فَمَضْمَضَ وَاسْتَنْشَقَ وَاسْتَنْثَرَ ثَلَاثًا بِثَلَاثِ غَرْفَاتٍ»، إِذَنْ يَجْمَعُ بَينَ المَضْمَضَةِ وَالْإِسْتِنْشَاقِ فِي كُلِّ غَرْفَةٍ، «ثُمَّ أَدْخَلَ يَدَهُ فَغَسَلَ وَجْهَهُ ثَلَاثًا» وَالظَّاهِرُ أَنَّ قُولَهُ: «يَدَه» يَعنِي يَدَيهِ، أي: جَمَعَ الماءَ بِيدَيْهِ ثُمَّ غَسَلَ وَجْهَه ثَلَاثًا «ثُمَّ أَدْخَلَ يَدَهُ فِي التَّوْرِ، فَغَسَلَهُمَا مَرَّ تَيْنِ إِلَى المِرْفَقَيْنِ».

فَمُقتَضَى قَولِهِ: "فَغَسَلَهُمَا" أَنْ يَكُونَ المَعنَى أَدخَلَ يَدَيهِ، وَلَكنْ مَعَ ذَلكَ لَو كَانَ المَعنَى أَدخَلَ يَديهِ، وَلكنْ مَعَ ذَلكَ لَو كَانَ المَعنَى أَدخَلَ يَديهِ فَالمُرَادُ أَدْخَلَ كُلَّ يَدٍ وَحْدَهَا؛ لِأَنَّه سَوفَ يَبدَأُ بِغَسلِ اليُمنَى ثُمَّ اليُسرَى "مَرَّتَيْنِ إِلَى المِرْفَقَيْنِ" المِرْفَقَانِ هُمَا المَفْصِلانِ بَينَ العَضُدِ والذِّرَاعِ؛ لِأَنَّهُ يُرتَّفَقُ عَلَيهِمَا وَيُتَكَأَّ، وَمُقْتَضَى اللَّغَةِ العَرَبِيَّة أَنَّ المِرفَقَيْن غَيرُ دَاخِلينِ، لَكِنِ السُّنةُ بَيَّنَتْ يُرتَفَقُ عَلَيهِمَا وَيُتَكَأَ، وَمُقْتَضَى اللَّغَةِ العَرَبِيَّة أَنَّ المِرفَقَيْن غَيرُ دَاخِلينِ، لَكِنِ السُّنةُ بَيَّنَتْ

أَنَّهَا دَاخِلَانِ «ثُمَّ أَدْخَلَ يَدَهُ فِي التَّوْرِ فَمَسَحَ رَأْسَهُ، فَأَقْبَلَ بِهِمَا وَأَدْبَرَ»، فَسَّرَ الإِقْبَالَ وَالإِدْبَارَ فِي الرِّوَايَةِ الأُخرَى بَدْءًا بِمُقَدَّمِ رَأْسِهِ حَتَّى ذَهَبَ بِهَا إِلَى قَفَاهُ، ثُمَّ رَدَّهُمَا حَتَّى رَجَعَا إِلَى اللَّكَانِ الَّذِي بَدَأً مِنهُ.

وَكَيْفَ يُعْتَبَرُ مَرَّةً وَاحِدَةً، وَهُوَ إِقْبَالٌ وَإِدْبَارٌ؟

الجَوَابُ: لِأَنَّ هَذَا الْإِقْبَالَ وَالْإِدْبَارَ مِنْ أَجْلِ مَنَابِتِ الشَّعْرِ، فِي الْمُقَدَّمِ يَنْزِلُ إِلَى الْقَفَا.

إِذَنْ، وُجُوهُ الشَّعْرِ مُخْتَلِفَةٌ، فَيَسْتَقْبِلُ أَوَّلَا الشَّعْرَ، وَيَكُونُ بِالنِّسْبَةِ لِشَعْرِ الْقَفَا مُسْتَدْبِرًا، ثُمَّ يَسْتَقْبِلُ شَعْرَ الْقَفَا وَيَسْتَدْبِرُ شَعْرَ الْمُقَدَّمِ، فَكَانَ المَسْحُ مَرَّةً وَاحِدَةً، فَمَرَّةً عَلَى ظُهُورِ الشَّعْرِ وَمَرَّةً فِي بُطُونِ الشَّعْرِ.

قَولهُ: «ثُمَّ رَدَّهُمَا حَتَّى رَجَعَ إِلَى المَكَانِ الَّذِي بَدَأَ مِنْهُ»، «ثُمَّ غَسَلَ رِجْلَيْهِ»: وَلَمَ يَذكُرْ عَدَدًا لِلْغَسْلِ، يَقُولُ فِي رِوَايةٍ أُخْرَى: «أَتَانَا رَسُولُ اللهِ ﷺ فَأَخْرَجْنَا لَهُ مَاءً فِي تَوْرٍ مِنْ صُفْرٍ»؛ وَذَلكَ لِيَتَوَضَّاً بِهِ.

هَذَانِ الْحَدَيْثَانِ فِي صِفَةِ الوُّضُوءِ، وَاعلَمْ أَنَّ الوُّضُوءَ لَهُ صِفَتَانِ: صِفَةٌ لَا بدَّ مِنهَا، وَصِفَةٌ أَفضَلِيَّةٌ:

## صِفَةُ الْوُضُوءِ الوَاجِبِ:

١ - غَسلُ الوَجهِ، وَمِنهُ المَضمَضَةُ وَالاسْتِنشَاقُ مَرةً وَاحدَةً.

٢- غَسلُ اليَدَينِ مِن أَطرَافِ الأَصابِعِ إِلَى المِرفَقَينِ، وَالمِرفَقَانِ دَاخِلانِ في الغَسلِ، مَرَّةً وَاحدَةً.

٣- مَسْحُ الرَّأْسِ بِأَيِّ صِفةٍ كَانَتْ مَرةً وَاحِدةً، وَمِنَ الرَّأْسِ الأُذُنانِ.

٤ - غَسلُ الرِّ جلَينِ إِلى الكَعْبَينِ مَرَّةً وَاحدةً.

فَهذَا الوُضوءُ الذِي لَا بُدَّ مِنهُ، وَلا بُدَّ أَن يَجِرِيَ المَاءُ عَلَى العُضوِ، فَلا يَكفِي المَسْحُ إِلا فِي الرَّأْسِ، يَعنِي لَو بَلَّ يَدَه وَمَسحَ عَلى ذِراعٍ لَم يَكْفِ، فَلا بدَّ أَنْ يَتقَاطَرَ اللهُ تَبَارَكَوْتَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ المَاءُ، والدَّليلُ عَلَى أَنَّ هَذَا هُو أَدْنَى وَاجِبِ قَولُ الله تَبَارَكَوْتَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ المَاوَةُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المَرَافِقِ وَالمُسكُوا عَامَنُوا اللهُ وَجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمُ إِلَى الْمَرَافِقِ وَالمُسكُوا عَمْوُا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى المَرَافِقِ وَالمُسكُوا عَلَى اللهُ ال

# صِفَةُ الوُّضُوءِ الأَكمَلِ:

- اغْسِلْ كَفَيْكَ ثَلاثًا.
- مَضْمَضْ وَاستَنشِتْ وَاستَنثِرْ ثَلاثًا.
  - اغْسِلِ الوَجهَ ثَلَاثًا.
- اغْسِلِ اليكنين ثَلاثًا كُلُّ وَاحِدَةٍ ثَلاثَ مَراتٍ، وَابدَأْ بِاليَمِينِ قَبلَ اليَسارِ.
- السَّحِ الرَّأْسَ مَرةً وَاحِدةً، مُبتَدِئًا بِالمَقدَّمِ إِلى أَنْ تَنتَهِيَ بِالمُؤخَّرِ ثُمَّ تُعيدُهُمَا، وَهذَا مَرَّةً وَاحِدةً؛ لِأَنَّ ذَهَابَكَ مِنَ المقدَّمِ إلى المؤخَّرِ يُعتَبَرُ نِصفَ مَسحَةٍ.
- تَمَسَحُ الأُذنَينِ لِأَنَّ الأُذْنينِ مِنَ الرَّأسِ مَرَّةً وَاحدَةً، وَلَا نَقُولُ يَبدأُ بِاليُمنَى
   قَبلَ اليُسرَى، بَل يَمْسَحُهُمَا جَمِيعًا لِأنَّهما عُضْوٌ وَاحِدٌ مِنَ الرَّأسِ.

وَاعْلَمْ قَاعِدةَ أَنَّ كُلَّ شَيءٍ يُمسحُ فَتكرَارُ مَسجِهِ مَكْرُوهٌ، سَواءٌ الرَّأْسُ أَوِ الخُفانِ؛ لأنَّ أَصلَ طَهارَةِ المسْجِ التَّخفِيفُ، وَإِذَا كَانَ تَخفِيفًا فَاللَّخَفَّفُ لَا يُكرَّرُ.

تغسِلُ الرِّجلَينِ إلى الكَعْبَينِ ثَلاثَ مَراتٍ، تَبدَأُ بِاليُمنَى قَبلَ اليُسرَى. وَإِذَا فَرَغْتَ فَإِنَّ النبيَّ عَلِيَةٍ أَخبَرَ أَنَّ الخَطَايَا تَنزِلُ.

#### مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: مِن عَادَةِ السَّلَفِ رَضَالِكَ عَنْهُ أَنْ يُبَيِّنُوا العِلمَ لِلنَّاسِ بِالفِعلِ. وَجْهُ ذَلكَ قَولهُ: «فَدَعَا بِتَوْرٍ مِنْ مَاءٍ فَتَوَضَّاً لَهُمْ»، فكانَ بِإِمكَانِهِ أَنْ يَصفَ هَذَا الوُضُوءَ بِلِسَانِهِ، لَكِنَّ التَّعْلِيمَ بِالفِعْلِ لَهُ شَأْنٌ عَظِيمٌ؛ لِأَنَّ الإِنْسَانَ يَكُونُ بِهِ أَكْمَلَ إدراكًا، وَلَيسَ الخَبرُ كَالمَعَايَنةِ؛ وَلِأَنَّ صُورَتَه تَرتَسِمُ فِي الذِّهنِ بِحَيثُ لَا يَنسَاهُ.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: فِعْلُ الْوُضُوءِ عَلَى هَذِهِ الْكَيْفِيَّةِ، وَقَدْ سَبَق.

الفَائِدَةُ الثَّالِثةُ: الجَمْعُ بَيْنَ المَضْمَضَةِ وَالْإِسْتِنْشَاقِ مِنْ كَفِّ وَاحِدَةٍ؛ لِقَوْلِهِ: «فَمَضْمَضَ وَاسْتَنْشَقَ وَاسْتَنْثَرَ ثَلَاثًا بِثَلَاثِ غَرْفَاتٍ».

الفَائِدَةُ الرَّابِعةُ: جَوَازُ الاخْتِلَافِ فِي العَدَدِ فِي أَعضَاءِ الوُضُوءِ.

وَهُوَ غَسْلُ وَجْهِهِ ثَلَاثًا، وَالْيَدَيْنِ مَرَّتَيْنِ، وَالرِّجْلَيْنِ مَرَّة، وَكَانَ الْمُتَبَادَرُ إِلَى اللَّهْنِ أَنْ يَكُونَ الْأَمْرُ بِالْعَكْسِ، الْوَجْهُ مَرَّةً وَاحِدَةً؛ لِأَنَّهُ أَنْظُفُ مِنَ الرِّجْلَيْنِ، وَالْمِّهْنِ أَنْ يَكُونَ الْأَمْرُ بِالْعَكْسِ، الْوَجْهُ مَرَّةً وَاحِدَةً؛ لِأَنَّهُمَ أَقْرَبُ إِلَى الْأَذَى وَالْوَسَخ، وَالْيَدَانِ مَرَّتَيْنِ؛ لِأَنَّهُمَ أَقْرَبُ إِلَى الْأَذَى وَالْوَسَخ، وَالْيَدَانِ ثَلَاثًا؛ لِأَنَّهُمَ أَقْرَبُ إِلَى الْأَذَى وَالْوَسَخ، لَكِنَّ الْأَمْرَ بِالْعَكْسِ، وَإِلَى هَذَا يُشِيرُ قَوْلُه تَعَالَى: ﴿وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمُ ﴾ [المائدة:٦]، لَكِنَّ الْأَمْرَ بِالْعَكْسِ، وَإِلَى هَذَا يُشِيرُ قَوْلُه تَعَالَى: ﴿وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ ﴾ [المائدة:٦]، عَلَى قِرَاءَةِ الجُرِّ؛ حَتَّى لَا يُبَالِغُوا فِي الغَسْلِ.

يَعنِي أَنهُ يَجُوزُ أَن يَغسِلَ وَجهَهُ ثَلاثًا، وَيَدَيه مَرتَين، وَرجلَيهِ مَرةً وَاحدةً، وَمِنَ السُّنةِ أَن يُغسِلَ الإِنسَانُ أَعضَاءَه المغسُولَةَ السُّنةِ أَن يُغسِلَ الإِنسَانُ أَعضَاءَه المغسُولَة ثَلاثَ مَراتٍ، وَمنَ السنَّةِ أَيضًا أَنْ يُخالِفَ فَيغسِل الوَجة ثَلاثًا، وَيَغْسِلَ اليَدينِ مَرتَينِ، وَالرِّجلينِ مَرَّةً وَاحدَةً، وَلا حَرجَ في ذَلِكَ.

وَيَتَفَرَّعُ عَنْ هَذَا فَائِدَةٌ: لَيْسَ المَقْصُودُ مِنَ الْوُضُوءِ التَّنْظِيفَ الْحِسِّيَ، المَقْصُودُ هُوَ التَّنْظِيفُ المَعْنَوِيُّ، أَنْ يُكَفِّرَ اللهُ كُلَّ خَطِيئَةٍ عَمِلَتْهَا الجَوَارِحُ.

الْفَائِدَةُ الْحَامِسَةُ: مَسْحُ الرَّأْسِ، المَسْنُونُ يَكُونُ بِالْبَدْءِ مِنْ مُقَدِّمَةِ الرَّأْسِ إِلَى الْقَفَا ثُمَّ رَدِّهِمَا، هَذَا الْأَفْضَلُ، وَيُجْزِئُ المَسْحُ مَرَّةً عَلَى الرَّأْسِ دُونَ رَدِّ الْيَدَيْنِ.

لِأَنَّ الرَّسُولَ ﷺ مَسَحَ عَلَى الْعِمَامَةِ، وَعَلَى النَّاصِيَةِ، وَلَا يَتَأَتَّى الْإِقْبَالُ وَالْإِدْبَارُ فِي هَذَا الحَالِ.

وَفِي هَذَا الحَدِيثِ لَم تُذكرِ الأُذْنَانِ، فَكَيفَ يَكُونُ الجَمْعُ بَينَهُ وَبَينَ الأَحَاديثِ الدَّالَّةِ عَلَى ذِكرِهِما؟

الجَوَابُ: لَا يَنْبَغِي أَنْ تَقُولَ: كَيْفَ الجَمْعُ؛ لِأَنَّ الجَمْعَ إِنَّمَا يَكُونُ فِيهَا ظَاهِرُهُمَا التَّعَارُضُ، أَمَّا هُنَا فَلَا تَعَارُضَ؛ لِأَنَّ عَدَمَ الذِّكْرِ لَيْسَ ذِكْرًا لِلْعَدَم، فَهَبْ أَنَّهُا لَمْ تُذْكَرَا لِتَعَارُضُ، أَمَّا هُنَا فَلَا تَعَارُضَ؛ لِأَنَّ عَدَمَ الذِّكْرِ لَيْسَ ذِكْرًا لِلْعَدَم، فَهَبْ أَنَّهُمَا لَمْ تُذْكَرُ فِي هَذَا الْحَدِيثِ الْأُخْرَى؛ لِأَنَّهَا لَمْ تُذْكَرْ فِي هَذَا الْحَدِيثِ.

وَلِذَلكَ قَالَ فِي النُّحْبَةِ: «زِيَادَةُ رَاوِيهِمَا أَيِ: الصَّحِيحُ وَالْحَسَنُ مَقْبُولَةٌ مَا لَمْ تَقَعْ مُنَافِيَةً لِـمَا هُوَ أَوْثَقُ» (١).

الفَائِدَةُ السَّادِسةُ: نَوعُ التَّطْهِيرِ بَينَ (غَسل) و(مَسح)، فَلَو مَسَحَ فِي مَعْسُولِ، وَغَسَل فِي مَمْسُوحِ، فَلَا يُجْزِئُ، أَمَّا إِذَا مَسَحَ فِي مَعْسُولٍ فَوَاضِحٌ؛ لِأَنَّ المَسْحَ دُونَ الْغَسْلِ؛ لِقَوْلِ النَّبِيِّ عَيَّا ِ الْمَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ (٢)، وَغَسْلُ النَّسُ لِيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ (٢)، وَغَسْلُ الرَّأْسِ لَيْسَ فِي كِتَابِ اللهِ، وَلَا فِي سُنَّةِ رَسُولِهِ، بَلِ الْعَكْسُ.

<sup>(</sup>١) نخبة الفكر (ص:١٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور، رقم (١٧١٨).

قَالَ بَعضُ العُلَماءِ: يُجزِئُ الغَسلُ؛ لِأنَّ المَسحَ إِنَّما شُرِعَ فِي الرَّأْسِ تَخفِيفًا عَلَى العِبَادِ العِبَادِ، فَإِذَا أَرَادَ الإِنْسَانُ أَنْ يَغسِلَ؛ فَقَد أَتَى بِزِيَادةٍ، فَيقَالُ: التَّخفِيفُ عَلَى العِبَادِ مَقصُودُ الشَّرع؛ لِقَولِهِ: ﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْتَرَ ﴾ [البقرة:١٨٥].

وَجَاءَ فِي الْحَدِيثِ: «إِنَّ اللهَ يُحِبُّ أَنْ تُؤْتَى رُخَصُهُ»(١).

وَالعَقلُ يَدُلُّ عَلَى هَذَا، فَالكَرِيمُ يُحِبُّ أَنْ يُقبَلَ كَرَمُه، وَإِنْ رُدَّ كَرَمُه، صَارَ هَذَا إِهَانَةً لَهُ.

الفَائِدةُ السَّابِعَةُ: جَوَازُ استِعهَالِ أَوَانِي الصُّفرِ، وَالصُّفرُ نَوعٌ مِنَ المَعَادنِ، فَيجُوزُ أَن يَستَعمَلَ الإنسَانُ لِلوُضُوءِ كُلَّ الأَوَانِي سَوَاءٌ كَانَ مِن حَديدٍ أَو مِن صُفرٍ أَو نُحَاسٍ أَو رَصَاصٍ أَو غَيرِ ذَلكَ.

الفَائدَةُ الثَّامنَةُ: بَيانُ كَيفِيةِ مَسحِ الرَّأْسِ وَأَنَّهُ يُقبِلُ بِهَا وَيُدبِرُ، وَالإِدبَارُ أَنْ تَبدَأَ بِمُقَدَّمِ الثَّامنَةُ الثَّامنَةُ عُودُ إِلَى المُؤخَّرِ إِلَى الرَّقَبةِ، ثُمَّ تَرُدُّ يَديْكَ لِلمُقدَّمِ، وَإِنْ مَسَحتَ عِلَى غَيرِ هَذَا الوَجهِ كَانَ جَائزًا، يَعنِي لَو مَسَحتَ بيدٍ وَاحِدةٍ وَعَمَّمتَ الرَّأْسَ كُلَّهُ كَانَ خَائِزًا.

الفَائدَةُ التَّاسِعَةُ: اسْتِحبَابُ الزِّيَارَةِ لِإِخْوَانِكَ المسْلِمِينَ؛ لِقَولِه رَضَيَلَهُ عَنْهُ: أَتَانَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْ وَلَا سِيَّمَا إِذَا كَانَ الزائِرُ يَفْرَحُ بِهِ المُزُورُ، فَإِنَّهُ يَنبَغِي أَنْ يَزورَه؛ لأَنَّهُ إِذَا كَانَ المُزُورُ لَا يَفْرَحُ كَانَ يَفْرَحُ بِه كَانَتْ زِيارَتُه إِدخَالًا لِلسُّرُورِ عَلَى صَاحِبِه، أَمَّا إِذَا كَانَ المَزُورُ لَا يَفْرَحُ كَانَ يَفْرَحُ بِه كَانَتْ زِيارَتُه إِدخَالًا لِلسُّرُورِ عَلَى صَاحِبِه، أَمَّا إِذَا كَانَ المَزُورُ لَا يَفرَحُ بِهِ فَلا يُسنُّ أَنْ يَزُورَهُ الأَنَّهُ يُدخِلُ عَليهِ الغَمَّ وَيُثقِلُ عَليهِ، وَبَعضُ النَّاسِ يَكُونُ دَائِمَ الزِّيارَةِ بِحَيثُ يَشْعَلُ الشَّخصَ عَن حَاجَاتِهِ الخَاصَّةِ التِي يُحِبُّ أَن يَستَعمِلَ وَقتَه في الزِّيارَةِ بِحَيثُ يَشْعَلُ الشَّخصَ عَن حَاجَاتِهِ الخَاصَّةِ التِي يُحِبُّ أَن يَستَعمِلَ وَقتَه في قضائِها.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢١٠٨، رقم ٥٨٦٦).

فمَسأَلَةُ الزيَارَةِ تَعُودُ إلى حَالِ الإِنسَانِ، وَالإِنسَانُ العَاقِل يَعرِفُ هَلِ الزيارَةُ نَافِعَةٌ أَو لَا، وَهَلِ الْمَكانُ الذِي تَزورُه فِيهِ مُناسِبٌ أَو غَيرُ مُناسِبٍ؟ وَهَلِ الْمَكانُ الذِي تَزورُه فِيهِ مُناسِبٌ أَو غَيرُ مُناسِبٍ وَهَلِ الْمَكانُ الذِي تَزورُه إِذَا جَاءَ القَاضِي إلى أَو غَير مُناسِب، فَلو كَانَ الإِنسَانُ مُستَضِيفًا لِلقَاضِي وَصَارَ يَزورُه إِذَا جَاءَ القَاضِي إلى المَحكمةِ، فَهذَا الوَقتُ غَيرُ مُناسِب؛ لأَنَّهُ وَقتُ الحُكم بَينَ الناسِ وَتَحاكُم الناسِ إلى المَحكمةِ، وَلَو كَانَ شَخصٌ يَزورُ إِنسَانًا فَأَتَاهُ فِي مَكانٍ لا يُحبُّ أَن يَأْتِيهُ فِيهِ كَدُكانِه مَثلًا وَهُو لَا يُحبُ أَن يَأْتِيهُ فِيهِ كَدُكانِه مَثلًا وَهُو لَا يُحبُّ أَن يَأْتِي صَديقُه لِلدكَّانِ لِأَنَّه يَشْعَلُه فَنَقُولُ الأَصلُ أَلَّا تَزورَهُ.

#### <del>-690-</del>

٠١٠ - عَنْ عَائِشَةَ رَضَاٰلِلَهُ عَنْهَا قَالَتْ: «كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يُعْجِبُهُ التَّيَمُّنُ فِي تَنَعُّلِهِ، وَطُهُورِهِ، وَفِي شَأْنِهِ كُلِّهِ» (١٠).

#### الشتزح

عَائشَةُ: هِيَ أُمُّ المؤمِنينَ، وَهِيَ أَفضَلُ زَوجَاتِ رَسولِ اللهِ ﷺ اللَّاتِي مَاتَ عَنهُنَّ، وَخَديجَةُ أَفضَلُ زَوجَاتِ النَّبِيِّ ﷺ اللَّاتِي مُتْنَ عَنهُ.

قُولُها: «كَانَ يُعْجِبُه»: وَالعُجبُ تَارةً يَكُونُ بِمَعْنَى الاَسْتِغْرَابِ وَالإِنكَارِ، وَتَارَةً بِالْعَكسِ، فَفِي قَولِهِ تَعَالَى: ﴿ بَلْ عَجِبْتَ وَيَسْخَرُونَ ﴾ [الصافات:١٦]، لِلْإِنكَارِ، يَعنِي: عَجِبتَ يَا مُحمدُ مِن هَؤُلاءِ أَنْ يُنكِروا وَحدَانيَّةَ اللهِ عَنَّوَجَلَّ ﴿ وَيَسْخَرُونَ ﴾، وَقِرَاءَةُ (عَجِبْتُ) إحدَى القِرَاءَاتِ السَّبع.

لَا نَقْرَأُ بِهَا أَمَامَ الْعَامَّةِ؛ لِأَنَّ هَذَا قَدْ يُوقِعُ فِي أَحَدِ أَمْرَيْنِ:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب التيمن في الوضوء والغسل، رقم (١٦٨)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب التيمن في الطهور وغيره، رقم (٢٦٨).

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن للفراء (٢/ ٣٨٤).

- إِمَّا أَنْ يَتَّهِمُونَا بِالتَّلَاعُبِ فِي كِتَابِ اللهِ وَاللَّحْنِ فِيهِ.
  - وَإِمَّا أَنْ تَقِلَّ هَيبَةُ القُرْآنِ عِندَهُم.

وَلِهَذَا، فَمِنَ الْخَطَأِ أَنَّ الْإِنْسَانَ إِذَا أَفْتَى بِقَوْلٍ رَاجِحٍ، وَكَانَ عِنْدَهُ طَالِبُ عِلْمٍ، فَأَرَادَ أَنْ يَلْفِتَ انْتِبَاهَ النَّاسِ أَنَّهُ عَلَى عِلْمٍ بِالْخِلَافِ، فَإِذَا أَفْتَى الْمُفْتِي بِهَا يَرَى عِلْمٍ، فَأَرَادَ أَنْ يَلْفِتَ انْتِبَاهَ النَّاسِ أَنَّهُ عَلَى عِلْمٍ بِالْخِلَافِ، فَإِذَا أَفْتَى الْمُفْتِي عَامِّيٌّ أَنَّهُ صَوَابٌ قَالُوا: يَا شَيْخُ، إِنَّ بَعضَ الْعُلَمَاءِ يَقُولُونَ كَذَا وَكَذَا وَكَذَا وَكَذَا وَكَذَا وَكَذَا وَلَا سِيَّا إِنْ كَانَ الْقَوْلُ النَّانِي هُوَ عِنْدَهُ، إِذَا قَالَ: لَيْسَ بَعضُ الْعُلَمَاءِ قَالَ كَذَا وَكَذَا وَلَا سِيَّا إِنْ كَانَ الْقَوْلُ النَّانِي هُو الْأَخَتَى عِنْدَهُ وَكَذَلِكَ سَتَقِلُّ هَيْبَةُ الْفَتْوَى.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: أَلَسْتُم تَقُولُونَ: إِنَّ الأَفضَلَ أَنْ يَقرَأَ بِهَذَا تَارَةً وِبِهذَا تَارَةً؟

قُلنَا: بَلَى، وَلَكَـنَّ هَذَا يُمكِـنُ أَنْ يَفعَلَه فِي قِـرَاءَتِه وَحْدَه أَو فِي صَلَاتِه، أَو فِي حُضُورِ طَلَبَةِ عِلمٍ، أَو فِي مَقَامِ تَعْلِيم، أَمَّا مَعَ الغَيرِ، فَلَا.

إِذَنْ يَكُونُ العَجَبُ بِمَعْنَى: الاسْتِحْسَانِ؛ وَلِهِذَا جَاءَ فِي بَعضِ أَلْفَاظِ الحَدِيثِ: «يُحِبُّ التَّيَامُنَ» يَعنِي البَدَاءَةَ بِاليَمِينِ، أو التَّيَمُّنَ.

«فِي تَنَعُّلِهِ»، أَي: لُبسِ نَعلِهِ، فَالسُّنةُ أَن يَبدَأَ الإِنسَانُ فِيهِ بِاليَمِينِ، وَأَمَّا خَلْعُ النعلِ أَن يَبدَأَ فِيه بِاليَسَارِ، وَمِثُلُ ذَلكَ الْخُفَّانِ وَالجَوارِبُ، وَمِثُلُ ذَلكَ الثَّوبُ، بِحيثُ نَقولُ إِنهُ يُسنُّ أَن يُدخِل كُمَّ اليَدِ اليُمنَى قَبلَ كُمِّ اليَدِ اليُسرَى، وَمِثلُ ذَلكَ السِّروالُ فَيلبَسُ اليُمنَى قَبلَ اليُسرَى، وَأَمَّا خَلعُ النَّعلِ فَالأَفضَلُ أَنْ يَبدَأَ بِاليسارِ، وَكَذلكَ خَلعُ الثَّعلِ النَّعلِ الأَيسَرَى، وَأَمَّا خَلعُ النَّعلِ النَّعلِ اللَّيسَرَى، وَمِثلُ اللَيسارِ، وَكَذلكَ خَلعُ النَّعلِ اللَّيسَرَ قَبلَ الأَيسَرَى، وَأَمَّا خَلعُ النَّعلِ الكُمَّ الأَيسرَ قَبلَ الأَيسَارِ، وَكَذلكَ السِّروالُ يَخلعُ الكُمَّ الأَيسرَ قَبلَ الأَيمَنِ، وَكَذلكَ السِّروالُ يَخلعُ الكُمَّ اللَّيسَرَى قَبلَ اليُمنَى.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٦/ ٢٠٢، رقم ٢٦١٨٣).

«وَتَرَجُّلِهِ»، أَي: فِي إِصْلَاحِ شَعرِ رَأْسِه وتَسرِ يجِهِ وَدَهنِهِ، لِأَنَّ الرَّسُولَ ﷺ كَانَ شَعرُ رَأْسِهِ أَحيَانًا يَبلُغُ إِلَى أَذْنَيهِ، وَأَحيَانًا إِلَى مَنكِبَيْه، لَكِنَّه ﷺ كَانَ نَظِيفًا، دَائهًا يَتَعَهَّدُه بِالتَّرجِيلِ، وَالتَّنْظِيفِ، والتَّطيُّبِ؛ حَتَّى إِنهُ كَانَ مُحْرِمًا فَيَرَى أَثَرَ المِسكِ في مَفَارِقِهِ.

«وَطُهُورِهِ»، وَهَذَا مَحُلُّ الشَّاهِدِ مِنَ الحَدِيثِ، أَي: طَهَارِتِهِ، «وَفِي شَأْنِهِ كُلِّهِ»، أَي عَجِبُهُ التَّيَمُّنُ فِي شَأْنِهِ كُلِّهِ، وَهَذَا عَامٌّ فِي كُلِّ شَيْءٍ تَبدَأَ بِهِ، لَكِنْ يُستَتَنَى مِنهُ الإسْتِنجَاءُ، والاسْتِجْءَارُ، فَإِنَّه فِي حَدِيثِ سَلَمَانَ الفَارِسِيِّ قَالَ: «نَهَانَا رَسُولُ اللهِ ﷺ الإسْتِنجَاءُ، والاسْتِجْءَ الْإِنْسَانُ إِلَى مَسُّ الذَّكَرِ إِذَا احتَاجَ الإِنْسَانُ إِلَى مَسِّ ذَكَرِهِ فَليمَسَّهُ بِاليَمِينِ» (۱)، وَكَذَلِكَ مَسُّ الذَّكرِ إِذَا احتَاجَ الإِنْسَانُ إِلَى مَسِّ ذَكَرِهِ فَليمَسَّهُ بِاليَمِينِ (۱).

وَيشمَلُ هَذَا الاغتِسَالَ مِنَ الجَنَابَةِ، فَإِنَّ الاغتِسَالَ مِنَ الجَنَابَةِ يَبدَأُ الإنسَانُ أُولًا بِالوُضُوءِ مُتَيَامِنًا فِيهِ، ثُمَّ بَعدَهُ يَغسِلُ الرَّأْسَ يَبدَأُ بِالجَانِبِ الأَيمَنِ مِنهُ، ثُمَّ يغسِلُ بَلوُضُوءِ»، وَهَذَا عَامٌّ. يغسِلُ بَقيةَ البَدَنِ وَيبدَأُ بِالجَانِبِ الأَيمَنِ مِنهُ لِقَولِه: «وَطُهُورِهِ»، وَهَذَا عَامٌّ.

قُولُهَا: «وَفِي شَأْنِهِ كُلِّهِ» في هَذَا الحَديثِ عَطفُ عَامٍّ عَلى خَاص، فَيَشمَلُ الأَكلَ بِاليَمِينِ، وَالشُّربَ بِاليَمِينِ وَتَقدِيمَ الأَيمَنِ في إِعطَائِه بِما فَضَلَ مِنَ المَاءِ أَو مِنَ الشَّرابِ أَو مَا أَشْبَهَ ذَلكَ.

فَإِنْ قِيلَ: وَهَل يَنْطَبِقُ هَذَا أَيضًا عَلَى الصَّفِّ فِي الصَّلاةِ فيكونُ يَمينُ الصَّفِّ أَفضلَ مِن يسَارِهِ إِذَا تَسَاوَيَا أَو تَقَارَبَا، أَفضلَ مِن يسَارِهِ إِذَا تَسَاوَيَا أَو تَقَارَبَا، أَمَّا إِذَا كَانَ يَمينُ الصَفِّ بَعِيدًا عَنْ وَسَطِهِ فَإِنَّ يَسَارَهُ القَريبَ أَفضَلُ؛ لأَنَّهُ أَقرَبُ إِلَى الإِمَام وَأَدقُ فِي مُتَابِعَتِهِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب الاستطابة، رقم (٢٦٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الطهارة، باب النهي عن الاستنجاء باليمين، رقم (١٥٣)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب النهي عن الاستنجاء باليمين، رقم (٢٦٧).

وَيُستَثنَى مِن قَولَهَا رَضَالِقُعَنَهَا: «فِي شَأْنِهِ كُلِّهِ» مَا جَاءَتِ السُّنةُ فِيه بِتقدِيمِ اليَسَارِ، مِثلَ خَلعِ الثَّوبِ، وَكَذلِكَ تَقدِيمِ الرِّجلِ عِندَ الخُرُّوجِ مِنَ المُسْجِدِ، وَكَذلِكَ تَقدِيمِ الرُّجلِ عِندَ الخُرُّوجِ مِنَ المُسْجِدِ، وَكَذلِكَ تَقدِيمِ السُّرَى فَإِنَّهُ السُّرَى عِندَ دُخولِ الخَلاءِ، وهَكَذا كُلُّ مَا ثَبتَتِ السنَةُ فِيهِ مِن تَقدِيمِ السُّرَى فَإِنَّهُ مُستَثنى مِن قَولِهَا رَضَيَلَتُهُ عَنْهَا: «وَفِي شَأْنِهِ كُلِّهِ».

وَكَانَ يُحِبُّ التَّيَامُنَ؛ لِأَنَّ الْيَمِينَ يُمْنٌ وَبَرَكَةٌ.

وَلِهِذَا كَانَ السَّعَدَاءُ -جَعَلَنَا اللهُ مِنْهُمْ- يَأْخُذُونَ كِتَابَهُمْ بِالْيَمِينِ، فَكَانَ يُعْجِبُهُ التَّيَامُنُ، بَلْ أَمَرَ بِهِ فَقَالَ ﷺ: «الْأَيْمَنُونَ، الْأَيْمَنُونَ، الْأَيْمَنُونَ، الْأَيْمَنُونَ، أَلَا فَتَيَمَّنُوا فَتَيَمَّنُوا فَتَيَمَّنُوا فَتَيَمَّنُوا فَتَيَمَّنُوا» (١)؛ فَالْبَدَاءَةُ بِالْيَمِينِ هِيَ السُّنَّةُ الْقَوْلِيَّةُ وَالْفِعْلِيَّةُ.

#### مِنْ فَوَائِدِ هَذا الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: أَنَّ الْأَعْمَالَ تَتَفَاضَلُ، بَعضُهَا أَفْضَلُ مِنْ بَعضٍ، وَبَعضُهَا أَعْجَبُ إِلَى النَّبِيِّ عِلَيْ مِنْ بَعضٍ.

فَالأَعْمَالُ تَتَفَاضَلُ بِلَا شَكِّ، فـ «خَيْرُ الصَّدَقَةِ أَنْ تَصَّدَّقَ وَأَنْتَ صَحِيحٌ شَحِيحٌ، تَأَمُلُ الْبَقَاءَ، وَتَخْشَى الْفَقْرَ، وَلَا ثَمْهِلُ حَتَّى إِذَا بَلَغَتِ الرُّوحُ الْحُلْقُومَ، قُلْتَ: هَذَا لِفُلَانٍ، وَهَذَا لِفُلَانٍ، وَهَذَا لِفُلَانٍ، وَقَدْ كَانَ لِفُلَانٍ عَلَيَّ كَذَا» (١)، فَهذِهِ حَالُ كَثِيرٍ مِنَ النَّاسِ الْيَوْمَ، لَفُلَانٍ، وَهَذَا لِفُلَانٍ، وَقَدْ كَانَ لِفُلَانٍ عَلَيَّ كَذَا» (١)، فَهذِهِ حَالُ كَثِيرٍ مِنَ النَّاسِ الْيَوْمَ، يَشِحُ عَلَى نَفْسِهِ أَنْ يَتَصَدَّقَ بِدِرْهَم فِي حَالِ الْحَيَاةِ، ثُمَّ يُوصِي عِنْدَ مَوْتِهِ بِثُلُث مَالِهِ؛ لِأَنَّهُ الْعَلَادَةَ فِي المَالِ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الهبة وفضلها والتحريض عليها، باب من استسقى، رقم (۲۰۷۱)، وأخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب استحباب إدارة الماء واللبن ونحوهما عن يمين المبتدئ، رقم (۲۰۲۹).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الزكاة، باب فضل صدقة الشحيح الصحيح، رقم (١٤١٩). والخُلْقُومُ بَعْدَ الْفَمِ وَهُوَ مَوْضِعُ النَّفَسِ وَفِيهِ شُعَبٌ تَتَشَعَّبُ مِنْهُ وَهُوَ بَجُرًى الطَّعَامِ وَالشَّرَابِ. المصباح المنير حلق.

ومِنَ الأَعْمَالِ التِي هِيَ أَحَبُّ إِلَى اللهِ، مَا قَالَ ابنُ مَسعُودٍ عنِ الرَّسُول ﷺ: «الصَّلَاةُ عَلَى وَقْتِهَا»(١).

إِذَنِ، الْأَعْمَالُ تَتَفَاضَلُ، وَإِذَا تَفَاضَلَتِ الْأَعْمَالُ لَزِمَ مِنْ ذَلِكَ تَفَاضُلُ الْعُمَالُ الْعُمَالُ الْعُمَالُ الْعُمَالُ الْعُمَالُ، لَزِمَ مِنْ ذَلِكَ الْعَامِلِ، فَالْأَفْضَلُ الْعُمَالُ، لَزِمَ مِنْ ذَلِكَ تَفَاضُلُ الْإِيمَانِ، لِأَنْهُ أَفْضَلُ، فَيَكُونُ فِيهِ تَفَاضُلُ الْإِيمَانِ، لِأَنَّهُ أَفْضَلُ، فَيَكُونُ فِيهِ تَفَاضُلُ الْإِيمَانِ وَنُقْصَانِهِ، وَهَذَا هُوَ دَلِيلٌ عَلَى مَا ذَهَبَ إِلَيْهِ أَهْلُ السُّنَّةِ وَالجَمَاعَة مِنْ زِيَادَةِ الْإِيمَانِ وَنُقْصَانِهِ، وَهَذَا هُوَ الْحَقُ.

وَإِذَا تَفَاضَلَتِ الْأَعْمَالُ لَزِمَ مِنْ ذَلِكَ تَفَاضُلُ الْإِيمَانِ؛ لِأَنَّ الْإِنْسَانَ لَا يَخْتَارُ الْأَفْضَلَ إِلَّا إِيمَانًا مِنْهُ بِأَنَّهُ أَفْضَلُ، فَيَكُونُ فِيهِ دَلِيلٌ عَلَى مَا ذَهَبَ إِلَيْهِ أَهْلُ السُّنَّةِ وَالجَمَاعَة مِنْ زِيَادَةِ الْإِيمَانِ وَنُقْصَانِهِ، وَهُوَ الحَقُّ، وَلَهُ أَدِلَّةٌ لَيْسَ هَذَا مَوْضِعَ بَسْطِهَا.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّهُ يَبدَأُ فِي النِّعَالِ بِاليَهِينِ، وَهذَا إِذَا انْتَعَلَ يَبدَأُ بِاليَهِينِ، لَكِن إِذَا خَلَعَ يَبدَأُ بِاليَهِينِ، لَكِن إِذَا خَلَعَ يَبدَأُ بِاليَهِينِ الْمَيْمِينِ فِي الْخَلَعَ تَحَلِّ، وَاللَّبسَ تَحَلِّ، فَرُوعِيَ جَانِبُ اليَهِينِ فِي الْحَالَينِ، فَالتَّحَلِي وَقتُ أَطُولُ؛ لِأَنَّهُ الْحَالَينِ، فَالتَّحَلِي وَقتُ أَطُولُ؛ لِأَنَّهُ إِذَا لَبِسَ أَوَّلًا، وَخَلَعَ أَخِيرًا، صَارَ حَظُّ اليَهِينِ مِنْ هَذِهِ النَّعْلِ أَكْثَرَ.

وَيُقَاسُ عَلَى النِّعَالِ لُبْسُ الثَّوْبِ وَالتَّسَرْ وُلُ، أَوْ لُبْسُ الثَّوْبِ يُقَاسُ عَلَى النِّعَالِ، فَتَبْدَأُ بِإِدْخَالِ الْكُمِّ الْأَيْسَرِ، وَكَذَلِكَ التَّسَرُ وُلُ تَبْدَأُ بِإِدْخَالِ الْكُمِّ الْأَيْسَرِ، وَكَذَلِكَ التَّسَرُ وُلُ تَبْدَأُ بِإِدْخَالِ الْكُمِّ الْأَيْسَرِ، وَكَذَلِكَ التَّسَرُ وُلُ تَبْدَأُ بِإِدْخَالِ الْيُدِ الْيُسْرَى، وَالْخَلْعُ بِالْعَكْسِ.

وَبِهِ يُعرَفُ شُمُولِيَّةُ هَذَا الدِّينِ الإِسْلَاميِّ، وَأَنَّه يَدْخُلُ فِي شَأْنِ الإِنْسَانِ حَتَّى فِي لِبَاسِهِ، وَيُؤجَرُ العَبدُ عَلَى هَذَا إِنْ شَاءَ اللهُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصلاة، باب فضل الصلاة لوقتها، رقم (٥٢٧)، ومسلم: كتاب الإيهان، باب بيان كون الإيهان بالله تعالى أفضل الأعهال، رقم (٨٥).

لَكَنْ يَنْبَغي أَن يَحَتَفِيَ (٢) الإِنْسَانُ أَحيَانًا؛ لِأَنَّ النَّبيَّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلامُ نَهَى عَنْ كَثرَةِ الإِرْفَاهِ، وَأَمرَ بِالإحْتِفَاءِ أَحيَانًا (٢)؛ لِئَلَّا يَكُونَ النَّاسُ كَثِيرِي الإِرْفَاهِ.

فَهَا بَالْنَا بِقَوْمِ لَا يَخْلَعُونَ الجَوَارِبَ وَالخُفَّيْنِ صَيْفًا وَلَا شِتَاءً، حَتَّى تَجِدَ أَسْفَلَ قَدَمِهِ مِثْلَ خَدِّهِ، فَلَوْ أَرَادَ أَنْ يَمْشِيَ عَلَى الْأَرْضِ مَا اسْتَطَاعَ، هَذَا غَلَطٌ، وَخِلَافُ الشَّرْع، فَعَوِّدْ نَفْسَكَ الخُشُونَةَ حَتَّى تَكُونَ رَجُلًا بِمَعْنَى الْكَلِمَةِ.

وَيُستَثنَى في مَسْأَلَةِ الإنتِعَالِ:

النَّعْلَيْنِ عِنْدَ الْإِحْرَامِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ: «لِيُحْرِمْ أَحَدُكُمْ فِي إِزَارٍ وَرِدَاءٍ وَنَعْلَيْنِ، فَإِنَّهُ يَلْبَسُ النَّعْلَيْنِ عِنْدَ الْإِحْرَام »(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: كتاب الترجل، باب النهي عن كثير من الإرفاه، رقم (٢١٦٠)، والنسائي: كتاب الزينة، باب الترجل، رقم (٥٢٣٩)، وأحمد (٦/ ٢٢، رقم ٢٤٤٦٩).

<sup>(</sup>٢) أي: يمشي حافيًا. انظر: تاج العروس (حفو).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٦/ ٢٢، رقم ٢٤٤٦٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٢/ ٣٤، رقم ٤٨٩٩).

الصَّلَاةُ، فَمِنَ السُّنَّةِ أَنْ يُصَلِيَ الإِنْسَانُ فِي نَعلَيهِ، فَقَد سُئلَ أَنسُ بنُ مَالكِ وَخَلِيّهُ عَنهُ: «أَكَانَ النَّبيُّ عَلِيَّةً يُصَلِّي فِي نَعْلَيْهِ؟ قَالَ: نَعَمْ»(١)، بَلْ أَمَرَ أَنْ يُصَلَّى فِي النَّعلَينِ خُالَفةً لِليَهُودِ(١).

وَأَنَا قَدْ صَلَّيْتُ فِي نَعِلِي مُدَّةً طَوِيلَةً، وَلَكِنْ رَأَيْتُ أَنَّ هَذَا فِيهِ مَفْسَدَةً الْأَنْ الْعُوَامَّ كَانُوا إِذَا أَرَادُوا دُخُولَ المَسْجِدِ، خَلَعُوا نِعَالَهُمْ، وَأَمْسَكُوهَا بِأَيْدِيهمْ، وَوَضَعُوهَا إِلَى جَنْبِهِمْ، ثُمَّ لَـاً ظَهَرَتِ الرُّفُوفُ، صَارُوا يَجْعَلُونَهَا فِيهَا، ثُمَّ لَـاً رَأَوْا إِلَى الصَّفِّ، إِمَامَهُمْ يُصَلِّي فِي نَعلَيهِ، صَارُوا يَدْخُلُونَ المَسْجِدَ بِالنَّعْلَيْنِ، فَإِذَا وَصَلُوا إِلَى الصَّفِّ، خَلَعُوهَا.

هَذَا هُوَ الْوَاقِعُ، فَصَارَ فِي هَذَا ضَرَرٌ، وَمُخَالَفَةٌ لِلسُّنَّةِ الصَّرِ يَحَةِ؛ فَالْأَوْلَى لُبْسُهَا، فَمِنْ أَجْلِ ذَلِكَ تَرَكْتُهَا.

لِذَلكَ نَرَى عُلَمَاءَنا الكِبَارَ لَا يَلبَسونَ النَّعلَينِ؛ خَوفًا مِنْ هَذِه المَفسَدَةِ.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: جَوَازُ اتِّخَاذِ شَعرِ الرَّأْسِ وَإِطْلَاقِه؛ لِقَولِهِ: «وَتَرَجُّلِه».

وَاحْتَلَفَ العُلَمَاءُ فِي إِطلَاقِ الشَّعرِ:

- فَقَالَ الإِمَامُ أَحَدُ: «هُو سُنَّةٌ لَو نَقْوَى عَلَيهِ لَا تَّخَذْنَاه، لَكِنْ لَهُ كُلَفٌ وَمُؤْنةٌ» (٣).
- وَقَالَ بَعضُ أَهْلِ الْعِلْمِ: إِنَّهُ عَادَةٌ، إِذَا اعْتَادَهُ بَعضُ النَّاسِ، وَالسُّنَّةُ فِعْلُهُ، فَالسُّنَّةُ وَعْلُهُ، فَالسُّنَّةُ تَرْكُهُ؛ لِئَلَّا فَالسُّنَّةُ تَرْكُهُ؛ لِئَلَّا يَكُنْ إِنَّهَا، وَإِذَا لَمْ يَعْتَدُهُ النَّاسُ، فَالسُّنَّةُ تَرْكُهُ؛ لِئَلَّا يَكُونَ شُهْرَةً، وَإِذَا التُّيْذَ فَالسُّنَّةُ أَنْ يُرَجَّلَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصلاة، باب الصلاة في النعال، رقم (٣٨٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود: كتاب الصلاة، باب الصلاة في النعل، رقم (٢٥٢).

<sup>(</sup>٣) المغنى لابن قدامة (١/ ٦٦).

وَفِي هَذَا يُروَى أَنَّ النَّبَيَّ ﷺ قَالَ: «مَنْ كَانَ لَهُ شَعْرٌ فَلْيُكْرِمْهُ»(١)، وَذَلكَ بِتَطْهِيرِه، وَتَطْيِيبِهِ، وَتَنظِيفِهِ.

وَقَالَتِ العَامَّةُ فِيهَا صَحَّ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلامُ عِندَهُم: ﴿ أَكْرِمُوا اللَّحَى ﴾ وأَهِينُوا الشَّوَارِبَ ﴾ (٢) ، فَهَذَا حَديثُ أَخرَجَه العَامَّةُ ، ثُمَّ فَسَروا ﴿ أَكْرِمُوا اللِّحَى ﴾ أي: احْلِقُوهَا، حَتَّى تَكُونَ كَرِيمَةً نَضِرةً دَائِهَا وَطَاهِرةً ، سُبحَانَ اللهِ! لَهَا غُيِّرَ اللَّفظُ النَّبُويُ ، وَهُو قَولُه: ﴿ أَعْفُوا اللِّحَى ﴾ ؛ تَغَيَّرَ المَعْنَى، وَالعَامِّيُّ حِينَ يَقُولُ: ﴿ أَكْرِمُوا اللَّحَى ﴾ وَالعَامِّيُّ حِينَ يَقُولُ: ﴿ أَكْرِمُوا اللَّحَى ﴾ لَا يُريدُ أَنْ يَكْذِبَ عَلَى الرَّسُولِ، بَل يَظُنُّ أَنَّ هَذَا لَفظُ الحَدِيثِ، وَدَائِهًا اللَّحَى ﴾ لَا يُريدُ أَنْ يَكْذِبَ عَلَى الرَّسُولِ، بَل يَظُنُّ أَنَّ هَذَا لَفظُ الحَدِيثِ، وَدَائِهًا يَسْأَلُونَنَا عَن هَذَا، وَلَكِنَّ الحَدِيثَ الصَّحِيحَ هُوَ: ﴿ أَعْفُوا اللَّحَى ﴾ (٢) ، وَهُنَاكَ رِوَايَاتُ الْحَرَى ﴿ ).

الفَائِدَةُ الخَامِسةُ: جَوازُ دَهنِ الرَّجلِ رَأْسَه إِذَا كَانَ لَه شَعرٌ؛ لأَنَّ التَّرجُّلَ يَتَضَمنُ دَهنَ الرَّأْسِ وَلَا بَأْسَ بِذلِكَ، وَلكِنْ إِذَا اتَخَذَ الرَّأْسِ سَوَاءٌ قُلنَا إِنهُ جَرَتْ بِه العَادَةُ عِندَ النَّاسِ، أَو قُلنَا إِنهُ سُنةٌ، فَالأَفضَلُ أَن يُفَرقَهُ وَلا يُبقِيه مَكبُوتًا؛ لأَنَّ الرَّسولَ عَلَيْ كَانَ أُولَ مَا قَدِمَ المدِينَةَ كَانَ يُسدِلُ شَعرَ رَأْسِهِ وَلا يُفَرقُه، وَلَمَّا كَرِهَ مُوافَقةَ أَهلِ الكِتابِ صَارَ عَلَيْ يُفرِّقُ شَعرَ رَأْسِهِ وَهذَا هُوَ الأَفضَلُ.

ولَكَنْ هُناكَ فَرقٌ يَجَعَلُه بَعضُ النَّاسِ عَلَى جَانِبٍ وَاحِدٍ مِنَ الرَّأْسِ الجَانِبِ الأَيمَنِ أَو الجَانِبِ الأَيسَرِ، وَيُسمَّى عِندَ النَّاسِ بِالموضة، وَهذَا غَيرُ مَشرُوع، بَلْ إنَّ

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: كتاب الترجل، باب في إصلاح الشعر، رقم (١٦٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب اللباس، باب تقليم الأظفار، رقم (٥٨٩٢)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب خصال الفطرة، رقم (٢٥٩).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب اللباس، باب إعفاء اللحى، رقم (٥٨٩٣)، ومسلم: كتاب الطهارة،
 باب خصال الفطرة، رقم (٢٥٩).

<sup>(</sup>٤) انظر: صحيح البخاري: كتاب اللباس، ومسلم: كتاب الطهارة.

بعضَ أَهلِ العِلمِ قَالَ: إِنَّ المَرأَةَ إِذَا نَشَرتْ هَذِه المُشطَةَ وَأَمَالَتِ الفَرقَةَ فِإِنَّهَا تَكُونُ وَالْحَلَةُ فِي النِّساءِ المَذمُومَاتِ اللَّاتِي قَالَ فِيهِنَّ الرَّسولُ ﷺ: «مَائِلَاتُ مُمِيلَاتُ»(١).

يُبْنَى عَلَى الفَائِدَةِ السَّابِقَةِ: أَنَّ الْإِنْسَانَ يَنْبَغِي أَنْ يُطَهِّرَ نَفْسَهُ، وَأَنْ يَظْهَرَ بِمَظْهَرِ نَظِيفٍ، خِلَافًا لِقَوْمٍ يَتَدَيَّنُونَ بِخِلَافِ ذَلِكَ، فَنَقُولُ: الدِّينُ اتِّبَاعُ السُّنَّةِ، وَكُوْنُ الْإِنْسَانِ يَظْهَرُ بِمَظْهَرٍ نَظِيفٍ، فَهُوَ خَيْرٌ؛ وَلِهَذَا شُرِعَ لَنَا أَنْ نَتَنَظَّفَ وَنَتَطَهَّرَ فِي عِيدِ الْإِنْسَانِ يَظْهَرُ بِمَظْهَرٍ نَظِيفٍ، فَهُو خَيْرٌ؛ وَلِهَذَا شُرِعَ لَنَا أَنْ نَتَنَظَّفَ، وَنَتَطَهَّرَ فِي عِيدٍ مِنْ أَعْيَادِنَا، وَهُو (الجُمُعةُ)، فَنَغتسلُ، ونَتَسوَّكُ، وَنَتَنَظَّفُ، وَنَتطَيَّبُ، وَلَا يُعَدُّهُ هَذَا خُرو جًا عَنِ المَالُوفِ؛ وَلِهِذَا لَـا حَدَّرَ النَّبِيُ عَلَيْهِ مِنَ الكِبْرِ، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنَّ خُروجًا عَنِ المَالُوفِ؛ وَلِهِذَا لَـا حَدَّرَ النَّبِي عَلَيْهِ مِنَ الكِبْرِ، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنَّ أَحَدَنَا يُحِبُّ أَنْ يَكُونَ ثَوْبُهُ حَسَنًا، وَنَعْلُهُ حَسَنَةً. فَقَالَ: «إِنَّ اللهَ جَمِيلُ يُحِبُّ الجَمَالَ، وَلَعْرَبُ مَطُلُ الحَقِّ، وَغَمْطُ النَّاسِ» (٢)، أَي: يُحبُّ التَّجَمُّلَ، وَيُقصَدُ بِهِ الجَمَالُ الْحُلُقِي؛ لِللهَ عَرَقَعَلَ. اللهُ عَرَقَعَلَ. اللهُ عَرَقَعَلَ. اللهُ عَرَقَعَلَ التَّكَبُرُ مَالَ الْحِلْقِي بِيدِ اللهِ عَرَقَعَلَ.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: اسْتِحْبَابُ التَّيَمُّنِ فِي الطَّهُورِ، وَذَلِكَ إِذَا كَانَ المُطَهَّرُ عُصْوَيْنِ، يَسْتَقِلُّ أَحَدُهُمَا عَنِ الْآخِرِ مِثْلَ الْيَدَيْنِ وَالرِّجْلَيْنِ، أَمَّا إِذَا كَانَ عُضْوًا وَاحِدًا فَإِنَّهُ جَاءَ التَّيَمُّنُ فِي الْغَسْلِ، فَإِنَّ الْإِنْسَانَ يَغْسِلُ شِقَّهُ الْأَيْمَنَ قَبْلَ الْأَيْسَرِ، لَكِنْ لَمْ يَأْتِ التَّيَمُّنُ اللَّيَمِيْنِ، فَيْلًا الْقَاهِرَ أَنَّهُ إِذَا احْتَاجَ إِلَى أَنْ يُجُزِّى عَسْلَ الْوَجْهِ مَثَلًا، وَلَكِنَّ الظَّاهِرُ، كَذَلِكَ لَمْ يَأْتِ التَّيَمُّنُ فِي مَسْحِ وَجْهِهِ فَالْأَوْلَى أَنْ يَبْدَأَ بِالْيَمِينِ، هَذَا هُو الظَّاهِرُ، كَذَلِكَ لَمْ يَأْتِ التَّيَمُّنُ فِي مَسْحِ الْأُذُيْنِ؛ لِأَنَّهُمَا عُضْوٌ وَاحِدٌ، لَكِنْ إِذَا احْتَاجَ أَلَّا يَمْسَحَ إِلَّا بِيدٍ وَاحِدَةٍ فَلْيَبْدَأُ بِالْيَمِينِ، وَلَا الْمُعْرَةِ بْنِ شُعْبَةَ: «فَمَسَحَ عَلَيْهِمَا» (\*\*)، وَلَى قُلْ: بَدَأَ بِالْيَمِينِ، وَيُحْتَمَلُ أَنَّهُ لَبًا كَانَ فَرْضُهمَا المَسْحَ كَانَا كَالْأُذُنْيْنِ فَيُمْسَحَانِ مَعًا، وَلَى اللَّهُ لَيَا كَانَ فَرْضُهمَا المَسْحَ كَانَا كَالْأُذُنْيْنِ فَيُمْسَحَانِ مَعًا، يَقُلْ: بَدَأَ بِالْيَمِينِ، وَيُحْتَمَلُ أَنَّهُ لَبًا كَانَ فَرْضُهمَا المَسْحَ كَانَا كَالْأُذُنْيْنِ فَيُمْسَحَانِ مَعًا، وَلَا مَانَا كَالْأُذُنْيْنِ فَيُرْمَعُ وَلَا مَانَا كَالْأُذُنْيْنِ فَيُمْسَحَانِ مَعًا،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب اللباس والزينة، باب النساء الكاسيات العاريات المائلات المميلات، رقم (٢١٢٨). بلفظ: «مميلات مائلات».

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الإيهان، باب تحريم الكبر وبيانه، رقم (٩١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب إذا أدخل رجليه وهما طاهرتان، رقم (٢٠٦).

أَوْ أَنَّهُ كَانَ مَبْنِيًّا عَلَى الْغَسْلِ، وَفَرْعًا عَنْهُ، وَلِلْفَرْعِ حُكْمُه، وَأَصْلُهُ الْبَدْءُ بِالْيَمِينِ، فَيَبْقَى مَحَلَّ نَظَر.

الفَائِدَةُ السابِعَةُ: هُنَاكَ فَرْقُ بَيْنَ الْوُضُوءِ مِنَ المَاءِ المُسْتَعْمَلِ أَوْ بِالمَاءِ المُسْتَعْمَلِ؟ لِأَنَّ المُسْتَعْمَلِ أَنْ يَتَلَقَّى مَا يَتَنَاثَرُ فِي إِنَاءٍ لِيَتَوَضَّأَ بِهِ، لَكِنَّ هَذِهِ المَسْأَلَةَ أَنَّهُ أَدْخَلَ يَدَه فِي التَّوْرِ، فَتَوَضَّأَ مِنَ الْوَضُوءِ الَّذِي تُوضِّئَ مِنْهُ قَبْلَ ذَلِكَ، وَهَذَا لَا بَأْسَ بِهِ.

قَالَ النَّوَويُّ رَحِمَهُ اللَّهُ: «قَاعِدَةُ الشَّرْعِ الْمُسْتَمِرَّةُ اسْتِحْبَابُ الْبُدَاءَةِ بِالْيَمِينِ فِي كُلِّ مَا كَانَ مِنْ بَابِ التَّكْرِيمِ وَالتَّزْيِينِ، وَمَا كَانَ بِضِدِّهَا اسْتُحِبَّ فِيهِ التَّيَاسُرُ »(١)، فَهَلْ هَذَا صَحِيحٌ؟

الجَوَابُ: هَذَا فِيهِ نَظَرٌ، فَالْأَصْلُ أَنَّ اليَسارَ تُقَدَّمُ لِلْأَذَى، وَالْيُمْنَى فِيهَا عَدَاهَا، وَالنَّمْنَى فِيهَا عَدَاهَا، وَالنَّمْ وَيَ وَمَهُ اللَّهُ يَقُولُ: اليُمنَى لِلتَّكْرِيمِ، واليُسْرَى لِهَا عَدَاهَا، وَبَيْنَهُمَا فَرْقُ، فَهَا كَانَ تَكْرِيمَ فَاليَسَارُ مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ، وَمَا لَا تَكْرِيمَ قَاليَسَارُ مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ، وَمَا لَا تَكْرِيمَ فِيهِ وَلَا إِهَانَةَ فَالنَّوَوِيُّ يُرِيدُ أَنْ يَكُونَ بِالْيَسَارِ، وَلَكِنَّ الصَّحِيحَ أَنَّهُ يَكُونُ بِالْيَمِينِ؛ لِأَنَّ الْيَمِينَ مُقَدَّمَةٌ.

الفَائدَةُ الثَّامِنةُ: استِحبَابُ البَدَاءَةِ بِاليَمينِ فِي كُلِّ شَيءٍ إِلا مَا وَردَ الشَّرعُ فِيهِ بِخلَافِه، وَالدَّليلُ قَولُهُا: «وَفِي شَأْنِهِ كُلِّهِ»، فَهذَا عَامٌّ حَتَّى في تَقدِيمِ الدَّاخِلِ إِذَا طَرَقَ البَابَ عَليكَ رَجُلانِ وَفَتحتَ البَابَ وَأَردتَ أَن تُدْخِلَهُما فَابدأ بِالأَيمَنِ مِنهُما، لِعُموم قَولِهَا وَفِي شَأْنِهِ كُلِّهِ.

الفَائدَةُ التَّاسِعَةُ: أَنَّ أَيَامِنَ الصُّفوفِ أَفضَلُ مِن أَيسَرِهَا؛ لِأَنَّ الأَيمَنَ عَلَى اليَمِينِ فَهُو دَاخلٌ فِي قَولِه: «يُعْجِبُهُ التَّيمُّنُ»، وَلكِن إِذَا كَانَ اليَمِينُ بَعيدًا وَكانَ اليَسارُ أَقرَبَ

<sup>(</sup>١) التَّيَاسُر: ضدُّ التَّيامُن. والتَّياسُر: الأخذُ فِي جهةِ اليَسار.تاج العروس يسر.

كَانَ أَفْضَلَ، مِثْلَ أَن يَكُونَ عَلى يَمِينِ الإِمَامِ عِشْرُونَ وَعَنْ يَسَارِه خَمْسَةٌ فَهَذَا فَرقٌ بِيّ بيِّنٌ؛ فَالأَفْضَلُ أَن يَكُونَ الذِي عَن يَسارِ الإِمَامِ مُسَاوِيًا أَو مُقَارِبًا لِلذِي عَن يَمِينِه، وَإِنْهَا يَمْتَازُ اليَمِينُ عَلَى اليَسارِ، إِذَا كَانَ هُناكَ تَسَاوٍ أَو تَقَارِبٌ، أَمَا إِذَا بَعَدَ الفَرقُ فَإِنَّ اليَسارَ أَفْضَلُ لأَنَّهُ يَمْتَازُ بِالقُربِ مِنَ الإِمَام.

الفَائِدَةُ العَاشِرة: جَوازُ إِطلَاقِ العُمومِ وَإِنْ كَانَ نَحَصُوصًا، أَو جَوازُ إِطلاقِ العَامِّ وَإِنْ كَانَ نَحَصُوصًا، أَو جَوازُ إِطلاقِ العَامِّ وَإِنْ كَانَ نَحَصُوصًا، وَلَكِنْ بِشَرطِ أَن يَكُونَ هَذَا التَّخصِيصُ الذِي وَقَعَ بِهذَا العَامِّ تَخصِيصًا مَعلُومًا، وَجهُ ذَلكَ في قَولِها: «وَفِي شَأْنِهِ كُلِّهِ»، مَعَ أَنَّ فِي بَعضَ شُؤُونِ العَامِّ تَخصِيصًا مَعلُومًا، وَجهُ ذَلكَ في قولِها: «وَفِي شَأْنِهِ كُلِّهِ»، مَعَ أَنَّ فِي بَعضَ شُؤُونِ الرَّسُولِ عَلَيْهِ الصَّلَامُ كَانَ يُقَدمُ اليُسرَى.

١١ - عَنْ نُعَيْمِ الْمُجْمِرِ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِكُ عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْهِ أَنَّهُ قَالَ: "إِنَّ أُمَّتِي يُلْعَوْنَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ غُرَّا مُحَجَّلِينَ مِنْ آثَارِ الْوُضُوءِ». فَمَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمْ أَنْ يُطِيلَ غُرَّتَهُ فَلْيَفْعَلْ (١). وَفِي لَفْظِ لِمُسْلِمٍ: رَأَيْتُ أَبَا هُرَيْرَةَ يَتُوضَّأُ، فَغَسَلَ وَجْهَهُ وَيَدَيْهِ حَتَّى كَادَ يَبْلُغُ المَنْكِبَيْنِ، ثُمَّ غَسَلَ رِجْلَيْهِ حَتَّى رَفَعَ إِلَى السَّاقَيْنِ، ثُمَّ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ كَادَ يَبْلُغُ المَنْكِبَيْنِ، ثُمَّ غَسَلَ رِجْلَيْهِ حَتَّى رَفَعَ إِلَى السَّاقَيْنِ، ثُمَّ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَى اللَّهَ وَيَعْجَلِينَ مِنْ آثَارِ الْوُضُوءِ». فَمَنِ اللهِ عَلَى يَوْمَ الْقِيَامَةِ غُرًّا مُحَجَّلِينَ مِنْ آثَارِ الْوُضُوءِ». فَمَنِ السَّعَطَاعَ مِنْكُمْ أَنْ يُطِيلَ خُرَّتَهُ وَتَحْجِيلَهُ فَلْيَفْعَلْ (٢).

١٢ - وَفِي لَفْظٍ لِمُسْلِمٍ: سَمِعْتُ خَلِيلِي ﷺ يَقُولُ: «تَبْلُغُ الحِلْيَةُ مِنَ الْمُؤْمِنِ حَيْثُ يَبْلُغُ الْوُضُوءُ»(٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب فضل الوضوء، والغر المحجلون من آثار الوضوء، رقم (١٣٦). (١٣٦)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب استحباب إطالة الغرة والتحجيل، رقم (٢٤٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب استحباب إطالة الغرة والتحجيل، رقم (٢٤٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب تبلغ الحلية حيث يبلغ الوضوء، رقم (٢٥٠).

#### الشترح

قَولهُ: « عَنْ نُعَيْمِ المُجْمِرِ »، المُجْمِرِ هَذَا لَقَبٌ لِنُعَيْمٍ؛ وَلُقِّبَ بِذَلِكَ لِأَنَّه كَانَ يُجَمِّرُ المُسْجِدَ، أي: يُبَخِّرَهُ.

قَولُه: ﴿إِنَّ أُمَّتِي »: الأُمَّةُ تُطلَقُ عَلَى عِدةِ مَعَانٍ:

١- تُطلَقُ عَلَى الجَماعَةِ؛ مِثلَ قُولِهِ تَعَالَى: ﴿ وَإِنَّ هَالِهِ ۚ أُمَّتُكُمُ أُمَّةُ وَلَحِدَةً ﴾ [المؤمنون:٥٦]، وَمثلَ قَولِه تَعَالى: ﴿ وَلَمَّا وَرَدَ مَآءَ مَدْيَنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةٌ مِنَى النّاسِ يَسْقُونَ ﴾ [القصص:٣٣]، وَمِثلَ قُولِهِ تَعَالَى: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمُ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْحَيْرِ ﴾ [آل عمران:١٠٤].

٢- تُطلَقُ عَلَى الدِّينِ؛ مِثلَ قَولِهِ تَعَالى: ﴿إِنَّ هَنذِهِ أَمَّتُكُمْ أَمَّةُ وَحِدةً ﴾
 [الأنبياء: ٩٢]، أي مِلَّتُكُم مِلةٌ وَاحِدةٌ، وَمِنهُ قَولهُ تَعَالى أَيْضًا: ﴿إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَآءَنا عَلَىٰ أَمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ ءَاثَرِهِم مُهَتَدُونَ ﴾ [الزخرف: ٢٢]، أي عَلى دِينِ.

٣- تُطْلَقُ عَلَى الإِمَامِ؛ مِثْلَ قُولِهِ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيــمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتَا لِللّهِ ﴾ [النحل:١٢٠].

٤ - تُطلَقُ عَلَى الزَّمنِ؛ أي عَلَى جُزءٍ مِنَ الزَّمَنِ، مِثلَ قَولِهِ تَعَالى: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِى نَجَا مِنْهُمَا وَأَدَّكُرَ بَعْدَ أُمَّةٍ ﴾ [يوسف:٥٥]، أيْ بَعدَ زَمَنِ.

وأُمَّةُ الرَّسُولِ ﷺ تُطْلَقُ عَلَى أُمَّةِ الدَّعْوَةِ، وَأُمَّةِ الْإِجَابَةِ، أَمَّا أُمَّةُ الدَّعْوَةِ، وَأُمَّةِ الْإِجَابَةِ، أَمَّا أُمَّةُ الدَّعْوَةِ، وَأُمَّةِ الْإِيمَانِ بِالرَّسُولِ ﷺ.

فَالْمُرادُ بِهِمْ كُلُّ مَنْ أُرسِلَ إِلَيهِمْ رَسُولُ اللهِ ﷺ فَهُم أُمَّةٌ فَيَشْمَلُ الْمُؤمِنَ وَالكَافِرَ، وَالْبَرَّ وَالْإِنسَ وَالْجِنَّ، كُلُّ هَؤُلاءِ أُمَّةٌ لِلرَّسُولِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ لِأَنَّهُ وُجِّهَتْ إِلَيْ سُولِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالْإِنسَ وَالْجِنَّ، كُلُّ هَؤُلاءِ أُمَّةٌ لِلرَّسُولِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالْإِيمَانَ بِهِ. إلَيهِمْ رِسَالَةُ النَّبِيِّ عَلَيْهِ وَالْإِيمَانَ بِهِ.

مِثَالُ ذَلكَ: أُمَّة الدَّعوَةِ قَولهُ: «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لَا يَسْمَعُ بِي مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ يَعْنِي بِيَدِهِ، لَا يَسْمَعُ بِي مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ» يَعنِي بِذَلكَ أُمَّةَ الدَّعوَةِ؛ لِأَنَّ اليَهُودِيَّ وَالنَّصْرَانِيُّ لَيْسَا مِنْ أُمَّةِ الإِجَابَةِ.

فَجَعَلَ مُجَرَّدَ السَّماعِ بِالنِّسبَةِ لِليَهودِيِّ وَالنَّصرَانِيِّ حُجَّةً عَلَيهِ، أَمَّا غَيْرُ اليَهودِ وَالنَّصارَى فَلَا بُدَّ مَعَ السَّماعِ مِنَ العِلمِ، لَكِنَّ اليَهُودَ وَالنَّصارَى لَا يَحتَاجُونَ إِلَى العِلمِ؛ لِأَنَّ النَّبيَّ عَلَيْهُم مَكتُوبٌ عِندَهُم فِي التَّورَاةِ وَالإِنجِيلِ بِأُوصَافِه التِي تَجعَلُهُم لَي التَّورَاةِ وَالإِنجِيلِ بِأُوصَافِه التِي تَجعَلُهُم يَعرِفُونَه كَمَا يَعرفُونَ أَبناءَهُم، وَلَهِذَا جَعلَ النَّبيُّ عَلَيْهُ مُجُردَ السَّماعِ بِالنسبَةِ لِليَهودِ وَالنَّصَارَى وَغَيرِهِمْ. وَالنَّصَارَى وَغَيرِهِمْ.

أَمَّا أُمَّةُ الإِجَابَةِ فَهُمُ الذِينَ استَجَابُوا لِرَسُولِ اللهِ ﷺ وَهُمُ الْمُؤمِنُونَ.

وَالْمُرَادُ فِي هَذَا الْحَديثِ هُوَ أُمةُ الإِجَابَةِ؛ لأَنَّ أُمةَ الدَّعوَةِ لَيسَ لَهَا وُضُوءٌ وَلَو تَوضَّأَ الوَاحِدُ مِنْهُمْ لَم يَصحَّ وُضُوؤُه إِنْ كَانَ غَيرَ مُسلمٍ، فَلَا يَصحُّ أَن يُرَادَ بِالأُمَّةِ هُنَا أُمةُ الدَّعوَةِ.

قَولهُ «يُدْعَوْنَ»: أَيْ: يُنَادَوْنَ حَالَ كَونِهِمْ «غُرًّا مُحَجَّلِينَ»، يَعنِي يُقالُ: أَيَهَا الغُرُّ المُحَجَّلِينَ، هَذَا وَهذَا لِأَنَّ كُلَّ أُمَّةٍ تُدعَى إِلَى الغُرُّ المُحَجَّلِينَ، هَذَا وَهذَا لِأَنَّ كُلَّ أُمَّةٍ تُدعَى إِلَى كَا بِيضَ الوُجُوهِ، كَا جَاءَ فِي الْقُرآنِ الكَرِيمِ، يُدعَوْنَ غُرًّا مُحَجَّلِينَ، غُرًّا أَي بِيضَ الوُجُوهِ، كُحَجَّلِينَ أَي بِيضَ الأَعضَاءِ، لِأَنَّ الوُضُوءَ فِي الْوَجْهِ، وَفِي اليَدَيْنِ، وفي الرِّجلينِ، يُدعونَ غُرلًا مُحجَّلِينَ مِنْ أَثَرِ الوُضُوء. يُدعونَ غُرلًا مُحجَّلِينَ مِنْ أَثَرِ الوُضُوءِ.

وَقُولَهُ: غُرَّا جَمعُ أَغرَّ، وَالأَغرُّ هُوَ الفَرَسُ الذِي في وَجهِهِ بَيَاضٌ، وَالمُحَجَّلُ مِنَ البَهائِم هُوَ الذِي كَانتْ أَطْرَافُ أَرجُلِه بَيضَاءَ، فَوصَفَ النَّبيُّ عَيْنَ أَمتَهُ يَومَ القِيَامَةِ أَنَّ البَهائِم هُوَ الذِي كَانتْ أَطْرَافُ أَرجُلِه بَيضَاءَ، فَوصَفَ النَّبيُّ عَيْنَ أَمتَهُ يَومَ القِيَامَةِ أَنَّ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الإيمان، باب وجوب الإيمان برسالة نبينا محمد ﷺ، رقم (١٥٣).

وُجُوهَهُم بِيضٌ تَتَلأَلأُ نُورًا مِن قَولِه غُرَّا، وَأَنَّ أَطْرَافَ أَرجُلِهِم كَذَلِكَ تَكُونُ بِيضًا مِنَ النُّورِ، قَالَ النَّبيُّ عَلَيْهِ في حَدِيثٍ آخَرَ: «سِيمَا لَيْسَتْ لِغَيْرِكُمْ»(١)، أَيْ عَلامَةٌ لَيَسَتْ لِغَيْرِكُمْ» (١)، أَيْ عَلامَةٌ لَيَسَتْ لِغَيْرِ هَذِهِ الأُمَّةِ التِي اخْتَصَّهَا لَيْسَتْ لِغَيْرِ هَذِهِ الأُمَّةِ التِي اخْتَصَّهَا بِخَصَائِصَ كَثِيرَةٍ.

وَذَلِكَ أَنَّ كُلَّ أُمَّةٍ كَمَا ذَكَرَ اللهُ تَعَالَى فِي سُورَةِ الجاثية: ﴿وَتَرَىٰ كُلَّ أَمَّةٍ جَائِيَةً كُلُ أُمَّةٍ تُدَّىَ إِلَى كِنَنِهَا ٱلْيَوْمَ تُجَزَّوْنَ مَا كُنُمُ تَعْمَلُونَ ﴾ [الجاثية: ٢٨]، فَهَذِهِ الأُمَّةُ تُدعَى عَلَى هَذَا الوَجْهِ، وَقُولُهُ: ﴿يَوْمَ الْقِيَامَةِ﴾ هُوَ الْيَوْمُ الَّذِي يُبْعَثُ فِيهِ النَّاسُ.

سُمِّي يَومَ القِيَامَةِ لِوُجُوهٍ ثَلَاثَةٍ:

الوَجْهِ الأُوَّلِ: أَنَّ النَّاسَ يَقُومُونَ فِيهِ لِرَبِّ العَالَمينَ.

الوَجْهِ الثَّانِي: أَنَّهُ يُقَامُ فِيهِ الْأَشْهَادُ، كَلَ قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَيَوْمَ يَقُومُ ٱلْأَشْهَادُ ﴾ [غافر: ١٥].

الوَجْهِ النَّالِثِ: أَنَّهُ يُقَامُ فِيهِ العَدْلُ، كَمَا فِي قَولِهِ تَعَالَى: ﴿ لَا ظُلْمَ ٱلْيَوْمَ ﴾ [غافر: ١٧].

قَولهُ: «غُرَّا»: جَمْعُ أَغَرَّ، وَهُوَ الفَرَسُ الَّذِي فِي مُقَدَّم رَأْسِهِ عِندَ جَبهَتِهِ بَيَاضٌ، وَقَدْ يَكُونُ فِي كُلِّ وَجْهِهِ، وَالْمُرَادُ بِالغُرَّةِ هُنَا لَيسَتْ غُرَّةَ البَيَاضِ، بَل هِيَ غُرَّةُ النُّورِ، فَيَأْتُونَ وُجُوهُهُم تَلُوحُ نُورًا.

وَقُولُهُ: «مُحَجَّلِينَ»: التَّحَجِيلُ بَيَاضُ أَرْجُلِ الفَرَسِ أَوْ غَيرِهِ مِنَ البَهَائِمِ، بِأَن تكونَ اليَدَانِ وَالرِّجْلَانِ فِي آخِرِهِمَا بَيَاضٌ، وَهذَا التَّحجِيلُ -أَيضًا- نَقُولُ فِيهِ مَا قُلنَا في الغُرَّةِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب استحباب إطالة الغرة والتحجيل، رقم (٢٤٧).

قَولُه: «مِنْ آثَارِ الْوُضُوءِ»، «مِنْ»: لِلتَّعلِيلِ، أَي: بِسَبِ آثَارِ الوُضُوءِ، وَ«آثَارِ الْوُضُوءِ» وَ«آثَارِ الْوُضُوءِ» فِي: الْوُضُوءِ» هِيَ: كَلُّ مَرِّهِ؛ لِأَنَّهُ يَمُر بِهَذِه الأَعضَاءِ، و «الوُضُوءِ» بِضَمِّ الوَاوِ مُرادٌ بِهِ الْوُضُوءِ» هِيَ: اللَّعضَاءُ الأَربَعَةِ عَلَى وَجْهٍ نَحْصُوصٍ، وَالأَعْضَاءُ الأَربَعَةُ هِيَ: الفَعْلَ، وَهُو تَطهِيرُ الْأَعضَاءُ الأَربَعَةِ عَلَى وَجْهٍ نَحْصُوصٍ، وَالأَعْضَاءُ الأَربَعَةُ هِيَ: الوَجْهُ، وَاليَدَانِ، وَالرِّجلَانِ، وَالرَّأَسُ.

وَلِهِذَا عَبَّرْنَا بـ(تَطهِير)، وَبَعضُ الْعُلَماءِ يَقُولُ: (غَسْل) الأَعضَاءِ الأَربَعَةِ، وَلَا بَأْسَ أَنْ يُعَبَّرَ بِالغَسْلِ؛ لِأَنَّ أَكْثَرَهَا يُغْسَلُ.

هَذَا الْحَدِيثُ فِيهِ دَلِيلٌ عَلَى فَضِيلَة الْوُضُوءِ، وَأَنَّ لَـهُ هَذِهِ الْآثَـارَ وَالْمِيزَاتِ الْعَظِيمَة، وَلِمَذِهِ الْأُمَّةِ كَذَلِكَ؛ وَلِمِذَا قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «سِيهَا -أَيْ: عَلَامَةٌ - الْعَظِيمَة، وَلِمِنْهِ الْأُمَّةِ كَذَلِكَ؛ وَلِمِذَا قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «سِيهَا -أَيْ: عَلَامَةٌ لَيْسَتْ لِغَيْرِكُمْ »(۱)، ثُمَّ ذَكَرَ هَذَا، وَالنَّبِيُ عَلَيْهُ سَيعرِفُ أُمَّتَه بِهذِهِ الْعَلَامَةِ.

قَولهُ: «فَمَنِ اسْتَطاعَ مِنْكُمْ أَن يُطِيلَ غُرَّتَهُ فَلْيَفْعَلْ»: (مَنْ) شَرْطِيَّةٌ، يَعنِي مَنْ قَدرَ أَن يُطِيلَ خُرَّتَهُ فَلْيَفْعَلْ. قَدرَ أَن يُطِيلَ تَحجِيلَهُ فَلْيَفْعَلْ.

هَذِهِ زِيَادَةٌ مِنْ قَوْلِ أَبِي هُرَيْرَةَ، وَلَيسَتْ مِن قَولِ النَّبِيِّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهَ وَسَلَّمَ- وَيُسَمَّى مِثلُ هَذَا التَّصَرُّفِ فِي عُرِفِ الْمُحَدِّثِينَ بـ(الإِدْرَاجِ)؛ لِأَنَّهُ إِدْخَالُ حَدِيثٍ فِي حَديثٍ مِن غَيرِ بَيَانٍ.

قَولهُ: «أَنْ يُطِيلَ غُرَّتَهُ فَلْيَفْعَلْ»: قَالَ بَعضُ الْعُلَمَاءِ: إِنَّ هَذَا غَيْرُ مُمْكِن؛ لِأَنَّ الْغُرَّةَ بَيَاضُ الْوَجْهِ، وَالْوَجْهُ لَا يُمْكِنُ تَطْوِيلُهُ، فَأَيْنَ يَذْهَبُ لَو أَرَادَ أَنْ يُطِيلَ، إِلَّا أَنَّهُ سَيَدْخُلُ فِي الرَّأْسِ أَوِ الرَّقَبَةِ!

أُمَّا إِطَالَةُ التَّحْجِيلِ فَإِنهَا مُمكِنَةٌ يُمكِنُ لِلإنسَانِ أَن يُطِيلَ التَّحجِيلَ بَدلًا مِن أَنْ يَكُونَ التَّحْجِيلُ الغُرَّةِ؛ لِأَنَّ الغُرةَ يَكُونَ التَّحْجِيلُ إِلَى المِرفَقِ يَكُونُ إِلَى الكَتِفِ، لَكِنَّ المُشكِلَ إِطالَةُ الغُرَّةِ؛ لِأَنَّ الغُرةَ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب استحباب إطالة الغرة والتحجيل، رقم (٢٤٧).

بَياضُ الوَجهِ، وَلَا يُمْكِنُ أَن يُطِيلَ الإِنسَانُ بَياضَ الوَجهِ؛ لِأَنَّ الوَجهَ لَا يَتَسعُ لِأَكْثَرَ مَا هُوَ عَلَيهِ، فَتَكُونُ إِطَالَةُ الغُرَّةِ مُسْتَحِيلَةٌ، وَالنَّبيُّ عَلَيْهِ الْصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ لَا يَأْتِي بِشَيءٍ مُستَحِيلٍ، وَلهَذَا ذَهَبَ المُحَقِّقُونَ مِنْ أَهلِ العِلمِ إِلَى أَنَّ قُولَهُ: «فَمَنِ استَطَاعَ أَن يُطِيلَ مُستَحِيلٍ، وَلهُ: «فَمَنِ استَطَاعَ أَن يُطِيلَ مُستَحِيلٍ، وَلهُ: «فَمَنِ استَطَاعَ أَن يُطِيلَ مُستَحِيلٍ، وَلهُ: «فَمَنِ استَطَاعَ أَن يُطِيلَ مُستَحِيلٍ، وَلَهُ: «فَمَنِ استَطَاعَ أَن يُطِيلَ مُستَحِيلٍ، وَلهُ: «فَمَنِ استَطَاعَ أَن يُطِيلَ مُستَحِيلٍ، وَلهُ: «فَمَنِ استَطاعَ أَن يُطِيلَ مُستَحِيلٍ، وَلهُ: «فَمَنِ استَطاعَ أَن يُطِيلَ عُرْتَهُ... فَعَلَى هَذَا قُولُ ابنِ القَيِّمِ فَي النَّونِيةِ (۱):

وَإِطَالَةُ الْغُرَّاتِ لَيْسَ بِمُمْكِنٍ أَبَدًا وذَا فِي غَايَةِ التِّبْيَانِ يَعنِي لَا يُمكِنُ أَنْ تُطالَ الغُرَّةُ.

وَأَبُّو هُرَيْرَةَ قَالَ ذَا مِنْ كِيسِهِ فَغَدَا يُمَيِّرُهُ أُولُو الْعِرْفَانِ

إِذَنْ، لَا يُمْكِنُ أَنْ يَكُونَ هَذَا الْحَدِيثُ مِنْ كَلَامِ الرَّسُولِ عَلَيْهِ ٱلصَّلَامُ وَهَذَا أَحَدُ مَا يُسْتَدَلُّ بِهِ عَلَى أَنَّ الْحَدِيثَ لَيْسَ مِنْ كَلَامِ الرَّسُولِ عَلَيْهِ ٱلصَّلَاءُ وَٱلسَّلَامُ.

اخْتَلَفَ العُّلْمَاءُ رَحِمَهُمُ اللَّهُ: هَلِ الأَفْضَلُ أَنْ يُجاوِزَ الإِنسَانُ مَحَلَّ الفَرضِ، أَو أَنْ يَقْتَصِرَ عَلَى المِرفَقَيْنِ؟

في ذَلِكَ لِلعُلَماءِ قُولَانِ:

الأَوَّلُ: أَنَّهُ تَنبَغِي مُجَاوَزَةُ مَحَلِّ الفَرضِ.

وَالثَّانِي: لَا يَنبَغِي أَن يُزَادَ عَلَى مَا حَددَ اللهُ عَنَّىَجَلَّ، إِلَى المِرفَقَينِ فِي اليَدَينِ، وَإِلَى الكَعْبَينِ فَي اليَدَينِ، وَإِلَى الكَعْبَينِ فَي الكَعْبَينِ وَالكَعْبَينِ دَاخِلَانِ فِي اللهِ ضُوءِ.

قَولهُ: «وَفِي لَفْظٍ آخَرَ: رَأَيْتُ أَبَا هُرَيْرَةَ»: الفَاعِلُ هُوَ نُعَيمٌ المُجْمِرُ (يَتَوَضَّأُ)

<sup>(</sup>١) نونية ابن القيم (٣٣١).

فَقُولَهُ أَنَّهُ رَأَى أَبَا هُرَيرَةَ، وَفِي الأُوَّلِ قَالَ: «عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ»، وَقَالَ: «أَبِي»؛ لِأَنَّهُ بَجُرُورٌ، وُهُنَاكَ قَالَ: «أَبَا» مَفَعُولٌ بِه لِأَنَّهُ مِنَ الأَسهَاءِ الخَمسَةِ أَوِ السِّتَّةِ، يُنصَبُ بِالأَلِفِ وَيُجَر بِالْيَاءِ، وَيُرفَعُ بِالْوَاوِ.

قَولُه: «رَأَيْتُ أَبَا هُرَيْرَةَ يَتَوَضَّأُ، فَعَسَلَ وَجْهَهُ وَيَدَيْهِ حَتَّى كَادَ يَبْلُغُ المُنْكِبَيْنِ»، فَقَالَ: غَسَلَ وَجْهَه، وَلَم يَقُل: أَطَالَ؛ لِأَنَّه غَيْرُ مُمُكِنٍ، أَمَّا اليَدانِ، فَقَالَ: «حَتَّى كَادَ يَبُلُغُ المَنْكِبِيْنِ»، والمَنْكِبُ هُو طَرَفُ رَأْسِ الكَتِفِ، «ثُمَّ غَسَلَ رِجُلَيْهِ حَتَّى رَفَعَ إلى يَبْلُغُ المَنْكِبِيْنِ»، والمَنْكِبُ هُو طَرَفُ رَأْسِ الكَتِفِ، ثُمَّ قَالَ: «سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ السَّاقَيْنِ»، والمَنْقَانِ بِمَنزِلَةِ النِّرَاعَينِ لِليَدَينِ، ثُمَّ قَالَ: «سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَى مِنْ الْأَوضُوءِ»، وَلَم يَقُلُ: (سَمِعْتُ»، فَعُلِمَ أَنَّ هَذَا الفِعلَ مِنِ اجْتِهَادِه رَقَالِينَ عَنْ النَّبَى عَلَى اللهِ عَلَى مِنِ اجْتِهَادِه وَعَلَى اللهَ عَلَى مَن المَّاقِ، (أَيْتُ النَّيْ عَلَى اللهُ عَلَى مَنْ المَنْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى الله وَعَلَى الله وَعَلَى الله وَعَلَى الله وَعَلَى الله وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ وَسَلَمَ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الله وَسَلَمَ الله عَلَيْهِ وَعَلَى الله وَسَلَمَ الله وَسَلَمَ الله عَلَيْهِ وَعَلَى الله عَلَيْهِ وَعَلَى الله وَسَلَمَ الله عَلَيْهِ وَعَلَى الله عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الله عَلَيْهِ وَعَلَى الله عَلَيْهِ وَعَلَى الله عَلَي

قَولُه: «يُدْعَوْنَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ غُرًّا مُحَجَّلِينَ مِنْ آثَارِ الْوُضُوءِ»، فَمَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمْ أَنْ يُطِيلَ غُرَّتَهُ وَتَحْجِيلَهُ فَلْيَفْعَلْ»: فَنَأْخُذُ بِالزَّائِد؛ لِأَنَّه لَا يُنافِي النَّاقصَ.

قَولُه: «وَفِي لَفْظٍ لِمُسْلِم: سَمِعْتُ خَلِيلِي ﷺ يَقُولُ: «تَبْلُغُ الْحِلْيَةُ مِنَ الْمُؤْمِنِ حَيْثُ يَبْلُغُ الْوُضُوءُ»: نَسَأَلُ اللهَ أَنْ يَجِعَلَنَا مِمَّن خَلَّى بِهَا، وَالحِليَةُ: مَا يُتَحلَّى بِهِ مِنْ زِينَةٍ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب استحباب إطالة الغرة والتحجيل في الوضوء، رقم (٢٤٦).

كَالْإِسْوِرَةِ(١)، وَالدُّمْلُجِ(١)، وَغَيرِ ذَلكَ مِمَّا يُتحَلَّى بِه مِنَ الزِّينَةِ.

وَأَصْلُ التَّحَلِي فِي الدُّنيَا: إِنَّمَا هُوَ مِن خَصَائِصِ النِّسَاء، لِقَولِه تَعَالَى: ﴿أَوَمَن يُنشَؤُا فِ الْحِلْيَةِ وَهُو فِي النِّنصَامِ غَيْرُ مُبِينٍ ﴾ [الزُّخرُف:١٨]، يَعْنِي كَمَنْ لَا يَحْتَاجُ إِلَى ذَلِكَ وَهُو فِي الْخِصَامِ مُبِينٌ، فَهَذِهِ إِشَارَةٌ إِلَى أَنَّهُمْ جَعَلُوا للهِ الْبَنَاتِ، وَجَعَلُوا لَهُمُ ذَلِكَ وَهُو فِي الْخِصَامِ مُبِينٌ، فَهَذِهِ إِشَارَةٌ إِلَى أَنَّهُمْ جَعَلُوا للهِ الْبَنَاتِ، وَجَعَلُوا لَهُمُ الْبَيْنَ، أَهَذَا عَدْلُ أَنْ يَجْعَلُوا لِأَنْفُسِهِمْ مَنْ لَا يَحْتَاجُ إِلَى الْحِلْيَةِ وَهُو فِي الْخِصَامِ مُبِين؟!؛ لِأَنَّ الرَّجُلَ لَا يَحْتَاجُ أَنْ يَتَحَلَّى، رَجُلٌ بِرُجُولَتِهِ، أَمَّا المَرْأَةُ تَحْتَاجُ إِلَى التَّحَلِّي؛ لِأَنَّ الرَّجُلَ لَا يَحْتَاجُ أَنْ يَتَحَلَّى، رَجُلٌ بِرُجُولَتِهِ، أَمَّا المَرْأَةُ تَحْتَاجُ إِلَى التَّحَلِي؛ لِأَنَّمَا نَاقِصَةٌ أَوَّلًا، وَلِأَنَّهَا رَغْبَةُ الزَّوْجِ ثَانِيًا، وَالزَّوْجُ إِذَا رَآهَا مُتَحَلِّيةً؛ التَّحَلِي؛ لِأَنَّهَا نَاقِصَةٌ أَوَّلًا، وَلِأَنَّهَا رَغْبَةُ الزَّوْجِ ثَانِيًا، وَالزَّوْجُ إِذَا رَآهَا مُتَحَلِّيةً؛ وَعَهَا أَكْثَرَ؛ وَلِهَذَا أَبِيحَ لَهَا مِنَ التَّحَلِّي مَا لَمُ يُبَحْ لِلرَّجُلِ.

قَولُه: «سَمِعْتُ خَلِيلِي»: الخُلَّةُ هِيَ أَعظَمُ أَنوَاعِ المحَبَّة.

وَالْمَحَبَةُ عَشَرَةُ أَنوَاعٍ، ذَكَرَهَا ابنُ القَيِّم رَحِمَهُ اللَّهُ فِي (رَوضَةِ المحبِّينَ)، أَعلَاهَا الخُلَّةُ، وَفِي القُرْآنِ الكَرِيم: ﴿ وَلَا خُلَّةٌ وَلَا شَفَعَةٌ ۗ وَٱلْكَفِرُونَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ [البقرة:٢٥١]، وَالخُلَّةُ هِيَ المَحَبَّةُ الصَّافِيةُ، وَهِيَ أَعلَى أَنوَاعِ المَحَبَّةِ.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: كَيْفَ يَقُولُ أَبُو هُرَيرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ: «سَمِعْتُ خَلِيلي» وَرَسُولُ اللهِ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ- قَالَ: «لَوْ كُنْتُ مُتَّخِذًا مِنْ أُمَّتِي خَلِيلًا لَاتَّخَذْتُ أَبَا بَكْرِ»<sup>(٢)</sup>؟

<sup>(</sup>١) هي حُلِيٌّ تُلبَس حول المعصم. انظر المعحم الوسيط (سور).

<sup>(</sup>٢) هُو سِوَّارٌ يُحِيط بالعَضُدِ. ويُقَالُ فيه بفَتْحِ اللامِ وضَمِّها. انظر: تاج العروس، والمعجم الوسيط (دملج).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب المناقب، باب قول النبي ﷺ: «لو كنت متخذًا خليلًا»، رقم (٣٦٥٦)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب النهي عن بناء المساجد على القبور، رقم (٥٣٢).

فَالجَوَابُ: أَنَّ الخُلَّةَ مُتَبَادَلَةٌ بَيْنَ شَخْصَيْنِ، فَبِالنِّسْبَةِ لِلرَّسُولِ عَلَيْهِ الصَّلَاهُ وَالسَّلامُ هُوَ خَلِيلُهُ، مِثْلَ أَنَّكَ خَلِيلٌ، لَكِنَّهُ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ لَا يَتَّخِذُنِي خَلِيلًا وَلَا غَيْرِي.

إِذَنْ، هِيَ مَمْنُوعَةٌ مِنْ جَانِبِ الرَّسُولِ عَلَيْهِ وَذَلِكَ لِأَنَّ مَحَبَّةَ اللهِ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ حَلَيْ وَذَلِكَ لِأَنَّ مَحَبَّةَ اللهِ عَنَوْجَلَ حَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَنَهَ اللهِ عَنَهَ اللهِ عَنَهَ اللهِ عَنَهَ اللهِ عَنَهَ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَنَهَ اللهِ عَنْهَ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَنْهَ اللهِ عَنْهُ اللهِ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَلَيْهُ هَذَا الشَّرَف.

قَولُه: «تَبْلُغُ الْحِلْيَةُ مِنَ المُؤْمِنِ»: وَحِليَةُ المُؤمِنينَ في الجَنَّةِ ثَلَاثَةُ أَصنَافٍ:

ذَهَبٌ، وَفِضَّةٌ، وَلُؤلُؤٌ، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يُعَلَوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ ﴾ [الكهف:٣١]، وقَالَ تَعَالى: ﴿ مُعَلَوْنَ فِيهَا حَرِيْرٌ ﴾ [الحج:٢٣]، وقَالَ تَعَالى: ﴿ وَمُلُوّا أَسَاوِرَ مِن فِضَةٍ ﴾ [الإنسان:٢١].

فإن سأَل سائِلٌ: هَلِ المَعْنَى أَنَّهُم يَلبَسُونَ هَذَا تَارةً، وَهَذَا تَارةً، أَو يَلبَسونَهَا جَميعًا، أَو يَلبَسُونَ اثْنَينِ مِنهَا مَرَّةً، وَاثنينِ مِنهَا مَرَّةً أُخرَى؟

الجَوَابُ: الظَّاهِرُ الجَمِيعُ، فَبِحَسَبِ مَا يَرُوقُ لِأَهْلِ الجَنَّةِ، إِنْ شَاءُوا لَبِسُوهَا جَمِيعًا، وَإِنْ شَاءُوا لَبِسُوها جَمِيعًا، وَإِنْ شَاءُوا لَبِسُوا كُلَّ وَاحِدٍ عَلَى انْفِرَادِهِ، لَـهُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِي أَنْفُسُهمْ هَذَا ظَنِّي، وَالْعِلْمُ عِنْدَ اللهِ، وَإِنْ شَاءَ اللهُ تَعَالَى مَوْعِدُنَا الجَنَّةُ.

قَولُه: «حَيْثُ يَبْلُغُ الْوُضُوءُ»: هَذَا مَحَلُّ الْمُشكِلَةِ وَالنِّزَّاعِ، فَإِلَى أَينَ يَبلُغُ الوُضُوءُ؟

عَلَى رَأْيِ أَبِي هُرَيْرَةَ يَبْلَغُ الْوُضُوءُ إِلَى المَنْكِب، وَإِلَى نِصْفِ السَّاقِ أَوْ أَكْثَر، أَمَّا نَحْنُ فَنَرَى أَنَّ اللهَ حَدَّدَ مَا يَبْلُغُهُ الْوُضُوءُ، فَفِي الْيَدَيْنِ إِلَى الْمِرْفَقَيْنِ، وَفِي الرِّجْلَيْنِ إِلَى الْمُرْفَقَيْنِ، وَفِي الرِّجْلَيْنِ إِلَى الْمُرْفَقَيْنِ، هَذَا كُلُّه مُحَلَّل، وَقَدْ إِلَى الْكَعْبِ هَذَا كُلُّه مُحَلَّل، وَقَدْ يَكُونُ أَقَلَ، وَعَلَى هَذَا نَقُولُ: إِنَّ قَوْلَهُ: «حَيْثُ يَبْلُغُ الْوُضُوءُ» يُحْمَلُ عَلَى الوُضُوءِ يَكُونُ أَقَلَ، وَعَلَى هَذَا نَقُولُ: إِنَّ قَوْلَهُ: «حَيْثُ يَبْلُغُ الْوُضُوءُ» يُحْمَلُ عَلَى الوُضُوءِ اللّذِي أَمَرَ اللهُ بِهِ، وَهُو سَائِرٌ إِلَى الْمِرْفَقَينِ فِي اليَدَيْنِ، وَإِلَى الكَعْبَينِ فِي القَدَمَيْنِ.

### مِن فَوَائِدِ هَذَا الحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: فَضِيلَةُ هَذِهِ الأُمَّةِ، حَيثُ حَبَاهَا اللهُ بِهِذِهِ المَنْقَبَةِ العَظِيمَةِ يَومَ القِيَامَةِ.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: فَضِيلَةُ الوُضُوءِ، وَهُوَ المُقْصُودُ مِنْ هَذَا الْحَدِيثِ.

الفَائِدَةُ الثَّالثَةُ: أَنَّ الإِنسَانَ إِذَا تَوضَّاً خَرَجتْ خَطايَا أَعضَاءِ الوُضُوءِ عِندَ آخِرِ قَطرَةٍ مِن قَطرَاتِ المَاءِ، وَمَعلُومٌ كَثرَةُ الخَطَايَا في جَوارِحِنَا، نَسأَلُ اللهَ أَنْ يُعامِلَ الجَميعَ بِعَفوِهِ.

الفَائِدَةُ الرابِعَةُ: إِثْبَاتُ الْبَعْثِ، لِقَولِه: «يَأْتُونَ يَومَ الْقِيَامَةِ»؛ لِأَنَّ الْمُرَادَ بِيَومِ الْقِيَامَةِ يَومُ الْقِيَامَةِ يُومُ الْقِيَامَةِ يَومُ الْقِيَامَةِ وَسُميَ يَومَ الْقِيَامَةِ لِأَنَّ النَّاسَ لَقُومُونَ فِيهِ مِن قُبُورِهِم لللهِ عَنَّاجَلَّ، وَلأَنَّ بِه إِقَامَةُ الْعَدلِ وَالْحَقِّ، يَقُومُونَ فِيهِ مِن قُبُورِهِم للهِ، وَيُقامُ فيهِ الْعَدْلُ، وَتَقومُ فِيه الأَشْهَادُكَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَاللَّهُمُ رُسُلَنَا وَاللَّهُ الْمُعَالَى الْفَامِدُ وَالْمَانِيْقُ مَا لَا لَهُ الْمُعَالَى اللَّهُ الْمَانِيْقُ مَا لَا اللَّهُ الْمَانِيْقُ وَاللَّهُ الْمُعَالَى اللَّهُ الْمُعَالَى اللَّهُ الْمُعَالَى اللَّهُ الْمُعَالَى الْمَانُولُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالَى الْمُؤَومُ اللَّهُ الْمَانَا وَالْمَانُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالَى اللَّهُ الْمُعَالَى اللَّهُ الْمُعَالَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالَى اللَّهُ الْمُؤْلُ فِي الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُؤْلُ فِي الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤُلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤُلُولُ اللْمُؤْلُولُ الللَّهُ اللْمُؤْلُولُ الللَّالَّالَةُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُولُ اللْمُؤْلُولُ الللَّالِم

الْفَائِدَةُ الخامسة: أَنَّ النَّاسَ يُدْعَوْنَ يَومَ القِيَامَةِ.

وَالدَّعَوَةُ إِذَا وُجِّهَتْ إِلَى فَرْدٍ مِنَ النَّاسِ يَومَ القِيَامَةِ، فَهَلْ يُدْعَى بِاسمِ أَبِيهِ أَو بِاسْمِ أُمِّهِ؟

قَالَ بَعضُ العُلَمَاءِ: إِنَّه يُدْعَى بِاسمِ أُمِّهِ، وَاسْتَنَدُوا فِي ذَلِكَ إِلى حَدِيثِ أَبِي أَمَامَةَ البَاهِلِيِّ الَّذِي رَوَاه أَهلُ الشَّامِ فِي تَلقِينِ اللَيِّتِ بَعدَ دَفْنِه، أَنْ يُقَالَ لَه: «يَا فُلَانُ أُمَامَةَ البَاهِلِيِّ اللَّذِي رَوَاه أَهلُ الشَّامِ فِي تَلقِينِ اللَيِّتِ بَعدَ دَفْنِه، أَنْ يُقالَ لَه: «يَا فُلَانُ ابْنَ فُلَانَةَ اذْكُرْ مَا خَرَجْتَ عَلَيْهِ مِنَ الدُّنْيَا، شَهَادَةَ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا الله وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ الله الله عَلَيْهِ مِنَ الدُّنيَا، شَهادَةَ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَا الله وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله الله الله الله عَلَيْهِ مِنَ الدَّيْقِ فِي قَولِهِ: «لِكُلِّ فَاذِرٍ لِوَاءٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يُعْرَفُ بِأَسَاءِ آبَائِهِم، كَمَا تَبَتَ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ فِي قَولِهِ: «لِكُلِّ غَادِرٍ لِوَاءٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يُعْرَفُ بِأَسَاءِ آبَائِهِم، كَمَا تُبَتَ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ فِي قَولِهِ: «لِكُلِّ غَادِرٍ لِوَاءٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يُعْرَفُ بِأَسَاءِ آبَائِهِم، كَمَا تُبَتَ عَنِ النَّبِي عَلَيْهِ فِي قَولِهِ: «لِكُلِّ غَادٍ لِوَاءٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يُعْرَفُ بِعُرْفُ أَلَانٍ بْنِ فُلَانٍ " إِنَّ فُلَانٍ الله إلَا الله الله عَلْمَة اللهِ يَعْمَلُ اللهِ يَقَالُ: هَذِهِ غَدْرَةُ فُلَانِ بْنِ فُلَانٍ " أَنَا لَاللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

الْفَائِدَةُ السادسة: إِثْبَاتُ الْغُرَّةِ وَالتَّحْجِيلِ بِسَبِ الْوُضُوءِ، وَهُوَ خَاصُّ بِهَذِهِ الْأُمَّةِ.

الفَائِدَةُ السَّابِعة: أَنَّ الإِنْسَانَ قَد يَعْمَلُ العَمَلَ لَا يَظُنهُ أَنْ يَبلُغَ مَا بَلَغَ، كَما نَتَوَضَّأُ لَكِنَّ أَكْثَرَنَا لَا يَعرِفُ أَنَّ هَذَا الأَثْرَ العَظِيمَ يَكُونُ لِلوضُوءِ.

الفَائِدَةُ الثامنةُ: يَنْبَغِي ذِكْرُ مَا يُرَغِّبُ فِي الخَيرِ، كَمَا يَنْبَغِي ذِكْرُ مَا يُرهِّبُ مِنَ الشَّر، فَلَا يَنْبَغِي لِلْإِنْسَانِ أَنْ يُلْقِيَ الْأَحْكَامَ جَافَّةً، بَلْ يُلْقِيهَا وَيَذْكُرُ مَا يُحَرِّكُ الْقُلُوبَ لِفِعْلِهَا أَوْ لِإجْتِنَابِهَا.

وَيَنبَغِي إِذَا تَوضَّأَنَا أَن نَستَحْضِرَ ثَلَاثَةَ أَشْيَاءَ:

أُوَّلًا: أَننَا مُمَتَثِلُونَ أُوامِرَ اللهِ، وَهَذَا يُعطِي القَلبَ قُوَّةً في العِبَادَةِ وَالذُّلِّ للهِ عَرَقَبَلَ، لِقَولِهِ تَعَالَى: ﴿ يَمَا يَهُمَا اللَّهِ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير: (٨/ ٢٤٩، رقم ٧٩٧٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الجزية، باب إثم الغادر للبر والفاجر، رقم (٣١٦٨)، ومسلم: كتاب الجهاد والسير، باب تحريم الغدر، رقم (١٧٣٥).

ثَانيًا: اسْتَحضِرْ أَنَّ هَذَا وُضُوءَ النَّبِيِّ ﷺ لِتُحَققَ المَتَابَعةَ، لأَنَّ نَبيكَ مُحمَّدًا ﷺ تَوضَّأَ عَلى هَذَا الوَجهِ، إِذَن عِندَنَا إِخلَاصٌ وَمُتابِعةٌ.

ثَالثًا: احْتسِبِ الأَجْرَ وأَنَّ هذَا الوُضُوءَ يُطهِّركَ مِنَ الخَطَايا، لِأَنَّ الخَطايَا كَثيرَةٌ لَكِن يُكَفِّر عِندَ آخِرِ قَطرَةٍ مِن قَطَراتِ المَاءِ، اسْتَحضِرْ هَذَا، لِتكُونَ مُحْتَسبًا لِثوابِ اللهِ عَنَقَجَلَ.

وانتَبهُوا لِهِذِهِ الثَّلاثِ نِقَاطٍ، فَما أَكثَرَ غَفلَتنَا عَنهَا، حِينَما نَتَوضاً لِأَنَّ الوُضُوءَ مِن شُروطِ صِحَّةِ الصَّلاةِ فَنتوضاً لِذَلكَ وَهذَا حَسَنٌ، لَكِن إِذَا اسْتَحضَرتَ المعَانيَ الثَّلاثَةَ صَارَ لِلوُضُوءِ طَعمٌ لَا تَجِدُه إِذَا غَضَضتَ عَنهَا، وَلهَذَا يُسَنُّ لَكَ بَعدَ الْوُضُوءِ الثَّلاثَةَ صَارَ لِلوُضُوءِ طَعمٌ لَا تِجِدُه إِذَا غَضَضتَ عَنهَا، وَلهَذَا يُسَنُّ لَكَ بَعدَ الْوُضُوءِ الثَّلَاثَةَ صَارَ لِلوُضُوءِ طَعمٌ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ كُعَلَا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، اللَّهُمَّ اجْعَلْنِي مِنَ التَّوَّابِينَ وَاجْعَلْنِي مِنَ الْمُتَطَهِّرِينَ» (١)، لِتَكُونَ مُطَهرًا لِظَاهِرِكَ بِالوُضُوءِ، وَلِبَاطِنِكَ بِالشَّهَادَةِ.

الْفَائِدَةُ التاسعةُ: الحَتُّ عَلَى إِتْقَانِ الْوُضُوءِ وَإِسْبَاغِهِ؛ لِأَنَّ الْحِلْيَةَ تَبْلُغُ مِنَ الْفُوضُوءُ. الْمُؤْمِن حَيْثُ يَبْلُغُ الْوُضُوءُ.

الفَائِدَةُ العاشرةُ: جَوَازُ إِطْلَاقِ الْحَلِيلِ عَلَى رَسُولِ الله -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَعَلَيْهِ وَاللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَاللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَاللّهِ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَاللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَى عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلْهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَل

الفَائِدَةُ الحادية عشرة: إِثْبَاتُ التَّحَلِّي لِأَهلِ الجَنَّةِ وَلَوْ كَانُوا رِجَالًا؛ لِقَولِه: «تَبْلُغُ الْحِلْيَةُ مِنَ المُؤْمِنِ»، وَهَذَا يَعُمُّ الرِّجَالَ وَالنِّسَاءَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي: كتاب الطهارة، باب ما يقال عند الوضوء، رقم(٥٥)، والطبراني في الدعاء باب القول عند الفراغ من الوضوء، رقم (٣٩٢)، وفي المعجم الأوسط (٥/ ١٤٠، رقم ٤٨٩٥).

فَإِذَا قَالَ قَائِلٌ: كَيفَ يَجِلُّ التَّحَلِّي فِي الجُّنَّة وَلَا يَحَلُّ فِي الدُّنيَا؟

نَقُولُ: الْآخِرَةُ لَيْسَتْ دَارَ تَكْلِيف، وَالدُّنْيَا دَارُ تَكْلِيف وَامْتِحَان، هَذِهِ وَاحِدَةٌ، وَالثَّانِيَةُ: فِي الدُّنْيَا الرَّجُلُ لَيْسَ فِي حَاجَةٍ لِلتَّحَلِّي وَإِنْ كَانَتِ الْحِلْيَةُ طَيِّبَةً وَاحِدَةٌ، وَالثَّانِيَةُ: فِي الدُّنْيَا الرَّجُلِ أَنْ يَشْتَغِلَ بِرُجُولَتِهِ، وَلَا يَكُونُ هَمُّهُ الْهِنْدَامَ وَالتَّحَلِّي وَالتَّحَلِّي، وَلَا يَكُونُ هَمُّهُ الْهِنْدَامَ وَالتَّحَلِّي وَالتَّكِلِينَ، وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ.

وَقَدْ ذَكَرَ اللهُ تَعَالَى أَصنَافَ الجِليَةِ ثَلَاثةً:

الأَولُ: الفِضَّةُ، لِقَولِهِ تَعَالَى: ﴿وَخُلُواْ أَسَاوِرَ مِن فِضَّةٍ ﴾ [الإنسان:٢١].

الثَّانيَةُ: الذَّهبُ.

الثَّالِثُ: اللُّولُوُ.

وَتَصوَّرِ المَنظَرَ العَجِيبَ، يَدُ مَمُلُوءَةٌ بِثلَاثَةِ أَنوَاعٍ مِنَ الحُيِيِّ: ذَهَبِ وَفِضَّةٍ وَلُولُؤٍ وَلَيسَ الذَّهِ كَذَهِ الدُّنيَا، وَلا الفِضَّةُ كَفِضَّةِ الدُّنيَا، وَلا اللَّوُلُؤِ كَلُولُؤِ الدُّنيَا، بَلْ كَمَا قَالَ عَرَّفَجَلَّ: ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسُ مَّا أَخْفِى لَهُمْ مِن قُرَةٍ أَعَيُنِ جَزَلَةً بِمَا كَانُوا الدُّنيَا، بَلْ كَمَا قَالَ عَرَّفَجَلَّ: ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسُ مَّا أَخْفِى لَمُمْ مِن قُرَةٍ أَعَيُنِ جَزَلَةً بِمَا كَانُوا الدُّنيَا، بَلْ كَمَا قَالَ عَرَقَجَلَّ: أَعْدَدْتُ لِعِبَادِي يَعْمَلُونَ ﴾ [السجدة:١٧]، وفي الحَدِيثِ القُدُسِي: ﴿قَالَ اللهُ عَرَقَجَلَّ: أَعْدَدْتُ لِعِبَادِي الصَّالِحِينَ مَا لَا عَيْنٌ رَأَتْ، وَلَا أَذُنُ سَمِعَتْ وَلَا خَطَرَ عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ ﴾ (١)، هَذَا النَّعِيمُ الحَاصِلُ لَهُم نَعِيمُ الجَسَدِ.

وَالْقَلْبُ أَيضًا فِي نَعِيمٍ، فِي الدُّنيَا قَد يَنعَمُ البَدَنُ وَلا يَنعَمُ الْقَلْبُ، قَد يَكُونُ الإِنسَانُ عِندَهُ مِنَ الغِنَى مَا يَلبَسُ أَحسَنَ الثِّيابِ وَيَسكُنُ أَحسَنَ القُصُورِ وَيَركَبُ الإِنسَانُ عِندَهُ مِنَ الغِنَى مَا يَلبَسُ أَحسَنَ الثِّيابِ وَيَسكُنُ أَحسَنَ القُصُورِ وَيَركَبُ أَفخَمَ السَّيَّارَاتِ لَكنَّ قَلبَه مُنكَتِمٌ فِي بَلاءٍ، لَكِن فِي الآخِرَةِ الأَمرُ بِالعَكسِ، نَعِيمُ أَفخَمَ السَّيَّارَاتِ لَكنَّ قَلبَه مُنكَتِمٌ فِي بَلاءٍ، لَكِن فِي الآخِرَةِ الأَمرُ بِالعَكسِ، نَعِيمُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب بدء الخلق، باب صفة الجنة، رقم (٣٢٤٤)، ومسلم: كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها، رقم (٢٨٢٤).

القَلبِ وَنَعِيمُ الْبَدَنِ، قَالَ اللهُ تَعَالى: ﴿ كُلَا إِنَّ كِنَبَ ٱلأَبْرَارِ لَفِي عِلْتِينَ ﴾ [المطففين: ١٨]، وقَالَ: ﴿ إِنَّ اللهُ عَلَى اللهُ تَعَالى: ﴿ كُلَا إِنَّ كُنْبَ ٱلأَبْرَارِ لَفِي عَلِيمِ اللهُ عَلَى ٱلأَرْآبِكِ يَظُرُونَ ﴿ آَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

الْفَائِدَةُ الثانية عشرة: أَنَّ الجِليَةَ تَبلُغُ حَيثُ يَبلُغُ الوُّضُوءُ، فَتَسْمَلُ كُلَّ الذِّرَاعِ.

الفَائِدَةُ الثَالثَةَ عَشْرَةَ: أَحكَامُ الآخِرَةِ لَيْسَتْ كَأَحكَامِ الدُّنيَا؛ لِأَنَّهُ لَيسَ فِيهَا تَكلِيفٌ فِي بَعضِ الأَحْوَالِ، وَمِنْ ذَلكَ قَولَهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: تَكْلِيفٌ، لَكِنْ قَدْ يَكُونُ فِيهَا تَكلِيفٌ فِي بَعضِ الأَحْوَالِ، وَمِنْ ذَلكَ قَولَهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿ يَوْمَ يُكْشَفُ عَن سَاقِ وَيُدْعَوْنَ إِلَى ٱلسُّجُودِ فَلا يَسْتَطِيعُونَ ﴿ اللَّهُ خَوْدَ كَانُوا لَا اللَّهُ جُودِ وَهُمْ سَلِمُونَ ﴾ [القلم: ٤٢- ٤٣].

الفَائِدَةُ الرَّابِعةَ عَشرَةَ: أَنَّ الجَزَاءَ مِن جِنسِ العَملِ؛ فَإِنَّ الإِنسَانَ لـرَّا أَكمَلَ مَا يَلزَمُهُ فِي هَذِهِ الدُّنيَا كَمَلَ لَه الثَّوابُ يَومَ القِيامَةِ.

وَلكِن الصَّحيحَ خِلَافُ ذَلكَ، وَأَنَّهُ لَا يَنبَغِي لِلإِنسَانِ أَنْ يُجَاوِزَ مَحَلَّ الفَرضِ لِظَاهِرِ قَولِهِ تَعَالى: ﴿إِلَى ٱلْمَرَافِقِ ﴾ [المائدة:٦]، و ﴿إِلَى ٱلْكَعْبَيْنِ ﴾ [المائدة:٦]؛ وَلأَنَّ الأَحَادِيثَ الوَارِدَةَ فِي صِفةِ وُضُوءِ النَّبيِّ ﷺ لَم يُذكَرْ فِيهَا حَدِيثٌ وَاحِدٌ أَنَّ النَّبيَ ﷺ عَلَيْهُ الْأَحَادِيثَ الفَرضِ، غَايَة مَا هُنالِكَ مَا رَوَاهُ مُسلِمٌ عَنْ أَبِي هُرَيرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْ أَبِي هُرَيرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْ أَبِي هُرَيرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْ أَبِي هُرَيرَةً وَصَالِعُهُ أَيضًا أَنَّ

النَّبِيَّ ﷺ غَسلَ يَدَيهِ حَتَّى أَشرَعَ بِالعَظمِ، وَغَسَلَ رِجلَيهِ حَتَّى أَشرَعَ في الكَعْبَينِ<sup>(١)</sup>، وَذَلِكَ لَا يَقتَضِي أَن يَكُونَ كَمَا فَعلَ أَبُو هُريرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ.

فَالصَّوَابُ إِذَنْ عَدَمُ مَشرُ وعِيةِ تَجَاوُزِ الفَرضِ؛ لِأَنَّ هَذَا هُوَ الثَّابِتُ عَنْ رَسولِ اللهِ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

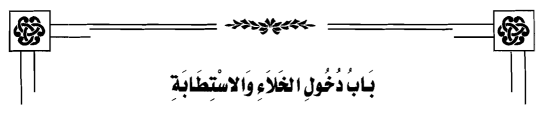
وَأَمَّا قُولُ الْقَائِلِ: إِنَّ رَاوِيَ الْحَديثِ أَعلَمُ بِمَعنَاهُ، فَنَقُولُ نَعَمْ لَا شَكَّ أَنَّ رَاوِي الْحَديثِ أَعلَمُ بِمَعنَاهُ، فَنَقُولُ نَعَمْ لَا شَكَّ أَنَّ رَاوِي الْحَديثِ مِنْ أَعلَمِ النَّاسِ بِمَعنَاهُ، لَكِنْ إِذَا جَاءَتِ السنَّةُ عَلى خِلافِ مَا فَهِمَ هَذَا الرَّاوِي فَلا نَأْخُذُ بِفَهمِهِ وَنَدَعُ السنة، بَل نَأْخُذُ بِالسنَّةِ وَنَدَعُ فَهمَهُ.

الْفَائِدَةُ السَّادِسَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ الإِنسَانَ قَدْ يُخطِئُ وَإِنْ كَانَ عَالِيَ المنزِلَةِ، يُؤخَذُ مِن فَهِمِ أَبِي هُرِيرَةَ رَضَى لَيْكُ عَنْهُ، حَيثُ فَهِمَ أَنَّ الْمُرَادَ بِالحَدِيثِ التَّرْغِيبُ بِمُجَاوَزةِ مَحَلِّ الفَرضِ وَالأَمرُ لَيسَ كَذلِكَ.

الفَائِدةُ السَّابِعَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ الإنسَانَ مَهَمَا عَظُمَ في الذَّكَاءِ وَالجِفظِ فَلا بُدَّ لَه مِن عَيب.



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب استحباب إطالة الغرة والتحجيل في الوضوء، رقم (٢٤٦).



#### · • 🚱 • ·

الخَلَاءُ مِنَ الخُلُوِّ، وَهُوَ المَكَانُ المُعَدُّ لِقَضَاءِ الحَاجَةِ، وَسُمِّيَ بِذَلِكَ لِأَنَّ الْإِنْسَانَ يَخْلُو بِهِ عَنْ غَيْرِهِ.

وَأَمَّا الإِسْتِطَابَةُ فَمِنَ الطِّيبِ، يَعنِي تَنظِيفَ السَّبيلَينِ مِنَ الخَارِجِ مِنهُمَا، وَهِيَ طَلَبُ التَّطَيُّبِ مِنَ الخَبَثِ الَّذِي أَصَابَهُ مِنْ أَجْلِ الْبَوْلِ أَوِ الْغَائِطِ، وَتَشْمَلُ الإِسْتِجْمَارَ بِالْأَحْجَارِ، وَالإِسْتِنْجَاءَ بِالْمَاءِ.

وَقَدْ سَبَق أَنَّهُ إِمَّا أَنْ يَكُونَ بِالحَجَرِ أَو بِالمَاءِ فَإِنْ كَانَ بِالمَاءِ فَالأَعْلَبُ أَنْ يُسَمَّى استِنجَاءً، وَإِنْ كَانَ بِالحَجَرِ فَالأَعْلَبُ أَن يُسَمَّى اسْتِجْرَارًا.

وَاعْلَمْ أَنَّ هَذَا الدِّينَ الإِسلَامِيَّ كَامِلٌ مِن جَميعِ الوُجُوهِ فِي العِبَادَاتِ وَالأَخلَاقِ وَالمُعَامَلاتِ وَفِي كُلِّ الأَحوَالِ، وَأَنَّهُ شَامِلٌ لِجَميعِ مَا يَحتَاجُ النَّاسُ إِلَيهِ فِي أُمورِ دِينهِمْ وَدُنياهُم، فَقَدْ عَلَمَ النَّبيُّ عَيَّ أُمَّتَه كُلَّ مَا يَحتَاجُونَ إليهِ حَتَّى آدَابِ قَضاءِ الحَاجَةِ، وَدُنياهُم، فَقَدْ عَلَمَ النَّبيُّ عَيِّ أُمَّتَه كُلَّ مَا يَحتَاجُونَ إليهِ حَتَّى آدَابِ قَضاءِ الحَاجَةِ، وَادَابِ الجُلوسِ، وَآدَابِ اللَّقَاءِ، وَغَيرِ ذَلكَ مِمَّا يَدُلُّ وَآدَابِ اللَّقَاءِ، وَغَيرِ ذَلكَ مِمَّا يَدُلُّ عَلَى شُمُولِ هَذِه الشَّرِيعَةِ، وَلِهِذَا قَالَ بَعضُ المشْرِكِينَ لِسَلَمَانَ الفَارِسِيِّ رَضَالِيَّكَ عَنْهُ: عَلَى شُمُولِ هَذِه الشَّرِيعَةِ، وَلِهِذَا قَالَ بَعضُ المشْرِكِينَ لِسَلَمَانَ الفَارِسِيِّ رَضَالِيَّكَ عَنْهُ: عَلَى شُمُولِ هَذِه الشَّرِيعَةِ، وَلِهِ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب الاستطابة، رقم (٢٦٢).

١٣ - عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ رَضَالِكُ مَالِكٍ رَضَالِكُ عَنْهُ: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ إِذَا دَخَلَ الحَلاءَ قَالَ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْحُبُثِ وَالحَبَائِثِ» (١).

الْخُبُثُ -بِضَمِّ الْخَاءِ وَالْبَاءِ-: وَهُوَ جَمْعُ خَبِيثٍ، وَالْحَبَائِثُ: جَمْعُ خَبِيثَةٍ، اسْتَعَاذَ مِنْ ذُكْرَانِ الشَّيَاطِينِ وَإِنَاثِهِمْ.

#### الشتئرح

مِنَ الآدَابِ التِي شَرَعهَا النَّبِيُّ عَلَيْهِ لِأُمَّتِه عِندَ دُخولِ الحَلَاءِ آدَابٌ قَولِيةٌ وَآدَابٌ فَولِيةٌ وَآدَابٌ فِعلِيةٌ، أَمَّا الآدَابُ الفِعلِيَّةُ فَأَن يُقَدمَ الإِنسَانُ رِجلَه اليُسرَى، وَأَمَّا الآدَابُ القَولِيةُ فَهِيَ أَنَّ النبيَّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ كَانَ إِذَا دَخَلَ الحَلَاءَ قَالَ: «أَعُوذُ بِاللهِ مِنَ الْخَبُثِ وَالْحَبَائِثِ».

الحَلَاءُ هُوَ المَكَانُ المُعدُّ لِقضَاءِ الحَاجَةِ، سَواءٌ كَانَ مَبنيًّا بِبنَاءِ، أَوْ مَحُوطًا بِحائِطٍ، أَو أَي مَكَانٍ يَعْتَارُهُ الإنسَانُ مِنَ البَرِّيةِ لِيقْضِي حَاجَتَه بِه، فَهذَا المَكَانُ الذِي اخْتَارَه مِنَ البَرِّيةِ لِيقْضِي حَاجَتَه بِه، فَهذَا المَكَانُ الذِي اخْتَارَه مِنَ البَرِّيةِ لِيقضِي حَاجَته بِهِ بِمَنزلَةِ الحَلاءِ المُبْنِيِّ المُحَوَّطِ المُعدِّ لِذلِكَ، كَانَ إِذَا دَخَلَ الخَلَاء قَالَ: «أَعُوذُ بِاللهِ مِنَ الخُبُثِ وَالْخَبَائِثِ».

قَولهُ: «كَانَ إِذَا دَخَلَ»: اعْلَمْ أَنَّ (كَانَ) تَأْتِي فِي الأَحَادِيثِ كَثِيرًا، وَالَّذِينَ يُؤلِّفُونَ عَلَى الْخُرُوفِ الْهِجَائِيةِ، وَيُرَتَبُونَ الأَحَادِيثَ عَلَيهَا يَذْكُرُونَ فَصْلًا أَو بَابًا مُسْتَقِلًا لِلأَحَادِيثِ الْمُصُولِيُّونَ: «إِنَّ (كَانَ) تَقْتَضِي مُسْتَقِلًا لِلأَحَادِيثِ الْمُصَدَّرَةِ بـ(كَانَ)، وَقَد قَالَ الأُصُولِيُّونَ: «إِنَّ (كَانَ) تَقْتَضِي المُدَاوَمَةَ غَالِبًا»، وَلَيسَ دَائِمًا.

وَيَدُنُّ عَلَى هَذَا: أَنَّكَ تَرَى فِي بَعضِ الأَحَادِيثِ «كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَقْرَأُ فِي الجُمُعَةِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب ما يقول عند الخلاء، رقم (١٤٢)، ومسلم: كتاب الحيض، باب ما يقول إذا أراد دخول الخلاء، رقم (٣٧٥).

بِ ﴿ سَبِّحِ ﴾ وَالْمُنَافِقِينَ ﴾ (١) ، و «كَانَ النَّبِيُّ يَقَيْ يَقْرَأُ فِي الجُمُعَةِ بِ ﴿ سَبِّحِ ﴾ وَالْغَاشِيةِ » (١) ، فَإِذَا قُلنَا: (كَانَ) عَلَى الدَّوَامِ دَائمًا صَارَ فِي الحَدِيثَينِ تَعَارُضٌ ظَاهِرٍ ، لَكِن إِذَا قُلنَا: إِنَّهَا غَالِيَّا، فَإِنَّ هَذَا مِمَّا خَرَجَ عَنش الْغَالِبِ ، وَهُنا (كَانَ) إِذَا دَخَلَتْ نَحْمِلُهَا عَلى الْغَالِبِ ، أَو عَلَى الدَّائِمِ حَتَّى يَقُومَ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّهُ لَيسَ بِدَائمٍ .

قَولهُ: «إِذَا دَخَلَ»: أَيْ: أَرَادَ أَن يَدخُلَ، وَالعَرَبُ تُعَبِّر بِالفِعْلِ عَن إِرَادَتِه الجَازِمةِ القَرِيبَةِ مِنهُ.

انْتَبهْ لِأُمرينِ: جَازِمَةٍ بِدُونِ تَردُّدٍ، قَريبَة مِنهُ.

مِثلَ قَولِنَا: إِذَا دَخَلْت المَسْجِدَ، فَلَا يَصِحُّ أَنْ نُعَبرَ عَن إِرَادَةِ دُخُولِ المَسجِدِ لِصَلَاةِ الظُّهرِ، لَكِنْ دَخَلت المَسجِدَ الآنَ؛ وَذَلِكَ لِتَبَاعُدِ مَا بَينَهُمَا.

كَذَلِكَ مَنْ كَانَ مُتَرَدِّدًا لَا يُمكِنُ أَنْ يُعَبِّرَ بِالفِعل عَن إِرَادَتِهِ المترَدِدةِ.

وَنَظِيرُ التَّعبِيرِ بِالفِعلِ عَنِ الإِرَادَةِ الجَازِمَةِ القَرِيبَةِ، قَولُه تَعَالى: ﴿ فَإِذَا فَرَأْتَ الْقُرُونَ السَّيْطِينِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ [النحل: ٩٨]، أي: إِذَا أَرَدْتَ أَنْ تَقْراً.

قَولَهُ: «قَالَ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْخُبُثِ وَالْخَبَائِثِ». «اللَّهُمَّ» أَصْلُهَا يَا أَللهُ، لَكِنْ حُذِفَتِ الْيَاءُ لِكَثْرَةِ الإسْتِعْمَالِ، وَعُوِّضَ عَنْهَا الِيمُ وَأُخِّرَتْ، فَلِمَاذَا اخْتِيرَتِ المِيمُ دُونَ غَيْرِهَا، وَلِمَاذَا أُخِّرَتْ عَنْ مَكَانِهَا؟

نَقُولُ: اخْتِيرَتِ الِيمُ؛ لِأَنَّهَا تَدُلُّ عَلَى الجَمْعِ، فَكَأَنَّ الدَّاعِيَ جَمَعَ قَلْبَهُ إِلَى اللهِ عَرَّيَجًلَّ فِي مُخَاطَبَتِهِ وَمُنَادَاتِهِ؛ وَلِذَلِكَ تَجِدُ اللِيمَ تَخْرُجُ بِضَمِّ الشَّفَتَيْنِ بَعضِهِمَا إِلَى بَعض، وَأُخِّرَتْ عَنْ مَكَانِ الْعِوَضِ تَيَمُّنَا بِالْبُدَاءَةِ بِاسْمِ اللهِ عَرَّيَجًلَّ.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير (١٢/ ٢٨، رقم ١٢٣٧٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٤/ ٢٧٧، رقم ١٨٦٣٣).

وَلَا يَجُوزُ أَنْ نَقُولَ: «يَا اللَّهُمَّ» عُمُومًا، لَكِنْ أَحْيَانًا تُقَالُ شُذُوذًا، وَإِلَّا فَلَا يُجْمَعُ بَيْنَ الْعِوَضِ وَالمُعَوَّضِ، لَكِنَّهَا قَدْ تَأْتِي قَرِينَةً فِي النَّظْم (١):

إِنِّي إِذَا مَا حَدِثُ أَلَبًّا أَقُولُ: يَا اللَّهُمَّ يَا اللَّهُ مَّا

قَولهُ: "إِذَا مَا حَدَثُ أَلَـمَّا": يَعْنِي وَقَعَ، أَقُولُ: "يَا اللَّهُمَّ يَا اللَّهُمَّ"، وَكَأَنَّ هَذَا الرَّاجِزَ، قَالَ: أَقُولُ: "يَا اللَّهُم يَا اللَّهُم" مِن شِدَّةِ مَا حَدَثَ عَلَيهِ، جَمَعَ بَينَ العِوَضِ وَالمَعَوَّضِ؛ لِيَكُونَ المنَادَى مُنَادًى بِأَدَاتَينِ هُمَا: اليَاءُ وَالمِيمُ.

قَولهُ: «أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْخُبُثِ وَالْخَبَائِثِ»، فـ «أَعُوذُ» أَي: أَعتَصِمُ، وَأَلُوذُ، وَأَلْوذُ، وَالْإَسْتِعَاذَةَ فِي الفِرَارِ مِنَ وَأَلْتَجِئُ، وَيُقَالُ: الفَرقُ أَنَّ الإِسْتِلَاذَةُ فِي طَلَبِ المَرغُوبِ، وَالإِسْتِعَاذَةَ فِي الفِرَارِ مِنَ المَرهُوب.

يَا مَنْ أَلُوذُ بِهِ فِيهَا أُؤَمِّلُهُ وَمَنْ أَعُوذُ بِهِ مِمَّا أُحَاذِرُهُ لَا يَجْبُرُ النَّاسُ عَظُمًا أَنْتَ كَاسِرُهُ وَلَا يَهِيضُونَ عَظُمًا أَنْتَ جَابِرُهُ (٢)

هَذَا مَا يَقُولُهُ الْقَائِلُ فِي مَدْحِ بَشَرٍ مِنَ النَّاسِ، وَلَكِنَّهُ لَا يَنْبَغِي أَنْ تُقَالَ هَذِهِ الْأَبْيَاتُ إِلَّا لله عَنَّهَ َكَا يَنْبَغِي أَنْ تُقَالَ هَذِهِ الْأَبْيَاتُ إِلَّا لله عَنَّهَ عَلَى.

فَعَلَى الإِنْسَانِ أَن يَعُوذَ بِالله أَي: يَعتَصِمَ بِهِ مِنَ «الْخُبْثِ وَالْحَبَائِثِ»، وَرُويَتِ «الْخُبُثِ» بِالضَّمِّ أَيضًا، فَأَمَّا عَلَى إِسْكَانِ البَاءِ يَكُونُ المَرَادُ: الشَّرَّ، وَالمَرَادُ بِالْخَبُائِثِ» النُّفوسُ الشِّريرَةُ؛ لِأَنَّهَا جَمعُ خَبِيثَةٍ، كَمُصِيبَةٍ جَمعُهَا مَصَائِبُ.

أَمَّا «الخُبُثِ» عَلَى رِوَايَةِ الضَّمِّ، فَجَمعُ جَمعِ خَبِيثٍ، وَالْحَبَائِثُ جَمعُ خَبِيثَةٍ، وَالْحَبَائِثُ جَمعُ خَبِيثَةٍ، وَفَسَّرُوا الْحَبِيثَ بِذُكُورِ الشَّيَاطِينِ، وَالْحَبَائِثُ إِنَاثُ الشَّيَاطِينِ.

<sup>(</sup>١) «أمالي ابن الشّجريِّ» (٢/ ٣٤٠)، و «توضيح المقاصد والمسالك» (٢/ ٦٨ ١٠).

<sup>(</sup>٢) «حاشية ثلاثة الأصول»، لمحمد بن عبد الوهاب (١/ ٦٣).

فَكَأَنَّ النَّبِيَ عَلَيْ اسْتَعاذَ مِنْ ذُكرَانِ الشَّياطِينِ وَإِنَاثِهِم، هَكَذَا ضَبطَها المؤلِّفُ، وَإِنَاثِهم عِندَ دُخولِ الحَلاءِ لأَنَّ الحَلاءَ مَحُلُّ وَإِنَاثِهم عِندَ دُخولِ الحَلاءِ لأَنَّ الحَلاءَ مَحُلُّ الشَّياطِينِ، فَالشَّياطِينُ تَأْلَفُ الخُبثَ لأنَّها خَبيثَةٌ كَما أَنَّ المَلائِكَةَ تَأْلَفُ الطَّيبَ لِأَنَّها طَيبةٌ، فَإِذَا كَانتِ المَراحِيضُ مَقَرَّ الشَّياطِينِ فَإِنَّهُ يَنبَغِي لِلإِنسَانِ إِذَا أَرادَ أَنْ يَدخُلَها أَنْ يَستَعِيذَ بِاللهِ مِنْ هَذِهِ الشَّياطِينِ.

وَضَبِطَهُ بَعضُ الحُفَّاظِ بِسُكُونِ البَاءِ وَضِمِّ الخَاءِ، أَي (مِنَ الخُبْثِ وَالخَبَائِثِ)، وَقَالَ: المَرَادُ بِالخُبْثِ الشَّرُ وَالمَرَادُ بِالخَبائِثِ الأَنفُسُ الشِّريرَةُ، فَكَأَنَّهُ استَعَاذَ مِنَ الشَّرِ وَقَالَ: المَرَادُ بِالخُبْثِ الشَّرِ وَهَذَا التَّفْسِيرُ بِلَا شَكِّ أَعَمُّ مِنَ الأَولِ، وَإِذَا دَارَ الأَولُ بَينَ مَعنيينِ وَأَهلِ الشَّرِّ، وَهذَا التَّفْسِيرُ بِلَا شَكِّ أَعَمُّ مِنَ الأَولِ، وَإِذَا دَارَ الأَولُ بَينَ مَعنيينِ أَحدِهِما دَاخِلُ فِي الآخِرِ كَانَ الأَحدُ بِالأَعمِّ أُولِى؛ لِأَنَّ الأَعمَّ يَدخُلُ فِيه الأَخصُ وَلَا عَمَى وَلَا عَمَى مَا الخَبْثِ عَلَى هَذَا فَيمْكِنُ أَنْ تَقُولَ عِندَ دُخولِ الخَلاءِ: «أَعُوذُ بِاللهِ مِنَ الخُبْثِ وَالخَبَائِثِ» دُونَ أَنْ تَقُولَ: «أَعُوذُ بِاللهِ مِنَ الخُبْثِ وَالخَبَائِثِ».

إِذَنْ إِذَا أَرَدَتَ أَن تَدَخُلَ خَلاءً فَقَلْ: «أَعُوذُ بِاللهِ مِنَ الخَبْثِ وَالخَبَائِثِ»، وَإِذَا كُنتَ في غَيرِ بِناءٍ مُعدِّ أَو مُحَوَّطٍ، فَإِذا أَردْتَ أَن تَجلِسَ فَقُلْ: «أَعُوذُ بِاللهِ مِنَ الخُبُثِ وَالخَبائِثِ».

وَإِذَا نَظَرْنَا إِلَى المعْنيَيْنِ وَجَدنَا أَن المَعْنَى الأَوَّلَ أَعَمُّ.

بَعضُ النَّاسِ يُبَالِغُ مُبَالَغَةً عَظِيمَةً فِي الْوُضُوءِ، فَهُوَ كَمَا يَغْسِلُ رَأْسَهُ يَغْسِلُ رَقَبَتَهُ، وَكُلَّ الرَّأْسِ، وَالرِّجْلَ إِلَى نِصْفِ السَّاقِ، هَلْ نُنْكِرُ عَلَيْهِمْ؟

فَالَجُوَابُ: نَعَمْ، نُنكِرُ عَلَيهِمْ وَلَا بُدَّ، مَعَ أَنَّ الَّذِي غَسَلَ وَجْهَه حَتَّى غَسَلَ نصفَ الرَّأْسِ وَالرَّقَبةِ، يُعتَبَر وُضُوؤُه صَحِيحًا لِكنَّه لَيسَ مُوَافِقًا لِلسُّنةِ؛ لِأَنَّ «مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ»(۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور، رقم(١٧١٨).

وَالظَّاهِرُ أَننَا فِي هَذه الحَالِ نُضْطَرُ إِلَى مَذهَبِ أَبِي حَنِيفَةَ حَيثُ قَالَ: "إِذَا بَاعَ صَاعًا بِصَاعَيْنِ بَطَلَ فِي الزَّائِدِ» (١) ، وَهُنَا نَقُولُ: يَبطُلُ الزَّائِدُ، وَلَو قِيلَ: يُفْصَلُ بَينَ مَن زَادَ، هَل هُوَ يَرَى أَنَّ الزِّيَادَةَ عِبَادَةٌ أَو يَرَاهَا احْتِيَاطًا لِلوُضُوءِ؟ فَإِنْ كَانَ الأَوَّل فَهِيَ مَردُودَةٌ؛ لِأَنَّه تَعَبَّدَ لله بِمَا لَم يَشْرَعْه، وَإِنْ كَانَ الثَّانِي فَهُوَ لا يُريدُ زِيادَةَ التَّعبدِ، لَكِن عِندَه وَسْوَاسٌ وَيُريدُ أَنْ يَحَتَاطَ فَيَكُونُ الوُضُوءُ صَحِيحًا، هَذَا التَّفصِيلُ فِيهَا لَكِن عِندَه وَسْوَاسٌ وَيُريدُ أَنْ يَحَتَاطَ فَيَكُونُ الوُضُوءُ صَحِيحًا، هَذَا التَّفصِيلُ فِيهَا أَرَى أَذَى أَرَى أَذَى أَلَا اللَّهُ مِنَ القَولِ بِالصِّحَةِ مُطلَقًا أَو بِالرَّدِ مُطلَقًا.

وَمَا مَعنَى قَولِ الفُقَهَاءِ: هَذَا الفِعلُ غَيرُ مَشرُوعٍ، كَالَّذِي يَختِمُ صَلَاتَه بـ﴿فَلُ هُوَ اللَّهُ أَحَــُدُ ﴾؟

وَهَلْ فِي الْجَنَّة تُوضَعُ الْحُلِيُّ فِي الْيَدَيْنِ وَالرِّجْلَيْنِ كَمَا هُوَ الْحَالُ فِي الدُّنيَا؟

الجَوَابُ: نُخْبِرُكَ إِن شَاءَ اللهُ هُنَاكَ ﴿ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِ لِهِ ٱلْأَنْفُسُ وَتَلَذُ الْأَعْيُثُ ﴾ [الزُّخُرُف:٧١]، فَلَوْ قَالُوا: نُرِيدُ أَنْ يَكُونَ التَّحَلِّي عَلَى الصَّدرِ مِنْ نَوعٍ، وَعَلَى الطَّهْرِ مِنْ نَوعٍ، وَعَلَى الكَتِفِ مِن نَوعٍ، لَهُم كُلُّ شَيْءٍ يَشْتَهُونَه فَيُعطَوْنَ وَعَلَى الظَهْرِ مِنْ نَوعٍ، وَعَلَى الكَتِفِ مِن نَوعٍ، لَهُم كُلُّ شَيْءٍ يَشْتَهُونَه فَيُعطَوْنَ إِياهُ، حَتَّى قَالَ بَعضُ العُلَاءِ: لَوِ اشْتَهَى أَوْلَادًا لَـرُزِقَ أَوْلَادًا مِنَ الحُورِ، أَوْ مِنْ إِياهُ، حَتَّى قَالَ بَعضُ العُلَاءِ: لَوِ اشْتَهَى أَوْلَادًا لَـرُزِقَ أَوْلَادًا مِنَ الحُورِ، أَوْ مِنْ نِسَائِهِمُ اللَّاتِي مَعَهُمْ، نَسْأَلُ اللهَ أَنْ يَجَعَلَنَا وَإِيّاكُم مِنهُم، وَأَلَّا يَحُولَ بَينَنَا وَبَينَه بِمَعَاصِينَا.

<sup>(</sup>١) بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع (٥/ ١٨٤).

# وَهَلِ أَهِلُ الدُّنْيا أَفضَلُ أَم أَهلُ الجِّنَّة، وَمَا الدَّلِيلُ؟

الجَوَابُ: لَا شَكَّ أَنَّ فِي الجَنَّة أَجَلُ، وَالدَّليلُ بِهَذَا المَعنَى، أَننَا نَعلَمُ أَنَّ الحُورَ وَالوِلدَانَ عَبَارَةٌ عَن تَنعِيمٍ وَالوِلدَانَ أَقَلُّ رُتبَةً مِنَ الَّذِينَ نُعِّمُوا؛ لِأَنَّ هَذِه الحُورَ وَالوِلدَانَ عِبَارَةٌ عَن تَنعِيمٍ لِلمُنعَّم، وَلَا شَكَّ أَنَّ تَنعيمَ المُنعَّمِ أَدْنَى مِنَ المنعِّم، وَأَيضًا عَلَلَ البَعضُ أَنَّ نِسَاءَ الدُّنيَا ابْتُلِينَ فِيهَا وَصَبَرْنَ، أَمَا اللَّوَاتِي مِنَ الحُورِ فَلَم يَحْصُلْ لَهُن شَيءٌ مِن ذَلكَ، الدُّنيَا ابْتُلِينَ فِيهَا وَصَبَرْنَ، أَمَا اللَّوَاتِي مِنَ الحُورِ فَلَم يَحْصُلْ لَهُن شَيءٌ مِن ذَلكَ، أَنَا أَقُولُ هَذَا عَقْلًا، فَإِنْ كَانَ فِيهِ نَصُّ فَالحَمدُ للله الَّذِي وَفَقَنِي إِلَى الصَّوَابِ، ثُمَّ لَو فُرضَ أَنَّ النِّسَاءَ فِي الجَنَّةِ يَكُنَّ نِسَاءً عَلَى مَا هُنَّ عَلَيه الآنَ فَلَا أَحَدَ يَبْتَغِيهَا، فَهِي سَتَكُونُ أَجَلَ بِلَا شَكً.

## مِنْ فَوائِدِ هَذَا الحَديثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ الصَّدَةُ وَالسَّلَامُ بَشَرٌ مِنَ البَشرِ، لَا يَملِكُ لِنَفْسِه نَفَعًا وَلا ضَرَّا، وَهذَا هُو مَا أَمرَهُ اللهُ بِهِ أَنْ يُعلِنه عَلَى المَلَا بِقَولِهِ: ﴿ قُل لاَ آمُلِكُ لِنَفْسِه نَفْعًا وَلَا ضَرًّا اللهِ مَا شَآءَ اللهُ ﴾ [الأعراف: ١٨٨]، وفي قوله: ﴿ قُل لاَ آقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَائِنُ اللهِ وَلا آتَيْعُ إِلّا مَا يُوحَى إِلَى ﴾ خَزَائِنُ اللهِ وَلا آتَيْعُ إِلَا مَا شَآءَ اللهُ عَلَيْ الْوَلِي اللهِ عَلَيْ مَلَكُ إِنْ أَتَيْعُ إِلَا مَا يُوحَى إِلَى ﴾ [الأنعام: ٥٠]، وفي قولِه: ﴿ قُلْ إِنِي لاَ أَمْلِكُ لَكُمْ إِنِي مَلَكُ إِنْ أَتَنِعُ إِلَا مَا يُوحَى إِلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَلَا رَشُكًا هَذِهِ الآيَاتِ يَنقَطِعُ تَعَلَّقُ اللهِ وَسَلامُه المَشْرِكِينَ بِرَسُولِ اللهِ صَلَّاللهُ وَسَلامُهُ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ صَلَى اللهِ وَسَلامُهُ اللهِ عَلَيْ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ صَلَى اللهِ عَلَيْ صَلَى اللهِ عَلَيْ صَلَى اللهِ عَلَيْ مَا يُعِي وَمَا أَشْبَهُ وَسَلامُهُ اللهِ عَلَيْ مَا يَتِعلَقُ بِهِ المُشْرِكُونَ فِي رَسُولِ اللهِ عَلَيْ صَالَّتِي اشْفِ مَريضِي ومَا أَشْبَهُ وَسَلامُه ذَكَا يَكُمُ اللهِ عَلَيْ صَالَّتِي اشْفِ مَريضِي ومَا أَشْبَهُ وَلَا اللهِ عَلَيْ ضَالَّتِي اشْفِ مَريضِي ومَا أَشْبَهُ وَلَكُ مَا يَتِعلَقُ بِهِ المُشْرِكُونَ فِي رَسُولِ اللهِ عَلَيْ صَالَّتِي اشْفِ مَريضِي ومَا أَشْبَهُ وَلَكُ مَا يَتعلَقُ بِهِ المُشْرِكُونَ فِي رَسُولِ اللهِ عَلَيْ مَا شِئْتِ لَا أُغْنِي عَنْكَ مِنَ اللهِ عَشِيرَتَه وَصَارَ يَدعُوهُم بِأَسْرَائِهِم يَقُولُ يَا فُلَانُ ابنَ فُلَانٍ لاَ أُغْنِي عَنْكَ مِنَ اللهِ عَيْعَاضَدَ لَا أُعْنِي عَنْكَ مِنَ اللهِ مَنْ مَا لِي مَا شِئْتِ لَا أُغْنِي عَنْكَ مِنَ اللهِ مَنْ مَا لِي مَا شِئْتِ لَا أُغْنِي عَنْكِ مِنَ اللهِ مَنْ مَا لَيْ مَا شِئْتِ لَا أُغْنِي عَنْكِ مِنَ اللهِ مَنْ مَالْكُ مَا شِئْتِ لَا أُغْنِي عَنْكِ مِنَ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ مَالِي مَا شِئْتِ لَا أُولَمَةً بِنْتَ مُحْمَلِهُ مِنَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلْمُ لُولُ اللهُ عَلْمُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى الله

شَيْئًا»<sup>(۱)</sup>، قَالَ ذَلكَ وهُوَ في حَيَاتِه، فَكَيفَ بِهِ بَعدَ مَمَاتِه؟ أَيُمكِنُ أَن يُغنِيَ بَعدَ مَمَاتِه وَهُو لَا يُغنِي عَنْ أَحدٍ شَيئًا فِي حَياتِه؟

فَإِنَّ مِثْلَ هَؤُلاءِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ وَيَقْصِدُونَه لِكَشْفِ الكُرَبِ وَتَفْرِيجِ الكُرُباتِ لَو أَنَّ النَّبَيَ عَلَيْهِ خَرجَ لَقَاتَلَهُم بِالسِّلاحِ حَتَّى يُؤمِنُوا فَإِنْ لَم يُؤمِنُوا اسْتَباحَ دِمَاءَهُم وَأَمَوالَهُمْ، وَهُمُ الَّذِينَ يَقُولُونَ نَحنُ الَّذِينَ نُعَظِّمُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ، وَهُمُ الَّذِينَ يَقُولُونَ نَحنُ الَّذِينَ نُعَظِّمُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ، وَمُع اللهِ عَلَيْهِ، لَكِنَّ المَحَبَّةَ وَالتَّنظِيمَ لَهُمَا مِيزَانٌ قِسطٌ عَدلٌ وَضَعهُ وَنَحنُ الَّذِينَ نُحِبُّ رَسُولَ عَلَيْهِ، لَكِنَّ المَحَبَّةَ وَالتَّنظِيمَ لَهُمَا مِيزَانٌ قِسطٌ عَدلٌ وَضَعهُ اللهُ عَرَقِبَلَ فِي كِتابِهِ حَيثُ يَقُولُ: ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ اللهُ عَالَى اللهُ عَلَيْهِ مَلَى اللهُ عَرَانَ اللهُ عَرَانَ اللهُ عَرَانَ اللهُ عَلَيْهِ مَا اللهُ عَرَانَ اللهُ عَرَانَ اللهُ عَرَانَ اللهُ عَلَى اللهُ عَرَانَ اللهُ عَرَانَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ال

وَمِنَ المَعْلُومِ أَنَّ شَرِيعَةَ النَّبِيِّ عَيَالِيَّ ثَحَارِبُ كُلَّ شِركٍ كُلَّ الشِّركِ بِجَمِيعِ أَنوَاعِهِ حَتَّى إِنَّ اللهَ عَزَيْجَلَّ قَالَ: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾ [النساء: ٤٨]، فَالزِّنَا وَشُربُ الحَمرِ وَقَتلُ النَّفسِ، وَأَكلُ المَالِ، والرِّبَا كُلُّ المعَاصِي تَحتَ مَشِيئَةِ اللهِ، أَمَّا الشِركُ فَلَنْ يُغفَرَ أَبدًا.

وَقَالَ الْمُحقِّقُ شَيخُ الإِسلَامِ ابْنُ تَيمِيَّةَ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «إِنَّ الشِّركَ لَا يَغفِرُهُ اللهُ وَلَوْ كَانَ شِرْكًا أَصغَرَ لَا يُخْرِجُ مِنَ المِلَّةِ»(٢).

الفَائدَةُ الثَّانِيةُ: كَمَالُ تَوحِيدِ رَسُولِ اللهِ عَيَّا اللهِ عَيْقِ حَيثُ لَمَ يَلْجَأْ إِلَى أَحَدِ إِلَّا إِلَى اللهِ عَنَّوَجَلَ، وَلَمَ يَلْتَجِعْ إِلَى أَحَدِ سِوَاهُ، وَلَا شَكَّ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَيَّا أَكْمَلُ النَّاسِ تَوحِيدًا وَعَبَادَةً للهِ عَنَّوَجَلً وَأَنَّهُ أَعْبَدُ الحَلقِ للهِ وَأَخشَاهُم للهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ، حتَّى إِنَّ قَومًا مِنَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الوصايا، باب هل يدخل النساء والولدان في الأقارب، رقم(٢٧٥٣)، ومسلم: كتاب الإيهان، باب في قوله تعالى: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾، رقم (٢٠٥).

<sup>(</sup>٢) المستدرك على مجموع الفتاوي (٣/ ١٩٣).

الصَّحابَةِ تَذَاكُرُوا فِيها بَينَهُم يُريدُونَ أَن يَسلُكُوا أَفضَلَ الطُّرُقِ بِالأَعهَالِ الصَّالِحَاتِ فَذَهَبُوا إِلَى زَوجَاتِ الرَّسُولِ عَلَيُّ وَقَالُوا: كَيفَ كَانَ عَمَلُ النَّبِيِّ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ وَلَكِنَّ رَسُولَ اللهِ عَمَلُه كَذَا وَكَذَا فَكَأَنَّهُم تَقَالُّوا هَذَا العَملَ وَقَالُوا هَذَا عَملٌ قَليلٌ، وَلَكِنَّ رَسُولَ اللهِ عَملُه كَذَا وَكَذَا فَكأَنَّهُم تَقَالُّوا هَذَا العَملَ وَقَالُوا هَذَا عَملٌ قَليلٌ، وَلَكِنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ قَد غُفرَ لَه مَا تَقدمَ مِن ذَنبهِ وَمَا تَأْخرَ أَمَّا نَحنُ فَإِنَّنَا لَسَنَا كَرَسُولِ اللهِ عَلَيْ، وَلكِنِ انظُرُوا لَنَا عَملًا قَالَ بَعضُهُم: أَنَا أَقُومُ اللَّيلَ وَلاَ أَنامُ، وَقَالَ الثَّانِي: أَنَا أَصُومُ النَّهارَ وَلا أُفطِرُ، وَقالَ الثَّالِثُ: أَنَا لا أَتَزَوَّجُ النِّسَاءَ فَبلَغَ ذَلكَ النَّبيَ عَلَيْ فَقَالَ: «مَا بَالُ وَلا أَفطِرُ، وَقالَ الثَّالِثُ: (مَا بَالُ الثَّانِ عَمَلًا قَلَا: هَا أَنُا فَأَقُومُ وَأَنَامُ وَأَصُومُ وَأُفْطِرُ وَأَتَزَوَّجُ النِّسَاءَ فَمَنْ رَغِبً عَنْ سُنَتِي فَلَيْسَ مِنِي »(١).

فَرَسُولُ اللهِ ﷺ أَكملُ الخَلقِ في التَّوجِيدِ وَالعِبادَةِ لَا أَحَدَ مِنَ الخَلقِ يُهاثِلُهُ، وَكيفَ وَهُوَ الذِي يَقُومُ للهِ تَعالَى حَتَّى تَتَورَّمَ قدَمَاهُ بَلْ حَتَّى تَتَفَطَّرَ قَدَمَاهُ فَيْقَالُ لَه في ذَلِكَ؟ فَيقُولُ: «أَنَا أُحِبُّ أَنْ أَكُونَ عَبْدًا شَكُورًا» (٢).

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: إِثْبَاتُ الشَّياطِينِ، وَهَذَا ثَابِتٌ بِالْكِتابِ وَالسُّنَةِ وَإِجَاعِ الْسلِمِينَ، وَالْوَاقِعُ يَشْهَدُ بِذَلِكَ، فَالشَّياطِينُ مَوجُودُونَ وَلَهُمْ تَأْثِيرٌ عَلَى الإِنْسَانِ وَمَا أَشَدَّ تَأْثِيرَهُمْ عَلَى بَنِي آدَمَ يُريدُونَ أَنْ يُفسِدُوا عِبادَةَ الآدَمِيِّينَ؛ لِأَنَّ آدَمَ عَدُوُّ لإِبلِيسَ قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ وَقُلْنَا الْهَبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوُّ ﴾ [البقرة:٣٦]، فَهُو عَدُوُّ لآدَمَ، وَعَدُوُّ لَبنِي اللهُ تَعَالَى: ﴿ وَقُلْنَا الْهَبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوُّ ﴾ [البقرة:٣٦]، فَهُو عَدُوُّ لآدَمَ، وَعَدُوُّ لَبنِي اللهُ تَعَالَى: ﴿ وَقُلْنَا الْهَبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوُّ ﴾ [البقرة:٣٦]، فَهُو عَدُوُ لآدَمَ، وَعَدُو للبنِي السَّيئةَ فَي السَّيئةَ وَالْإِرَادَاتِ السَّيئةَ فِي قَلْبِ الإِنسَانِ حَتَّى السَّيئةَ وَالْإِرَادَاتِ السَّيئةَ فِي قَلْبِ الإِنسَانِ حَتَّى السَّيئةَ وَالْإِرَادَاتِ السَّيئةَ فِي قَلْبِ الإِنسَانِ حَتَّى إِنَّهُ يَصِلُ بِالإِنسَانِ إِلَى أَنْ يُشَكِّكُهُ فِي وُجُودِ اللهِ، وَيُشَكِّكُهُ فِي أَسْهَاءِ اللهِ وَصِفَاتِه، إِنَّهُ يَصِلُ بِالإِنسَانِ إِلَى أَنْ يُشَكِّكُهُ فِي وُجُودِ اللهِ، وَيُشَكِّكُهُ فِي أَسْهَاءِ اللهِ وَصِفَاتِه،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب النكاح، باب الترغيب في النكاح، رقم (٦٣٠٥)، ومسلم: كتاب النكاح، باب النكاح لمن تاقت نفسه إليه، رقم (١٤٠١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب التهجد، باب قيام النبي ﷺ الليل حتى ترم قدماه، رقم(١١٣٠)، ومسلم: كتاب صفة القيامة، باب إكثار الاعمال والاجتهاد في العبادة، رقم(٢٨١٩).

وَيُشكِّكُه فِي اليَومِ الآخِرِ وَالبَعثِ بَعدَ المَوتِ وَالجَزَاءِ عَلَى الأَعْمَالِ، ويُشَكِّكُهُ في العِبَادَاتِ وَفُوائِدِهَا وَتَمرَاتِهَا، وَيَقُولُ: مَا شَأْنُنَا وَهَذِه الأَعْمَالَ المُرْهَقَةَ التِي لَا فَائِدَةَ مِنهَا.

وَيَصلُ إِلَى دَرَجَةِ أَن يُفَرِّقَ بَينَ الإِنسَانِ وَزَوجَتِه فَيُلقِي فِي قَلبِهِ وَسَاوِسَ فِي الطَّلَاقِ وَغَيرِ ذَلكَ، حَتَّى إِنَّ الرَّجلَ لَيتخَيلُ أَنهُ إِذَا رَأَى زَميلَه أَنه يخونُه مع زوْجَتِه، الطَّلَاقِ وَغَيرِ ذَلكَ، حَتَّى إِنَّ الرَّجلَ لَيتخيلُ أَنهُ إِذَا رَأَى زَميلَه أَنه يخونُه مع زوْجَتِه، فَيطَلَّق زَوجَتَه مِن شِدةِ مَا يُدخِلُ الوَسَاوِسَ عَلى قَلبِ الإِنسَانِ، هَذِهِ مِن النَّاحِيةِ الفَكْرِيَّةِ وَالنَّاحِيةِ المَعْنَويَّةِ، وَيُمَسُّ الإِنسَانُ أَيضًا بِالصَّرِعِ وَالجُنونِ، فَإِنَّ الشَّيطَانَ قَدْ يَصِلُ إِلى دَرجَةِ الجُنُونِ وَالإِغمَاءِ وَالقَذفِ بِذبَب (١) الرِّيقِ وَغيرِ ذَلكَ مِمَا هُوَ مَعرُوفٌ مِنَ الصَّرَعِ الَّذِي يُصِيبُ بَنِي آدَمَ.

وَلَقَدْ أَخَطَأَ خَطاً عَظيمًا وَشَطحَ شَطْحًا بَعيدًا مَنْ أَنكَرَ أَنْ يَصرَعَ الجِنيُّ الإِنسَ؛ لأَنَّ هذَا ثَابِتٌ بِظَاهِ القُرآنِ وَثَابِتٌ بِصَريحِ السُّنةِ، وَكَذلِكَ إِجَاعٍ أَهْلِ السُّنةِ وَالجَهَاعَةِ وَلَمَ يُخَالِفُ فِي ذَلكَ إِلا أَهلُ البِدَعِ مِنَ المُعتَزِلَةِ وَغَيرِهِمُ الذِينَ يُنكِرونَ السُّنةِ وَالجَهَاعَةِ وَلَمَ يُخَالِفُ فِي ذَلكَ إِلا أَهلُ البِدَعِ مِنَ المُعتَزِلَةِ وَغَيرِهِمُ الذِينَ يُنكِرونَ السُّنةِ وَالجَهَاءَ المَادَيَّةَ المَحضَة أَو مَا يَزعُمُونَ أَنَّ مِنَ الأَشياءَ المَاديَّةَ المَحضَة أَو مَا يَزعُمُونَ أَنَّ عَقُولَ هم تَشهَدُ بِهِ.

وَالْمُهِمُّ أَنَّ الشَّياطِينَ لَهِمْ تَأْثِيرٌ حِسيٌّ وَعَقِلِيٌّ وَفِكرِيٌٌ عَلَى بَنِي آدَمَ، وَلَهَذَا كَانَ الرَّسُولُ عَلَيْهِ أَنَّ الشَّيَامُ يَستَعِيذُ بِاللهِ مِنهُمْ عِندَ دُخولِ الخَلَاءِ.

الفَائدَةُ الرَّابِعةُ: الإِشَارَةُ إِلَى أَنَّ الخَلاءَ مَسْكَنُ الشَّيَاطِينِ وَمَأْوَاهُمْ؛ لِأَنَّ الخَلاءَ أَمَاكِنُ خَبِيثةٌ نَجِسَةٌ وَالشيَاطِينُ كَذلِكَ، خُبثَاءُ أَنجاسٌ يَأْمُرُونَ بِالخُبثِ بِالفَحشَاءِ بِالمُنْكَرِ بِالكُفرِ بِالشِّرِكِ بِكُلِّ نَجِسٍ خَبيثٍ مِنَ العَملِ وهَذَا مِن حِكمَةِ اللهِ، أَنَّ النفُوسَ

<sup>(</sup>١) الزبب: هو الزبد الذي يخرج على الشدق عند الكلام. انظر مختار الصحاح زبب.

الخَبيثة مَيلُ إِلَى الأَماكِنِ الخَبيثةِ، وَأَنَّ النُّفُوسَ الطَّيبةَ مَيلُ إِلَى الأَماكِنِ الطَّيبةِ، وَلهٰذَا قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «سَبْعَةٌ يُظِلُّهُمُ اللهُ فِي ظِلِّهِ يَوْمَ لَا ظِلَّ إِلَّا ظِلَّهُ إِمَامٌ عَادِلٌ وَشَابٌ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ وَرَجُلٌ قَلْبُهُ مُعَلَّقٌ بِالمَسَاجِدِ» (١)، فَقَلبُه مُعلَّقٌ بِالمَسَاجِدِ لِأَنَّهَا بُيوتُ اللهِ، فَيتعَلَّقُ بِاللَّمَاكِنِ الطَّيبةِ، وَكُلَّمَا خَرِجَ مِنَ المسجِدِ فَإِذَا بِقَلبِهِ مُتعلِّقٌ بِه يَنتَظِرُ الصَّلاةَ اللهُ حَرَى، وَهكذَا دَائمًا وأَبدًا قَلبُه مُعلَّقٌ بِالمَسَاجِدِ لِأَنهُ طَيبٌ فَيتعَلَقُ بِالأَشيَاءِ الطَّيبةِ.

وَقَد قَالَ تَعَالَى: ﴿ الْخَبِيثَاتُ لِلْخَبِيثِينَ وَٱلْخَبِيثُونِ لِلْخَبِيثَاتِ وَالطَّيِبَاتُ لِلطَّيِبِينَ وَالْخَبِيثُونِ لِلْطَيِبَاتِ ﴾ [النور:٢٦]؛ وَلَهٰذَا كَانَ الَّذِي يَرمِي نِساءَ رَسولِ الله عَلَيْهُ بِالحُبْثِ بِالنِّبَانَ كَانَ كَانَ كَافَرًا مُرتَدًّا يُقتلُ فِي كُل حَالٍ سَواءٌ كَانَ ذلك بِالنسبَةِ إِلَى عَائشَةَ رَضَالِيَّهُ عَنْهَ التِي النِّي أَظْهَرَ اللهُ بَراءَهَا فِي كِتَابِهِ أَو غَيرِهَا مَنْ أُمهَاتِ المؤمِنينَ، وَذلِكَ لِأَنَّهُمْ لُو صَحَّ التِي أَظْهَرَ اللهُ بَراءَهَا فِي كِتَابِه أَو غَيرِهَا مَنْ أُمهَاتِ المؤمِنينَ، وَذلِكَ لِأَنَّهُمْ لُو صَحَّ التِي اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ بَهذه المَنزِلَةِ الخَبيثَةِ لَكَانَ هذَا قَدحًا بِرسُولِ الله عَلَيْهِ أَن يَكُونَ زَوجَ البَعَايَا عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ وَالمُومِساتِ، فَكُلُّ مَن رَمى زَوجَاتِ النَّهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ مَا اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ وَمِي اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ اللّهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللهُ وَلَا اللهُ وَلَا الللهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللللهُ وَلَا الللهُ وَلَا اللّهُ الللهُ وَلَا الللهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا الللهُ الللهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا الللهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللّهُ وَلَا اللهُ الللهُ الله

وَلهٰذَا كَانَ الصَّحيحُ مِنْ أَقَوَالِ أَهلِ العِلمِ كَما ذَكَرهُ شَيخُ الإسْلَامِ ابنُ تَيمِيةَ رَحَهُ أَللَهُ فِي كِتابِ (الصَّارِمِ المَسلُولِ عَلى شَاتِمِ الرسُولِ) (٢) أَنَّ مَن قَذفَ وَاحدَةً مِن أُمهَاتِ المؤمِنينَ فَهو كَافرٌ مُرتدٌ يُستَتابُ، فَإِنْ تَابَ سَقطَ حَقُّ اللهِ فيهِ وَلكِنْ يُقتلُ لحَقِّ النَّبِي عَلَيْهُ حِمايَةً لِشَرفِ رَسولِ اللهِ عَلَيْهُ وَمَنزلَتِهِ.

الْفَائِدَةُ الْخَامِسةُ: عُمومُ مُلكِ اللهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ وَسلطَانِه، وَأَنهُ لَا أَحدَ يَستطَيعُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب من جلس في المسجد ينتظر الصلاة، رقم(٦٦٠)، ومسلم: كتاب الزكاة، باب فضل إخفاء الصدقة، رقم (١٠٣١).

<sup>(</sup>٢) الصارم المسلول (ص: ٤٢٠) ٢٥).

أَن يُؤثِّرُ بِأَحدٍ وَلَوْ كَانَ هَذَا الشَّيءُ مِن أَخفَى مَا يكُونُ وَأَقوَى مَا يَكُونُ، وَلَهَذَا لَهَا استكبَرَتْ عَادٌ فِي الأَرْضِ وَقَالُوا مَن أَشَد مِنَّا قُوةً قَالَ: ﴿أَوَلَمْ بَرُوا أَنَ اللّهَ الّذِى خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُ مِنْهُمْ قُوَةً وَكَانُوا بِايَتِنَا يَجْحَدُونَ اللهُ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَرًا ﴾ خَلَقَهُمْ هُو أَشَدُ مِنْهُمْ قُوةً وَكَانُوا بِايَتِنَا يَجْحَدُونَ اللهُ بِأَلطَفِ الأَشيَاءِ، الرَّيحِ. [فصلت:١٥،١٦]، قَالُوا: مَنْ أَشدُ مِنا قُوةً، وَأَهلَكَهمُ اللهُ بِأَلطَفِ الأَشيَاءِ، الرَّيحِ.

فَهذِه الشَّياطِينُ الخَفيَّةُ الشَّدِيدَةُ القَويَّةُ جَعلَ اللهُ لهَا سُلطَةً لَكِنَّ قُوةَ اللهِ فَوقَ سُلطَتِهَا، وَلَهَذَا استَعاذَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ بِاللهِ مِنَ الخَبُثِ وَالخَبائِثِ.

1 ٤ - عَنْ أَبِي أَيُّوبَ الْأَنْصَارِيِّ رَضَالِتَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: "إِذَا أَتَيْتُمُ الْغَائِطَ، فَلَا تَسْتَقْبِلُوا الْقِبْلَةَ بِغَائِطٍ وَلَا بَوْلٍ، وَلَا تَسْتَدْبِرُوهَا، وَلَكِنْ شَرِّقُوا أَوْ غَرِّبُوا». قَالَ أَبُو أَيُّوبَ: "فَقَدِمْنَا الشَّامَ، فَوَجَدْنَا مَرَاحِيضَ قَدْ بُنِيَتْ نَحْوَ الْكَعْبَةِ، فَنَنْحَرِفُ قَالَ أَبُو أَيُّوبَ: "فَقَدِمْنَا الشَّامَ، فَوَجَدْنَا مَرَاحِيضَ قَدْ بُنِيَتْ نَحْوَ الْكَعْبَةِ، فَنَنْحَرِفُ عَنْهَا، وَنَسْتَغْفِرُ اللهَ عَنَّهَا الشَّامَ، الْعَائِطُ: المَوْضِعُ المُطْمَئِنُّ مِنَ الْأَرْضِ، كَانُوا يَنْتَابُونَهُ لِلْحَاجَةِ، فَكَنَوْا بِهِ عَنْ نَفْسِ الْحَدَثِ كَرَاهِيَةً لِذِكْرِهِ بِخَاصِّ اسْمِهِ، وَالمَرَاحِيضُ: جَمْعُ لِلْحَاجَةِ، فَكَنَوْا بِهِ عَنْ نَفْسِ الْحَدَثِ كَرَاهِيَةً لِذِكْرِهِ بِخَاصِّ اسْمِهِ، وَالمَرَاحِيضُ: جَمْعُ مِرْحَاضِ، وَهُوَ المُغْتَسَلُ، وَهُو أَيضًا كنايةٌ عن موضِع التَّخَلِي.

٥١ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ بْنِ الْحَطَّابِ رَضَالِتُ عَلَى اللهِ عَلَى بَيْتِ
 حَفْصَةَ، فَرَأَيْتُ النَّبِيَ ﷺ يَقْضِي حَاجَتَهُ مُسْتَقْبِلَ الشَّامِ، مُسْتَدْبِرَ الْكَعْبَةِ» (٢)، وَفِي
 رِوَايَةٍ: «مُسْتَقْبِلًا بَيْتَ المَقْدِسِ» (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصلاة، باب قبلة أهل المدينة وأهل الشأم والمشرق، رقم (٣٩٤)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب الاستطابة، رقم (٢٦٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب التبرز في البيوت، رقم (١٤٨)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب الاستطابة، رقم (٢٦٦).

<sup>(</sup>٣) أُخرِجه البخاري: كتاب الوضوء، باب من تبرز على لبنتين، رقم (١٤٥)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب الاستطابة، رقم (٢٦٦).

## الشترح

﴿إِذَا أَتَيْتُمْ ﴾ أَي: جِئْتُمُ ، وَآتَيتُم أَي أَعطَيتُم ، قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿ وَمَا ءَاتَيْتُم مِن رِّبًا لِيَرُبُوا فِي آَمُولِ ٱلنَّاسِ فَلا يَرْبُوا عِندَ ٱللَّهِ وَمَا ءَانَيْتُم مِن ذَكُوةٍ نُرِيدُون وَجُهَ ٱللَّهِ فَأُولَئِكَ لَيَرُبُوا فِي آَمُولِ ٱلنَّاسِ فَلا يَرْبُوا عِندَ ٱللَّهِ وَمَا ءَانَيْتُم مِن ذَكُوةٍ نُرِيدُون وَجُهَ ٱللَّهِ فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْمُضْعِفُونَ ﴾ [الروم: ٣٩]، مَا آتَيتُم يَعني أَعطَيتُم، ﴿وَءَاتَيْتُمْ إِحْدَاللَهُنَ قِنطارًا ﴾ [النساء: ٢٠]، أي أعطيتم، أمَّا أتَيتُم فَمعناها جِئتُم، ومِنهُ قولُه تَعالَى: ﴿أَنَ آمَرُ ٱللهِ ﴾ [النحل: ١]، بِمَعنَى جَاءَ أمرُ اللهِ.

هُنَا قَالَ النّبيُّ عَينهِ الصَّلاهُ وَالسَّلامُ: «إِذَا أَتَيْتُمُ الْعَائِطَ» أي جِئتُم، والعَائِطُ في الأصلِ المَوضِعُ المُنخَفِضُ مِنَ الأرضِ وَمِنهُ قَولُ النَّاسِ الآنَ هَذَا مَاءٌ عَميقٌ نَازلٌ، فَمَعنَى الغَائطِ المنخَفِضُ مِنَ الأرضِ، وَمُناسَبةُ المُكَانِ المنخَفِضِ مِنَ الأَرضِ بِقضَاءِ الحَاجَةِ الغَائطِ المنخَفضُ مِنَ الأَرضِ بِقضَاءِ الحَاجَةِ أَنَّهُم كَانُوا قَدِيها لَيسَ عِندَهُم دُورٌ أَو لَيسَ عِندَهُم أَماكِنُ في بُيوتِهم، يَقضُونَ فِيهَا الحَاجَةَ وَإِنهَا يَخرجُونَ إلى خَارِجِ البُنيَانِ فَيقصِدُونَ الأَماكِنَ المنخَفِضَةَ لأنَّهَا أَسْتَرُ وَيقضُونَ فِيهَا حَاجَتَهُم.

«الْغَائِطَ» المَكَانَ المُطْمَئِنَّ مِنَ الأَرْضِ المُنْخَفِضَ، وَكَانُوا يَأْتُونَ إِلَيهِ لِقَضَاءِ الْحَاجَةِ؛ لِأَنَّ البُيُوتَ إِذْ ذَاكَ لَيسَ فِيهَا كُنُوفٌ (١)، فَيَخْرِجُونَ إِلَى هَذِهِ الأَمَاكِنِ المُطْمَئِنَةِ يَقْضُونَ فِيهَا حَوَائِجَهُم، وَهُو كِنَايَةٌ عَنْ قَضَاءِ الْحَاجَةِ، سَوَاءٌ فِي الْغَائِطِ، أَو بَيتِ يَقْضُونَ فِيهَا حَوَائِجَهُم، وَهُو كِنَايَةٌ عَنْ قَضَاءِ الْحَاجَةِ، سَوَاءٌ فِي الْغَائِطِ، أَو بَيتِ الْخَلَاءِ، أَو الْمَرَاحِيضِ، أَو غَيرِ ذَلِكَ، قَولُه «فَلا تَسْتَقْبِلُوا الْقِبْلَةَ بِغَائِطٍ وَلا بَوْلٍ»: أَمَّا الْخَلَاءِ، أَو الْمَرَاحِيضِ، أَو غَيرِ ذَلِكَ، قَولُه «فَلا تَسْتَقْبِلُوا الْقِبْلَة بِغَائِطٍ وَلا بَوْلٍ»: أَمَّا الْمُرادُ بِالْغَائِطِ هُنَا: الْحَارِجُ المُسْتَقْذَرُ، يَعنِي لا تَجَعَلُوهَا أَمامَكُم سَواءٌ جَلَستُم لِغائِطٍ أَو جَلَستُم لِلْبَولِ، وَالْعَائِطِ الْخَارِجُ مِنَ الدُّبِرِ وَالْبَولُ الْخَارِجُ مِنَ القُبلِ.

<sup>(</sup>١) جمع كنيف، وهو الْمِرْحَاضِ وقيل له: كَنِيفٌ، لِأَنَّهُ يَسْتُرُ قَاضِيَ الحَاجَةِ. انظر: المصباح المنير، مادة: «كنف».

قَولهُ: «وَلَا تَسْتَدْبِرُوهَا»: أي: لَا تَجْعَلُوهَا خَلفَ ظُهورِكُم، وَلـَّا نَهَى عَنِ الاسْتقبَالِ وَالاستِدبَارِ أَرشَدَ إِلَى الأَمرِ الجَائِزِ.

إِذَنْ نَجِعَلُهُ عَنْ أَيْمَانِنَا، أَو عَنْ شَمَائِلِنَا، «وَلَكِنْ شَرِّقُوا» يَعنِي اتَّجِهُ وا إِلَى الشَّرقِ، «أَوْ غَرِّبُوا» اتَّجِهُوا إِلَى الغَربِ.

هَذَا الْحَدِيثُ فِيهِ خِطَابَانِ:

أَحَدُهُما: عَامُّمُ، وَهُوَ قَولهُ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ: «فَلَا تَسْتَقْبِلُوا الْقِبْلَةَ بِغَائِطٍ وَلَا بَوْلٍ، وَلَا تَسْتَدْبِرُوهَا»، فَهَذَا يَشْمَلُ كُلَّ البُلْدَانِ فِي أَيِّ مَكَانٍ.

وَالثَّانِي: خَاصُّ، وَهُوَ قَولهُ: «وَلَكِنْ شَرِّقُوا أَوْ غَرِّبُوا»، فَيَخْتَصُّ بِأَهلِ المَدِينَة، وَمَنْ كَانَ عَلَى سَمْتِهِم مِّنَ إِذَا شَرَّقَ أَوْ غَرَّبَ لَمَ يَستَقْبِلِ القِبلَةَ، وَلَمَ يَستَدْبِرْهَا.

وَالحَطَابُ هُنَا خَاصٌّ بأَهلِ المَدينَةِ، بَينَما كَانَ في أَوَّلِهِ عَامَّا، إِذَا شَرَّقَ أَهلُ المدِينَةِ تَكُونُ القِبلَةُ عَلى أَيهَانِهم، وَإِذَا غَرَّبُوا تَكُونُ عَلى شَمائِلِهِم، وَحِينَئذٍ لَا يَكُونُونَ مُستَقبِلي القِبلَةِ وَلَا مُستَدبِرِيهَا.

وَالْعِلَّةُ مِنْ تَجَنَّبِ اسْتِقبَالِ القِبْلَةِ وَاستِدبَارِهَا فِي قَضَاءِ الحَاجَةِ؛ مِنْ أَجْلِ احْتِرَامِ القِبْلَةِ وَاسْتِدبَارِهَا فِي قَضَاءِ الحَاجَةِ؛ مِنْ أَجْلِ احْتِرَامِ القِبلَةِ وَتَعظيمِهَا، وَأَلَّا يَتَسَاوَى مَنْ هُوَ عَلَى حَاجَتِه بِمَن يُنَاجِي رَبَّه، فَكِلَاهُما يَسْتَقبِلُ القِبلَةَ، والإسْتِدْبَارُ لَاشَكَّ أَنَّ فِيهِ امتِهَانًا لَمِنِ اسْتَدبَرْتَ؛ لَهِنَا كَانَ الغَرَضُ مِنَ النَّهْيِ عَنْ ذَلِكَ تَعْظيمَ القِبْلَةِ وَاحْتِرَامَهَا.

وَلِئلًا يَتشبَّهُ هذَا الذِي جَلسَ في هَذَا المَكَانِ الخَبيثِ لِتَفريغِ النجَاسَةِ بِالمَصَلَّى تَعظِيمًا لِلقِبلَةِ، فَنُهيَ عَن ذَلكَ.

قَالَ أَبُو أَيُّوبَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ: «فَقَدِمْنَا الشَّامَ، فَوَجَدْنَا مَرَاحِيضَ قَدْ بُنِيَتْ نَحْوَ الْكَعْبَةِ»؛ لِأَنَّ أَهلَ الشَّامِ كَانُوا نَصَارَى لَا يَتَّجِهُونَ فِي صَلَوَاتِهم إِلَى الكَعْبَة؛ فَبَنَوْا

مَرَاحِيضَهُم مُتَّجِهَةً إِلَى الكَعبَةِ، قَالَ: «فَنَنْحَرِفُ عَنْهَا»، يَعنِي نَمِيلُ عَنهَا، «وَنَسْتَغْفِرُ اللهَ»، نَطلُبُ مِنهُ المَغفِرَةَ.

وَسَبَبُ الاسْتِغْفَارِ: قِيلَ: يَسْتَغْفِرُونَ لَمِنْ بَنَاهَا عَلَى هَذَا الْوَجْهِ، وَهَذَا ضَعِيفٌ؛ لِأَنَّهُ لَو أَرَادَ اسْتِغْفَارًا لِغَيْرِ نَفْسِهِ لَقَيَّدَ.

وَقِيلَ: لِأَنَّهُمْ يَنْحَرِفُونَ، وَالإِنْحِرَافُ لَيْسَ اتَّجَاهًا تَامَّا، أَوْ لَيْسَ مُخَالَفَةً تَامَّةً، فَخَافَ رَضِيَالِيَّهُ عَنْهُ أَنْ يَكُونَ مُقَصِّرًا فِي هَذَا الإِنْحِرَافِ، فَقَالَ: «نَسْتَغْفِرُ اللهَ».

# مِنْ هُوَائِدِ هَذَينِ الْحَدِيثَينِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: شُمُولُ الشَّرِيعَةِ الإِسْلَامِيَّةِ لِكُل شَيْءٍ.

وَجْهُ ذَلِكَ: أَنَّه أَعْلَمَنَا بِآدَابِ قَضَاءِ الحَاجَةِ؛ وَلهَذَا قَالَ رَجلٌ مِنَ المشْرِكِينَ لِسَلْمَانَ الفَارِسِيِّ: «عَلَّمَكُمْ نَبِيُّكُمْ ﷺ كُلَّ شَيْءٍ حَتَّى الْخِرَاءَةَ قَالَ: فَقَالَ: أَجَلْ»<sup>(۱)</sup>، وَذَكَرَ أَنَّهُ مَنَعَهُم مِن أَنْ يَسْتَقبِلُوا القِبلَةَ بِغَائِطٍ أَوْ بَوْلٍ.

الفَائِدَةُ الثَّانِيَةُ: تَعْظِيمُ القِبْلَةِ، وَذَلكَ بِالنَّهِي عَنِ اسْتِقبَالها أَوِ اسْتِدبَارِهَا حَالَ قَضَاءِ الحَاجَةِ.

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: جَوَازُ اسْتِقبَالِ الشَّمسِ وَالْقَمَرِ؛ لِقَولِهِ: «وَلَكِنْ شَرِّقُوا أَوْ غَرِّبُوا».

لَكِنَّ بَعضَ العُلَمَاءِ ذَهَبَ إِلَى كَرَاهَةِ اسْتِقْبَالِ الشَّمسِ أَوِ القَمَر، وَعَلَّلُوا ذَلكَ بِمَا فِيهَا مِن نُورِ الله عَنَّكِمَاً وَلَا شَكَّ أَنَّ هَذَا التَّعلِيلَ عَلِيلٌ؛ لِأَنَّ النُّجُومَ فِيهَا نُورُ الله عَنَّكِماً فَو لَا شَكَّ أَنَّ هَذَا التَّعلِيلَ عَلِيلٌ؛ لِأَنَّ النُّجُومَ فِيهَا نُورُ اللهِ عَنَّكِماً اللهَولَ عُخَالِف عَنَّكَمَ الحُكْمُ، ثُمَّ إِنَّ هَذَا القَولَ مُخَالِف المَّالِقُولَ مُخَالِف اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب الاستطابة، رقم (٢٦٢).

الفَائِدَةُ الرَّابِعةُ: النَّهْيُ عَنِ اسْتِقْبَالِ الْقِبْلَةِ أَوِ اسْتِدْبَارِهَا مُطْلَقًا فِي الْبُنْيَانِ وَغَيْرِ الْبُنْيَانِ؛ لِأَنَّ الحَدِيثَ لَيْسَ فِيهِ تَفْصِيلٌ.

الفَائِدَةُ الخَامِسةُ: تَحْرِيمُ استِقْبالِ القِبلَةِ وَاستِدبَارِهَا حَالَ قَضاءِ الحَاجَةِ، يُؤخَذُ مِنْ قَولِه ﷺ: «لَا تَسْتَقْبِلُوا»، وَالأَصلُ فِي النَّهْيِ التَّحرِيمُ حَتَّى يَقُومَ دَليلٌ عَلى خِلَافِ ذَلكَ.

فَلُو قَالَ قَائلٌ: لَعلَّ النَّهيَ لِلكَرَاهَةِ.

قُلنَا: هَذَا خِلافُ الأَصلِ، والأَصلُ في النَّهي التَّحرِيمُ.

وَلكِنْ ثَبَتَ فِي الصَّحِيحَينِ مِنْ حَديثِ عَبدِ اللهِ بنِ عُمرَ بنِ الخَطابِ رَضَالِلَهُ عَنْهَا قَالَ: «رَقِيتُ عَلَى بَيتِ حَفْصَةَ فَرأَيتُ النَّبِيَّ ﷺ يَقْضِي حَاجتَه مُستَقبِلَ الشَّامِ وَمَستَدبِرَ الكَعْبَةِ» (١)، وَهذَا يَدلُّ عَلى جَوازِ استِدبَارِ القِبلَةِ فِي البُنيَانِ.

فَإِنْ قَالَ قَائلٌ: هَذَا مِن خَصائِصِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ وَلْنُبَقِ حَديثَ أَبِي أَيوبَ عَلَى عُمُومِهِ.

فَالجَوابُ: لَا نَقبَلُ هَذهِ الدَّعوَى؛ لأنَّها دَعوَى خِلَاف الأَصلِ، وَالأَصلُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَىٰ أَسوَةٌ، وَأَنَّ مَا ثَبتَ في حَقِّه فَهوَ ثَابتٌ في حَقِّنَا إِلا بدَلِيل، وَيَدلُّ عَلى أَنَّ مَا ثَبتَ في حَقِّه فَابِتٌ في حَقنا إِلا بِدَليلِ.

وَفِي سُورَةِ الأَحزَابِ آيَتانِ تَدلَّانِ عَلَى أَنَّ حَقَّ الرَّسولِ ﷺ ثَابِتٌ فِي حَقنَا إِلاَ بِدلِيلٍ قَالَ اللهُ عَنَّوَجَلَّ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِنَّا ٓ أَحْلَلْنَا لَكَ أَزْوَجَكَ ٱلَّتِيَ ءَاتَيْتَ أَجُورَهُنَ وَمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ مِمَّا أَفَاءَ ٱللَّهُ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ عَمِّكَ وَبَنَاتِ عَمَّلَتِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب التبرز في البيوت، رقم (١٤٨)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب الاستطابة رقم (٢٦٦).

خَلَانِكَ ٱلَّتِي هَاجَرْنَ مَعَكَ وَٱمْلَةً مُّوْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ إِنْ أَرَادَ ٱلنَّبِيُّ أَن يَشْتَنَكِحَهَا خَالِصَكَةً لَكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأحزاب:٥٠].

وَلُولَا قَولُه: ﴿خَالِصَةً لَكَ ﴾ لَكَانَ يَجُوزُ للرَّجُلِ إِذَا وَهَبتِ المرأَةُ نَفسَها لَه أَن يَتزَوَّجها بِدونِ مَهرٍ، وَبِدُونِ أَيِّ شَيْءٍ، لَكِن لَـمًا قَالَ: ﴿خَالِصَةً لَكَ ﴾ عُلمَ أَنَّ هَذَا خَاصٌّ بِالنَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَرَ.

وقولهُ تعَالَى: ﴿فَلَمّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِنْهَا وَطَرًا زَوَجْنَكُها ﴾ [الأحزاب:٣٧]أي: لمّا قضى زَيدُ بنُ حَارثَةَ وَطرًا مِن زَينَبَ بِنتِ جَحشٍ، زَوجناكها وَكانَ زَيدٌ يُدعَى في الأُوَّلِ زَيدَ بنَ مُحمَّدٍ وَيُنسَبُ إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ، فَأبطَلَ اللهُ تِلكَ البُنوَّةَ، وَكَانُوا يَقُولُونَ: لَا يُمكِنُ أَن يَتزوَّجَ الرَّجُلُ زَوجَةَ مَنِ ادَّعَاهُ ابْنًا لَه، كَمَا أَنَّهُ لَا يُمكِنُ أَن يَتزوجَ زَوجَةَ مَن كَانَ ابنًا لَهُ لِصُلبِه، فَأرادَ اللهُ عَنَهَجَلَّ أَن يُبطِلَ هَذهِ العَقيدَة الفَاسِدَة بِالأَمرِ الوَاقِعِ: ﴿فَلَمّا قَضَىٰ زَيدٌ يَنْهُم وَلُونَ قَالَ: ﴿لِكُن لَا يَكُونَ عَلَى ٱلمُؤمِنِينَ حَيَّ يَكُونَ عَلَى ٱلمُؤمِنِينَ حَيَّ يَكُونَ عَلَى ٱلمُؤمِنِينَ حَيَّ يَكُونَ عَلَى ٱلمُؤمِنِينَ حَيَّ لِكُونَ عَلَى ٱلمُؤمِنِينَ حَيَّ لِكُونَ عَلَى ٱللّهُ وَلِكُن قَالَ: ﴿لِكُنْ لَا يَكُونَ عَلَى ٱلمُؤمِنِينَ حَيَّ يَكُونَ عَلَى ٱللهُ وَللأُمةِ إِلا بِدَليلٍ .

وَإِنَّهَا سُقنَا هَذَا الكَلَامَ لِرَدِّ دَعْوَى مَنِ ادَّعَى أَنَّ استِدبَارَ القِبلَةِ حَالَ قَضاءِ الحَاجَةِ بِالبُنيانِ خَاصُّ بِرسُولِ اللهِ ﷺ، فَالأَصلُ عَدمُ التَّخصِيصِ.

لَو قَالَ قَائلٌ: يُمكِنُ أَنَّ النَّبيَّ عَلَيْ اللَّهُ فَعَلَ ذَلكَ نِسيَانًا؟

نقولُ: الأَصلُ فِيهَا فَعلَهُ أَنهُ تَشرِيعٌ وَلَيسَ نِسيَانًا، وَلَو أَنَّنا قَبِلْنَا مِثلَ هَذَا الاَحتِهَالِ لَكَانَ كُلُّ أَحدٍ يَبلُغُه شَيءٌ عَنْ رَسولِ اللهِ ﷺ يُخَالِفُ قَاعدَتَه يَقُول: هَذَا يَحَملُ أَن يَكُونَ نِسيانًا، وَالأَصلُ التشرِيعُ وَعدَمُ النسيَانِ، وفِي ادِّعاءِ أَنَّ هذَا نِسيَانٌ،

فِيهِ لَمْزُ لِرسُولِ اللهِ ﷺ لَيسَ بالأَمرِ الهَينِ لأَنَّ النَّبيَّ ﷺ إِذَا نَسيَ فَلا بدَّ أَنْ يَذكُرَ وإِذَا ذَكرَ فَلا بدَّ أَن يُخبرَ أَن مَا وَقعَ مِنهُ كَان نِسيَانًا.

لَو قَالَ قَائِلٌ: إِنَّ مَا فَعلَه الرَّسولُ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ كَانَ قَبلَ النَّهيِ، وَالنهيُ جَاءَ نَاسِخًا لَه.

فَالجَوابُ: لَا يُمكِنُ أَنْ نَدَّعِيَ ذَلكَ وَالجَمْعُ مُمكِنٌ؛ لِآنَّهُ مَتَى أَمكَنَ الجَمعُ لَمَ نَقُلْ بِالنسخِ إِذِ النسخُ إِبطَالُ لِحُكمٍ شَرعِيٍّ، وَكَيفَ نُقدِمُ عَلَى إِبطَالِ حُكمٍ شَرعيٍّ مَعَ الْفَلْ بِالنسخِ إِذِ النسخُ إِبطَالُ لِحُكمٍ شَرعيًّ ، وَكَيفَ نُقدِمُ عَلَى إِبطَالِ حُكمٍ شَرعيًّ مَعَ إِمكَانِ الجَمعِ، لأَنَّهُ إِذَا أَمكَنَ الجَمعُ عَمِلنَا بِالدَّليلَينِ جَمِيعًا، وَإِذَا قُلنَا بِالنَّسخِ أَبطَلنَا إِلدَّليلَينِ جَمِيعًا، وَإِذَا قُلنَا بِالنَّسخِ أَبطَلنَا أَحَدَ الدَّليلَينِ، وَهذَا شَيءٌ لَيسَ بِالأَمرِ السَّهلِ، فَتعيَّنَ أَن يَكونَ حَديثُ ابنِ عُمرَ رَضَيلَيْهُ عَنْهَا مُحْصَّطًا لِعُمومِ حَديثِ أَبِي أَيوبَ.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: إِذَا جَعَلتُموهُ مُحُصَّصًا في مَسأَلَةِ الإستِدبَارِ، أَفَلا يُمكِنُ أَن تَجعَلُوه مُخَصَّصًا في مَسأَلَةِ الاسْتِقْبَالِ وَأَنَّه يَجوزُ استِقبَالُ القِبلَةِ في البُنيَانِ، كَما يَجوزُ استِدبَارُها هَذا مُكِنٌ أَن يُدَّعَى أَمْ غَيرُ مُمكِنِ؟

يُمكِنُ أَن يُدَّعَى، فَيَقُولُ قَائِلٌ إِذَا جَازَ الإستِدبَارُ جَازَ الإستِقبَالُ لأَنَّ النَّهِيَ وَردَ عَنهُما جَمِيعًا لَا تَستَقبِلُوا وَلَا تَستَدبِروا فَلَما اسْتُدبِرَ فِي البُنيَانِ كَانَ الاستِقبَالُ بِالبُنيَانِ أَيضًا جَائِزًا.

فَالجَوابُ: أَنَّ هَذَا إِيرَادٌ قَويٌّ لَكِنَّ الأَقوَى مِنهُ أَن نَقولَ إِنَّ الوَاجِبَ الأَخذُ الْعُموم، وَأَن يُقتَصَرَ التَّخصِيصُ عَلى صُورَةِ اللُخصصِ فَقَطْ، هَذَا الوَاجِبُ مَا دَامَ عِندَنَا عُمُومٌ، فَالوَاجِبُ أَخذُ العُمومِ وَالإقتِصَارُ عَلى الصُّورَةِ التِي حَصَلَ بِها التَّخصِيصُ فَقَطْ.

ثُمَّ نَقولُ: قَد يَمنَعُ مَانعٌ منَ القِياسِ فَنقولُ لَا يُمكِنُ أَن نَقيسَ الإستِقبَالَ عَلى الاستِدبَارِ ؛ لأَنَّ الإستِقبَالَ أَقبحُ مِنَ الاسْتِدبَارِ .

وَخَاطَبَ أَهلَ المَدينَةِ وَهُم إِمَّا أَن يَكُونَ فِي بُيُوتِهِم خَلاَءٌ أَو يُتَوقَّعُ ذَلكَ، عَلى كُلِّ حَالٍ الحَديثُ عَامٌ، وَبِنَاءً عَليهِ فَلا يَجوزُ أَن يَبنِي الإنسَانُ ثُجاهَ مِرحَاضِهِ إلى القِبلَةِ، وَلْيسمَعِ المهندِسونَ مهندس العِمارَةِ البناؤون وَليَستَمعُوا أَيضًا لَهِذَا الحَديثِ، وَأَنَّهُم وَلْيسمَعِ المهندِسونَ مهندس العِمارَةِ البناؤون وَليَستَمعُوا أَيضًا لَهِذَا الحَديثِ، وَأَنَّهُم إِذَا أَرَادُوا إِنشَاءَ المَراحِيضِ في العِمَارَاتِ أَو الفلل فَإنهُ يَجِبُ أَلَّا تَكُونَ وُجوهُهَا إِلى القِبلَةِ؛ لأَنَّ النبيَّ عَلَيْهُ حَرَّمَ ذَلكَ فَقَدْ نَهَى نَهْيَ تَحريمِ عَن ذَلكَ.

فَإِذَا قَالَ قَائِلٌ: إِذَا كَانَ بَيتِي قَد بُنيَ عَلى هذَا فَهاذَا أَصنَعُ؟

فَالجَوابُ: أَنَّ لَكَ فِي هَذَا طَرِيقَينِ:

الطَّريقُ الأَولُ: أَنْ تُغيرَ المَجلِسَ مَقعَدَ البَولِ وَالغَائطِ؛ لِتَكُونَ القِبلَةُ عَلَى يَمينِكَ أَو عَلى يَسنِكَ أَو عَلى يَسنِكَ أَو عَلى يَسارِكَ، وهَذَا هُوَ الَّذِي تَبرَأُ بِهِ الذِّمةُ وَيَستَريحُ بِهِ القَلبُ وَلَا يَخشَى صَاحبُ البَيتِ أَن يَأْتِيَ أَحدٌ فَيَستَقبِلِ القِبلَةَ أَو يَستَدبِرهَا.

الطَّريقُ الثَّانِي: أَنْ يَجلِسَ الإِنسَانُ وَينحَرفَ وَيظلُّ المقعَدُ عَلَى مَا هُوَ علَيهِ، لِقَولِ أَبِي أَيوبَ رَضَالِيَّهُ عَنهُ رَاوِي الحَديثِ: فَقدِمنَا الشَّامَ فَوجدنَا مَراحِيضَ قَد بُنيَتْ نَحوَ الكَعبَةِ فَننحَرِفُ عَنهَا وَنستَغفِرُ اللهُ (١)، وَلكِنَّ هَذَا الطَّريقَ طَريقٌ قَاصرٌ وَوجْهُ قُصورِهِ أَنَّ الإِنسَانَ رُبَهَا يَدخُلُ فَينسَى وَيجلِسُ مُستَقبِلَ القِبلَةِ.

ثَانيًا: أَنهُ قَد يَدخُلُ المِرحَاضَ شَخصٌ آخَرُ فَيجلِسُ حَيثُ كَانَ اتجَاهُ المِقعَدَةِ.

ثَالثًا: رُبَّما يَكُونُ الرَّجلُ قَد نَبهَ أَهلَه عَلى هذَا، وَلكِن لَا يَأْمَن أَن يَبيعَ البَيتَ فَينتَقلُ عَنهُ بِالإِرثِ، فَيَأْتِي مَن بَعدَه وَيستَقبِلُ القِبلَةَ، وَيكُونُ هُوَ السَّببُ في ذَلكَ والمتسبِّبُ مُشَارِكٌ للفَاعِلِ في الإِثمِ، فَالأَسلَمُ أَن يُغَيِّرُ الأَولُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصلاة، باب باب قبلة أهل المدينة وأهل الشأم والمشرق رقم(٣٩٤)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب الاستطابة رقم (٢٦٤).

فَإِذَا قَالَ: تَغيِير الحَمَامِ أَو تَغيِيرُ المَقعَدِ يَتكَلَّفُ مَبلَغًا كَبيرًا؟

فَالجَوابُ: هَذَا أَمرٌ سَهلٌ لِسلامَةِ الدِّينِ، وَكَم مِن مَصروفَاتٍ في تَجهيزِ البَيتِ وَفَرشِه لَا فَائدَةَ مِنهَا إِلا التَّكلُّفَ وَزِيادَة المَالِ، لَكنَّ البَذلَ في الحَقِّ يُثقِّلُه الشيطَانُ عَلَى النَّفسِ.

فَيجِبُ عَلَى مَن كَانَتْ مَراحِيضُهم مُتجِهةً إِلَى القِبلَة أَن يُحولِّوهَا حَتَّى تَكونَ القِبلَة عنِ اليَمينِ أَو عَنِ اليَسارِ، وَإِلا فَهُم مُتَعذِّرونَ لِلإثم وَلَو بَعدَ سَنواتٍ.

الفَائِدَةُ السادسَةُ: جَوَازُ استِقْبَالِ القِبْلَةِ وَاسْتِدبَارِهَا حَالَ الرُّعَافِ<sup>(۱)</sup>، وَحَالَ خُرُوجِ الرِّيحِ، وَحَالَ الجِجَاعِ، وَمَا أَشبَهَ ذَلِكَ.

وَجْهُ ذَلِكَ أَنَّ الْأَصْلَ فِي هَذَا الْإِبَاحَةُ؛ فَيُقْتَصَرُ فِي النَّهْيِ عَلَى مَا جَاءَ بِهِ النَّصُّ.

الفَائِدَةُ السَّابِعةُ: أَنَّ الخِطَابَ الشَّرْعِيَّ يَنْقَسِمُ إِلَى قِسْمَيْنِ: عَامٍّ، وَخَاصًّ، وَالحَاصُّ وَالحَاصُّ قَدْ يَكُونُ خَاصًّا بِالْأَحْوَالِ، وَقَدْ يَكُونُ خَاصًّا بِالْأَمْكِنَةِ، وَقَدْ يَكُونُ خَاصًّا بِالْأَزْمِنَةِ، حَسْبَ مَا يَقْتَضِيهِ السِّيَاقُ.

فَقَدْ آمُرُ شَخْصًا بِشَيْءٍ وَلَا آمُرُ الْآخَرَ؛ لِوُجُودِ سَبَبِ الْأَمْرِ فِي الْأَوَّلِ دُونَ الثَّانِي، وَكَذَلِكَ بِالنِّسْبَةِ لِلْأَمَاكِنِ وَالْأَزْمَانِ.

الْهَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: أَنَّ الْإِنْسَانَ إِذَا رَأَى مِنْ نَفْسِه أَنَّه فَعَلَ فِعلًا مُقَصِّرًا فِيهِ فَلْيَسْتَغْفِرِ اللهَ عَنَّفَظَ لِيَعْفِرَ لَه هَذَا التَّقْصِيرَ.

أَعقَبَ المُؤَلِّفُ رَحِمَهُ اللَّهُ بِحَدِيثِ عَبدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِتُهُ عَنْهُا قَالَ: «رَقِيتُ يَوْمًا عَلَى بَيْتِ حَفْصَةَ» (رَقِيتُ عَفْصَةَ» أُخْتِهِ، بَيْتِ حَفْصَةَ» أُخْتِهِ،

<sup>(</sup>١) خروج الدم من الأنف. المصباح المنير رعف

«فَرَأَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَقْضِي حَاجَتَهُ مُسْتَقْبِلَ الشَّامِ، مُسْتَدْبِرَ الْكَعْبَةِ»، فَقَولُه: «مُسْتَقْبِلَ الشَّامِ» مُسْتَدْبِرَ الْكَعْبَةِ» فَفِيهِ إِشْكَالٌ؛ لِأَنَّهُ يُعَارِضُ الشَّامِ» لَا إِشْكَالٌ؛ لِأَنَّهُ يُعَارِضُ عُمُومَ حَدِيثِ أَبِي أَيُّوبَ فِي قَوْلِهِ: «وَلَا تَسْتَذْبِرُوهَا».

وَاخْتَلَفَ الْعُلَمَاءُ فِي الجَمْعِ بَيْنَ هَذَيْنِ الْحَدِيثَيْنِ:

قَالَ بَعضُهُمْ: بِعُمُومِ حَدِيثِ أَبِي أَيُّوبَ رَضَالِتُهُءَنُهُ، وَأَنَّهُ لَا يَجُوزُ اسْتِقْبَالُ الْقِبْلَةِ وَلَا اللهِبْلَةِ وَلَا فِي الْبُنْيَانِ، وَهَذَا اخْتِيَارُ أَبِي أَيُّوبَ رَضَالِلَهُءَنْهُ وَاخْتِيَارُ شَيْخِ الْإِسْلَامِ ابْنِ تَيمِيةَ رَحِمَهُ اللّهُ وَهُوَ رِوَايَةٌ عَنِ الْإِمَامِ أَحْمَدَ.

وَقِيلَ: يَجُوزُ الاِسْتِقْبَالُ وَالاِسْتِدْبَارُ فِي الْبُنْيَانِ؛ وَهَذَا مَبْنِيٌّ عَلَى أَنَّ حَدِيثَ ابْنِ عُمَرَ مُخْصِّصٌ لِحِدِيثِ أَبِي أَيُّوبَ.

وَهُنَا نُجَادِلُ أَصِحَابَ هَذَا القَوْلِ، فَنَقُولُ: هَل فِعْلُ النَّبِيِّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ- المُخَالِفُ لِعُمُومِ قَولِهِ، مُخْصِّصُ أَو خَاصُّ بِهِ؟

قَالَ بَعضُهُم: نَأْخُذُ بِعُمُومِ اللَّفظِ؛ لِأَنَّه هُو الَّذِي خُوطِبْنَا بِه، وَلَقَد قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَاذَا أَجَبْتُمُ الْمُرْسَلِينَ ﴾ [القصص: ٢٥]، وَالفِعْلُ لَهُ احْتِهَا لاتٌ، فَيُحتَملُ أَنَّهُ كَانَ نَاسِيًا، وَهَذَا وَارِدٌ لَا شَكَّ، وَيُحتَملُ أَنَّه لَم يَتَيسَّرْ لَهُ أَنْ يَنحَرِفَ إِلَى فَيُحتَملُ أَنَّهُ كَانَ نَاسِيًا، وَهَذَا وَارِدٌ لَا شَكَّ، وَيُحتَملُ أَنَّه لَم يَتَيسَّرْ لَهُ أَنْ يَنحَرِفَ إِلَى جَهةٍ غِيرِ القِبلَةِ، فَيكُونُ عَاجِزًا، وَيُحتَملُ أَنَّهُ خَاصٌّ بِه، وَالأَوَّلُ عَامٌ لِلأُمةِ، لَكِنَّ جِهةٍ غِيرِ القِبلَةِ لَا يَحتَصُ هَذَا الإحْتِهالَ وَإِن كَانَ وَارِدًا عَقْلًا إِلّا أَنَّهُ ضَعِيفٌ؛ لِأَنَّ احْتِرَامَ القِبلَةِ لَا يَحتَصُ عَلِم اللهُ مَن يَحتَرِمُه، لَكِنَّ احتِهالَ أَن يَكُونَ نَاسِيًا أَو أَنْ يَكُونَ عَاجِزًا وَارِدٌ؛ لِهِذَا ذَهَبَ بَعضُ العُلْمَاءِ إِلَى مَا ذَهَبَا، التَّحرِيمُ مُطلَقًا.

ثُمَّ نَقُولُ: ذَكَرتُم أَنَّه يَجوزُ استِقبَالُ القِبلَةِ وَاستِدبَارُها، وَاحتَجَجتُم بِحدِيثِ

ابنِ عُمرَ، وَهُنَا اسْتَدلَلتُم بِالأَخَص عَلَى الأَعَمِّ، وَهَذَا لَا يَجُوزُ؛ لِأَنَّه يَجِبُ أَن يَكُونَ الدَّلِيلُ أَعَمَّ مِنَ المَدلُولِ، وَهُنَا الدَّليلُ أَخَصُّ.

وَمَعلُومٌ أَنَّ الاِستِدبَارَ أَهْوَنُ فِي الاِحتِرَاقِ مِنَ الاستِقبَالِ، وَالاِستِقبَالُ أَقْبَحُ، وَمِنْ ثَمَّ قَالَ بَعضُ العُلَماءِ: إِنَّهُ يَجوزُ اسْتِدبَارُ القِبلَةِ فِي البُنيَانِ، وَهَذَا القَولُ أَصَحُّ.

فَأَصَحُّ الْأَقْــوَالِ فِي هَذِهِ المَسْأَلَةِ: أَنَّهُ يَجُــوزُ فِي الْبُنْيَانِ اسْتِدْبَــارُ الْكَعْبَــة دُونَ اسْتِقْبَالِــهَا.

فَإِذَا قَالَ قَائِلٌ: إِذَا وَجَدْنَا مَرَاحِيضَ بُنِيَتْ نَحْوَ الْكَعْبَةِ، وَفْقَ مَا قَالَ أَبُو أَيُّوبَ؟

قُلنَا: إِنَّ الْوَاجِبَ تَغْيِيرُهَا كَمَا يُوجَدُ فِي بَعضِ الحَمَّامَاتِ؛ لِأَنَّ الْإِنْسَانَ رُبَّمَا هُو بِنَفْسِهِ يَسْتَطِيعُ أَنْ يَتَخَلَّصَ مِنَ اسْتِقْبَالِ الْقِبْلَةِ بِالْإِنْجِرَافِ عَنْهَا، لَكِنَّ غَيْرَهُ مِنْ أَهْلِ الْبَيْتِ، أَوْ مَنْ يَرِثُ الْبَيْتَ عِمَّنْ أَتَى بَعْدَهُ قَدْ لَا يَهْتَمُّونَ بِهَذَا الْأَمْرِ؛ فَيَكُونُ إِثْمُهُمْ عَلَيْهِ؛ وَلِهَذَا يَجِبُ التَّنَبُّهُ الْآنَ لِوَضْعِ المَرَاحِيضِ، وَأَلَّا تَكُونَ مُسْتَقْبِلَةَ الْقِبْلَةِ، وَلَا مُسْتَدبرَتَهَا.

الفَائِدَةُ التاسعةُ: جَوَازُ تَبَسُّطِ الإِنْسَانِ فِي بَيتِ قَرِيبِه؛ لِقَولِه: «رَقِيتُ يَوْمًا عَلَى بَيْتِ حَفْصَةَ».

الْفَائِدَةُ العاشرةُ: أَنَّ بُيُوتَ أَزْوَاجِ النَّبِيِّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ- مِلْكُ لَـهُنَّ؛ بِدَلِيلِ أَنَّهُ أَضَافَ الْبَيْتَ إِلَى حَفْصَةَ.

وَكَذَلِكَ بَيتُ عَائِشَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهَا كَانَ لَهَا مِلْكًا، وَقَدِ استَأْذَنَ عُمَرُ لَــ الْعِنَ أَنْ يُدْفَنَ فِي بَيتِهَا (١٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب أصحاب النبي ﷺ، باب قصة البيعة، والاتفاق على عثمان بن عفان رَضَاً لِللهُ عَنْهُ، رقم (٣٧٠٠).

الْفَائِدَةُ الحادية عشرة: جَوَازُ مُشَاهَدَةِ القَاعِدِ عَلَى حَاجَتِه، لَكِن بِشَرْطِ أَلَّا يَرَى عَورَتَه.

الفَائِدَةُ الثانية عَشْرَةَ: أَنَّ مَنْ كَانَ فِي اللَدِينَةِ فَاسْتَقْبَلَ الْقِبْلَةَ اسْتَدْبَرَ الشَّامَ، وَالْعَكْس بِالْعَكْسِ؛ لِأَنَّ اللَدِينَةَ بَيْنَ الشَّامِ وَبَيْنَ مَكَّةَ، أَمَّا مَنْ كَانَ إِلَى جِهَةٍ أُخْرَى، فَلَا.

الفَائِدَةُ الثَّالثةَ عَشْرَةَ: الإسْتِدلَالُ بِفِعْلِ الرَّسُولِ ﷺ لِأَنَّ فِعلَه مِن سُنتِه، فَهُو كَقَولِهِ.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةَ عَشْرَةَ: حُسنُ تَعلِيم رَسُولِ اللهِ ﷺ؛ وَذَلكَ أَنَّهُ لَما ذَكرَ الممنُوعَ ذَكرَ الجَائزَ، فَالمَمنُوعُ هُوَ استِقبَالُ القِبلَةِ وَالإستِدبَارُ، وَالجَائِزُ أَنْ يُشَرِّقَ أَو يُعرِّبَ، وَهُو طَريقُ الكِتابِ وَالسُّنةِ إِذ وُجِدَ فِيهَا مَنعُ فَتحِ بَابِ وَهذَا مِن حُسنِ التَّعلِيمِ، وَهُو طَريقُ الكِتابِ وَالسُّنةِ إِذ وُجِدَ فِيهَا مَنعُ فَتحِ بَابِ الإِباحَةِ قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيّٰهَا اللَّذِينَ عَامَنُوا لَا تَقُولُوا رَعِنَ ا وَقُولُوا انظرَنا وَالسَّرَعُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ ال

وَلَمَ جِيءَ لِلنَّبِيِّ عَلَيْهِ بِتَمرٍ طَيبٍ وَسَأَلَ هَل تَمرُ خَيبرَ كُلُّه هَكَذا؟ قِيلَ لَا، لَكِننَا نَأْخُذُ الصَّاعَ مِن هَذَا بِالصَّاعَينِ وَالصَّاعَينِ مِنْ هَذَا بِالثَّلاثَةِ، فَقَالَ: «لَا تَفْعَلُوا بِعِ نَأْخُذُ الصَّاعَ مِن هَذَا بِالثَّلاثَةِ، فَقَالَ: «لَا تَفْعَلُوا بِعِ الرَّدِيءَ بِللَّرَاهِم وَاشْتَرِ بِالدَّرَاهِم جَيِّدًا» (۱)، فَلَما نَهَى عَنْ بَيعِ التَّمرِ الرَّدِيءِ بِالجَيدِ الرَّدِيءَ الرَّمَدَ إلى كَيفِيَّةِ الوُصُولِ إلى الغَرضِ مِن غَيرِ رِبًا، فَقَالَ: «بِعِ الرَّدِيءَ الرَّدِيءَ الرَّدِيءَ الرَّدِيءَ الرَّدِيءَ الرَّدِيءَ الدَّرَاهِم جَيدًا».

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب إذا أراد أن بيع تمر بتمر خير منه، رقم (۲۲۰۱) ولفظه: «لاَ تَفْعَلْ بِعِ الجَمْعَ بِالدَّرَاهِمِ ثُمَّ ابْتَعْ بِالدَّرَاهِمِ جَنِيبًا»، ومسلم: كتاب المساقاة، باب بيع الطعام مثلا بمثل، رقم (۱۵۹۳).

الفَائِدةُ الخَامِسةَ عَشْرَة: عَلَى أَنَّ الجِهاتِ أَربَعٌ، يُؤخَذُ مِن قَولِه: «لَا تَستَقبِلُوا وَلَا تَستَدبِروا وَلكِن شَرِّقُوا أَو غَرِّبُوا»، وَمِن هَذهِ الفَائدةِ نَنتقِلُ إِلَى فَائدَةٍ أُخرَى فَرعِيةٍ عَنهَا، وَهيَ:

الفَائدَةُ السَّادِسَةَ عَشْرةَ: أَنهُ يَجوزُ لِلإنسَانِ أَن يُصَلِيَ مُستَقبلًا القِبلَةَ وَلَوِ انحَرفَ عَنهَا قَليلًا، وأَنَّ استِقبَالَ الجِهَةِ كَافٍ في سُقوطِ الفَرضِ.

الفَائدَةُ السَّابِعةَ عَشْرةَ: أَنهُ يَجوزُ في الصَّلاةِ أَن يَستَقبلَ الإنسَانُ القِبلَةَ وَلَوِ النَّرفَ عَنهَا قَليلًا إِذَا كَانَ مُستقبِلَ الجِهةِ، وَوجْهُهُ أَنَّ النَّبيَ ﷺ جَعلَ المقَابِلَ لِاستِقبَال القِبلَةِ هُو التَّشريقَ أُو التَّغريب، فَإِذَا قدَّرنَا أَنكَ شَرقِيَّ مَكةَ فَقِبلَتُك مَا بينَ الشَّمالِ وَالجَنوبِ، إِذَا كُنتَ شَمالَ مَكةَ قِبلَتُكَ مَا بَينَ الشَّرقِ وَالغَربِ فَما دُمتَ تَستَقبلُ الشرقَ أُو الغَربِ فَأنتَ عَلى قِبلَةٍ.

المُهمُّ أَنَّ الإنسَانَ إذَا كَانَ في الجِهَةِ الشَّرقِيةِ مِنَ الكَعبَةِ أَو الغَربِيةِ فَقِبلَتُه مَا بَينَ الشَّرقِ وَالغَربِ، إذَا كَان جَنوبًا أَو شَمالًا فَقبلَتُه مَا بَينَ الشَّرقِ وَالغَربِ.

وَلهٰذَا قَالَ النبيُّ عَلَيْهُ يُخاطِبُ أَهلَ المَدينَةِ وَمَا شَابِهُمْ أَ: «مَا بَينَ المَشْرِقِ وَالمَغْرِبِ قِبلَةٌ» (١) يَعنِي الذِي بَينَ المَشرِقِ وَالمَغرِبِ قِبلَةٌ ، لَكنْ مَن كَانَ يُمكِنُه أَنْ يُشَاهِدَ الكَعبَةَ فَإِنَّ الوَاجِبَ عَليهِ استِقبَالَ عَينِ الكَعبَةِ.

بَينَما لَو أَنَا فِي مَحَلِّ بَعيدٍ وَكَانتِ القِبلَةُ وَسَطٌّ هَكذَا ثُمَّ قُلت هَكَذَا فَالقِبلَةُ صَحِيحَةٌ لأَنَّكَ فِي المَكَانِ البَعِيدِ لَا تَرَى الكَعبَةَ فَالوَاجِبُ استِقبَالُ الجِهَةِ، وَالجِهَةُ وَاسِعَةٌ فَإِذَا كَانتِ الكَعبَةُ عَنكَ غَربًا فَكُلُّ الغَربِ قِبلَةٌ لِأَنهُ هُوَ الجِهَةُ، إِذَا كَانتِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في سننه: كتاب الصلاة، باب ما جاء أن ما بين المشرق والمغرب قبلة، رقم (۱۰۱). (٣٤٢)، وابن ماجه: كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها، باب القبلة، رقم (۱۰۱۱).

الكَعبَةُ عَنكَ غَربًا فَكلُّ الغَربِ قِبلةٌ وَإِذَا كَانَت عَنكَ شَرقًا فَكلُّ الشَّرقِ قِبلةٌ، إِذَا كَانتْ عَنكَ جَنوبًا.

الفائدةُ الثامِنةَ عَشْرةَ: جَوازُ تَبعُّضِ الخِطابِ، يَعنِي أَنَّ الخِطابَ قَد يَكُونُ جُملٌ مِنهُ عَامةٌ وجُملٌ مِنهُ خَاصَّةٌ، فَهنَا: «لَا تَستَقبِلُوا القِبلَةَ بِغَائِطٍ وَلَا بَوْلٍ وَلَا تَستَدْبِرُوهَا» هَذِهِ عَامةٌ، وَقُولهُ: «وَلَكِنْ شَرِّقُوا أَوْ غَرِّبُوا» خَاصُّ لِأَهلِ اللّدينَةِ.

وَأَهْلُ الشَّامِ يُقالُ لَهِم أَيضًا: شَرِّقُوا أَوْ غَرِّبُوا؛ لِأَنهِمْ شَهَالَ الكَعبَةِ.

وَأَهِلُ الْيَمنِ: شَرقُوا أَو غَرِّبُوا.

أَمَّا أَهُلُ العِرَاقِ فَنقُولُ لَـهُم: «شَمِّلُوا أَو جَنَّبُوا» أَيِ اتجِهُوا شَمَالًا أَوِ اتجِهُوا جَنوبًا، لأنَّهُم عَن شَرقِ الكَعبَةِ، اتَّجِهُوا شَمَالًا أَوِ اتجِهُوا جَنوبًا.

وَإِذَا كُنَّا نُخاطِبُ أَهلَ مِصْرَ نَقُولُ أَيضًا: شَمِّلُوا أَو جَنَّبوا.

الفائِدَةُ التاسِعَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ الإنسَانَ إِذَا فَعلَ مَا يَخشَى أَن يَكُونَ ذَنبًا فَإِنهُ يَستَغفِرُ اللهَ؛ لِقَولِ أَبِي أَيوبَ: «فَنَنحرِفُ عَنهَا وَنستَغفِرُ اللهَ؛ لِقَولِ أَبِي أَيوبَ: «فَنَنحرِفُ عَنهَا وَنستَغفِرُ اللهَ».

وَمَا هِيَ المغْفِرَةُ؟

المَغفِرَةُ أَن يَستُرَ اللهُ تَعالَى ذُنوبَكَ عَنِ الناسِ وَأَنْ يَتجَاوِزَ عَنهَا فَلا يُعاقِبُكَ عَلَيها؛ لأَنهَا مَأْخُوذَةٌ مِنَ المِغفَرِ الذِي تُغطَّى بهِ الرأسُ عِندَ القِتالِ؛ خَوفًا مِن إِصابَةِ السِّهام، وَعلَيه فَيكُونُ في المِغفَرِ سَترٌ لِلرأسِ وَوِقَايةٌ.

وَمَغَفِرَةُ الذُّنوبِ لَهَا أَسبَابٌ مُتَعَدِّدةٌ مِنهَا التَّوبَةُ، فَإِذَا تَابَ الإِنسَانُ إِلَى رَبهِ تَابَ اللهُ عَلَيهِ وَغَفرَ لَه، وَمِنهَا الأَعْمَالُ الصَّالِحَةُ ﴿إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذْهِبَنَ ٱلسَّيِّتَاتِ ﴾ [هود:١١٤].

أُولًا: التَّوبَةُ؛ وَلا بدَّ فِيهَا مِن شُروطٍ خَمسةٍ:

الشَّرطُ الأَولُ: الإِخلَاصُ للهِ عَرَّفَظَ فَإِنْ تَابَ الإِنسَانُ رِياءً وُسمعَةً وَخَوفًا مِنَ النَّاسِ فَتوبَتُه غَيرُ مَقبولَةٍ، لِقَولِ اللهِ تَعالَى فِيها رَواهُ أَبو هُريرَةَ عَن رَسولِ اللهِ ﷺ أَنَّ اللهَ قَالَ: «أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشِّرْكِ مَنْ عَمِلَ عَمَلًا أَشْرَكَ فِيهِ مَعِيَ غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ» (۱).

الشَّرطُ الثَّاني: أَنْ يَندَمَ عَلَى مَا فَعلَ، بِحَيثُ يَكُونُ فِي قَلبِهِ انْكِسَارٌ وَحُزنٌ عَلَى مَا فَعلَ الذَّنبِ وَعَدَمُهُ سَوَاءً عِندَه فَلا بُدَّ مِن مَا فَعلَ مِنَ الذَّنبِ وَعَدَمُهُ سَوَاءً عِندَه فَلا بُدَّ مِن نَدَمٍ وَشُعورٍ بِالحُزْنِ عَلَى مَا فَعلَ مِنَ الذَّنبِ.

الشَّرطُ الثَّالثُ: أَن يُقلِعَ عَنِ الذَّنبِ، فَإِنْ قَالَ: أَنَا تَائبٌ وَلَكِنَّهُ مُصِرٌّ عَلَى الذَّنبِ فَهُوَ مُستَهزِئٌ بِاللهِ عَرَّفَجَلَّ مُتلَاعِبٌ بِتوبتِه.

الشَّرطُ الرَّابعُ: أَنْ يَعزِمَ عَلَى أَلا يَعودَ، أَي يَكُونُ فِي قَلبِهِ عَزِيمةٌ عَلى أَنهُ لَا يَعودُ وَلَو تَيسَّرتْ لَهُ أَسبَابُ المَعصِيةِ.

وَلَوْ قُلنَا: «أَلا يَعُودَ» لَكانَ هَذَا خَطأٌ؛ لأَنَّ الإنسَانَ قَد يَتُوبُ وَيعزِمُ عَلَى أَلَّا يَعودَ ثُمَّ تَغلِبُه نَفسُه بَعدَ ذَلكَ فَيعودُ إِلَى الذَّنبِ، فَهذَا لَا نَقولُ أَنَّه لَما عَادَ بَطلَتْ تَوبَتُه الأُولى؛ لِأَنَّ التَّوبَةَ الأُولى تَمت شُرُوطُهَا.

الشَّرطُ الخَامسُ: أَن تَكونَ التَّوبَةُ في وَقتِ القَبولِ، فَإِنْ وَقَعتِ التوبَةُ بَعدَ غَلقِ البَابِ قِسهَانِ عَامٌّ وَخَاصُّ.

أمَّا العَامُّ فَهُوَ طُلوعُ الشَّمسِ مِن مَغرِبِهَا، فَإِذَا طَلَعَتِ الشَّمسُ مِن مَغرِبِهَا لَـم تُقْبَلْ تَوبَتُه.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الزهد والرقائق، باب من أشرك في عمله غير الله (٢٩٨٥).

وأُمَّا الْحَاصُّ فَهُوَ حُضُورُ الأَجَلِ، لِقَولِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّعَاتِ حَتَى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ إِنِي تَبْتُ ٱلْمَن وَلاَ لِلَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمُ حَكُفَّارُ ﴾ [النساء:١٨]، وَلهذَا لَما تَابَ فِرعَونُ حِينَ أَدْرَكُهُ النَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمُ حَكُفَّارُ ﴾ [النساء:١٨]، وَلهذَا لَما تَابَ فِرعَونُ حِينَ أَدْرَكُهُ الغَرقُ وَقَالَ: ﴿ عَامَنتُ أَنَهُ لِا إِلَهُ إِلَّا ٱلَّذِي عَامَنتَ بِهِ عِنْوَا إِمْرَةِ يلَ وَأَنا مِن ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ [يونس:١٩]، وقالَ عَرَق عَلَ التوبيخ ﴿ عَالَيْنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِن ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [يونس:١٩]، وقالَ عَرَق عَلَ التوبيخ ﴿ عَالَيْنَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَا عَبَادِهِ ﴿ وَخَيْسَ هُمَالِكَ ٱلْكَفِرُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَادِهِ أَوْ عَبَادِهِ ﴿ وَخَيْسَ هُمَالِكَ ٱلْكَفِرُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الَّذِي قَدْ خَلَتْ فِي عِبَادِهِ ۗ وَخَيْسَ هُمَالِكَ ٱلْكَفِرُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

وَمِن هَذَا الشَّرطِ يُؤخَذُ أَنهُ تَجبُ المبَادَرةُ إِلى التَّوبَةِ؛ لأَنَّ الرَّجلَ لَا يَدرِي مَتَى يَفجَأُهُ المَوتُ كَانَ يَجبُ عَليهِ أَن يُبادِرَ بِالتوبَةِ لِئَلا يَفجَأُهُ المَوتُ كَانَ يَجبُ عَليهِ أَن يُبادِرَ بِالتوبَةِ لِئَلا يَفجَأُه المَوتُ وَهُو لَم يَتُبْ.

وَنَحنُ نُشاهِدُ الْحَوَادِثَ الْكَثيرَةَ التِي يَموتُ بِمَا عَالَمٌ كَثيرٌ، وَيُشاهَدُ أَيضًا مَوتُ البَغتَةِ، حَيثُ يَموتُ الإِنسَانُ وَهوَ عَلى فِراشِهِ، وَيَموتُ عَلى مَكتَبِه، وَيَموتُ مَوتُ البَغتَةِ، حَيثُ يَموتُ الإِنسَانُ وَهوَ عَلى فِراشِهِ، وَيَموتُ عَلى مَكتَبِه، وَيَموتُ وَهُو فِي سَيارَتِه، وَكَمْ حُدِّثنَا عَنْ أُناسٍ يَقُودُونَ ثُمَّ يَمُوتُونَ عَلَى هَذِه الْحَالِ، وَهذَا وَهُو فِي سَيارَتِه، وَكَمْ حُدِّثنَا عَنْ أُناسٍ يَقُودُونَ ثُمَّ يَمُوتُونَ عَلَى هَذِه الْحَالِ، وَهذَا أُمرٌ مُحْتَملٌ إِذَنْ فَالوَاجِبُ أَن يُبادِرَ الإِنسَانُ إِلَى التَّوبَةِ خَوفًا مِنْ أَن يَفجَأَهُ المَوتُ قَبلَ أَن يَتوبَ، هَذِه شُرُ وطُ التَّوبَةِ.



١٦ – عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضَالِكُ عَنْ أَنَّهُ قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَدْخُلُ الخَلاءَ، فَأَحْمِلُ أَنَا وَغُلَامٌ نَحْوِي إِدَاوَةً مِنْ مَاءٍ وَعَنَزَةً، فَيَسْتَنْجِي بِالمَاءِ»(١). الْعَنَزَةُ: الحَرْبَةُ الصَّغِيرَةُ. الصَّغِيرَةُ.

#### الشترح

ثُمَّ قَالَ: «عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ رَضَالِكَ عَنْ أَنَّهُ قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكَ يَدْخُلُ الخَلَاءَ» أَي: المَكَانَ الخَاليَ؛ لِيَقضِيَ حَاجَتَه، «فَأَحْمِلُ أَنَا وَغُلَامٌ نَحْوِي إِدَاوَةً مِنْ مَاءٍ».

قِيلَ: إِنَّ الغُلامَ هُوَ ابنُ مَسعُودٍ، وَقِيلَ غَيرُهُ؛ لِأَنَّ ابنَ مَسعُودٍ مِنْ خَدَمِه كَأْسٍ، وَأَنسُ بنُ مَالِك كَانَ خَادِمَ النَّبِيِّ عَلَيْ أَعطَتْه إِيَّاهُ أُمَّه حِينَ قَدِمَ المدِينَة، قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللهِ، ادْعُ اللهَ لِأَنسِ، فَقَالَ: «اللَّهُمَّ أَكْثِرْ مَالَهُ وَوَلَدَهُ، وَبَارِكْ لَهُ فِيهِ»، قَالَ أَنسٌ: «فَلَقَدْ دَفَنْتُ مِنْ صُلْبِي سِوَى وَلَدِ وَلَدِي خَمْسًا وَعِشْرِينَ وَمِائَةً، وَإِنَّ قَالَ أَنسٌ: «فَلَقَدْ دَفَنْتُ مِنْ صُلْبِي سِوَى وَلَدِ وَلَدِي خَمْسًا وَعِشْرِينَ وَمِائَةً، وَإِنَّ وَمَا فِي الْبَلَدِ شَيْءٌ يُثْمِرُ مَرَّتَيْنِ غَيْرُهَا» (٢)، عَلَى خِلافِ أَرْضِي لَيُثْمِرُ فِي السَّنَةِ مَرَّتَيْنِ، وَمَا فِي الْبَلَدِ شَيْءٌ يُثْمِرُ مَرَّتَيْنِ غَيْرُهَا اللهُ لَه الأَولَادَ حَتَّى بَلَغُوا أَكْثَرَ مِن مِئَةٍ، وَكَانَ يَدخُلُ الخَلاءَ فَيَحْمِل المُعْهُود، وَأَكْثَرَ اللهُ لَه الأَولَادَ حَتَّى بَلَغُوا أَكْثَرَ مِن مِئَةٍ، وَكَانَ يَدخُلُ الخَلاءَ فَيَحْمِل المَعْهُود، وَأَكْثَرَ اللهُ لَه الأَولَادَ حَتَّى بَلَغُوا أَكْثَرَ مِن مِئَةٍ، وَكَانَ يَدخُلُ الخَلاءَ فَيَحْمِل وَمَع فُعُلامٌ «إِذَاوَةً مِنْ مَاءٍ»، وَالإِذَاوَةُ تُشْبِه مَا يُسَمَّى عِندَنَا بِالمَطَّارَة، وَهِيَ وِعَاءٌ مِن طِلْع يُجَعَلُ فِيهِ المَاءُ لِيَكُونَ بَارِدًا، وَيُعلَّقُ بِالسَّيارَاتِ.

وَقُولُه: «عَنَزَةٌ»: فَسَّرِهَا المؤَلِّفُ رَحِمَهُ اللَّهُ بِقُولِهِ: «العَنَزَةُ الحَرْبَةُ الصَّغِيرَةُ».

## مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى: جَوَازُ استِخدَامِ الأَحْرَارِ؛ لِأَنَّ أَنسًا وَالغُلَامَ كَانَا حُرَّيْنِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب حمل العنزة مع الماء في الاستنجاء، رقم (١٥٢)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب الاستنجاء بالماء من التبرز، رقم (٢٧١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في «الكبير» (١/ ٢٤٨)، رقم (٧١٠).

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: جَوَازُ الإستِنجَاءِ بِالمَاءِ دُونَ التُّرَابِ؛ لِقَولِه: «فَيَسْتَنْجِيَ بِالمَاءِ»، وَلَمَ يَذْكُر أَنَّه اسْتَنجَى قَبلَه بِالتُّرَابِ.

قَالَ العُلَمَاءُ: «وَأَكْمَلُ مَا يَكُونُ أَنْ يَجْمَعَ بَيْنَ التُّرَابِ وَالْمَاءِ؛ فَإِنْ لَمْ يُمْكِنْ فَالمَاءُ أَفْضَل مِنَ المَسْح، فَإِنْ لَمْ يُمْكِنْ فَالمَسْحُ».

١٧ - عَنْ أَبِي قَتَادَةَ الحَارِثِ بْنِ رِبْعِيِّ الْأَنْصَارِيِّ رَضَيَّكُ عَنْهُ: أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ قَالَ: «لَا يُمْسِكَنَّ أَحَدُكُمْ ذَكَرَهُ بِيَمِينِهِ وَهُوَ يَبُولُ، وَلَا يَتَمَسَّحْ مِنَ الخَلَاءِ بِيَمِينِهِ، وَلَا يَتَنَفَّسْ فِي الْإِنَاءِ»(١).

#### الشتارح

هَذِهِ ثَلَاثَةُ أَشْيَاءَ نَهَى عَنْهَا الرَّسُولُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ كُلُّهَا أَيْضًا تَتَعَلَّقُ بِآدَابِ الْأَكْلِ وَالشُّرْبِ، وَقَضَاءِ الحَاجَةِ.

الأَوَّلُ: «لَا يُمْسِكَنَّ أَحَدُكُمْ ذَكَرَهُ بِيَمِينِهِ وَهُـوَ يَبُـولُ»، وَذَلكَ تَكرِيمًا لِليَدِ اليُمْنَى، وَجُمْلَةُ «وَهُوَ يَبُولُ» فِي مَوضِعِ نَصبٍ عَلَى الحَالِ، أَيْ: وَالحَالُ أَنَّه يَبُولُ.

فَالنَّهِيُ هُنَا عَن مَسِّ الذَّكَرِ بِاليَمِين، لَكِنَّه مُقَيَّد في حَالِ البَولِ؛ لأَنَّهُ إِذَا أَمسَكَ ذَكَرَه بِيمِينِه وَهُو يَبُولُ فَربَّما يُصِيبُ يَمينَهُ شَيءٌ مِنَ البَولِ، وَاليَمِينُ حَقُّها الإِكرَامُ وَالبُعدُ عَنِ الأَذَى، وَلهٰذَا قَيَّدَهَا النَّبِيُ ﷺ بِقَولِه: (وَهُو يَبُولُ).

فَهَل هَذَا التَّقيِيدُ لَه مَفهُومٌ أَوْ لَا؟

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب النهي عن الاستنجاء باليمين، رقم (١٥٣)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب النهي عن الاستنجاء باليمين، رقم (٢٦٧).

قِيلَ: لَهُ مَفْهُومٌ، وَأَنَّ النَّهْيَ عَنْ مَسِّ الذَّكَرِ بِالْيَمِينِ إِنَّمَا يَكُونُ حَالَ الْبَوْلِ؟ فَإِذَا نَهُيَ عَنْهُ حَالَ الْبَوْل مِنْ بَابِ أَوْلَى؛ لِأَنَّهُ فِي الْبَوْلِ قَدْ يَعْتَاجُ إِلَى مَسْكِهِ.

وَقِيلَ: الْعَكْسُ؛ لِأَنَّهُ إِذَا أَمْسَكَ ذَكَرَهُ وَهُوَ يَبُولُ بِالْيَمِينِ، لَا يَأْمَنُ مِنْ رَشَاشِ الْبَوْل عَلَى الْيَدِ الْيُمْنَى فَتَتَقَذَّرُ بِهِ.

وَبِنَاءً عَلَى هَذَا: يَجُوزُ أَنْ يَمَسَّ ذَكَرَهُ بِيَمِينِهِ إِذَا كَانَ لَا يَضُرُّ، وَالإحْتِيَاطُ أَنْ يَتَجَنَّبَ ذَلِكَ سَوَاءٌ كَانَ يَبُولُ أَوْ لَا.

مَنْ مَسَّ ذَكَرَهُ بِشَهْوَةٍ، لَكِنَّهُ تَأَكَّدَ مِنْ أَنَّهُ لَمْ يَخْرُجْ مِنْهُ شَيْء، فَهَلْ عَلَيْهِ وُضُوء؟ الْجَوَابُ: نَعَمْ؛ لِأَنَّ قُولَه: «إِنَّمَا هُوَ بُضْعَةٌ مِنْكَ» يَدُلُّ عَلَى أَنَّكَ لَو مَسِسْتَهُ كَمَا مَشَّ بَاقِي أَعْضَاءِ الْبَدَنِ، فَلَا شَيْءَ فِيهِ، أَمَّا إِذَا مسِسْتَهُ الْمَسَّ الْخَاصَّ بِهِ، فَإِنَّهُ يُوجِبُ الْوُضُوءَ؛ لِأَنَّ النَّاسَ يَجِدُونَ الْفَرْقَ بَيْنَ أَنْ يَمَسَّ ذَكَرَهُ أَوْ أَن يَمَسَّ أُصْبُعَه.

الثَّانِي: ﴿ وَلَا يَتَمَسَّحُ مِنَ الْحَلَاءِ بِيَمِينِهِ ﴾، إكرَامًا لِليَمِينِ وَاحْتِرَامًا لَهَا، فَالمَعنَى: إن بَالَ الإِنسَانُ أَو تَغوطَ وَأَرادَ أَن يُطهِّرَ المَحلَّ سَواءٌ بِالأَحجَارِ أَو بِالمنَادِيلِ أَو بِأَي شَيءٍ فَلا يَتَمسَّحُ بِاليَمينِ، لأَنَّ هَذَا إِزالَةُ أَذًى، وَالأَحَقُّ بِمبَاشَرةِ الأَذَى اليُسْرَى.

الثَّالِثُ: «وَلَا يَتَنَفَّسْ فِي الْإِنَاءِ»، أَيضًا ابتِعَادًا عَنِ القَذَرِ وَالأَذَى؛ لِأَنَّ الإِنْسَانَ إِذَا تَنَفَّسَ فِي الإِنَاءِ رُبَهَا خَرَجَتْ أَشْيَاءُ ضَارَّةٌ تَعْلَق بِهِذَا الإِنَاءِ وَبِالشَّرابِ الَّذِي فِيهِ؛ فَتُقَذِّرَه عَلَى النَّاسِ.

يَعنِي إِذَا شَرِبتَ فَافصِلِ الإِنَاءَ عَن فَمكَ عِندَ التَّنفسِ، لَا تَتَنفسْ في الإِناءِ، لِأَنَّ التَّنفسَ في الإِناء، لِأَنَّ التَّنفسَ في الإِنَاءِ يَحصُلُ بِه مَحَاذِيرُ:

أُولًا: أَنهُ رُبِهَا يَتصَادمُ نُزولُ المَاءِ مَعَ ارتِفاعِ النَّفسِ فَيَحصُلُ الشَّرَقُ.

ثَانيًا: أَنَّه رُبِهَا يَحِصُلُ بهذَا التنفُّسِ جَراثِيمُ وَمِيكرُ وبَاتٌ فَتعلَقُ في الإِنَاءِ.

ثَالثًا: أَنهُ إِذَا تَنفسَ في الإِنَاءِ وَشَربَ فِيهِ مَنْ بعدَهُ استَقذَره.

لِهِذَا نَهِي النبيُّ عَيْكُ عَنْ ذَلكَ.

وَظَاهِرُ الحَديثِ أَنهُ لَا يُتنفَّسُ في الإِناءِ سَواءٌ كَانَ هُو الَّذِي يَشرَبُ وَحدَه أَو مَعَ غَيرِه لَا تَحْتَملُ الفَصلَ.

فَإِذَا قَالَ قَائلٌ: هَذَا النَّهِيُ فِي هَذهِ الجُّمَلِ الثَّلَاثِ هَل هُوَ للتَّحرِيم أَو لِلكَراهَةِ؟

فالجَوابُ: أُولًا لَا يَنبَغِي لَكَ أَبدًا إِذَا سَمِعتَ النَّهِيَ فِي كِتَابِ اللهِ أُو فِي سُنةِ الرَّسولِ أَنْ تَقُولَ: النَّهِيُ لِلكَراهَةِ أُو لِلتَّحرِيمِ، بَل تَقُولُ: سَمِعنَا وَأَطَعنَا، فَالصَّحابَةُ رَضَالِيَّهُ عَنْمُ إِذَا نَهَى النبيُّ عَلَيْهِ عَنْ شَيءٍ لَم يَكُونُوا يَسأَلُونَه: هَل هُو نَهي لِلتَّحرِيمِ أَو لِلكَراهَةِ، وَهذَا الاسْتِفْصَالُ فِيهِ نَوعٌ مِن عَدمِ الإنقِيادِ، وَالانقِيادُ التَّامُّ أَن تَقُولَ: سَمعنا وَأَطَعنا، فإذَا نَهَى اللهُ عَنْ شَيءٍ اجْتَنِبهُ، وَإِذَا نَهَى النَّبيُّ عَنْ شَيءٍ اجْتَنِبهُ، وَإِذَا نَهى النَّبيُّ عَنْ شَيءٍ اجْتَنِبهُ، لَا تَقُل مَكرُوهٌ أُو حَرَامٌ.

لَكِنْ إِذَا تَوَرطْتَ وَوقَعتَ فِي الَّذِي نُهِيتَ عَنهُ، لَكَ الْحَقُّ أَن تَقُولَ هَلِ النَّهِيُ لِلتَحرِيمِ وَجَبتِ التَوْبَةُ مِنهُ، وَإِذَا كَانَ لِلكَراهَةِ لِلتَحرِيمِ وَجَبتِ التَوْبَةُ مِنهُ، وَإِذَا كَانَ لِلكَراهَةِ فَالأَمرُ فِيه سَهلٌ.

كَذلِكَ فِي الأَمْرِ بَعضُ النَّاسِ إِذَا سَمعَ الأَمرَ يَقولُ: هَلِ الأَمرُ لِلوُجوبِ أَو الإستِحبَابِ؟ وَالوَاجِبُ عَليكَ كَمُسلِمٍ إِذَا سَمِعتَ الأَمرَ أَن تَقولَ: سَمِعنَا وَأَطَعنَا وَالْعَنَا وَالْعَنَا وَالْعَنَا وَالْعَنَا وَالْعَنَا وَالْعَنَا لَا اللَّمُورَ وَلَا تَستَفْصِلْ.

وَهذِه قَاعِدَةٌ قَد لَا تَجدُها في كُتبِ أُصولِ الفِقهِ، لَكنْ هِيَ في القُرآنِ الكريمِ، ﴿ يَا لَيُهُ وَالنَّهِي اللَّمرِ وَالنَّهي ، ﴿ يَا لَيْهَ وَالمِنُولُ ﴾ [النساء: ٩٥]، وَهذَا عَامٌّ في الأَمرِ وَالنَّهي،

فَإِذَا كُنتَ مُنقَادًا تَمَامًا وَسَمِعتَ اللهَ يَنهَى عَن شَيءٍ أَوِ الرَّسولَ يَنهَى عَن شَيْء فَواجِبُ الانقِيادِ أَن نَقولَ: سَمعنَا وَأَطَعنَا، وَأَن نَتركَ مَا نَهى اللهُ عَنهُ وَرسُولُه، ونَفعَلُ مَا أَمرَ اللهُ بِهِ ورَسُولُه.

وَيَكَفِينَا أَن نَقُولَ فِي هَذَا الحَديثِ إِنَّ النبيَّ ﷺ نَهَى أَنْ يُمسِكَ الرَّجلُ ذَكرَهُ بِيَمينِهِ وَيَهُى أَنْ يَتنَفَّسَ فِي الإِنَاءِ. وَأَنتَ بِيَمينِهِ، وَنَهَى أَنْ يَتنَفَّسَ فِي الإِنَاءِ. وَأَنتَ مُؤْمِنٌ فَقُلْ: سَمِعنَا وَأَطَعنَا، وَلَا تَفعَلْ.

## مِن فَوَائِدِ هَذَا الحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: تَفْضِيلُ اليَمِينِ عَلَى الشِّمَالِ؛ لِقَولِه: «لَا يَمَسَّنَّ أَحَدُكُمْ ذَكَرَهُ بِيَمِينِهِ وَهُوَ يَبُولُ»، فَإِنَّه يَدُلُ عَلَى جَوَازِ مَسِّه بِالشِّمالِ، وَهَذَا يَدُلُ عَلَى تَكرِيم اليَدِ اليُمنِي، وَهُو كَذَلِك؛ وَلِحِذَا لَا يُؤْكَلُ إِلَّا بِهَا، وَلَا يُشرَبُ إِلَّا بِهَا، وَلَا يُؤكُلُ إِلَّا بِهَا، وَلَا يُشرَبُ إِلَّا بِهَا، وَلَا يُؤكُلُ إِلَّا بِهَا وَلَا يُعْطَى إِلَّا بِهَا، وَمَن خَالَفَ فَأَكُلُ بِالشِّمالِ، أو شَرِبَ بِالشِّمالِ، أَو أَعطَى بِالشِّمالِ، أَو أَخذَ بِالشِّمالِ، فَقَد خَالَفَ هَدْيَ النَّبِيِّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَسَالَمَ.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيَةُ: النَّهِيُ عَنِ التَّمَسُّحِ مِنَ الخَلَاءِ بِاليَمينِ، وَهُو ظَاهِرٌ.

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: جَوَازُ التَّمَسُّحِ مِنَ الخَلَاء بِاليَسَارِ، وَيُؤخَذُ مِن قَولِهِ: «بِيَمِينِه».

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: التَّمَشُّحُ بِالحَجَرِ وَنَحْوِهُ وَاضِح، لَكِنَّ الْإِسْتِنْجَاءَ أَلَا يَلْزَمُ مِنْهُ تَلَوُّثُ الْيَدِ بِالْقَاذُورَاتِ؟

قُلنَا: بَلَى، لَكِنِ الْمُرَادُ بِمَسْحِ الْقَاذُورَاتِ فِي هَذِهِ الحَالِ إِزَالَتُهَا، فَاعْتُبِرَتِ الْغَايَاتُ دُونَ المَبَادِئِ. الْغَايَاتُ دُونَ المَبَادِئِ.

الفَائِدَةُ الرَّابِعةُ: النَّهيُ عَنِ التَّنَفُّسِ فِي الإِنَاءِ؛ لِقَولِهِ: «وَلَا يَتنَفَّسُ فِي الْإِنَاءِ»؛ لِأَنَّ ذَلِكَ يَضُرُّهُ وَيُقَذِّرهُ عَلَى غَيرِه.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: وَهَلِ النَّفخُ فِي الإِنَاءِ كَالتَّنفسِ فِيهِ؟

قَد نَقُولُ: لَا، وَقَد نَقُول: إِنَّه أَشَدُّ مِنَ التَّنَفسِ؛ لِأَنَّ النَّفخ يَسْتَوْجِبُ أَنْ يَدخُلَ فِي الإِنَاءِ مِنَ الإِنْسَانِ أَكثَرُ مِمَّا يَخرُجُ بِالتَّنفسِ، فَيَكُونُ أُولَى.

وَيُحتَملُ النَّهيُ عَنِ التَّنَفسِ؛ لِئَلَّا يَشْرَقَ الإِنْسَانُ فَتُصيبُه الشَّرقَةُ<sup>(۱)</sup>؛ فَيَتأَذَّى، وَبِناءً عَلَى ذَلِكَ يَكُونُ النَّفخُ غَيرَ مَكرُوهِ، لَكِنِ الفُقَهَاءُ رَجَهُواللَّهُ كَرِهُوهُ في الطَّعَام، وَقَالُوا: «وَلَوْ كَانَ حَارًّا فَلَا يُنْفَخُ فِيهِ».

فَإِذَا كَانَ حَارًّا وَأَنْتَ مُتَعَجِّل، فَيُصَبُّ فِي إِنَاءٍ آخَرَ وَيُرَبُّ حَتَّى يَبْرُدَ، وَإِنْ كَانَ مُتَرَاكِبًا فَيُشَغَّلُ عَلَيْهِ هَوَاءٌ كَالِمْ وَحَةِ مَثَلًا.

أَحَدُ النَّاسِ اسْتَأْجَرَ بَيْتًا، فَوَجَدَ فِيهِ أَنَّ المَرَاحِيضَ إِلَى اتِّجَاهِ الْقِبْلَةِ فَهَاذَا يَفْعَلُ؟ الجَوَابُ: نَقُولُ لِصَاحِبِ الْبَيْتِ: غَيِّرْ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَلْيَأْتِ بِكُرْسِيٍّ يَتَّجِهُ فِيهِ إِلَى غَيْرِ الْقِبْلَةِ.

مسألة: هَلِ النَّهْيُ عَنْ مَسِّ الذَّكَرِ بِالْيَمِينِ لِلتَّحْرِيمِ أَمْ لِلْكَرَاهَةِ؟

الجَوَابُ: كُلُّ النَّهْيِ فِي هَذَا لِلْكَرَاهَةِ؛ لِأَنَّنَا نَرَى أَنَّ أَقْرَبَ الْأَقْوَالِ فِي مَسْأَلَة اقْتِضَاء النَّهْيِ لِلتَّحْرِيمِ أَوِ الْكَرَاهَةِ أَنَّهُ إِذَا كَانَ مِنْ بَابِ الْآدَابِ فَهُوَ لِلْكَرَاهَةِ، وَإِنْ كَانَ مِنْ بَابِ الْآدَابِ فَهُوَ لِلْكَرَاهَةِ، وَإِنْ كَانَ مِنْ بَابِ الْعِبَادَاتِ فَهُوَ لِلتَّحْرِيم.



<sup>(</sup>١) غُصَّة، أي: ما اعترض في الحلق من طعام أو شراب فتحصل شرْقة، وتكاد أحيانا تقتل. تاج العروس (غصص).

١٨ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسِ رَضَالِتُهُ عَلَا: مَرَّ النَّبِيُّ ﷺ بِقَبْرَيْنِ، فَقَالَ: ﴿إِنَّهُمَا لَيُعَذَّبَانِ، وَمَا يُعَذَّبَانِ فِي كَبِيرِ؛ أَمَّا أَحَدُهُمَا: فَكَانَ لَا يَسْتَتِرُ مِنَ الْبَوْلِ، وَأَمَّا الْآخَرُ: فَكَانَ يَمْشِي بِالنَّمِيمَةِ ﴾ فَأَخَذَ جَرِيدَةً رَطْبَةً، فَشَقَّهَا نِصْفَيْنِ، فَغَرَزَ فِي كُلِّ قَبْرٍ وَاحِدَةً، فَعَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، لِمَ فَعَلْتَ هَذَا؟ قَالَ: ﴿لَعَلَّهُ يُخَفَّفُ عَنْهُمَا مَا لَمْ يَيْبَسَا ﴾ (١).

## الشترح

القَبرُ: مَدْفِنُ المَيِّتِ الْقَبْرُ، قَدْ يُدْفَنُ فِيهِ، وَقَدْ لَا يُدْفَنُ فِيهِ بِأَنْ يَكُونَ مُهَيَّاً وَلَمْ يُدْفَنْ فِيهِ أَحَدٌ؛ لِقَوْلِهِ: «إِنَّهُمَا لَيُعَذَّبَانِ»، وَقَولُه: «إِنَّهُمَا لَيُعَذَّبَانِ»، وَقَولُه: «إِنَّهُمَا» أَي: القَبرَانِ، وَالْمُرَادُ أَصحَابُهَمَا.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: وَهَلْ فِي ذَلِكَ تَجَوُّزٌ بِالْقَبْرِ عَنْ صَاحِبِهِ؟

قُلنَا: لَا؛ لِأَنَّهُ مَا دَامَ قَد وُجِدَت قَرِينَةٌ تَعَيَّنَ المَرَادُ فَلَا تَجَوُّزَ.

وَهَذَا هُوَ مَحَطُّ الْخِلَافِ بَينَ مَن قَالَ بِالْمَجَازِ فِي اللُّغَةِ الْعَرَبِيَّةِ، وَمَن لَم يَقُلْ بِه.

فَمَن قَالَ بِه اعتبَرَ الكَلِمةَ التِي جَرَى فِيهَا المَجَازُ عَلَى أَنَّهَا كَلِمَةٌ مُنفَرِدة.

وَمَن لَم يَقُلْ بِه اعتبَرَ الجملَةَ، فَيقُولُ بِاستِحَالَةِ أَنْ يَكُونَ الْمَرَادُ بِقَولِه: «لَيُعَذَّبَانِ» نَفسَ الحُفْرَةِ؛ لِأَنَّ الحُفْرَةَ لَا تُعَذَّبُ.

إِذَن، فَقَد بَانَ الْمُرَادُ الَّذِي لَا يُحتَمَلُ غَيرُهُ مِنَ السِّيَاقِ، وَمَا دَامَ المَرَادُ بَيِّنًا مِنَ السِّيَاقِ، فَإِنَّه لَا حَاجَةَ إِلَى أَن نَقُولَ بِالمَجَازِ، وَهَذَا الَّذِي اختَارَه شَيخُ الإِسلَامِ ابنِ تَيمِيةَ رَحَمَدُاللَّهُ وَتِلمِيذُهُ ابنُ القَيمِ، وَتَكَلَمُ فِي تَأْيِيدِه وَتَفْرِيدِ مَا سِوَاه، وَاختَارَه مُحمَّدُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب ما جاء في غسل البول، رقم (۲۱۸)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب الدليل على نجاسة البول ووجوب الاستبراء منه، رقم (۲۹۲).

الشِنقِيطِيُّ صَاحِبُ (أَضوَاءِ البَيَانِ) في رِسَالَةٍ صَغِيرَةٍ سَمَّاهَا (مَنعُ المَجَازِ في القُرْآنِ)، لَكِنْ خَصَّهُ بِالقُرْآنِ، وَوَجْهُه في تَخصِيصِه أَنَّه قَالَ: «إِنَّ مِنْ أَقْوَى عَلَامَاتِ المَجَازِ صِحَّةَ نَفْيِهِ، وَلَا شَيْءَ فِي الْقُرْآنِ يَصِحُّ نَفْيُهُ» (١).

قَولُه: «إِنَّهُمَا لَيُعَذَّبَانِ» الجُملَةُ مُؤكَّدَةٌ بِمُؤكِّدَينِ وَهُمَا: إِنَّ وَاللَّامُ، لِأَنَّ هَذَا أَمرٌ غَيبِيُّ يَحْتَاجُ إِلَى أَنْ يُؤكَّدَ حَتَّى يُؤمِنَ الإِنسَانُ بِيَقِينٍ.

"وَمَا يُعَذَّبَانِ فِي كَبِيرٍ"، "وَمَا يُعَذَّبَانِ": أَي: صَاحِبَا القَبرِ "فِي كَبِيرِ" أَي: فِي أَي: لَا يُعذَّبانِ فِي كَبِيرٍ مِنَ الذُّنُوبِ فِي الكَبِيرِ لَا يُعذَّبانِ فِي كَبِيرٍ مِنَ الذُّنُوبِ فِي الكَبِيرِ شَاقً عَلَيهِما، وَلَيسَ المَرَادُ فِي كَبِيرٍ مِنَ الذُّنُوبِ فِي الكَبِيرِ شَرعًا؛ لِأَنَّ هَذَا مِنَ الكَبائِرِ؛ وَلِهَذَا جَاءَ فِي بَعضِ أَلفَاظِ البُخَارِيِّ "وَإِنَّهُ لَكَبِيرٌ" (أَ)، شَرعًا؛ لِأَنَّ هَذَا مِنَ الكَبائِرِ؛ وَلِهَذَا جَاءَ فِي بَعضِ أَلفَاظِ البُخَارِيِّ "وَإِنَّهُ لَكَبِيرٌ" أَيْ مَن عَبِيرًا مِن جِهَةِ التَّحَرُّ زِ مِنهُ.

قَولُه: «أَمَّا أَحَدُهُمَا: فَكَانَ لَا يَسْتَتِرُ مِنَ بَوْلِهِ»، وَفِي لَفظٍ: «لَا يَسْتَبْرِئُ» (")، وَفِي لَفظٍ: «لَا يَسْتَبْرِئُ» (")، وَفِي آخَرَ: «لَا يَسْتَنْجِي» (أُ): وَمَعنَاهُمَا وَاحِدٌ، أَحَدُهُما لَا يَستَبرِئُ مِنَ البَولِ إِذَا بَالَ، فَلَا يَعْسَلُ أَثَرَ البَولِ لَا فِي بَدَنِهِ، وَلَا فِي ثِيَابِهِ، وَلَا فِي بُقعَةِ مُصَلَّاهُ، وَلَا يَهتَمُّ.

وَقَولُه: «مِنَ الْبَوْكِ» (أل) هُنَا لِلعَهدِ الذِّهْنِي؛ لِأَنَّ الَّذِي يُلَاصِقُ الإِنْسَانَ مِنَ الْأَبوَالِ بَولُ نَفسِهِ؛ لِحَدُهُمَا فَكَانَ لَا يَسْتَتِرُ مِنْ الْأَبوَالِ بَولُ نَفسِهِ؛ لِلهَذَا جَاءَ في رِوَايةٍ أُخرَى: «أَمَّا أَحَدُهُمَا فَكَانَ لَا يَسْتَتِرُ مِنْ بَوْلِهِ» (٥)، وَإِنَّمَا قُلنَا بِهَذَا؛ لِأَنَّ مِنَ العُلَهاءِ مَن قَالَ: إِنَّ (أل) في البَولِ لِلاستِغرَاقِ، بَوْلِهِ» (٥)، وَإِنَّمَا قُلنَا بِهَذَا؛ لِأَنَّ مِنَ العُلَهاءِ مَن قَالَ: إِنَّ (أل) في البَولِ لِلاستِغرَاقِ،

<sup>(</sup>١) منع جواز المجاز لمحمد الأمين الشنقيطي.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الأدب، باب: النميمة من الكبائر، رقم (٦٠٥٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي: كتاب الجنائز، باب وضع الجريدة على القبر، رقم (٢٠٦٨).

<sup>(</sup>٤) استنجى أي: أَسْتَخْرَجَ النَّجْوَ من البَطْن، أَو أَزَالَه عَن بَدَنِه بالغُسْل والمَسْح، والنجو: مَا يَخْرُجُ من البَطْنِ مِن رِيح أَو غائِطٍ. تاج العروس (نجو).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري : كتاب الوضوء، باب ما جاء في غسل البول، رقم (٢١٨)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب الدليل على نجاسة البول ووجوب الاستبراء منه، رقم (٢٩٢).

وَبَنَى عَلَى ذَلكَ أَنَّ جَمِيعَ الأَبوَالِ نَجِسةٌ كَمَا سَيأتِي.

وَفِي رِوَايَةٍ: «لَا يَسْتَبْرِئُ مِنَ الْبَوْلِ» (١)، يَعنِي أَنهُ لَا يُبالِي إِذَا أَصَابَ البَولُ ثَوبَه أَو جَسدَه، وَكَذلِكَ إِذَا بَالَ لَا يَستَنجِي، فَهذَا يُعذَّبُ فِي قَبْرِه عَلَى عَدَمِ تَنزُّهِهِ مِنَ البَولِ، وَإِذَا كَانَ عَذابُ القَبْرِ ثَابِتًا لِعَدمِ التنزُّهِ مِنَ البَولِ الَّذِي التَّنزُّهُ مِنهُ شَرطٌ لِلصَّلاةِ فَكيفَ بِمنَ لَا يُصلِّي وَالعِياذُ بِاللهِ.

قُولهُ: «وَأَمَّا الْآخَرُ: فَكَانَ يَمْشِي بِالنَّمِيمَةِ»، أي: بِنَمِّ الحَدِيثِ إِلَى الغَيرِ؛ لِأَنَّ النَّمِيمَةَ فَعِيلَةٌ بِمَعْنى مَفعُولَةٍ، أي: بِالكَلِمَةِ المنْمُومَةِ، أي: المَنقُولَةِ.

وَتَعرِيفُ النَّمِيمَةِ: هِيَ نَقْلُ كَلَامِ الْغَيْرِ فِي الْغَيْرِ إِلَى الْغَيْرِ عَلَى وَجْهِ الْإِفْسَادِ بَيْنَهُهَا.

وَلْيُنتَبَهُ إِلَى هَذَا القَيدِ اللَّهِمِّ: «عَلَى وَجْهِ الإِفْسَادِ بَيْنَهُمَا».

مِثَالُ ذَلِكَ: أَتَى شَخْصٌ إِلَى آخَرَ، وَقَالَ لَه: «يَا فُلَانُ، أَيْنَ أَنْتَ مِنْ فُلَانٍ، قَالَ فِيكَ كَذَا وَكَذَا»، مِنْ أَجْلِ الْإِفْسَادِ بَيْنَهُمَا وَإِلْقَاءِ الْعَدَاوَةِ، هَذهِ نَمِيمَةٌ، وَهِيَ مِن كَبائِرِ الذُّنوبِ، حَتَّى إِنَّ النَّبِيَ ﷺ قَالَ: «لَا يَدْخُلُ الجَنَّةَ قَتَّاتٌ» (٢)، أي نَهامٌ، وَذَلكَ لَهَا فِيهَا مِن إِفسَادِ الخَلقِ، وَإِلْقَاءِ العَدَاوةِ بَينَهُمَا.

وَهَذَا سَمَّاهُ الرَّسُولُ ﷺ «الحَالِقَةُ، لَا أَقُولُ تَعْلِقُ الشَّعْرَ، وَلَكِنْ تَعْلِقُ الدِّينَ»(٢).

وَقُولُنَا: «عَلَى وَجْهِ الإِفْسَادِ بَيْنَهُمَا» احْتِرَازًا مِمَّا لَو نُقِل كَلَامُ الغَيرِ فِي الغَيرِ إِلَى الغَيرِ عَلَى وَجْهِ النَّصِيحَةِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي: كتاب الجنائز، باب وضع الجريدة على القبر، رقم (٢٠٦٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الأدب، باب ما يكره من النميمة، رقم (٦٠٥٦)، ومسلم: كتاب الإيهان، باب بيان غلظ تحريم النميمة، رقم (١٠٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (١/ ٦٧)، رقم (١٤٣٠).

مِثْلَ أَنْ يَرَى شَخْصًا يَرْكَنُ إِلَى آخَرَ مُغْتَرًّا بِهِ، وَالْآخَرُ عَدُوُّ لَهُ فِي الْبَاطِنِ، فَيَنْقُلُ لَهُ مِنْ هَذَا الْعَدُوِّ بِالْبَاطِنِ لِيَحْتَرِزَ مِنْهُ، فَهَذِهِ لَيْسَتْ نَمِيمَةً وَلَكِنَّهَا نَصِيحَةٌ، وَوَاجِبَةٌ، بَلْ إِصْلَاحٌ فِي الْوَاقِع.

وَمَا أَكْثَرَ الَّذِينَ يَتَحَبَّبُونَ إِلَيْك ظَاهِرًا وَهُمْ يَنْفِرُونَ مِنْك بَاطِنًا، فَهَذَا الرَّجُلُ الَّذِي اغْتَرَّ بِآخَرَ لَا بُدَّ أَنْ نَنْتَشِلَهُ مِنْهُ، وَنَحْرِصَ عَلَيْهِ.

قَولهُ: «فَأَخَذَ جَرِيدَةً رَطْبَةً»: أَخَذَ النَّبِيُ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ بِجَريدَةٍ رَطَبَةٍ، وَالجَرِيدَةُ هِي عَسِيفُ النَّخلِ، وَالرَّطْبُ ضِدُّ اليَابِسِ، «فَشَقَّهَا نِصْفَيْنِ» عَلَى طُولِهَا نِصْفَيْنِ، وَلَم يَقُلْ: قَطَعَهَا، «فَغَرَزَ فِي كُلِّ قَبْر وَاحِدَةً»، أي: رَكَزَ فِي كِلِّ قَبْر وَاحِدَةً، وَالْمَوْلُ وَعَلَى عَلَى عَلَى عَلْمَ وَاحِدَةً»، أي: رَكَزَ فِي كِلِّ قَبْر وَاحِدَةً، وَالْمَوْلُ اللهِ، لَم فَعَلْتَ هَذَا؟» لِأَنَّ هَذَا أَمرٌ مُسْتَغْرَبُ، وَلَم يَكُنِ الرَّسُولُ اللهِ، لَم فَعَلْتَ هَذَا؟» لِأَنَّ هَذَا أَمرٌ مُسْتَغْرَبُ، وَلَم يَكُنِ الرَّسُولُ اللهِ، لَم فَعَلْتَ هَذَا؟» لِأَنَّ هَذَا أَمرٌ مُسْتَغْرَبُ، وَلَم يَكُنِ الرَّسُولُ اللهَ يَعْفَلُ ذَلكَ فِي المَوتَى، قَالَ: «لَعَلَّهُ يُخَفَّفُ عَنْهُمَا مَا لَمْ يَيْبَسَا»، و «لَعَلَّ» للتَّرجِّي، أَيْ يَنْ يَبْسَ هَاتَانِ الجَرِيدَتَانِ.

فَعَلَى هَذَا، تَكُونُ «مَا» مَصدرِيَّةً ظَرفِيةً، أي: مُدَّةَ عَدَم يُبُوسِهِمَا.

هَذَا الحَدِيثُ ذَكَرَهُ المؤَلِّفُ في (بَابِ دُخُولِ الخَلَاء وَالاسْتِطَابَة) لِقَولِه: «أَمَّا أَحَدُهُمَا: فَكَانَ لَا يَسْتَتِرُ مِنَ الْبَوْلِ».

## مِن فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: ظُهُورُ آيَة مِن آيَاتِ الرَّسُولِ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ-بِاطِّلَاعِه عَلَى تَعذِيبِهِمَا، وَلَيسَ كُلُّ أَحدٍ يُكشَفُ لَه عَن عَذابِ القَبرِ وَلهَذَا لَا نَدْرِي أَمُعذَّبونَ أَو مُنعَّمونَ.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ مِنَ البَلَاغَةِ أَنْ يُؤَكَّدَ الشَّيْءُ البَعيدُ عَنِ التَّصَورِ أَو عَنِ التَّصدِيقِ بِه، وَتُؤخَذُ مِن قَولِه: «إِنَّهُمَا لَيُعَذَّبَانِ»، فَهِي جُمْلَةٌ مُؤكَّدةٌ بِمُؤكِّدينِ: وَهُمَا

(إِنَّ) و(اللَّامُ)؛ لِأَنَّ المسْأَلَةَ أَمرُ غَيبٍ يَحْتَاجُ إِلَى تَوكِيدٍ.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: إِنَّ الصَّحابة رَضَى لَيْكَ عَنْهُمْ سَيُؤ مِنُونَ بِهَا قَالَ وَإِنْ لَم يؤكِّد.

قُلنَا: إِنَّ هَذَا مِنْ بَابِ طُمَأْنِينَةِ النَّفْسِ، وَهَا هُوَ إِبْرَاهِيمُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ يُؤْمِنُ بِأَنَّ اللهَ يُحْيِي المَوْتَى وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَّ قَلْبُه.

وَهَكَذَا يَنْبَغِي لَك فِي مُخَاطَبَةِ الْغَيْرِ، فَإِذَا خَاطَبْتَهُ فِيهَا لَا يَحْتَمِلُهُ عَقْلُه، أَوْ بِهَا يَسْتَبْعِدُ فَهِمَه، تُؤَكِّدُ لَهُ الْأَمْرَ حَسَبَ قُوَّةِ إِنْكَارِهِ وَبُعْدِهِ.

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: إِثْبَاتُ عَذَابِ الْقَبرِ؛ لِقَولِه عَنِ الْقَبْرَين: «إِنَّهُمَا لَيُعَذَّبَانِ»، وَعَذَابُ الْقَبرِ ثَابتٌ بِالْقُرْآنِ، وَالسُّنةِ، وَالحِسِّ.

أَدِلَةُ القُرْآنِ: قَالَ تَعَالَى: ﴿ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا ۖ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ اَدْخِلُواْ ءَالَ فِرْعَوْنَ الشَّاعَةُ الْعَلْمِلُمُونَ الْمَوْنَ الْمَوْنَ الْمَوْنِ اللَّهُونِ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْمُولِ اللْمُولِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُولِي اللَّهُ اللْمُونِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْلِقُولُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُؤْلِقُلَالِي الللْمُؤْلِقُولُ الللْمُؤْلِقُولُ الللْمُؤْلِقُلُولُ الللَهُ الللللَّهُ الللْمُؤْلِقُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّلَالَ

أَدِلَّةُ السُّنةِ: قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلاَهُ وَالسَّلامُ: «إِذَا تَشَهَّدَ أَحَدُكُمْ فَلْيَسْتَعِذْ بِاللهِ مِنْ أَرْبَعِ: مِنْ عَذَابِ جَهَنَّمَ، وَمِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ، وَمِنْ فِتْنَةِ اللَّحْيَا، وَالْمَاتِ، وَمِنْ شَرِّ فِتْنَةِ الْمَحْيَا، وَالْمَاتِ، وَمِنْ شَرِّ فِتْنَةِ الْمَحْيَا، وَالْمَاتِ، وَمِنْ شَرِّ فِتْنَةِ الْمَحْيَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَى اللهِ مَاعَ اللَّهُ اللهِ مَاعَ اللهِ مَاعَ اللهَ عَذَابِ القَبْرِ، فَنَقْلُهُ صَحِيحٌ ؛ لِأَنَّ كُلَّ مُسْلِم يَدعُو بِهَذَا.

أَدِلَّةُ الحِسِّ: فَإِنَّهُ قَدْ يُكْشَفُ لِبَعضِ النَّاسِ عَنْ عَذَابِ الْقَبْرِ، وَاسْأَلِ الَّذِينَ يَكُونُونَ لَيْلًا عِنْدَ الْمَقَابِرِ تَسْمَعُ عَنْهُمْ مَا يُعَجِّبُ، فَأَحْيَانًا يَسْمَعُونَ صِيَاحًا عَظِيمًا،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضيع الصلاة، باب ما يستعاذ منه في الصلاة، رقم (٥٨٨).

وَإِفْظَاعًا، وَأَهْـوَالًا، مِمَّا يَـدُلُّ عَلَى ثُبُوتِ عَذَابِ الْقَـبْرِ، وَارْجِعْ إِلَى كِتَابِ (الرُّوحِ) لإبْنِ الْقَيِّم، تَجِدِ الْعَجَبَ الْعُجَابَ.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ الإِنْسَانَ قَد يُبتلَى بِأَمرٍ هَيِّنٍ عَظِيمٍ؛ لِقَولِ النَّبِي ﷺ: "إِنَّهُمَا لَيُعَذَّبَانِ فِي كَبِيرَةٍ"، فَقَد يَرتَكِبُ أَمرًا هَيِّنًا فِي نَفسِهِ وَهُوَ عِندً اللهِ عَظِيم، كَمَا قَالَ تَعَالَى في الإِفكِ: ﴿وَتَعْسَبُونَهُ هَيِّنَا وَهُوَ عِندَ ٱللهِ عَظِيمٌ ﴾ [النور:١٥].

الْفَائِدَةُ الْخَامِسَةُ: وُجُوبُ التَّنَرُّه مِنَ البَولِ؛ لِقَولِه: «لَا يَسْتَرِّرُ مِنْ بَوْلِهِ».

الْفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنَّ عَدَمَ التَّنزُّهِ مِنَ البَولِ كَبِيرَةٌ مِنَ الكَبَائِرِ.

لِأَنَّه تُوُعِّدَ عَلَيهِ بِعِقَابٍ خَاصِّ، وَكُلُّ ذَنْبٍ تُوُعِّدَ عَلَيهِ بِعِقَابِ خَاصِّ فَهُوَ مِنْ كَبَائِرِ الذُّنُوبِ.

الفَائِدَةُ السَّابِعةُ: أَنَّ البَولَ نَجِسٌ؛ لِثُبُوتِ الوَعِيدِ بِالعَذَابِ عَلَى مَنْ لَمَ يَستَنزِه مِنهُ، فِي قَولِه: «أَمَّا أَحَدُهُمَا: فَكَانَ لَا يَسْتَتِرُ مِنَ الْبَوْلِ».

الْفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: أَنَّ جَمِيعَ الأَبْوَالِ نَجِسَةٌ؛ وَتُؤخَذُ مِن (أل) الَّتِي لِلاستِغرَاقِ.

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: إِذَا كَانَ الَّذِي لَا يَستَنزِه مِنَ البَولِ يُعذَّبُ في قَبرِه، فَالَّذِي لِا يُصَلّي مِن بَابِ أُولَى؛ لِأَنَّ الطَّهَارَةَ شَرطٌ مِنْ شُرُوطِ الصَّلَاةِ، فَكَيفَ بِمَن فَرَّطَ فِيهَا؟!

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: لَا قِيَاسَ فِي الْعُقُوبَاتِ، فَالْعُقُوبَاتُ أَمْرُهَا عِنْدَ اللهِ لَيْسَ لَكَ أَنْ تَقِيسَ.

قُلنَا: إِنْ ثَبتَ القِياسُ فَهَذَا هُو المطلُوبُ، وَإِن لَمَ يَثبُت فَقَد قَالَ اللهُ تَعَالى: ﴿ فَوَيَـٰ لُ لِلْمُصَلِينَ ﴿ ثَالَٰذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ [الماعون:٤-٥]، فَإِذَا لَمَ يُعجِبْكَ هَذَا الاسْتِنبَاطُ، أَتَينَاكَ بِهَا لَا حِيلةَ لَكَ فِيهِ. الفَائِدَةُ العَاشِرَةُ: تَحْرِيمُ النَّمِيمَةِ وَأَنَّهَا مِنَ الْكَبَائِرِ، وَتَرْتِيبُ الْعَذَابِ عَلَيْهَا يَدُلُّ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ – عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ – عَلَى أَنَّهَ قَالَ: «لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ قَتَّاتٌ» (۱)، أي: نَمَّامٌ.

الفَائِدَةُ الحَادِيَةَ عَشْرَةَ: إِثْبَاتُ قِيَاسِ العَكسِ، فَإِذَا كَانَ يَأْثَمُ عَلَى النَّمِيمَةِ الَّتِي فِيهَا الإِفْسَادُ بَينَ النَّاسِ وَالتَّفْرِيقُ بَينَهُم، فَضِدُّ ذَلكَ الإِصلَاحِ يُؤجَرُ عَلَيهِ، وَهَذَا يُسمَّى قِيَاسُ العَكسِ، وَلَقدِ استَعمَلَهُ النَّبيُّ ﷺ فِي الحَدِيثِ، فَقَالَ: «وَفِي بُضْعِ أَحَدِكُمْ يُسَمَّى قِيَاسُ العَكسِ، وَلَقدِ استَعمَلَهُ النَّبيُّ ﷺ فِي الحَدِيثِ، فَقَالَ: «وَفِي بُضْعِ أَحَدِكُمْ صَدَقَةٌ» قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ أَيَانِي أَحَدُنَا شَهْوَتَهُ وَيَكُونُ لَهُ فِيهَا أَجْرٌ؟ قَالَ: «أَرَأَيْتُمْ لَو وَضَعَهَا فِي حَرَامٍ أَكَانَ عَلَيْهِ فِيهَا وِزْرٌ فَكَذَلِكَ إِذَا وَضَعَهَا فِي الحَلالِ كَانَ لَهُ أَجْرٌ» (٢)؛ لِأَنَّه قَصَدَ بِذَلكَ التَّعَففَ عَنِ الحَرَامِ.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةَ عَشْرَةَ: رَأْفَةُ النَّبِيِّ ﷺ بِأُمَّته أَحيَاءً وَأَمَوَاتًا حَيثُ إِنَّه فَعَلَ مَا يُخَفَفُ بِه العَذَابَ عَن هَؤُلَاء، غَرَزَ في كُلِّ قَبرٍ شِقَّ جَرِيدَة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الأدب، باب ما يكره من النميمة، رقم (٦٠٥٦)، ومسلم: كتاب الإيهان، باب بيان غلظ تحريم النميمة، رقم (١٠٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الزكاة، باب بيان أن اسم الصدقة يقع على كل نوع من المعروف، رقم (١٠٠٦).

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةَ عَشْرَةَ: اسْتِحبَابُ التَّسبِيحِ وَقِرَاءَةِ القُرْآنِ عِندَ القَبرِ؛ لِيُخَفَّفَ عَنه، وَوَجْهُ الاسْتِدلَالِ: قَالُوا إِنَّ الجَرِيدَةَ تُسَبِّحِ مَا دَامَت خَضرَاءَ، فَإِذَا يَبَسَتِ انقَطَعَ التَّسبِيحُ، وَهَذَا مَعْنَى قَولِه: «لَعَلَّهُ يُخَفَّفُ عَنْهُمَ اللَّ يَيْبَسَا»، فَإِذَا كَانَ كَذَلِكَ فَإَنَّ انتِفَاعَ اللَّيْتِ بِتَسبِيحِ الحَيِّ ذِي الشُّعُورِ مِن بَابِ أَوْلَى.

فَلا يُقَالُ: إِنَّ العِلَّةَ مِن قُولِ: إِنَّ الرَّسُولَ عَلَيْهِ الصَّلَامُ قَالَ: «مَا لَمْ يَيْبَسَا» أَنَّهُ إِذَا كَانَتَا رَطْبَتَين تُسَبِّحَانِ؟ بَلْ نَقُولُ: إِنَّ الرَّسُولَ عَلَيْهُ أَرَادَ أَن يُخَففَ عَنهُمَا هَذِه المُدَّةَ فَقَط وَفِي ذَلكَ الوَقتِ، لَيسَ هُنَاكُ سَاعاتٌ ثُحَدَّدُ، وَلَيسَتِ المَسْأَلَةُ بِالسَّاعَاتِ، فَحَدَّدَهَا بِيبُوسِ هَذِهِ الجَرِيدَةِ.

فَإِنْ قَالَ قَائِل: مَا الْفَائِدَةُ مِنْ كَوْن الرَّسُول ﷺ يُقَيِّدُ التَّخْفِيفَ بِهَذِهِ الْمُدَّةِ، لِلمَّا الْمَاعُ التَّخْفِيفَ عَامًا؟

قُلنَا: إِنَّ التَّخفِيفَ وَلمَّدَةٍ يَسِيرَة يَنفَعُ، ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ فِ ٱلنَّادِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ٱدْعُواْ رَبَّكُمْ يُحَفِّفُ عَنَّا يَوْمًا مِّنَ ٱلْعَذَابِ ﴿ اللَّهِ ۗ [غافر:٤٩]؛ فالتَّخْفِيف نَافعٌ وَلَو كَانَ يسِيرًا.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةَ عَشْرَةَ: لَا يُستَحَبُّ أَنْ يُوضَعَ عَلَى القَبرِ جَرِيدةٌ رَطْبةٌ أَو غُصْنُ شَجَرَةٍ رَطْبٍ أَو مَا أَشبَهَ ذَلكَ؛ لِأَنَّ هَذَا خَاصٌ بِالرَّسُولِ ﷺ لِمِنْدَينِ القَبرَينِ اللَّذَيْنِ اطَّلَعَ عَلَى تَعذِيبِهِمَا.

وَمَنْ فَعَل هَذَا فَقَد أَسَاءَ الظَّن بِالمَيِّتِ، وَهِي جِنَايةٌ عَلَيه؛ لِأَنَّ الرَّسُولَ ﷺ لَـم يَضَعهَا عَلَى القَبرِ إِلَّا لِتَخفِيفِ العَذَابِ عَنهُم.

إِذَنْ، فَهُوَ يُعَذَّبُ، فَيُخَفَّفُ عَنْهُ الْعَذَابُ بِذَلِكَ، وَأَنْتَ وَضَعْتَ عَلَى أَحَبِّ النَّاسِ إِلَيْك سَوَاء كَانَ أَبُوك، أَوِ ابْنُك، وَضَعْتَ عَلَيْهِ مَا تَشْهَدُ بِهِ عَلَى أَنَّهُ يُعَذَّبُ، وَضَعْتَ عَلَيْهِ مَا تَشْهَدُ بِهِ عَلَى أَنَّهُ يُعَذَّبُ، وَضَعْتَ عَلَيْهِ مَا تَشْهَدُ بِهِ عَلَى أَنَّهُ يُعَذَّبُ، وَهَذَا لَا شَكَّ غَلَطٌ عَظِيمٌ.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةَ عَشْرَةَ: حِرْصُ الصَّحَابَةِ رَضَالَكَ عَلَى العِلم، وَمَعرِفَةِ أَسرَارِ الشَّرِيعَةِ، وَحِكَمِهَا، حِينَ قَالُوا: «لَمَ فَعَلْتَ هَذَا؟»؛ لِأَجْلِ أَنْ يَعْرِفُوا الحِكَمَةَ؛ لِأَنَّه مَا مِن شَيْءٍ مِن أَحكَامِ الشَّرِيعَة إِلَّا وَلَه حِكَمَةٌ.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةَ عَشْرَةَ: حُسْنُ خُلُقِ الرَّسولِ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ - حَيْثُ لَم يَنْهُرْهُم، وَلَم يَقُل: هَذَا شَيْءٌ لَا عَلَاقَةَ لَكُم بِه، بَل قَالَ: «لَعَلَّهُ يُخَفَّفُ عَنْهُمَا مَا لَمْ يَيْبَسَا»، وَهَكَذَا يَنْبغي لِلإِنْسَانَ أَنْ يَكُونَ وَاسِعَ الصَّدرِ، وَنَسَأَلُ الله أَن يُعينَنَا عَلَى ذَلكَ؛ لِأَننَا أَحِيانًا يَكُونُ صَدرُنَا أَضْيَقَ مِنَ الحُلقُومِ، لَكِنِ استَعِن بِالله، وَاحْرِصْ، وَتَحَمَّل، واصْبِر حَتَّى يَأْخُذَ النَّاسُ العِلمَ مِنكَ بِطُمَأْنِينةٍ وقَبُول، وَهَذَا هُوَ السِّرُ فِي قَولِهِ تَعَالى: ﴿وَأَمَّا ٱلسَّابِلَ فَلا نَنْهَرُ ﴾ [الضَّحى:١٠]، فَإِنهُ يَعُم سَائِلَ المَالِ، وَسَائِلَ العَلمِ.

الجَوَابُ: لَا؛ لِأَنَّ الرُّؤيَا أَحيَانًا يَضِرِ بُها الشَّيطَانُ مَثَلًا لِيُحزِنَ الَّذِينَ آمَنُوا، أَمَّا السَّمْعُ فَرُبَّما يُسْمِعُكَ الشَّيطَانُ مَا تَكرَهُ، فَلَا يَقِينَ؛ أَلَمَ تَسمَع مَا يُقَالُ عَنِ الغُولِ.





• ● ∰ ● •

١٩ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَيَّلِكُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَيَّكِيٍّ قَالَ: «لَوْلاَ أَنْ أَشُقَّ عَلَى أُمَّتِى أَوْ عَلَى النَّاسِ لأَمَرْ يُهُمْ بِالسِّوَاكِ مَعَ كُلِّ صَلاَةٍ» (١).

#### الشكرح

السِّوَاكُ يُطْلَقُ عَلَى الفِعلِ، وَهُو التَّسَوُّكُ، وَيُطلَقُ عَلَى عُودِ الأَرَاكِ الَّذِي يُتسَوَّكُ بِهِ، وَمَعلُوم أَنَّ التَّسَوُّكَ وَالعُودَ مُتَلَازِمَان، وَالسِّواكُ سُنَّةٌ مُطْلَقةٌ، وَتَتَأَكَّدُ فِي مَوَاضِعَ.

أَمَّا كُونُه شُنةً مُطْلَقةً: فَلِقُول النَّبِيِّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ-: «السِّواكُ مَطْهَرَةٌ لِلْفَم، مَرْضَاةٌ لِلرَّبِّ (٢)، وهَذَا عَامٌ في كُلِّ وَقَتٍ، لِأَنَّهُ يُطَهِّرُ الفَمَ مِنَ الأَوسَاخِ وَالأَمرَاضِ، وَلهذَا كَانَ أَقَلُ النَّاسِ مَرضًا في أَسنَانِه مَنْ يُكثِرُ السواك، وَأطيبُ مَا يَكُونُ السواكُ بِعودِ الأَرَاكِ المَعرُوفِ المَشهُورِ، فَإِنهُ طَيبُ الرَّائِحَةِ وَلَه نَكَهَةٌ طَيبُ التَّنظيفِ.

وَهُوَ سُنَّةٌ لِلصَّائِمِ فِي أَوَّلِ النَّهارِ وَفِي آخِرِ النَّهَارِ كَالْمُفْطِرِ، وَأَمَّا مَن كَرِهَ للصَّائمِ بَعدَ الزَّوَالِ؛ فَلِقَولِه أَنَّ الأَدِلةَ عَامَّةٌ فِي استِحْبَابِ السِّوَاكِ.

وَلِلسِّوَاكِ فَوَائدُ كَثِيرةٌ ذَكَرَهَا الفُقَهَاءُ وَغَيرُهُم، وَلَو لَم يَكُن مِنهُم إِلَّا هَاتَانِ الفَائِدتَانِ المَذْكُورَتَان فِي الحَدِيثِ لَكَانَ كَافيًا، وَهُما: طَهَارةُ الفَم، وَرِضَا الرَّبِّ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الجمعة، باب السواك يوم الجمعة، رقم (۸۸۷)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب السواك، رقم (۲۵۲).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الصيام، باب سواك الرطب واليابس للصائم، رقم (١٩٣٣).

أمًّا ما يَتأكدُ السِّوَاكُ فِيهِ:

عِندَ الصَّلَاةِ؛ لِقُول أَبِي هُرَيرَةَ رَضَالِكُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ: "لَوْلَا أَنْ أَشُقَّ؛ لَأَمَرْتُ»؛ (لَوْلَا): أُمَّتِي لَأَمَرْتُهُمْ بِالسِّوَاكِ عِنْدَ كُلِّ صَلَاةٍ (()، قولُه: "لَوْلَا أَنْ أَشُقَّ؛ لَأَمَرْتُ (لَوْلَا): حَرفُ امتِنَاعِ لِوُجُودٍ، فَامتَنَعَ الأَمرُ لِوُجُودِ المَشَقَّة؛ وَلِهِذَا تُسمَّى حَرفُ امتِنَاعِ لِوُجُودٍ، وَيُقَابِلُها (لَمَّا) حَرفُ وُجودٍ لِوُجُود، وَيُقَابِلُها (لَمَّا) حَرفُ وُجودٍ لِوُجُود، وَيُقَابِلُها (لَمَّا) حَرفُ وُجودٍ لِوُجُود، وَيُقَابِلُها (لَمَّا)، تَقُول: "لَمَّ جَاءَ زَيدٌ جَاءَ عَمرُو "، هَذهِ حَرفُ وُجُود لِوُجُود، "لَوْ جَاءَ زَيدٌ جَاءَ عَمرُو "، هَذهِ حَرفُ وُجُود لِوجُود. (لَوْ جَاءَ زَيدٌ جَاءَ عَمرُو )، امتِنَاعُ لِوجُود.

وَقَولُه: «لَوْلَا أَنْ أَشُقَ» أَيْ: أَتْعِبَ عَلَى أُمَّتِي، وَالْمُرَادُ أُمَّةُ الإِجَابَةِ؛ لِأَنَّ أُمَّةُ الدَّعوةِ لَا تَتَسَوَّك، وَلَمَ تَدخُل فِي الإِسلامِ أَصْلًا حَتَّى يُطلَبَ مِنهَا التَّسوُّك، «لَأَمَرْ يُهُمْ» الدَّعوةِ لَا تَتَسَوَّك، وَلَمَ تَدخُل فِي الإِسلامِ أَصْلًا حَتَّى يُطلَبَ مِنهَا التَّسوُّك، «لَأَمَرُ يُهُمْ» أَي: أَمْرَ إِيجَاب، وَإِلَّا فَأَمرُ الاسْتِحبَابِ قَائمٌ «عِنْدَ كُلِّ صَلَاةٍ» يَشمَلُ الصَّلَاة أَي: أَمْرُ إِيجَاب، وَإِلَّا فَأَمرُ الاسْتِحبَابِ قَائمٌ «عِنْدَ كُلِّ صَلَاةٍ» يَشمَلُ الصَّلَة المَّهُودِ، وَالصَّلَاةَ ذَاتَ التَّكبِيرِ المَجَرَّدِ المَعَرَّدِ المَجَرَّدِ المَجَرَّدِ المَجرَّدِ أَلْ إِنْازَةِ، فَالحَدِيثُ عَامٌّ.

فَيُسْتَدَلُّ جِهَذَا الْحَدِيثِ عَلَى تَأْكِيد السِّوَاكَ عِنْدَ الصَّلَاةِ، لَكِنَّ هَذِهِ الْعِنْدِيَّةَ أَنَّ ذَلِكَ عِنْدَ الْوُضُوءِ؛ لِأَنَّ الْإِنْسَانَ يَتَوَضَّأُ ثُمَّ يُصَلِّي؛ وَلِأَنَّ التَّسَوُّكَ عِنْدَ الْوُضُوءِ أَبْلَغُ فِي التَّطْهِيرِ؛ لِأَنَّهُ يَتَمَضْمَضُ، فَيَطْهُرُ الْفَمُ أَكْثَرَ، أَوِ الْمُرَاد عِنْدَ الصَّلَاةِ وَالسِّوَاكُ عِنْدَ الْوُضُوءِ، وَالثَّانِي أَظْهَرُ؛ لِأَنَّهُ يُسَنُّ التَّسَوُّكُ عِنْدَ الصَّلَاةِ وَإِنْ كَانَ قَدْ تَسَوَّكَ عِنْدَ الْوُضُوءِ، وَاللَّهُمَّ إِلَّا أَنْ يَكُونَ الْوُضُوءُ قَرِيبًا جِدًّا، فَقَدْ يُقَالُ: إِنَّهُ يُبْتَدَأُ بِالتَّسَوُّكِ عِنْدَ الْوُضُوءِ. اللَّهُمَّ إِلَّا أَنْ يَكُونَ الْوُضُوءُ قَرِيبًا جِدًّا، فَقَدْ يُقَالُ: إِنَّهُ يُبْتَدَأُ بِالتَّسَوُّكِ عِنْدَ الْوُضُوءِ.

وَقُولُه: «عِنْدَ كُلِّ صَلَاةٍ» يَشمَلُ صَلاةَ الفَرِيضَةِ وَالنَّافِلَةِ، بَلْ وَصَلاةَ الجَنَازَةِ الجَنَازَةِ أَيضًا لِأَنَّهَا صَلَاةٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب التمني، باب ما يجوز من اللَّو، رقم (٧٢٤٠).

هَل يَشْمَلُ الجِنسَ أَمْ يُحُمَلُ عَلَى الوَحدَةِ بِمَعْنَى أَنَّ الإِنْسَانَ لَو كَانَ يُريدُ أَنْ يَتَنَفَّلَ فَيُصَلِي رَكَعَتَيْن، ثُمَّ رَكَعَتَيْن، ثُمَّ رَكَعَتَيْن، ثُمَّ رَكَعَتَيْن، هَل يَتَسَوَّكُ عِندَ كُلِّ رَكَعَتَيْن، أَو يَترُكُ التَّسوُّكَ فِي الأَوَّلِ؟

الظَّاهِرُ الثَّانِي، إِلَّا إِذَا فَصَلَ بَينَهُمَا فَاصِلٌ طَوِيل؛ فَيُعِيدُ التَّسوُّكَ.

### مِن هُوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: تَأَكُّدُ التَّسوُّكِ عِندَ الصَّلَاة، لِقَولِهِ: «لَأَمَرُ ثُهُمْ بِالسِّواكِ عِنْدَ كُلُّ صَلَاةٍ»، أَي: بِالتَّسَوُّكِ، وَهُو شَامِلُ كَمَا قُلنَا فِي الشَّرِحِ بِالفَرِيضَةِ وَالنَّافِلَةِ، وَذَاتِ الرُّكُوعِ، وَذَاتِ التَّكبِيرَةِ المُجَرَّدَةِ؛ لِأَنَّ الإِنسَانَ سَيقِفُ بَينَ يَدِي اللهِ عَرَّفِجَلَ، وَذَاتِ الرُّكُوعِ، وَذَاتِ التَّكبِيرِ وَالدُّعَاءِ، وَهَذَا أَخبَرَ النبيُّ عَلِيهِ "أَنَّ الإِنسَانَ وَسَيتَكَلَّمُ بِالقُرآنِ وَالتَّسبِيحِ وَالتَّكبِيرِ وَالدُّعَاءِ، وَهَذَا أَخبَرَ النبيُّ عَلِيهِ «أَنَّ الإِنسَانَ إِذَا قَامَ يُصَلِّي فَإِنَّهُ يُنَاجِي اللهَ عَرَّفِجَلَّ» (١)، وَمِنَ المُناسِبِ أَنكَ إِذَا نَاجَيْتَ اللهَ أَنْ تُناجِيهُ عَلَى طَهَارَةٍ فِي الفَمِ، لِيكُونَ مَا يَحُرُجُ مِنَ الْهَواءِ حَالَ النُّطقِ يَكُونُ طَيبًا نَقيًّا طَاهرًا، فَلذَلِكَ كَانَ السِّوَاكُ عِندَ الصَّلاةِ شُنةٌ مُؤَكَّدةٌ.

وَمَن لَمَ يَجِدْ سِوَاكًا هَلْ يَتسَوَّكُ بِالمِندِيلِ وَنَحوِهِ؟ اختَلَفَ العُلمَاءُ فِي هَذَا.

قَالَ بَعضُهُم: لَا، لأَنَّ السوَاكَ يَجِبُ أَن يَكُونَ بِعودٍ.

وَقَالَ آخَرُونَ: بَل يَحَصُلُ التَّسُوكُ بِالعُودِ وَهُوَ الأَفضَلُ وَالأَطَيبُ، أَوْ بِالإِصْبَعَ أُو بِالإِصْبَعَ أُو بِالإِصْبَعَ أُو بِالإِصْبَعَ أُو بِالمِندِيلِ، لأَنَّ المَقصُودَ مِنَ السَوَاكِ هُوَ التَّنظِيفُ وَالتَّطهِيرُ، فَيَحصُلُ لهَذَا الَّذِي تَسوَّكَ بِالأَصَابِع أَو بِالمِندِيلِ مِنَ السُّنةِ بِقَدرِ مَا حَصلَ مِنَ التَّنظِيفِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصلاة، باب دفن النخامة في المسجد رقم (٢١٦).

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ هَذِهِ الشَّرِيعَةَ الإِسلَامِيَّةَ لَيسَ فِيهَا مَشَقَّةٌ، كُلُّهَا مَبْنِيَّةٌ عَلَى التَّيسِيرِ، وَهَذَا فَردٌ مِن أَفرَادِها، وَهُوَ عَدَمُ إِلزَامِ النَّاسِ بِالتَّسَوُّكِ عِندَ كُلِّ صَلَاةٍ؛ لِأَنَّ الدِّينَ الإِسلَامِيَّ مَبْنِيٌّ عَلَى التَّيْسِيرِ.

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: شَفَقَةُ النَّبِيِّ عَلَى أُمَّتِهِ؛ وَهَذَا ثَابِتٌ بِمُقتَضَى القُرْآنِ الكَرِيمِ: ﴿ لَقَدْ جَآءَ كُمْ رَسُوكُ مِ مَنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ ﴾ [التوبة:١٢٨]، أي: يُشُقُّ عَلَيْهِ مَا يَشُقُّ عَلَيْكُم، ﴿ حَرِيضُ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَهُوفُ رَّحِيمٌ ﴾.

الفَائِدَةُ الرَّابِعةُ: أَنَّ الأَصْلَ في الأَمرِ الوُجُوبُ؛ لِقَولِه: «لَأَمَرْتُهُمْ»، وَهَذَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّه لَو أَمَرَهُم لَكَانَ وَاجِبًا.

وَهَذِه المُسْأَلَةُ اختَلَفَ فِيهَا الأُصُولِيُّونَ عَلَى ثَلَاثَةِ أَقْوَالٍ:

القولُ الأولُ: أَنَّ الأَصلَ في الأَوَامِرِ الوُجُوبُ؛ فَإِذَا أَمرَ اللهُ بِشَيءٍ وَجبَ أَن تُنفذَهُ، وَقَالُوا إِنَّ اللهَ تَوعدَ المُخَالِفِينَ عَن أَمرِهِ فِي قَولِه: ﴿ فَلْيَحْدَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَن أَمرِهِ فِي قَولِه: ﴿ فَلْيَحْدَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَن أَمْرِهِ فِي قَولِه: ﴿ فَلْيَحْدَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَن أَمْرِهِ فِي قَلْهِ ثَنَي اللهِ مَامُ أَحَدُ رَحَمُهُ ٱللّهُ : (النور: ٦٣]، قَالَ الإِمامُ أَحَدُ رَحَمُهُ ٱللّهُ الْفِينَةُ الشِّرِكُ النّهِ مَن الزَّيغِ فَيهلِكَ، ﴿ اللهِ تَن اللهِ عَن الزَّيغِ فَيهلِكَ، وَالْفِينَ أَنْ الإِنسَانَ الذِي يُخَالِفُ عَن أَمرِ اللهِ وَرَسُولِهِ إِمَّا أَن يُصابَ بِالشِّرِكِ وَالْعِيادُ بِاللهِ وَ المِتنَالِ الأَمرِ. وَهَذَا نَصُّ يَدلُّ عَلى وُجوبِ امتِثَالِ الأَمرِ.

القَولُ الثَّانِي: أَنَّ الأَصلَ في الأَمرِ الإستِحبَابُ؛ لِأنَّ الأَمرَ بِهِ دَلَّ عَلَى مَشرُ وعِيتِه، وَالأَصلُ عَدَمُ التَّأْثِيمِ بِالتَّركِ، وَهَذَا هُوَ حَقِيقَةُ المُستَحَبِّ.

القَولُ الثَّالِثُ: وَهُــوَ لِبعضِ المَتَأخِّرينَ، أَنَّ الأَصلَ في الأَوَامِـرِ الوُجُــوبُ في العِبادَاتِ، وَالأَصلَ في الأَوَامِرِ الإستِحبَابُ فِيهَا يَتعَلَّقُ بِالْمُروءَاتِ وَالآدَابِ، وَهذَا

<sup>(</sup>١) الإبانة الكبرى (١/ ٢٦٠).

قَولٌ أَقرَبُ مِنَ القَولَينِ السَّابِقَينِ مِن حَيثُ الإنضِباطُ، فَما يَتعلَّقُ بِالمُرُوءَةِ وَالأَدَابِ الأَصلُ في أُوامِرِه الإستِحبَابُ، مَا لَم يَدُلَّ دَلِيلٌ عَلَى الوُجُوب، وَمَا يَتعلَّقُ بِالعِبادَاتِ الأَصلُ فِيهِ الوُجُوبُ، مَا لَم يَدُل دَلِيلٌ عَلَى الإستِحبَابِ.

وَهَذَا قُولٌ وَجِيةٌ جِدًّا.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: العِنَايَةُ بِالصَّلَاةِ، وَأَنَّهُ يَنْبَغِي لِلإِنْسَانِ أَنْ يَدْخلَ الصَّلَاةَ وَهُوَ طَاهِرٌ مُطَهَّر؛ لِقَولِهِ: «عِنْدَ كُلِّ صَلَاةٍ».

وَلَعَمْرُ اللهِ إِنَّهَا لَجَدَيرَةٌ بِالعِنايَةِ وَبِالْإِهْتِيامِ، لِأَنْهَا أَعْظُمُ أَركَانِ الْإِسلَامِ بَعَدَ الشَّهادَتينِ.

والقَولُ الرَّاجِحُ المتَعيِّنُ عِندَنَا أَنَّ تَارِكَهَا كَسلًا وَتَهاوُنًا كَافرٌ خَارِجٌ عَنِ الإِسلَامِ، إِنْ مَاتَ لَم يُغشَّلْ، وَلَم يُكَفَّنْ، وَلَم يُصلَّ عَليهِ، وَلَم يُدفَنْ مَعَ المُسلِمينَ، وَلا يُدعَى لَهُ بِالرَّحَةِ، وَلَا بِالمَغفِرَةِ؛ لِأَنَّهُ كَافرٌ، وَالكَافرُ لَا يَجوزُ أَن تَدعوَ لَه بِالرَّحةِ.

وَمَاذَا نَصِنعُ بِهِذَا الرَّجلِ الذِي مَاتَ وَنعلَمُ أَنه لَا يُصلِّي؟

نَحمِلُه عَلَى سَيارَةٍ عَادِيَّةٍ، وَنَخرُجُ بِهِ فِي البَّرِ بَعيدًا عَنِ البُنيَانِ، وَنَحفِرُ لَهُ حُفرَةً أَو نَلحَدُ لَه لَحَدًا حُفرَةً وَنَغمِسُه فِيها غَمسَ الجِيفَةِ، بَلْ هُوَ أَخبَثُ مِنَ الجِيفَةِ لِأَنَّهُ كَافِرٌ، وَالكَافِرُ أَخبَثُ مِنَ البَهائِمِ، ﴿إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْعَلِمْ بَلْ هُمْ أَضَلُ سَكِيلًا ﴾ [الفرقان:٤٤].

إِذَا قَالَ قَائلٌ: أَبِي لَا يُصَلِّي، فَكَيفَ أَفعَلُ بِهِ هَكَذَا؟

قُلْنَا: أَبُوكَ بِفعلِهِ هَذَا عَدُوٌّ لَكَ، لِأَنَّ كُلَّ كَافرِ فَهوَ عَدُوُّ لِلمُؤمِنِ، أَبُوكَ عَدوٌّ للهِ، وَكُلُّ عَدُوًّ للهِ، أَلَم تَرَ إِلَى نُوحٍ عَلَيْهِ السَّكَمُ وَهُوَ أَحدُ أُولِي العَزمِ مِنَ الرُّسلِ وَهُوَ أُولُ رَسولٍ أَرسَلَه اللهُ لِأَهلِ الأَرضِ، كَانَ أَحدُ أَبنائِهِ كَافرًا، وَلَمَا أَرادَ اللهُ الرُّسلِ وَهُوَ أُولُ رَسولٍ أَرسَلَه اللهُ لِأَهلِ الأَرضِ، كَانَ أَحدُ أَبنائِهِ كَافرًا، وَلَمَا أَرادَ اللهُ

تَعَالَى إِهلَاكَ قَومِهِ بِالْغَرَقِ، قَالَ: ﴿ رَبِّ إِنَّ ٱبْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعُدَكَ ٱلْحَقُّ وَأَنتَ أَخَكُمُ الْمُكِمِينَ ﴾ [هود: 8]، يُرِيدُ أَن يَنجُو الإبنُ الذِي قَالَ لَه نُوحٌ: ﴿ آرْكَ بَمَ مَعَنَا وَلَا تَكُن الْمُكِمِينَ ﴾ [هود: 8]، فَآوَى إِلَى مَبَلِ يَعْصِمُنِي مِنَ ٱلْمَلِي وَإِنَّ وَعُدَكَ ٱلْحَقُّ وَأَنتَ أَخَكُمُ مَبَلِ وَلَكِنَّهُ لَمَ يُعصَمْ، فَقَالَ نُوحٌ: ﴿ رَبِّ إِنَّ ٱبْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعُدَكَ ٱلْحَقُّ وَأَنتَ أَخَكُمُ عَبِلٍ وَلَكِنَّهُ لَمَ يُعصَمْ، فَقَالَ نُوحٌ: ﴿ رَبِّ إِنَّ ٱبْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعُدَكَ ٱلْحَقُّ وَأَنتَ أَخَكُمُ وَلِي وَلِكَنَّهُ لَمْ يُعصَمْ، فَقَالَ الله له: ﴿ إِنَّهُ لِيَسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلُ غَيْرُ صَلِحٍ ﴾ [هود: ٤٦]، اللهُ له: ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلُ غَيْرُ صَلِحٍ ﴾ [هود: ٤٤]، يَعنِي سُؤالُكَ هَذَا عَملٌ غَيرُ صَالِحٍ، ﴿ إِنِّ أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ ﴾ [هود: ٤٤]، كَلامٌ شَدِيدٌ عَظِيمٌ، يُخاطِبُ الله بِهِ رَسُولًا مِن أُولِي الْعَزِم.

وَإِنْ كَانَ الَّذِي لَا يُصَلِّي أَبِي لَا يَهمُّنِي أَبِدًا أَن أَنْفَذَ فِيهِ مَا تَقتَضِيهِ الشَّريعَةُ، وَأَن أَخْرُجَ بِه بِثيَابِهِ وَأَغرِسَهُ غَرْسًا فِي حُفرَةٍ، وَلَو كَانَ أَيضًا ابْنًا لِي، لِأَنَّهُ لَا كَرَامَةَ لَهُ وَلَا احْتِرَامَ لَه، هَذَا تَارِكُ الصَّلاةِ.

أُمَّا أَحكَامُ الدُّنيَا، فَلا يُزَوَّجُ أَبدًا بِمسلِمَةٍ، وَإِنْ زُوِّجَ فَالنَّكَاحُ غَيرُ صَحِيحٍ، لِقَولِ اللهِ تَعالَى: ﴿ فَإِنْ عَلِمَتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَتِ فَلَا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى ٱلْكُفَّارِ لَا هُنَّ حِلُّ لَمَّمٌ وَلَا هُمْ يَجِلُّونَ لَقُولِ اللهِ تَعالَى: ﴿ فَإِنْ عَلِمَتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَتِ فَلَا تَرْجِعُوهُنَ إِلَى ٱلْكُفَّارِ لَا هُنَّ حِلُّ لَمَّمْ وَلَا هُمَ يَجِلُّونَ لَكُولُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وَإِذَا تَزَوَّجَ امرَأَةً وَهُوَ يُصلِّي ثُمَّ استَولَى عَليهِ الشَّيطَانُ وَصَارَ لَا يُصَلِّي، فَإنَّه يَجِبُ أَن نُفرِّقَ بَينَه وَبَينَ زَوجَتِه وُجُوبًا، لِأنَّهَا لَا تَحَلُّ لَه الآنَ، حَتَّى يَرجِعَ وَيُصلِّي ثُمَّ نَردُّ زَوجَتَه إِليَه.

فَمَسَأَلَةُ الصَّلَاةِ لَيْسَتْ بِالأَمرِ الْهَينِ، وَقَد قَالَ عَبدُ اللهِ بنُ شقيقٍ أَحَدُ التَّابِعِينَ المَشْهُ ورِينَ: «كَانَ أَصْحَابُ رَسولِ اللهِ ﷺ لَا يَرَونَ شَيئًا مِنَ الأَعَمَالِ تَركهُ كُفَرٌ إِلاَ الصَّلَاةَ» (١)، وَهذَا إِجمَاعٌ.

<sup>(</sup>١) السنة لأبي بكر بن الخلال (٤/ ١٤٤، رقم ١٣٧٨).

وَنَقَلَ الْإِجَمَاعَ إِسحَاقُ بْن رَاهَوَيْه رَحَهُ اللَّهُ (١) أَحدُ الأَئمَّةِ المَشْهُ ورِينَ أَنَّ الصَّحابَةَ أَجَمَعُوا عَلَى كُفرِ تَارِكِ الصَّلاةِ، وَالأَدلَّةُ مِنَ القُرآنِ وَالسُّنَّةِ مَعلُومَةٌ لَمَنْ تَدبَّرَهَا، فَيكُونُ الكِتَابُ وَالسنَّةُ وَالإِجمَاعُ إِجمَاعُ الصَّحابَةِ دَلَّ عَلَى كُفرِ تَارِكِ الصَّلاةِ وَكَذلِكَ النَّقُلُ الصَّحِيحُ.

وَهَلْ يُمكِنُ لِإِنسَانٍ يُحافِظُ عَلَى تَركِ الصَّلاةِ الَّتِي قَد عُلِمَ بِالضَّرورَةِ مِنَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى رَسولِهِ مِن دُونِ وَاسِطَةٍ وَالَّتِي فَرضَهَا اللهُ عَلَى رَسولِهِ مِن دُونِ وَاسِطَةٍ وَالَّتِي فَرضَهَا اللهُ عَلَى رَسولِهِ مَن دُونِ وَاسِطَةٍ وَالَّتِي فَرضَهَا اللهُ عَلَى رَسولِه خَسِينَ صَلاةً رَسولِهِ فِي أَعلَى مَكَانٍ لِلبَشرِ فِيهَا نَعلَمُ، وَالتِي فَرضَهَا اللهُ عَلَى رَسولِه خَسِينَ صَلاةً في اليَومِ وَاللّيلَةِ ثُمَّ خُفِّفَت، هَلْ يُمكِنُ لِأَيِّ إِنسَانٍ مُؤمِنٍ يُحافِظُ عَلَى تَركِ هَذهِ الصَّلَاةِ؟

وَلَنَا رِسَالَةٌ صَغِيرَةُ الْحَجْمِ كَبِيرَةُ الفَائِدَةِ فِي بَيَانِ كُفْرِ تَارِكِ الصَّلاةِ، ذَكَرنَا فِيهَا أَدلَّةِ القَائِلِينَ بِعَدَمِ التَّكْفِيرِ، فِيهَا أَدلَّةِ القَائِلِينَ بِعدَمِ التَّكْفِيرِ، وَأَنَّ أَدلَّتَهُم لَا تَسْتَقِيمُ عَلَى مَا اسْتَدَلُّوا بِهَا عَلَيه، أَسْأَلُ اللهَ أَن يَجِعَلَنِي وَإِيَّاكُمْ مِن مُقِيمِي الصَّلاةِ، الآمِرينَ بِالمَعرُوفِ وَالنَّاهِينَ عَنِ المُنكَرِ.

<sup>(</sup>١) تَعظيم قَدْر الصَّلاة (٩٢٥، ٩٢٩، ٩٣٠ وما بعدها / ٢).

إِذَنْ يَتَأَكَّدُ لِنَا إِذَا أَرَدِنَا أَنْ نَقُومَ إِلَى الصَّلاةِ أَنْ نَتَسَوَّكَ، وَهِذَا عَامٌّ يَشْمَلُ كُلَّ وَقْتٍ، وَكُلَّ حِينٍ لَيلًا وَنَهَارًا.

وَإِذَا كَانَ الإِنسَانُ صَائِمًا يَتسَوَّكُ، ولَه أَن يَتسوَّكَ فِي أُولِ النَّهارِ، وَفِي آخِرِ النَّهارِ، وَفِي آخِرِ النَّهارِ، وَفِي كُلِّ وَقَتٍ، قَالَ عَامِرُ بنُ رَبيعةَ رَأَيتُ النَّبيَّ عَلَيْهِ مَا لَا أُحصِي يَتسَوَّكُ وَهُوَ صَائِمٌ، أَخرَجَهُ البُخارِيُّ تَعلِيقًا (١)، وَقَالَ النَّبيُّ عَلَيْهِ: «السِّوَاكُ مَطْهَرَةٌ لِلْفَمِّ، وَهُو صَائِمٌ، أَخرَجَهُ البُخارِيُّ تَعلِيقًا أَنَّ عَلَيقًا النَّبيُّ عَلَيْهِ: السِّوَاكُ مَطْهَرَةٌ لِلْفَمِّ، مَرْضَاةٌ لِلرَّبِّ (١)، وَلَم يَستَثْنِ شَيئًا، وَأَمَّا كَراهَةُ بَعضِ العُلَمَاءِ أَنْ يَتسوَّكَ الإنسَانُ بَعدَ الزَّوالِ إِذَا كَانَ صَائِمًا فَقُولٌ مَردُودٌ.

٢٠ عَنْ حُذَيْفَةَ بْنِ الْيَهَانِ رَضَالِتُكَافَ قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ إِذَا قَامَ مِنَ اللَّيْلِ
 يَشُوصُ فَاهُ بِالسِّوَاكِ» (٦)، يَشُوصُ: مَعْنَاهُ يَعْسِلُ، يُقَالُ: شَاصَهُ يَشُوصُهُ، وَمَاصَهُ
 يَمُوصُهُ إِذَا غَسَلَهُ.

### الشترح

قَولهُ: «إِذَا قَامَ مِنَ اللَّيلِ» أَيْ: مِنْ نَومِ اللَّيلِ، «يَشُوصُ» يَعنِي يَدلِكُ مَعَ الغَسْلِ، و«فَاهُ» يَشْمَلُ الفَمَ كُلَّهُ:

- الأسنانُ، وَهِيَ أَكثَرُ أَجزَاءِ الفَمِ إِمسَاكًا لِلأَوسَاخِ.
  - اللِّثةُ، وَهِيَ مَنْبتُ الأَسنَانِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري تعليقا، كتاب الصوم، باب سواك الرطب واليابس للصائم، والترمذي، كتاب الصوم، باب ما جاء في السواك للصائم، رقم (٧٢٥)، وأحمد (٣/ ٤٤٥، رقم ١٥٧٦٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الصيام، باب سواك الرطب واليابس للصائم، رقم (١٩٣٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب السواك، رقم (٢٤٥)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب السواك، رقم (٢٥٥).

### اللِّسَانُ.

## مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: اسْتِحْبَابُ هَذَا الفِعْلِ إِذَا قَامَ مِنَ اللَّيلِ، يَعنِي مِنْ نَومِ اللَّيلِ، فَإِنْ قَامَ مِنْ اللَّيلِ، يَعنِي مِنْ نَومِ النَّهَارِ، فَالفَمُ فَإِنْ قَامَ مِنْ نَومِ النَّهَارِ، فَالفَمُ سَيَّا إِذَا قَالَ (١) زَمَنَ نَومِ النَّهَارِ، فَالفَمُ سَيَّا غِيرُ، وَالعِلَّةُ وَاحِدَةٌ.

وَقَد يُقَالُ: لَا قِيَاسَ مَع وُجُودِ الفَارِق؛ لِطُولِ نَومِ الليلِ وَعُمْقِه، وَإِذِا كَانَ الأَصْلُ وَالفَرعُ يَخْتَلِفَانِ فِيهَا تَقْتَضِيهِ العِّلَّةُ فَإِنَّه لَا قِيَاسَ.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: عِنَايَةُ النَّبِيِّ ﷺ بِطَهَارَةِ فَمِهِ، حَيْثُ كَانَ يَشُوصُ فَاهُ بِالسَّوَاكِ، أَيْ يُكَلِّهُ بِطَهَارَةِ فَمِهِ، حَيْثُ كَانَ يَشُوصُ فَاهُ بِالسَّوَاكِ، أَيْ: يُدَلِّكُ بِغَسْلٍ؛ وَيَتَرَتَّبُ عَلَى هَذَا أَنَّ الْعِنَايَةَ بِالْفَمِ وَتَطْهِيرِه مِنَ السُّنَّةِ؛ لِأَنَّ هَذَا فَيْ النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: لَو أَرَادَ الإِنْسَانُ أَنْ يَشُوصَ فَاهُ بِالفُرشَاةِ وَالفرجونِ (المعجُونِ)، فَهَل هَذَا مِنَ السُّنَّةِ أَو مِنَ التَّعَنُّتِ في الدِّينِ؟

نَقُولُ: لَيْسَ مِنَ السُّنَّةِ؛ لِأَنَّ هَذَا قَدْ يَكُونُ مِنْ بَابِ التَّعَنُّتِ فِي الدِّينِ، وَإِذَا اقْتَصَرْنَا عَلَى مَا فَعَلَهُ الرَّسُولُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ كَانَ أَسْلَمَ وَأَبْرَأَ لِلذِّمَّةِ، لَكِنْ قَدْ يُحْتَاجُ لِاسْتِعْمَالِ المَعْجُونِ وَالْفُرْشَاةِ فِي مَوْضِعٍ آخَرَ، مِثْلَ يَوْمِ الجُمُعَةِ؛ لِأَنَّهُ يَنْبَغِي فِيهِ زِيَادَةُ التَّنْظِيفِ وَالتَّطَهُّرِ وَلِبَاسِ الجَمِيلِ.



<sup>(</sup>١) الاستراحة نصف النهار، وإن لم يكن معها نوم. النهاية قيل.

٢١- عَنْ عَائِشَةَ رَخَالِثَهُ عَائِشَة رَخَالِثَهُ إِلَى صَدْرِي، وَمَعَ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بِوَاكُ رَطْبٌ رَخَلِكَ عَنْهُ النَّبِيِّ عَلَيْهُ وَأَنَا مُسْنِدَتُهُ إِلَى صَدْرِي، وَمَعَ عَبْدِ الرَّحْمَنِ سِوَاكُ رَطْبٌ يَسْتَنُّ بِهِ فَأَبَدَّهُ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ بَصَرَهُ، فَأَخَذْتُ السِّواكَ فَقَضَمْتُهُ، فَطَيَّبْتُهُ، ثُمَّ دَفَعْتُهُ إِلَى اللهِ عَلَيْهُ السِّنَا اللهِ عَلَيْهُ السِّنَا اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَل

# الشترح

عَبدُ الرَّحَنِ بْنُ أَبِي بَكْرٍ لَا يَحْفَى أَنَّه أَخُ لِعَائِشَةَ رَضَالِلَهُ عَنهَا وَأَنّه مَدْخُلُ عَلَى بَيتِ أَخْتِهِ وَلَا إِشْكَالَ فِي ذَلِكَ، وقولُ لها: ﴿وَأَنَا مُسْنِدَتُهُ ﴾، أَي: مُسنِدةٌ الرَّسُولَ عَلَيْ إِلَى صَدْرِهَا لِأَنّه مَرِيضٌ عَلَيْ وَقَدِ اختَارَ أَنْ يَكُونَ عِندَ عَائِشَةَ رَضَالِلَهُ عَنهَا؛ لِأَنّهُ فِي أَثناءِ مَرَضِهِ كَانَ يُقَسِّمُ بَينَ الزَّوجَاتِ، يَأْتِي لِهَذِه فِي يَومِهِ وَلِهَذِه فِي يَومِهَا، فَلَم بِهِ مَرَضِهِ كَانَ يُقَسِّمُ بَينَ الزَّوجَاتِ، يَأْتِي لِهَذِه فِي يَومِهِ وَلِهَذِه فِي يَومِهَا، فَلَما ثَقُل بِهِ المَرْضُ، صَارَ يَقُولُ: ﴿أَيْنَ أَنَا عَدًا؟ ﴾ (٢) ، يُفَكّر فِي المُسْتَقبَل، فَعَرَفَتْ زَوجَاتُه رَضَالِيَهُ عَنْفُنَ المَرْضُ، صَارَ يَقُولُ: ﴿أَيْنَ أَنَا عَدًا؟ ﴾ (٢) ، يُفكّر فِي المُسْتَقبَل، فَعَرَفَتْ زَوجَاتُه رَضَالِيهُ عَنْفُلَ بِهِ المَرْضُ مَارَ عِندَ عَائِشَةَ، فَلَم إِنَّهُ مِنَ المُولِقُ عَنْ يَومَها، وَأَنَّهُ مَاتَ فِي حَجْرِهَا، وَأَنَّ المُولِقُ عَنْ مَاتَ فِي اليَوْمِ اللَّذِي يُصَادِفُ يَومَهَا، وَأَنَّهُ مَاتَ فِي حَجْرِهَا، وَأَنَّ الْمُولِيقُ عَنْهَا هَذِهِ المُؤْأَةُ الصِّدِيقَةُ بِنتُ الصِّدِيقِ، أَخْدَثُ شَيْءٍ طَعِمَهُ فِي الدُّنِيَا هُو رِيقُهَا وَضَالَتُهُمْ اللهُ وَ لِلْكَ، عَارُوا مِنهَا وَمِن مَجَرِهَا وَمِن مَجَةِ هِي الرَّي قَامَ الرَّافِضَةُ بِسَبِّها وَلَعْنِها وَاتَلَهُمُ اللهُ وَلِالَتُهُمُ عَارُوا مِنهَا وَمِن مَجَةِ هِ عَلَمُ والمِنهَا وَمِن مَجَةِ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب المغازي، باب مرض النبي ﷺ ووفاته، رقم (٤٤٣٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الجنائز، باب ما جاء في تَبر النبي ﷺ، رقام (١٣٨٩)، ومسلم: كتاب فضائل الصحابة، باب فضل عائشة رَضَالِللَّعَهَا، رقم (٢٤٤٣).

الرَّسُولِ ﷺ لَها؛ فَكَانُوا يُبغِضُون مَا يُحِبهُ رَسُولُ الله، وَيَلْعَنُونَ مَا يَدعُو لَه الرَّسُولُ عَلَيْهِ الرَّسُولُ عَلَيْهِ اللهَ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ

و «يَسْتَنُّ بِهِ» أَيْ: يَسْتَاكُ بِه، «فَأَبَدَّهُ رَسُولُ اللهِ ﷺ بَصَرَهُ»، أَيْ: مَدَّ إِلَيهِ بَصَرَه وَنَظَرَ إِلَيه، فَعَرَفَتْ رَضَالِلَهُ عَنْهَا أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ يُحُبُّ أَنْ يَتَسَوَّكَ بِهِ، لَكِنَّه لَا يَسأَلُ النَّاسَ شَيئًا، وَيحتَمَلُ أَنَّ النَّطْقَ يَشُقُّ عَلَيه فِي تِلْكَ الحَالِ.

«فَأَخَذْتُ السِّوَاكَ فَقَضَمْتُه» أي: قَطَّعْتُه، وَكَأَنَّها قَطَّعتْ بِأَسنَانِها الأَليَافَ التِي يَتَسَوَّكُ بِهَا عَبدُ الرَّحَنِ حَتَّى بَقِيَ لَا أَليَافَ لَه، «وَطَيَّبَتْه» أي: جَعَلَتْه طَيِّبًا مُهَيَّئًا لِلتَّسَوكِ بِهِ، وَلَيسَ المَرَادُ أَنَّهَا وَضَعَتْ فِيه طِيبًا.

«ثُمَّ دَفَعْتُه إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْقِ فَاسْتَنَّ بِهِ»، وَإِنهَا دَفَعَتْه إِلَيهِ لِيتَسَوَّكَ بِنَفسِهِ، وَلِم تُسَوِّكُه هِيَ مِن أَجْلِ أَنْ يَحَصُلَ هُو عَلَيْقٍ عَلَى السُّنَّة بِنَفسِهِ، وَإِلَّا فَالمَعْلُومُ فِي تِلكَ الحَالِ أَنَّهُ يَتْعَب، «فَاسْتَنَّ بِهِ فَمَا رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ اسْتَنَّ اسْتِنَانًا أَحْسَنَ مِنْهُ» وَهَذَا مِنْ تَنْعَب، «فَاسْتَنَّ بِهِ فَمَا رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ اسْتَنَّ اسْتِنَانًا أَحْسَنَ مِنْهُ» وَهَذَا مِنْ تَنْعَب، «فَاسْتَنَّ بِهِ فَمَا رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ أَسْتَنَّ اسْتِنَانًا أَحْسَنَ مِنْهُ» وَهَذَا مِنْ تَنْعَب، «فَاسْتَنَ بِهِ فَمَا رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَامُهُ عَلَيهِ وَفَمُهُ أَطْيَبُ مَا يَكُونُ نَرُاهَةً.

ثُمَّ إِنَّ مَا فَعَلَتْهُ عَائِشَةُ رَضَالِلَهُ عَنْهَا لَمِنْ عِنَايَتِهَا بِهِ، وَتَأَدُّبِهَا مَعَهُ صَاَّلِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. فَأَمَّا عِنَايَتُهُا بِهِ: أَنَّهَا أَخَذَتِ المِسوَاكَ وَقَضَمَتْهُ.

وَأَمَّا أَدَبُها: أَنَّها اسْتَأْذَنَتْه عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ أَنْ تَأْخُذَ السِّوَاكَ لَه، وَلَم تُقْدِم عَلَيهِ قَبَلَ أَنْ تَستَأْذِنَه.

ومِنْ مَنَاقِبِهَا أَيضًا أَنَّ آخِرَ مَا طَعِمَه الرَّسُولُ هُوَ رِيقُهَا، وَأَنَّه مَاتَ فِي مَنزِلِهَا.

قَولُه: «فَمَا عَدَا أَنْ فَرَغَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: رَفَعَ يَدَهُ»، (مَا عَدَا): أَي: فَمَا جَاوَزَ مِن حِينِ انتَهَى مِنَ السِّوَاكِ «رَفَعَ يَدَهُ -أَوْ أُصْبُعَهُ- ثُمَّ قَالَ: «فِي الرَّفِيقِ الأَعْلَى» مِن السِّوَاكِ «رَفَعَ يَدَهُ -أَوْ أُصْبُعَهُ- ثُمَّ قَالَ: «فِي الرَّفِيقِ الأَعْلَى» حَلَاثاً-»، ورفع يده أَو أُصبُعه إِشَارَةً إِلَى عُلُوِّ اللهِ تَبَارَكَوَتَعَالَى لِأَنَّه يَدعُو الله، وَيُقَال: أُصبُع أَو إصبَعٌ.

وَقَد وَرَدَ فِي كَلِمَة (إصبَع) عَشْرُ لُغَاتٍ، كَمَا نَظَمَهَا النَّاظِمُ بِقُولِه (١):

وَهَمْ زُ أُنْمُلَ إِ ثُلِّتْ وَثَالِثُ أَنهُ وَالتِّسْعُ فِي أُصْبُعِ وَاخْتِمْ بِأُصْبُوعِ

يَعنِي هَمزَةُ كَلِمَةِ (أَنمُلَة) فِي ثَلَاثِ حَرَكَات، وَثَالِثُ (أُنمُلَة) اليمن فِيهَا أَيضًا ثَلَاثُ حَرَكَاتٍ، وَثَلَاثَةٌ فِي ثَلَاثَةٍ بِتِسعٍ، (وَالتِّسْعُ فِي أُصْبُع) يِعنِي أَنَّ في هَمزَتِه ثَلَاثُ حَرَكَات، وَفِي ثَالِثِه وَهُو البَاءُ ثَلَاثُ حَرَكَات، أي: تِسْعٌ، (وَاخْتِمْ بِأُصْبُوعِ)، هَذِه عَشْرَةٌ، إِذَنْ لا تُخطِئ إِذَا نَطَقتَ بِإصبَع.

ثُمَّ قَالَتْ: ﴿فِي الرَّفِيقِ الْأَعْلَى -ثَلَاثًا- ﴾ أَي إِنَّ الرَّسُولَ قَالَ ذَلِكَ.

وَالشَّاهِدُ مِن هَذَا الْحَدِيثِ:

تَسوُّكُ النَّبِيِّ عَيْكَةٍ بِالمِسْوَاكَ حِينَ حُضُور أَجَلِهِ.

## مِن فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الأُولَى: جَوَازُ دُخُولِ الإِنْسَانِ عَلَى زَوْجِه، وَمَحْرَمِهِ.

وَوَجْهُهُ: دُخُولُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنُ أَبِي بَكْرِ عَلَى أُخْتِهِ عَائِشَةَ، وَمِثْلُهُ دُخُولُ ابْنُ عَبَّاسِ عَلَى خَالَتِهِ مَيْمُونَةَ حِينَ بَاتَ عِنْدَ النَّبِيِّ صَلَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ٓ الْهِ وَسَلَّمَ.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: جَوَازُ التَّسَوُّكِ أَمَامَ كَبِير وَشَرِيفِ القَوم.

<sup>(</sup>١) تاج العروس نمل.

وَيُؤْخَذُ مِنْ فِعْلِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي بَكْرٍ، وَعَلَى هَذَا فَتَسَوُّكُ الْإِنْسَانِ أَمَامَ أَبِيهِ -مَثَلًا- لَا يُعَدُّ امْتِهَانًا لَهُ، وَكَذَلِكَ تَسَوُّكُ الطَّالِبِ أَمَامَ مُعَلِّمِهِ إِلَّا فِي الدَّرْسِ؛ لِأَنَّ تَسَوُّكُ يُلْهِيهِ، اللَّهُمَّ إِلَّا إِذَا كَانَ يُرِيدُ أَنْ يَطْرُدَ مَا بِهِ مِنَ النَّوْمِ، فَيُمْكِنُ أَنْ يَكُونَ لَا بَأْسَ بِهِ.

الْفَائِدَةُ الثَّالِثةُ: الإِشَارَةُ إِلَى أَنَّ رَطْبَ السِّوَاكِ أَوْلَى بِالتَّسَوُّكِ مِن يَابِسِه.

وَوَجْهُ ذَلِكَ: أَنَّهُ وَصَفَهُ بِذَلِكَ، وَلَا شَكَّ أَنَّ السِّوَاكَ الرَّطْبَ أَلْيَنُ مِنَ السِّوَاكِ الْيَابِسِ، وَأَقَلُّ تَكَسُّرًا وَتَلَفًا.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعةُ: قُوَّةُ فِطنَةِ عَائِشَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهَا.

وَوَجْهُهُ: أَنَّهَا عَرَفَتْ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ الصَّلاَ أُو السَّلامُ يُرِيدُ أَنْ يَتَسَوَّكَ، مَعَ أَنَّهُ احْتُمِلَ أَنَّهُ أَرَادَ انْتِقَادَ عَبْدِ الرَّحْمَنِ حِينَ نَظَرَ إِلَيْهِ.

الْفَائِدَةُ الْخَامِسَةُ: أَنَّ المُحتَضَرَ قَد تَكُونُ لَهُ إِرَادَةٌ صَحِيحَةٌ.

وَوَجْهُهُ: أَنَّ الرَّسُولَ نَظَرَ إِلَيهِ، وَأَحَبَّ أَنْ يَتَسَوَّكَ.

أَحَوَالُ النَّاسِ عِندَ الإحْتِضَارِ:

- بَعضُ النَّاسِ إِذَا احْتُضِرَ ضَاعَ وَلَا يُحسِنُ شَيئًا.
- وَالْبَعضُ الآخَرُ يَبقَى فِكرُهُ إِلَى أَنْ تَلفِظَ رُوحُهُ آخِرَ نَفَسِ.

الفَائِدَةُ السَّادِسةُ: جَوَازُ اسْتِعْمَالِ سِوَاكِ الْغَيْرِ، وَوَجْهُه أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ تَسَوَّكَ بِسِوَاكَ عَبْد الرَّحْمَن بْنِ أَبِي بَكْر.

الْفَائِدَةُ السَّابِعةُ: فَضِيلَةُ عَائِشَةَ رَضَّالِلَهُ عَنَهَا لِعِنَايتِها بِالنَّبِيِّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ- وَتَأْدِبِهَا مَعَه.

الفَائِدَةُ الثَّامِنةُ: اعْتِبَارُ قَولِ المُحتَضِرِ إِذَا كَانَ فِكْرُهُ مَعَه، وَيُبنِي عَلَى هَذَا اعِتِبَارُ صِحةِ تَوبَتِه مَا لَم يُغَرْغِر بِرُوحِه؛ وَعَلَى هَذَا يَكُونُ قَولُه تَعَالَى: ﴿ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَ لُهُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّكِيَّاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْثُ قَالَ إِنِي تُبتُ ٱلْتَنَ ﴾ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّكِيَّاتِ حَتَّى وَصَلَ إِلَى حَالٍ لَا يَشْعُر فِيهِ. [النساء:١٨]، مُرَادًا بِهِ إِذَا حَضَرَ حَتَّى وَصَلَ إِلَى حَالٍ لَا يَشْعُر فِيهِ.

الْفَائِدَةُ التَّاسِعةُ: إِبْبَاتُ عُلُوِّ اللهِ عَنَّقِجَلَّ مِن قَوهِا: «رَفَعَ يَدَهُ أَوْ أُصْبُعَهُ».

الفَائِدَةُ العَاشِرةُ: أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ اخْتَارَ أَعْلَى مَنْزِلَةٍ يَنْزِهُمَا الْبَشَرُ، وَهُوَ الرَّفِيقُ الْأَعْلَى.

الْفَائِدَةُ الحَادِيَةَ عَشْرَةَ: تَحَدُّثُ الإِنْسَانِ بَهَا أَنعَمَ اللهُ عَلَيهِ لَا افتِخَارًا، وَلَكنْ شُكرًا، وَذَلِكَ فِي قَولِمِا: «مَاتَ بَيْنَ حَاقِنَتِي وَذَاقِنَتِي».

الفَائِدَةُ الثَّانِيَةَ عَشْرَةَ: العَمَلُ بِالإِشَارَةِ، وَتُؤخَذُ مِنَ اللَّفظِ الثَّاني لِلحَدِيثِ فِي قَولِهَا: «فَأَشَارَ بِرَأْسِهِ: أَنْ نَعَمْ».

وَلْيُعْلَمْ أَنَّ الْإِشَارَةَ لَو كَانَتْ مِنْ عَاجِزٍ عَنِ النَّطْقِ فَإِنَّهَا مُعتَبَرَةٌ وَلَا إِشْكَالَ فِي ذَلِكَ، مِثْلَ الْأَخْرَسِ، وَمَنْ أُعْجِمَ عَلَى لِسَانِهِ، وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ.

وَأُمَّا القَادِرُ عَلَى النُّطقِ فَإِنَّهُ قَد تُعتَبَرُ إِشَارَتُه وَقَد لَا تُعتَبَرُ.

فَلَوْ أَشَارَ إِلَى ذِكْرِ الله دُونَ أَنْ يَنْطِقَ بِلِسَانِهِ، فَإِنَّ هَذِهِ الْإِشَارَةَ لَا تُعْتَبَرُ؛ لِأَنَّهُ قَادِرٌ عَلَى النَّطْقِ، وَهَذَا فِي حَقِّ الله تَعَالَى، أَمَّا لَو أَشَارَ إِلَى عَقْدِ النِّكَاحِ عَلَى ابْنَتِهِ دُونَ النُّطْقِ فَإِنَّ ذَلِكَ لَا يُعْتَبَرُ أَيْضًا؛ لِأَنَّهُ فِي حَقِّ مُعَامَلَة الخَلْق.

أمَّا مَا يَكفِي فِيهِ الإِشَارَةُ وَالمَقصُودُ مِنهُ مُجَردُ الإِفهَامِ، فَإِنَّه تَكفِي فِيهِ الإِشَارَةُ وَلَو مَعَ القُدرَةِ عَلَى النُّطقِ.



٢٢ - عَنْ أَبِى بُرْدَةَ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: «أَتَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ فَوَجَدْتُهُ يَسْتَنُّ بِسِوَاكٍ بِيَدِهِ يَقُولُ: «أُعْ أُعْ» وَالسِّوَاكُ فِي فِيهِ كَأَنَّهُ يَتَهَوَّعُ» (١).

### الشترح

قَولهُ: «أَتَيْتُ» لَم يُبَيِّن مَتَى هَذَا الإِتيَانُ؛ لِأَنَّه لَيسَ لَه كَبِيرُ فَائِدَةٍ، إِذْ إِنَّ المَقصُودَ هُوَ العَمَلُ دُونَ الزَّمَنِ، إِلَّا أَنْ تَكُونَ هُنَاكَ ضَرُورَةٌ لِبَيَانِ الزَّمَنِ، فَلَا بُدَّ مِن بَيَانِهِ.

قَولهُ: «وَهُوَ يَسْتَاكُ»: الجُملَةُ حَالِيَّةٌ، وَالوَاوُ لِلحَالِ، وَجُملَةُ (يَسْتَاكُ) فِي مَحَلِّ نَصب، وَقُولهُ: «بِسِوَاكٍ رَطْبٍ»: الرَّطْبُ هُوَ مَا كَانَ قِريبَ القَطعِ، وَهُو رَطْبٌ بِذَاتِهِ أَو مَا نُدِّي وَصَارَ رَطْبًا.

قُولهُ: «وَطَرَفُ السِّواكِ عَلَى لِسَانِهِ» أَي أَنَّهُ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ كَانَ قَد نَصَبَ السِّواكَ؛ فَهو يَتَسَوَّكُ لِأَنَّ هَذَا أَبلَغُ فِي التَّنظِيفِ، وَقَد ذَكَرَ بَعضُ العُلَمَاءِ أَنَّه لَا يَنْبَغِي السِّواكَ؛ فَهو يَتَسَوَّكِ عَلَى اللِّسَانِ؛ لِأَنَّ هَذَا رُبَّما يُفسِد الإسفنجَ الَّذِي عَلَيهِ؛ لِأَنَّ اللِّصَانَ لِيسَ أَملَسَ كَاللَّهُةِ، وَإِنَّما فِيهِ شُعَيْرَاتٌ تُشبِهُ الإسفنجَ، فَلُو أَدَامَ السِّواكَ عَلَيهِ، رُبَّما تَتلَفُ.

وَقَولَهُ: «أُعْ أُعْ»: هَذَا اسْمُ صَوْتِ لِلتَّهَوَّعِ، أَيِ: التَّقَيُّؤِ، فَالْإِنْسَانُ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَتَقَيَّأَ يَقُولُ: «أُعْ أُعْ». وَقَالَ هَذَا اللَّفْظَ؛ لِأَنَّ السِّوَاكَ إِذَا تَجَاوَزَ قَرِيرًا فِي اللِّسَانِ فَإِنَّهُ لَا بُدَّ أَنْ يَقَعَ فِي ذَلِكَ، وَهُوَ كِنَايَةٌ عَنِ الْمُبَالَغَةِ فِي التَّسَوُّكِ.

# مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى: اختِيَارُ التَّسَوُّكِ بِالْعُودِ الرَّطبِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب السواك، رقم (٢٤٤)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب السواك، رقم (٢٥٤).

وَوَجْهُه: أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ اختَارَ التَّسَوُّكَ بِهِ.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: لَو نَازَعَ مُنَازِع بِأَنَّ هَذَا وَقَعَ عَلَى وَجْهِ الصُّدفَةِ؟

قُلنَا: لَــَمَّا عَلِمْنَا بِرُطُوبَةِ السِّوَاك، تَرَجَّحَتْ فَائِدَةٌ عِنْدَنَا وَهِيَ: أَنَّ هَذَا لَيْسَ اتِّفَاقًا وَلَا مُصَادَفَةً، وَإِنَّمَا هُوَ مَقْصُودٌ.

الفَائِدَةُ الثَّانِيَةُ: أَنَّ السِّوَاكَ يَكُونُ عَلَى اللِّسَانِ كَمَا يَكُونُ عَلَى اللَّثَةِ وَالأَسنَانِ؟ لِقَولِهِ: «وَطَرَفُ السِّوَاكِ عَلَى لِسَانِهِ».

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: المَبَالَغَةُ في التَّسَوُّكِ، وَتُؤخَذُ مِن قَولِهِ: «أُعْ أُعْ»؛ لِأَنَّ هَذَا دَلِيلٌ عَلَى أَنَّه يُبَالَغ في ذَلِكَ.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: جَوَازُ تَسَوُّكِ الإِمَامِ بِحَضرَةِ الرَّعِيَّةِ، وَلَا يُعَدُّ هَذَا دَنَاءَةً.

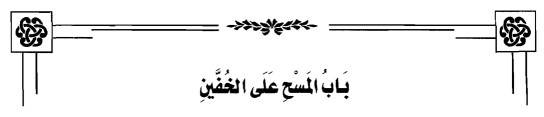
وَجْهُهُ: أَنَّ الرَّسُولَ عَيْكَ تَسَوَّكَ بِحَضرَةِ أَبِي مُوسَى.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: جَوَازُ حِكَايَةِ وَتَقلِيدِ الصَّوتِ، وَيُؤخَذُ مِن قَولِهِ: «وَهُوَ يَقُولُ: «أَعْ أُعْ».

وَهَلْ يَتَسَوَّكُ الإِنْسَانُ إِذَا أَكَلَ؟

الجَوَابُ: إِذَا كَانَ هُنَاكَ حَاجَةٌ فَلَا بَأْسَ، مِثلَ إِنْسَانٍ أَكلَ أَشياءَ لَا تَذَهَبُ مِن أَسنَانِه وَفَمِه إِلَّا بِالتَّسَوُّكِ.





#### • • 🚱 • •

الحُفَّانِ هُمَا مَا يُلْبَسُ عَلَى الرِّجْلِ مِنْ جِلْدٍ وَنَحْوِهِ؛ لِسَتْرِهَا تَدْفِئَةً لَهَا، أَوْ وِقَايَةً لَهَا مِنَ الشَّوْكِ، أَوِ الحَجَرِ، أَوْ مَا أَشْبَهَ ذَلِكَ، وَأَمَّا مَا يَكُونُ مِنَ الْقُطْنِ أَوِ الصُّوفِ فَيُسَمَّى جَوْرَبًا.

# حُكْمُ المسح عَلَى الْحُفَّينِ:

المَسْحُ عَلَى الْخُفَّينِ جَائِزٌ بِالكِتَابِ وَالسُّنَّةِ وَإِجْمَاعٍ أَهْلِ السُّنةِ.

دَلِيلُ الكِتَابِ: قُولُهُ تَعَالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِذَا قُمۡتُمۡ إِلَى الصَّلَوٰةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمُ وَأَيْدِيكُمُ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمُرَافِقِ وَلَا الرُّوسِ، الْكَعْبَيْنِ ﴾ [المائدة: ٦]، على قِرَاءَة الجُرِّ (أَرْجُلِكُمْ) تَكُونُ مَعطُوفَةً على الرُّؤوسِ، وَالْعَامِلُ هُوَ ﴿ امْسَحُوا ﴾ فَيَذُلُّ ذَلِكَ عَلَى أَنَّ الرِّجْلَيْنِ تُمْسَحَانِ.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: مَا الجَمعُ بَينَ هَذِهِ القِرَاءَةِ وَقِرَاءَةِ النَّصِبِ ﴿وَأَرَجُلَكُمْ ﴾ عطْفًا على ﴿وُجُوهَكُمْ ﴾؟

قُلنَا: قَد يُقَالُ: إِنَّ الجَمعَ بَينَهُمَا أَنْ نَغْسِلَ الرِّجْلَ مَرَّةً وَأَن نَمسَحَهَا مَرَّةً أُخرَى، فَيَكُونُ اختِلَافُ القِرَاءَتَينِ مِن بَابِ اختِلَافِ العَمَلَيْنِ، فَتَارَةً نَمسَحُ، وَتَارَةً نَغسِلُ كَمَا فِي نَظَائِرِه الكَثِيرَةِ، لَكِنَّ هَذَا الجَمعَ خَطَأُ؛ لِأَنَّه لَم يُعهَدْ أَنَّ النَّبيَّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ المُعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

إِذَنْ، فَلَا بُدَّ مِنْ جَمْعِ آخَرَ وَهُوَ أَنَّ السُّنَّةَ بَيَّنَتْ أَنَّهُ مَتَى يَكُونُ غَسْلِ الرِّجْلِ، وَمَتَى يَكُونُ مَسْحِ الرِّجْلِ؟ فَبَيَّنَتِ السُّنَّةُ أَنَّهُ إِذَا كَانَتِ الرِّجْلُ مَكْشُوفَةً فَفَرْضُهَا الْمَسْحُ، وَعَلَى هَذَا يُبَيِّنُ اخْتِلَافُ الْقِرَاءَتَيْنِ مَا الْغَسْلُ، وَإِذَا كَانَتْ مَسْتُورَةً فَفَرْضُهَا المَسْحُ، وَعَلَى هَذَا يُبَيِّنُ اخْتِلَافُ الْقِرَاءَتَيْنِ مَا جَاءَ فِي السُّنَّةِ، وَبِذَلِكَ يَتِمُّ المَطْلُوب، وَهُوَ الإسْتِدْلَالُ بِآيَةٍ عَلَى جَوَازِ المَسْحِ عَلَى الْخُقَيْنِ.

دَلِيلُ السُّنَّةِ: تَوَاتَرَتِ الْأَحَادِيثُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ فِي المَسْحِ عَلَى الخُفَّيْنِ، وَفِي ذَلِكَ يَقُولُ النَّاظِمُ(١):

مِّ اَ تَوَاتَرَ حَدِيثُ مَنْ كَذَبْ وَمَنْ بَنَى لله بَيْتًا وَاحْتَسَبْ وَمَنْ بَنَى لله بَيْتًا وَاحْتَسَبْ وَرُوْيَةٌ شَا فَاعَةٌ وَالْحَوْضُ وَمَسْحُ خُفَّيْنِ وَهَذِى بَعضُ

الشَّاهِدُ مِنْ هَذَينِ البَيتَينِ قَولهُ: «وَمَسْحُ خُفَّيْنِ».

قَالَ الإِمَامُ أَحَمُدُ: «لَيْسَ فِي قَلْبِي مِنَ المَسْحِ شَيْءٌ، فِيهِ أَرْبَعُونَ حَدِيثًا عَنِ النَّبِيِّ وَأَصْحَابِهِ» (٢)، وَأَربَعُونَ حَدِيثًا جَمعٌ كَثِيرٌ، إِذَنْ فَالكِتَابُ وَالسُّنَّةُ دَلَّا عَلَى جَوَازِ المَسح عَلَى الْخُفَّينِ.

دَلِيلُ الإِجَمَاعِ: أَجْمَعَ أَهْلُ السُّنَّةِ عَلَى مَسْحِ الخُفَّيْنِ، وَخَالَفَ فِي ذَلِكَ الرَّافِضَةُ؛ وَلِذَلِكَ جَعَلَ بَعضُ أَهْلِ السُّنَّةِ مِنَ الْعَقِيدَةِ أَنْ نَمْسَحَ عَلَى الخُفَّيْنِ كَالطَّحَاوِيِّ وَغَيْرِه؛ لِأَنَّ عَدَمَ المَسْحِ عَلَى الخُفَّيْنِ صَارَ مِنْ شِعَارِ الرَّافِضَةِ.

وَالْعَجَبُ أَنَّ الرَّافِضَةَ يَقُولُونَ بِعَدَمِ المُسْحِ عَلَى الْخُفَّينِ، وَفَرْضِ المُسْحِ عَلَى النَّقَينِ، وَفَرْضِ المُسْحِ عَلَى النِّقَينِ. الرِّجلينِ.

<sup>(</sup>١) أورده الحافظ في «الفتح» (١/ ٢٧١).

<sup>(</sup>٢) «الشرح الكبير» لابن قدامة (١/ ١٤٨).

وَلَهِذَا قَالَ بَعضُ العُلَمَاءِ: إِنَّ الرَّافِضَةَ خَالَفُوا تَطهِيرَ الرِّجْلِ مِن ثَلَاثَةِ أَوْجُه: الوَجْهُ الأَوَّلُ: المَسْحُ بَدَلَ الغَسْل.

الوَجْهُ الثَّانِي: أَنَّهُم يَغسِلُونَهَا إِلَى العَظمِ النَّاتِئِ فِي ظَهرِ القَدَمِ، وَيَقُولُونَ: إِنَّ هَذَانِ هُمَا الكَعْبَانِ.

الوَجْهُ الثَّالِثُ: أَنَّهُم يَمنَعونَ المسْحَ عَلَى الْخُفَّينِ.

وَمِنَ العَجِيبِ أَيضًا: أَنَّ مِن جُملَةِ مَن رَوَى أَحَادِيثَ المَسْحِ عَلَى الحُفَّينِ إِمَامُ الأَئِمَّةِ عِندَهُم (عَلَيُّ بنُ أَبِي طَالِب رَضَالِلَهُ عَنهُ)، فَإِنَّه قَد رَوَى المَسْحَ عَلَى الحُفَّينِ عَنِ النَّبِيِّ عَندَهُم (عَلَيُّ بنُ أَبِي طَالِب رَضَالِلَهُ عَنهُ)، فَإِنَّه قَد رَوَى المَسْحَ عَلَى الحُفَّينِ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الضَّلَةُ وَالسَّلَامُ وَمَعَ ذَلِكَ يُنكِرونَه، مِمَّا يَدُلُّ عَلَى أَنَّ هَوُلاءِ القومِ يَتَبِعونَ النَّبِيِّ عَلَيْهِ عَلَي أَنَّ هَوُلاءِ القومِ يَتَبِعونَ أَهْوَاءَهُم ﴿وَمَنْ أَضَلُ مِمَّنِ اتَبَعَ هَوَنهُ بِغَيْرِ هُدًى مِن اللهِ أَلِثَ اللهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الطَّالِمِينَ ﴾ [القصص:٥٠].

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: هَلِ الأَفضَلُ المسْحُ أَوِ الغَسْلُ؟

قُلنَا: إِنَّ الأَفضَلَ مَا كَانَ أَنسَبَ لِوَضعِ الرِّجْلِ، فإِنْ كَانَتِ الرِّجْلُ مَستُورَةً لِالخُفَّينِ، فَالأَفْضَلُ اللَّمْخُ، وَلَا يَنزِعِ الخُفَّينِ، وَإِن كَانَتِ الرِّجْلُ مَكشُوفَةً، فَالأَفْضَلُ الْغَشْلُ، وَلا يَلبَس الخُفَّينِ إِلَّا إِذَا انتَهَى مِنَ الوُضُوءِ، فَعَلَى هَذَا يَكُون مِنَ الأَفضَلِ مُرَاعَاةُ حَالِ الرِّجْل.

إِذَنْ، لَا يُسَنُّ أَنْ يَلْبَسَ مِنْ أَجْلِ المَسْحِ، بَلْ إِنَّ بَعضَ الْعُلَمَاءِ مَنَع مِنْ ذَلِكَ وَقَالَ: إِنَّهُ إِذَا لَبِسَ لِيَمْسَحَ، فَهُو تَحَايُلُ عَلَى إِسْقَاطِ وَاجِبِ غَسْل الرِّجْلِ، وَلَيْسَ حَرَامًا لَكِنَّ الْأَقْرَبَ أَنَّهُ لَا يُسَنُّ.

فَإِذَا قَالَ قَائِلٌ: هَل يُشتَرَطُ غَرَضٌ مُعَينٌ فِي جَوَازِ المسْحِ عَلَى الْخُفَّينِ؟

قُلنَا: لَيْسَ شَرْطًا أَنْ يَكُونَ لِجَاجَة، بَلْ لَو لَبِسَ الخُفَّيْنِ وَالجَوَارِبَ فِي أَيَّامِ الصَّيْفِ جَازِ المَسْح، كَمَا هُوَ حَال كَثِير مِنَ النَّاسِ مِنَ الْمُتْرَفِينَ الَّذِينَ يُرِيدُونَ أَنْ الصَّيْفِ جَازِ المَسْح، كَمَا هُوَ حَال كَثِير مِنَ النَّاسِ مِنَ الْمُتْرَفِينَ الَّذِينَ يُرِيدُونَ أَنَّ الصَّيْفِ . تَكُونَ أَقْدَامُهُمْ كَخُدُودِهِمْ، فَيَلْبَسُونَ حَتَّى فِي أَيَّامِ الصَّيْفِ.

٧٣ - عَنِ المُغِيرَةِ بْنِ شُعْبَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ عَلَيْهِ فِي سَفَرٍ، فَأَهْوَيْتُ لِأَنْزِعَ خُفَّيْهِ، فَقَالَ: «دَعْهُمَا، فَإِنِّي أَدْخَلْتُهُمَا طَاهِرَ تَيْنِ، فَمَسَحَ عَلَيْهِمَا» (١).

#### الشترح

قَولُه: «كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ عَلَيْ فِي سَفَرٍ»: هَذَا السَّفَرُ هُوَ غَزُوةُ تَبُوكَ، وَقَد غَزَا النَّبِيُّ عَلِيهِ تَبُوكَ فِي السَّنَةِ التَّاسِعَةِ مِنَ الْهِجْرَةِ، وَكَانَ الْمَكَانُ بَارِدًا، وَكَانَ المُغِيرَةُ وَخَوَلَيَهُ عَنْهُ مِنْ جُملَةِ الَّذِينَ يَخِدُمُونَهُ فِي طَهَارَتِه، فَالنَّبِيُ عَلَيْ انظَلَقَ حَتَّى تَوَارَى عَنِ المَغِيرَةِ، فَقَضَى حَاجَتَه ثُمَّ جَاءَ، وَجَعَلَ يَتُوضَّأَ، فَلَمَّا بَلَغَ الرِّجْلَيْن أَهْوَى المغِيرَةُ المَّغِيرَةِ، فَقَضَى حَاجَتَه ثُمَّ جَاءَ، وَجَعَلَ يَتُوضَّأَ، فَلَمَّا بَلَغَ الرِّجْلَيْن أَهْوَى المغِيرَةُ وَخَلَتُهُمَا لَخِيرَةً، فَقَضَى حَاجَتَه ثُمَّ جَاءَ، وَجَعَلَ يَتُوضَّأَ، فَلَمَّا بَلَغَ الرِّجْلَيْن أَهْوَى المغِيرَةُ وَخَلْتُهُمَا لَكُونَ عَنْ لَيْنِ عَهُمَا، فَقَالَ النَّبِيُّ عَيْكِيدٍ : «دَعْهُمَا، فَإِنِّي أَدْخَلْتُهُمَا طَاهِرَتَيْنِ»، أَي: اتْرُكْهُمَا.

وَالْمَقْصُودُ بِالَّذِي أُدْخِلَ فِي قَولِهِ: «أَدْخَلْتُهُمَا» القَدَمَانِ، وَأَدْخَلَهُمَا طَاهِرَتَينِ، أَي: لَبسَ الْخُفَّينِ عَلَى طَهَارَةٍ.

إِذَن، مِنْ شُرُوطِ جَوَازِ المُسْحِ عَلَى الْخُفَّينِ فِي هَذَا الْحَدِيثِ الطَّهَارَةُ.

وَهُنَاكَ شَرطَانِ آخَرَانِ لَم يُذكَرَا فِي هَذَا الْحَلِيثِ:

الْأَوَّلُ: أَنْ يَكُونَ فِي الْحَدَثِ الْأَصْغَرِ؛ لِحَدِيثِ صَفْوَانَ بنِ عَسَّالٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب إذا أدخل رجليه وهما طاهرتان، رقم (٢٠٦)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب المسح على الخفين، رقم (٢٧٤).

«إِلَّا مِنْ جَنَابَةٍ، وَلَكِنْ مِنْ غَائِطٍ وَبَوْلٍ، وَنَوْمٍ»(١)، وَلأَنَّ الطَّهَارَةَ الكُبرَى لَيسَ فِيهَا مَسُحٌ؛ لِأَنَّهَا طَهَّارةٌ مُغَلَّظَةٌ فِي كَيفِيَّتِهَا وَكَمِّيَّتِهَا، فَلَيسَ فِيهَا مَسْحٌ، وَهِيَ عَامَّةٌ لِكُلِّ البَدَنِّ.

الثَّاني: أَنْ يَكُونَ ذَلِكَ فِي الْمُدَّةِ المَحَدَّدَةِ شَرعًا، وَهِيَ (يَومٌ وَلَيلَةٌ) لِلمُقِيمِ، و(ثَلَاثَةُ أَيَّامٍ بِلَيَالِيهِن) لِلمُسَافِر؛ لِجَديثِ عَليِّ بنِ أَبِي طَالبٍ رَضَالِيهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَ ﷺ ﴿ (ثَلَاثَةُ أَيَّامٍ بِلَيَالِيهِنَّ لِلْمُسَافِرِ (٢٠)، فَإِنِ انتَهَتِ المُدَّةُ امتَنَعَ (خَعَلَ يَوْمًا وَلَيْلَةً لِلْمُقِيمِ، وَثَلَاثَةَ أَيَّامٍ بِلَيَالِيهِنَّ لِلْمُسَافِرِ (٢٠)، فَإِنِ انتَهَتِ المُدَّةُ امتَنَعَ المُسْخُ.

فَتَكُونُ شُروطُ المَسحِ عَلَى الْخُفَّينِ ثَلَاثَةً.

وَاخْتَلَفَ الْعُلَمَاءُ فِي انْقِطَاعِ الطَّهَارَة عِنْدَ انْقِضَاءِ الْمُدَّةِ، وَالصَّحِيحُ أَنَّهَا لَا تَنْقَطِعُ، لَكِنَّ الَّذِي يُقْطَعُ هُوَ المَسْحُ، فَإِنْ نَسِيَ وَمَسَحَ عَلَيْهِمَا بَعْدَ انْتِهَاءِ الْمُدَّةِ، وَصَلَّى، أَمَرْنَاهُ بِإِعَادَةِ الصَّلَاةِ؛ لِأَنَّهُ صَلَّى بِغَيْرِ طَهَارَة.

وَتَبْدَأُ الْمُدَّةُ -عَلَى الرَّاجِحِ- مِنْ أَوَّل مَسْحَ بَعْدَ حَدَث، فَإِنْ لَبِسَ لِصَلَاةِ الْفَجْرِ وَلَمْ يَمْسَحْ إِلَّا لِصَلَاةِ الظُّهْرِ، فَهُنَا ابْتَدَأَتِ الْمُدَّةُ مِنْ صَلَاةِ الظُّهْرِ، وَعَلَى هَذَا فَقِسْ.

وَيُشْتَرَطُ أَنْ يَكُونَ الْخُفَّانِ طَاهِرَيْنِ، فَإِنْ كَانَا مِنْ جِلْدٍ نَجِسٍ، امْتَنَعَ المَسْحُ عَلَيْهِمَا؛ لِأَنَّ المَسْحَ عَلَى النَّجَسِ لَا يَزِيدُهُ إِلَّا تَلَوُّثًا، بَلْ إِنَّ الْيَدَ قَدْ تُنَجَّسُ إِذَا مَسَحَتْهُ، وَأَمَّا إِنْ كَانَا مُتَنَجِّسَيْنِ وَالنَّجَاسَةُ فِي مَوْضِعٍ لَا يُمْسَحُ، فَهُنَا قَدْ نَقُولُ مِسَحَتْهُ، وَأَمَّا إِنْ كَانَا مُتَنَجِّسَيْنِ وَالنَّجَاسَةُ فِي مَوْضِعٍ لَا يُمْسَحُ، فَهُنَا قَدْ نَقُولُ مِسَحَةِ المَسْحِ، لَكِنْ لَا يُصَلِّي بِخُفَيْنِ نَجِسَيْنِ، لَكِنَّهُ يَصِحَقِ المَسْحِ، لَكِنْ لَا يُصَلِّي بِخُفَيْنِ نَجِسَيْنِ، لَكِنَّهُ يَسْتَفِيدُ مِنْ ذَلِكَ فِيهَا لَو تَوَضَّا لَسِّ المُصْحَف.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد: (٤/ ٢٣٩، رقم ١٨٢٦٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب التوقيت في المسح على الخفين، رقم (٢٧٦).

وَقَد يُقَالُ: امْتِنَاعُ المَسْح؛ قِيَاسًا عَلَى النَّجَاسَتَينِ، وَالإِحْتِيَاطُ أَنْ يُطَهِّرَ الْخُفَّيْنِ ثُمَّ يَمْسَحُ، لَكِنَّنَا لَا نَجْزِمُ بِأَنَّهُ يُشْتَرَطُ، إِلَّا أَنْ يَكُونَا مُتَنَجِّسَيْنِ؛ لِجَوَازِ إِنْ مَسَحَ عَلَى الخُفِّ وَالنَّجَاسَةُ فِي أَسْفَلِهِ، وَإِذَا انْتَهَى غَسلَ النَّجَاسَةَ.

قَولهُ: «فَمَسَحَ عَلَيْهِمَا»: هَذَا هُوَ وَجْهُ الشَّاهِدِ، فَلَم يَذكُرِ التَّرتِيبَ بَينَ الرِّجْلَيْن؛ فَيَحتَمِلُ احتِرَالَينِ:

الاحتِيَالُ الأُوَّلُ: أَنَّهُ مَسَحَهُما جَمِيعًا فِي آنٍ وَاحِدٍ كَمَا يَمْسَحُ الإِنْسَانُ الأُذُنَيْنِ جَمِيعًا فِي آنٍ وَاحِدٍ.

وَجْهُهُ: أَنَّهُ لَكَ انْتَقَلَ التَّطْهِيرُ مِنَ الْغَسْلِ إِلَى المَسْحِ؛ خُفِّفَ فِي التَّرْتِيبِ، وَقِيَاسُهُمَا مَعَ الْأُذُنَيْنِ عَضْوٌ وَاحِدٌ إِذْ إِنَّهُمَا مِنَ الْفَارِقِ؛ لِأَنَّ الْأُذُنَيْنِ عُضْوٌ وَاحِدٌ إِذْ إِنَّهُمَا مِنَ اللَّأْسِ، وَأَمَّا الْقَدَمَانِ فَكُلُّ وَاحِد مِنْهُمَا عُضْوٌ مُسْتَقِلُّ، لَكِنْ قَدْ يُقَالُ: إِنَّهُ لَكَا خُفِّفَ التَّرْتِيب، وَصَارَ الْإِنْسَانُ يَمْسَحُهُمَا مَعًا. التَّطْهِيرُ مِنَ الْغَسْلِ إِلَى المَسْحِ تَبِعَ ذَلِكَ التَّرْتِيب، وَصَارَ الْإِنْسَانُ يَمْسَحُهُمَا مَعًا.

الإحتِيَالُ الثَّانِي: أَنَّهُ مَسَحَ اليُّمْنَى قَبلَ اليُّسْرَى.

وَجُهُهُ: أَنَّ المَسْحَ بَدَلٌ عَنِ الغَسْلِ، وَالغَسْلُ مُرَتَّبٌ يَبدَأُ بِاليُمنَى قَبلَ اليُسرَى. وَجُهُهُ: أَنَّ المَسْحُ فِي الحَضَرِ؛ بِدَلِيلِ حَدِيثِ حُذَيفَةَ الَّذِي سَيَأْتِي مَعَنا.

وَلَكِنَّه قَيَّدَ ذَلِكَ بِالسَّفَرِ؛ لِبَيَانِ الوَاقِعِ الحَاصِلِ، و(مَا جَاءَ بَيَانًا لِلْوَاقِعِ فَإِنَّهُ لَا مَفْهُومَ لَهُ)، هَكَذَا قَالَ الأُصُولِيُّونَ.

# مِن فَوَائِدِ هَذَا الحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: جَوَازُ المُسْحِ عَلَى الخُفَّينِ فِي السَّفَرِ؛ لِقَولِه: «كُنتُ مَعَ النَّبِيِّ ﷺ فَيَا الْخَفَّينِ فِي السَّفَرِ»، إِلَى آخِرِهِ.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيَةُ: جَوَازُ مُعَاوَنَةِ الْمَتَوَضِّئِ؛ لِقَولِه: «فَأَهْوَيْتُ لِأَنْزِعَ».

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: جَوَازُ استِخدَامِ الحُرِّ؛ لِأَنَّ المغِيرَةَ كَانَ حُرَّا، وَخَدَمَ النَّبَيَّ ﷺ وَهَذَا شَرَفٌ لَه، وَمَنْقَبَةٌ لَه.

وَهَل يَجُوزُ أَنْ نَسأَلَ الحُرَّ الخِدْمَة؟

الجَوَابُ: فِي هَذَا تَفْصِيلُ، فَإِنْ كَانَ يَرَى أَنَّ مِنَ المِنَّةِ عَلَيهِ أَن تَستَخدِمَهُ، وَأَنَّه يَفْرَحُ بِذَلكَ، فَاستَخدِمْه، لَكنْ بِنِيَّةِ إِدخَالِ الشُّرورِ عَلَيه، لَا بِنِيَّة إِهَانَتِه بِالخِدمَةِ، أَمَّا إِنْ كَانَ يَرَى أَنَّ أَمْرَكَ إِيَّاهُ ثَقِيلٌ، وَأَنَّه لَم يَمْتَثِل إِلَّا حَيَاءً وَخَجَلًا؛ فَلَا تَستَخدِمْه.

فإن قيل: وإذا كَانَ الحُرُّ شَريكًا فِي عَمَلِ، كَأَنْ يَعِيشَ مَعَ أَنَاسٍ آخَرِينَ في بَيتٍ وَاحِدٍ، وَالكُلُّ يُشَارِكُ في العَمَلِ، فَأَحَدُهُم يُحضِرُ حَاجَةً مِنَ السُّوقِ، وَآخَرُ يَتَلَكَّأُ، فَهَل إِلزَامُ المُتَلَكئِ يُعَدُّ مِنَ السؤالِ المُنُوع؟

الجَوَابُ: لَا، فَهَ وُلَاءِ مُشْتَرِكُونَ فِي المَصْلَحَةِ، وَأَرَى أَنْ يُرَتِّبُوا أَنْفُسَهِمْ، وَيُحَصِّصَ كُلُّ وَاحِد لِنَفْسِهِ عَمَلًا يُلْزِمُ نَفْسَه بِهِ، وَيُرَغِّبُ بَعضُهمْ بَعضًا إِذَا قَدَّمَ لِضَيْفٍ شَيْئًا -مَثَلًا- فَيُقَالُ لَهُ: أَنْتَ مِمَّنْ يُكْرِمُونَ الضَّيْف، وَهَذِهِ مِنَّةُ الْإِيهَان بِاللهِ، وَهَكَذَا يُحَدِّدُونَ المَهَامَّ، وَيَحْتَسِبُونَ الْأَجْرَ؛ لِأَنَّ تَحْدِيدَ المَسْئُولِيَّةِ مِنْ نَجَاحِ الْعَمَلِيَّةِ؛ وَهِمِنَا لَهُ عَلَيْهِ مَنْ نَجَاحِ الْعَمَلِيَّةِ؛ وَهِنَا لَلهُ عَلَيْهُ مَسْؤُولُ عَنْ شَيْءٍ مُعَيَّن، فَسَدَتِ وَهِلَا لَو ضَاعَتِ المَسْئُولِيَّةُ، وَلَيْسَ هُنَاكَ إِنْسَانٌ مَسْؤُولُ عَنْ شَيْءٍ مُعَيَّن، فَسَدَتِ الْأَحْوَالُ.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: جَوَازُ المَسْحِ عَلَى الخُفَّينِ، وَأَنَّه أَفضَلُ مِنَ الغَسْلِ لمَنْ كَانَ لَابِسًا.

وَتُوْخَذُ مِن قَولِه: «دَعْهُمَا»، «فَمَسَحَ عَلَيْهِمَا»، وَهَذَا يَدلُّ عَلَى مَا ذَكَرنَاهُ مِن أَنَّ الأَفضَلَ اعتِبَارُ حَالِ القَدَمِ.

الفَائِدَةُ الخَامسَةُ: أَنَّه لَا يُمْسَحُ عَلَى الخُفَّينِ إِلَّا إِذَا لَبِسهُما عَلَى طَهَارَةٍ؛ لِأَنَّه عَلَّلَ هَذَا بِقَولِه: «فَإِنِّي أَدْخَلْتُهُمَا طَاهِرَتَيْنِ».

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنَّ المُسْحَ عَلَى الْخُفَّينِ يَكُونُ فِي زَمَنٍ وَاحِدٍ بِدُونِ تَرتِيبٍ بَينَهُما؛ لِظَاهِرِ قَولِهِ: «فَمَسَحَ عَلَيْهِمَا»، وَلَم يَقُل: فَمَسَحَ عَلى اليُمنَى ثُمَّ اليُسْرَى، كَمَا قَالُوه في صِفَةِ الوُضُوءِ أَنَّه «غَسَلَ الرِّجْلَ الْيُمْنَى ثُمَّ غَسَلَ الرِّجْلَ الْيُسْرَى»(۱)، وَهَذَا احتِمَالُ لا شَكَ أَنَّه وَارِدٌ، وَقَد ذَكَرْنَا الاحتِمَالَ الآخَرَ وَهُو التَّرتِيبُ؛ لِأَنَّ هَذَا المُسْحَ مَبنِيٌّ عَلَى الغَسْلِ، وَاللهُ أَعلَمُ.

وَهَل يَصِحُّ لِلنِّسَاءِ المُسْحُ عَلَى الجَوَارِبِ الشَّفَّافَةِ، أَوِ الَّتِي صُنِعَتْ مِنَ النايلون أَو المَطَّاطِ؟

الجَوَابُ: نَعَمْ، يَصِحُّ المَسْحُ عَلَى الشَّفَّافِ، وَعَلَى الخَفِيفِ -أَيضًا- لِأَنَّ العِلَّةَ وَاحِدَةُ، وَهِيَ مَشَقَّةُ النَّزعِ، وَلَيسَ هَذَا مِمَّا يَجِب سَترُه حَتَّى نَقُولَ لِلسَّرِ.

وَلِذَلِكَ اختَلَفَ الَّذِينَ قَالُوا: لَا بُدَّ مِنَ السِّترِ، فِيهَا إِذَا لَبِسَ خُفًّا مِنْ زُجَاجٍ؟

فَقَالَ بَعضُ العُلَمَاءِ رَحَهُمُاللَّهُ: لَا يَجُوزُ المَسْحُ لِإِشْتِرَاطِ السِّتْرِ، وَهَذَا مَشُهُورُ مَذَهَبِ الْحَنَابِلَةِ، وَقَالَتِ الشَّافِعِيةُ رَحَهُمُاللَّهُ: بَل يَصِحُّ؛ لِأَنَّ القَدَمَ مَسْتُورٌ، وَلَيسَ هَذَا مِنْ بَابِ سَتْرِ العَوْرَةِ.

وَالصَّحِيحُ أَنَّهُ يَصِحُّ سَوَاءٌ كَانَ مِنَ الزُّجَاجِ، أَوْ مِنَ النَّايلون، أَوْ مِنَ المَنْسُوجِ الخَفِيفِ؛ لِأَنَّ الْعِلَّةَ وَاحِدَةٌ، وَهِيَ مَشَقَّةُ النَّزْعِ.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: إِنَّ مَعْنى قَولِ الرَّسُولِ ﷺ: «دَعْهُمَا فَإِنِّي أَدْخَلْتُهُمَا طَاهِرَتَيْنِ»، لا يَشتَرِطُ في الطَّهَارَةِ طَهَارَةَ البَدَنِ، وَإِنَّمَا يَشتَرِطُ طَهَارَةَ القَدَمَينِ فَقَطْ؟

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصوم، باب سواك الرطب، واليابس للصائم، رقم (١٨٣٢).

فَالجَوَابُ: هَذَا قَولٌ مَردُودٌ؛ لِأَنَّ مِنَ المعلُومِ أَنَّ رِجْلَ الرَّسُولِ لَيسَتْ نَجِسَةً، وَكَلِمَةُ «طَاهِرَتَيْنِ» تَعنِي أَنَّها قَبلَ ذَلِكَ نَجِسَةٌ وَلَيسَت نَجَاسَةً حِسِّيةً، بَلْ قَطعًا إِنَّهَا نَجَاسَةُ حَدَثٍ؛ لِقَولِهِ تَعَالى: ﴿مَا يُرِيدُ ٱللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمُ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ ﴾ [المائدة: ٦].

وَإِذَا مَسحَ عَلَى خُفِّ مُتَنَجسٍ، ثُمَّ خَلَعهُ لِلصَّلَاةِ أَو لَمْ يَكُن مُتَنَجِّسًا وَخَلَعهُ، وَأَعَادَه مَرَّةً أُخرَى، هَل يَمسَحُ عَلَيهِ؟

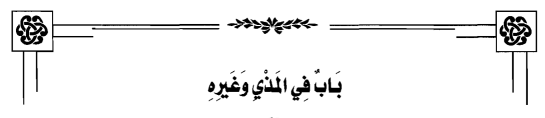
الجَوَابُ: لَا يَمسَحْ عَلَيهِ؛ لِأَنَّ القَاعِدَةَ عِندَكُم: «مَتَى نُزِعَ المَمسُوحُ امْتَنَعَ المَسْعُ عَلَيْهِ».

#### 

٢٤ - عَنْ حُذَيْفَةَ بْنِ اليَهَانِ رَضَالِيَهُ عَنْهُا قَالَ: «كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ ﷺ فَبَالَ، وَتَوَضَّأَ، وَمَصَحَ عَلَى خُفَيْدِ»، مُختصَرًا (١).



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب البول عند صاحبه، رقم (٢٢٥)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب المسح على الخفين، رقم (٢٧٢).



#### • • ﴿ ﴿ • •

قَولُه: «بَابٌ فِي المَذْي وَغَيْرِهِ»: ذَكَرَ مَا يَخْرُجُ مِنَ الذَّكَرِ، وَذَكَرَ الشَّكَ في الحدَثِ، وَذَكرَ تَطْهِيرَ المَّنَجِّسِ.

وَالَّذِي يَخُرُجُ مِنَ الذَّكَرِ قَسَّمَه العُلَمَاءُ إِلَى أَربَعَةِ أَقسَامِ:

المَذْيُ، وَهُو: المَاءُ السَّيَّالُ الَّذِي يَخْرُجُ عَقِبَ الشَّهوَةِ، لَا مَعَ الشَّهوَة، إِذَنْ لَا بُدَّ أَنْ يَسْبِقَه شَهوَةٌ، وَأَمَّا مَا يَخْرُجُ مِنَ الذَّكِرِ بِدُونِ شَهوَةٍ فَإِنَّ العَّامة يُسَمونَه مَذْيًا، وَهَذَا خَطَأٌ، بَل يُعتَبَر عُصَارةً مِنَ المَثَانَة، أو فَضَلَاتٍ تَخْرُجُ مِن قَنَوَاتِ الذَّكَر، وَيَخَتَلفُ عَنِ المَنِيِّ.

المَنِيُّ: يَخْرُجُ أَثْنَاءَ قُوَّة الشَّهَوَةِ، وَيَخْرُجُ بِتَدَفُّتٍ يُحِسُّ بِه الإِنْسَانُ.

البَوْلُ: وَهُو مَعرُوفٌ.

الوَدْيُ: آخِرُ الْبَوْلِ فِي المَثَانَةِ، وَحُكْمُه حُكْمُ الْبَوْلِ، وَيَأْتِي إِذَا انْتَهَى الْبَوْلُ، فَرُبَّهَا يُنَقَّطُ مِنْهُ نُقْطَتَانِ أَوْ ثَلَاثٌ، تَخْتَلِفُ عَنِ الْبَوْلِ بَعضَ الشَّيْءِ فِي الخُرُوجِ؛ لِأَنَّهَا تَكُونُ بَيْضَاءَ، وَالْبَوْل يَمِيلُ إِلَى الصَّفْرَةِ.

وَحُكُمُ اللَّذِي ذَكَرَهُ المؤَلِّفُ رَحِمَهُ اللَّهُ بِسِيَاقِ حَدِيثِ عَلِيِّ بنِ أَبِي طَالِب رَضَالِلَهُ عَنْهُ وَقَالَ: «كُنْتُ رَجُلًا مَذَّاءً».



٥٢- عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: كُنْتُ رَجُلاً مَذَّاءً وَكُنْتُ أَسْتَحْيِي أَنْ أَسْأَلَ النَّبِيَّ عَلِيْهِ لِمَكَانِ ابْنَتِهِ فَأَمَرْتُ المِقْدَادَ بْنَ الأَسْوَدِ فَسَأَلَهُ فَقَالَ: «يَغْسِلُ ذَكَرَهُ وَيَتَوَضَّأُ» (أ). وَلِلْبُخَارِيِّ: «تَوَضَّأُ وَاغْسِلْ ذَكَرَكَ» (أ). وَلِمُسْلِمٍ: «تَوَضَّأُ وَاغْسِلْ ذَكَرَكَ» (أ). وَلُمِسْلِمٍ: «تَوَضَّأُ وَانْضَحْ فَرْجَكَ» (أ).

#### الشترح

عَلِيُّ بْن أَبِي طَالِب هُوَ ابْنُ عَمِّ الرَّسُولِ ﷺ وَزَوْجِ ابْنَتِهِ فَاطِمَةَ، وَكَانَ لَهُ بِذَلِكَ فَخْرٌ حَيْثُ تَزَوَّجَ أَفْضَلَ بَنَاتِ النَّبِيِّ صَاَّلَتَهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ.

وَتَزَوَّجَ عُثْمَانُ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ ابْنَتَيِ الرَّسُولِ، فَكَانَ لَهُ بِلَالِكَ فَخْر، حَيْثُ إِنَّهُ لَمَّا تُوُفِّيَتْ إِخْدَى الْبِنْتَيْنِ، زَوَّجَهُ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الْبِنْتَ الْأُخْرَى، وَتَزَوَّجَ العَاصُ بْنِ الرَّبِيعِ الْمُنْتَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الله عَلَيْهِ وَعَلَى الله وَسَلَّمَ -.

قَولُه: «كُنْتُ رَجُلًا مَذَّاءً» أَي: كَثِيرَ المَذْي.

وَالنَّاسُ بِالنِّسبَةِ لِلمَذْيِ ثَلَاثَةُ أَقسَام:

الأَولُ: لَا يُمْذِي إِطلَاقًا، وَلَا يَعرِفُ المَذْيَ حَتَّى لَو كَانَ بِهِ شَهوَةٌ.

الثَّانِ: كَثيرُ اللَّذْي بِمُجرَّدِ مَا يُحسُّ بِالشَّهوَةِ، يُنزِلُ المذْيَ.

التَّالثُ: مُتَوَسِّطٌ.

فَعَلِيٌّ بنُ أَبِي طَالِب مِنَ القِسمِ الكَثِيرِ المَذي.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الحيض، باب المذي، رقم (٣٠٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الغسل، باب غسل المذي والوضوء منه، رقم (٢٦٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب الحيض، باب المذي، رقم (٣٠٣).

قَولُه: «فَاسْتَحْيَيْتُ أَنْ أَسْأَلَ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ»: الإستِحيَاءُ انكِسَارٌ في النَّفسِ يَخجَلُ بِه الإِنْسَانُ أَنْ يَتَكَلَّمَ أَو يَفْعَلَ، وَهُو مِنَ الإِيهَانِ؛ لِقَولِ النَّبيِّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ-: «الحَيَاءُ مِنَ الْإِيهَانِ»(١).

وَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «إِنَّ مِمَّا أَدْرَكَ النَّاسُ مِنْ كَلَامِ النَّبُوَّةِ الْأُولَى إِنْ لَمْ تَسْتَحِ فَاصْنَعْ مَا شِئْتَ»(٢)، وَاختَلَفَ العُلَمَاءُ فِي هَذَا الحَدِيثِ: هَل هُوَ عَلَى سَبيلِ التَّهدِيدِ أَوِ التَّوجِيهِ:

فَمَن قَالُوا عَلَى سَبِيلِ التَّهدِيدِ: لِأَنَّهُ إِذَا لَمَ يَكُن بِكَ حَياءٌ، فَأَنْتَ تَصنَعُ مَا تَشاءُ، وَيَكُونُ الأَمرُ فِي قَولِ: «اصْنَعْ» أَمرًا بِمَعْنَى الخَبَرِ، أَي إِنكَ إِذَا لَمَ تَكُنَ ذَا حَيَاءٍ، فَإِنْكَ تَصنَعُ مَا شِئتَ؛ وَلِهِذَا نَجِدُ أَنَّ الرَّجُلَ الَّذي يَفعَلُ مَا يُخَالفُ المُروءَة يَقولُ النَّاسُ لَه: أَنتَ لَيسَ فِيكَ حَيَاءٌ.

أَمَّا مَن قَالُوا عَلَى سَبِيلِ التَّوجِيهِ: أَيْ إِذَا لَم تَأْتِ شَيئًا تَستَحِي مِنهُ، فَاصنَعْ مَا شِئتَ، فَتَكُونُ «اصْنَعْ» بِمَعْنى الأَمرِ، لَكِنَّه مُقَيَّد بِهَا إِذَا كَانَ الشَّيْءُ لَا يُستَحْيَى مِنهُ.

لَكِنِّي أَرَى أَنَّ المَعنيَينِ مُتَلَازِمَانِ، فَإِذَا أَردْتَ أَنْ تَفعَلَ شَيئًا وَهُو لَا يُستَحْيَى مِنهُ، فَاصنَعهُ.

وَكَذَلِكَ نَقُولُ: إِنَّ الإِنْسَانَ الَّذِي لَيسَ عِندَه حَيَاءٌ هُوَ الَّذِي يَصنَعُ مَا شَاءَ.

قَولُه: «لَكَانِ ابْنَتِه مِنِّي»: وَاللَّامُ هُنَا لِتَعلِيل قَولِه: «اسْتَحْيَيْتُ» أَي إِنَّه اسْتَحيَى مِن أَجْل مَكَانِ ابنَتِه فَاطِمَةَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الإيهان، باب الحياء من الإيهان، رقم (٢٤)، ومسلم: كتاب الإيهان، باب شعب الإيهان، رقم (٣٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الأدب، باب إذا لم تستح فاصنع ما شئت، رقم (٦١٢٠).

وَسَبِ الحَياءِ: أَنَّ هَذَا أَمرٌ يَتَعلَّق بِالفُروجِ وَالشَّهوةِ، وَالزَّوجَةُ هِي مَحلُّ الشَّهوةِ؛ فَاستَحْيَى أَن يَتكَلَّمَ في هَذَا الشَّهوةِ؛ فَاستَحْيَى أَن يَتكَلَّمَ في هَذَا الشَّهوةِ؛ فَاستَحْيَى أَن يَتكَلَّمَ في هَذَا الأَمرِ مِن أَجلِ هَذِه المكَانَةِ، وَهَذَا أَمرٌ مَمْدُوحٌ، وَهُو مِنَ الحَياءِ مِن أَنوَاع مَا يُستَحيَى مِنهُ.

أُمَّا الحيَاءُ الَّذِي لَا يُستَحيَى مِنهُ فَإِنَّه خَوَرٌ وَجُبْنٌ، وَلَيسَ مَدُوحًا، فَلَو أَنَّ الإِنْسانَ أَرادَ أَنْ يَسأَلُ عَن أَمرٍ يَتَعلَّق بِدِينِه لَكنَّهُ استَحْيَى، فَإِنَّهُ لَا يُحْمَدُ عَلَى هَذَا بَلْ يُذَمُّ، وَمِنْ ذَلكَ مَا يَنتَابُ بَعضَ طَلَبةِ العِلمِ حَيثُ إِذَا أَشكَلَ عَليهِ الأَمرُ فَيستَحيِي يُذَمُّ، وَمِنْ ذَلكَ مَا يَنتَابُ بَعضَ طَلَبةِ العِلمِ حَيثُ إِذَا أَشكَلَ عَليهِ الأَمرُ فَيستَحيِي أَنْ يَسأَلُ؛ خَوفًا مِن أَنْ يُعَابَ عَلَيهِ، وَهذَا غَلَطٌ، بَل يَنْبَغِي عَدَمُ الحَياءِ هُنَا، فَالعِلمُ إِلنَّ عَلَيْمٍ؛ وَلِهٰ أَل بَعضُ السَّلَفِ: «لَا يَتَعَلَّمُ العِلْمَ مُسْتَحِ وَلَا مُسْتَكْبِرٌ» (١).

قَولهُ: «فَأَمَرْتُ المِقْدَادَ بْنَ الأَسْوَدِ فَسَأَلَهُ»: وَكَانَ بَينَهَمَا صُحبَةٌ وَمُلَازَمةٌ؛ فَمِن أَجْلِ ذَلِكَ لَم يَستَح أَنْ يُخبرَهُ بِحالِهِ، وَأَمَرَه أَنْ يَسْأَلُ النَّبيَّ –صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ – فَقَالَ: «يَغْسِلُ ذَكرَهُ» وَالْحَاءُ تَعودُ عَلَى رَجُلٍ مَذَّاءٍ عُمُومًا، وَلَم يَقُلْ: يَغْسِلُ لَذَيَ وَهَذَا دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ غَسْلَ الذَّكِرِ طَهَارةٌ مِنْ حَدَثٍ، وَلَيسَ عَن نَجَاسَةٍ؛ لِأَنَّه لَل كُو كَانَتْ عَن نَجَاسَةٍ؛ لِأَنَّه لَو كَانَتْ عَن نَجَاسةٍ؛ لَقَالَ: «يَغْسِلُ البَولَ أَو يَغْسِلُ رَأْسَ ذَكرِهِ» مَثلًا، أَو قَالَ: «يَغْسِلُ البَولَ أَو يَغْسِلُ رَأْسَ ذَكرِهِ» مَثلًا، أَو قَالَ: «يَغْسِلُ المَولَ أَو يَغْسِلُ رَأْسَ ذَكرِهِ» مَثلًا، أَو قَالَ: «يَغْسِلُ المَولَ الْعَلِيلُ مَا المَدْيَ».

قَولهُ: «وَلِلبُخَارِيِّ: «اغْسِلْ ذَكَرَكَ وَتَوَضَّأْ»، وَلِمُسْلِم: «تَوَضَّأُ وَانْضَحْ فَرْجَكَ».

وَالنَّضْحُ: هُنَا بِمَعْنَى الْغَسْلِ؛ لِأَنَّ حَدِيثَ الرَّسُولَ عَلَيْهِ الصَّلَاهُ يُفَسِّرُ بَعضُه بَعضُه بَعضًا، مَعَ أَنَّنَا نَعْلَمُ أَنَّ الرَّسُولَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ لَـمْ يَقُلْ ذَلِكَ إِلَّا مَرَّةً، هَذَا هُـوَ الْأَظْهَرُ.

<sup>(</sup>١) أورده البخاري في صحيحه معلقًا بلفظ: «لا يتعلم العلم مستح ولامستكبر» عن مجاهد (١/ ٣٨).

فَالْإِخْتِلَافُ هُوَ بَيْنَ الرُّواةِ، فَيُحمَلُ النَّضْحُ هُنَا عَلَى الغَسْلِ.

وَلَوْ لَمْ يَغْسِلِ الْإِنْسَانُ ذَكَرَهُ، بَلْ غَسْلَ مَا أَصَابَهُ المَذْيُ فَقَطْ ثُمَّ صَلَّى، فَالإِحْتِيَاطُ بِلَا شَكِّ أَنْ يَغْسِلَ ذَكَرَه وَيَتَوَضَّأَ وَيُعِيدَ الصَّلَاةَ؛ لِأَنَّ الرَّسُولَ ﷺ ذَكرَ غَسْلَ الذَّكِرِ مَعَ الْوُضُوءِ؛ فَدَلَّ هَذَا عَلَى أَنَّهُ أَمْرٌ لَا بُدَ مِنْهُ.

وَيَجِبُ غَسلُ الْأُنثَيَيْنِ -أَيضًا- (أَي: الخِصيَتَينِ)؛ لِأَنَّ فِي رِوَايةٍ أُخرَى أَمَرَهُ الرَّسُولُ أَنْ يَغْسِلَ الْأُنثَيَيْهِ<sup>(۱)</sup>؛ وَبِنَاءً عَلَى هَذَا الحَدِيثِ: يَجِبُ غَسْلُ الذَّكَرِ كُلِّهِ، وَغَسلِ الأُنثَيَيْنِ.

قَالَ أَهلُ العِلمِ: إِنَّ مِن فَوَائِدِ غَسْلِ الذَّكَرِ وَالأُنْثَيَيْنِ أَنَّه يَكُونُ قَاطِعًا لِهَذَا الخَارِجِ، أَي: لِلمَذْيِ؛ فَيُقَلِّلَه، وَرُبَّها يَقطَعُهُ بِالكُلِّيَّةِ.

# مِن فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الأُولَى: فَضِيلَةُ عِلِيِّ بنِ أَبِي طَالِب، وَمَنْقَبَتُه، حَيثُ كَانَ مُتَّصِفًا بِالحيَاءِ مِمَّا يُستَحيَى مِنهُ.

الفَائِدَةُ الثَّانِيَةُ: أَنَّه لَا يَنْبَغِي أَنْ يَتَكَلَّمَ الإِنْسَانُ مَعَ صِهرِهِ فِيهَا يَتَعلَّق بِأُمرِ الفُرُوجِ.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: جَوَازُ التَّوكِيلِ في العِلْمِ، وَالاِستِفتَاءِ؛ لِقَولِهِ: «فَأَمَرْتُ المِقْدَادَ فَسَأَلَه».

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: قَبُولُ خَبَرِ الْوَاحِدِ فِي الْعُلُومِ الشَّرَعِيَّةِ.

وَجْهُ ذَلِكُ: أَنَّ عَلِيًّا أَمَرَ المَقْدَادَ أَنْ يَأْخُذَ مَا أَخبَرَه بِه عَنِ الرَّسُولِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١/ ١٢٤، رقم ١٠٠٩)، وأنثياه أي: خصيتاه. انظر تاج العروس أنث.

وَثُجُزِئُ المُرْأَةُ عَنِ الرَّجُلِ فِي الإِخبَارِ بِالمَسَائِلِ الشَّرَعِيَّةِ، وَيَجُوزُ تَوكِيلُهَا فِي هَذَا، كَزُوجَةِ عَالمٍ تَسَأَلُه وَتُبَلِّغُ السَّائِلِينَ، وَتَجُوزُ شَهَادَتُها بِرؤْيَةِ هِلَالِ رَمَضَانَ؛ لِأَنَّهُ خَبَرٌ دِينِيُّ.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: جَوَازُ ذِكْرِ مَا يُسْتَحْيَى مِنهُ مِنْ أَجْلِ العِلمِ بِحُكْمِهِ ؛ لِأَنَّ المِقْدَادَ سَأَلَ النَّبِيَ عَيَالِيَهُ عَن ذَلِكَ، وَلَم يُنكِر عَلَيهِ، ﴿وَٱللَّهُ لَا يَسْتَحْي - مِنَ ٱلْحَقِّ ﴾ [الأحزاب:٥٣].

الْفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: وُجُوبُ غَسْلِ الذَّكَرِ مِنَ اللَّذِي؛ لِقَولِهِ: «يَغْسِلُ ذَكَرَهُ».

الْفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: أَنَّ الوَاوَ لَا تَقْتَضِي التَّرتِيبَ؛ لِقَولِهِ: «تَوَضَّأُ، وَانْضَحْ فَرْجَكَ»، أَو «تَوَضَّأُ وَاغْسِلْ ذَكَرَكَ».

وَجْهُ ذَلِكَ: أَنَّ غَسْلَ الذَّكَرِ سَابِقٌ عَلَى الوُضُوءِ، وَمَعَ ذَلِكَ أُخِّرَ فِي الذِّكْرِ.

وَقَالَ بَعضُ العُلَمَاءِ: بَلْ هَذَا دَلِيلُ جَوَازِ تَأْخِيرِ غَسلِ الذَّكرِ عَنِ الوُّضُوءِ.

وَتَنْبَنِي عَلَى هَذَا فَائِدَتَانِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: أَنَّهُ لَا يَجِبُ تَقدِيمُ الإستِنجَاءِ عَلَى الوُضُوءِ.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ مَسَّ الذَّكَرِ لَا يَنقُضُ الوُّضُوءَ.

وَبِكُلِّ مِن هَذَيْنِ القَولَينِ قَالَ بَعضُ العُلَاءِ.

قَالَ جُمهُورُ العُلَمَاءِ: إِنَّ الإِنْسَانَ إِذَا اسْتَجْمَرَ اسْتِجْمَارًا غَيرَ شَرعِيٍّ، فَلَمْ يُتِمَّ ثَلَاثَ مَسْحَاتٍ، ثُم تَوضَّأَ، فَإِنَّ وُضُوءَه لَا يَصِتُّ، وَإِذَا لَمَ يَصِتَّ وُضُوءُه، فَإِنَّ صَلَاتَه لَا تَصِتُّ.

وَقَالَ بَعضُ العُلَماءِ: لَا يُشْتَرطُ لِلوُّضُوءِ تَقَدُّمُ الاستِنْجَاءِ وَالاِستِجَارِ؛ وَبِنَاءً عَلَى هَذَا القَولِ نَقُولُ: إِنَّ صَلَاتَه صَحِيحَةٌ. مسألة: هَل إِزَالَةُ النَّجَاسَةِ بِالإستِجَارِ لِعَينِهَا أُو لِأَثْرِهَا؟

الجَوَابُ: لِعَينِهَا وَلِأَثْرِها، لَكِنِ الأَثْرُ قَد يَكُونُ صَعبًا، وَلَا يُمكِنُ إِلَّا بِمَشَقَّة شَدِيدَةٍ؛ وَلِهَذَا نَقُولُ: يَطْهُرُ المَحَلُّ بِالإِسْتِجَهَارِ إِذَا بَقِيَ أَثَرًا لَا يُزِيلُهُ إِلَّا اللَّاءُ.

وَالصَّحِيحُ فِي مَسِّ الذَّكَرِ أَنَّه لَا يُنقِضُ الوُضُوءَ؛ لِأَنَّ النَّبِيَّ ﷺ سُئِلَ عَنْ ذَلِكَ، فَقَالَ: «إِنَّمَا هُوَ بُضْعَةٌ مِنْكَ»(١)، وَالبُضعَةُ مِنَ الإِنْسَانِ إِذَا مَسَّهَا لَا يُنتَقضُ وُضُوءُه، وَالتَّعلِيلُ فِي قَولِهِ: «إِنَّمَا هُوَ بُضْعَةٌ وَضُوءُه، وَالتَّعلِيلُ فِي قَولِهِ: «إِنَّمَا هُوَ بُضْعَةٌ مِنْكَ»، لَا يُمْكِنُ نَقضُهُ.

وَجْهُ ذَلِكَ: أَنَّ البُضعَةَ مِنَ الإِنْسَانِ لَا تَزُولُ، فَلَا يُقَالُ: إِنَّ هَذَا لِعِلَّةٍ قَد تَزُولُ، بَل لَا تَزُولُ أَبَدًا، فَالصَّحِيحُ أَنَّ مَسَّ الذَّكَرِ لَا يَنقُضُ الوُضُوءَ، لَكِنْ إِذَا كَانَ لِشَهوَةٍ فَإِنَّ وُضُوءَهُ يُنتَقَضُ؛ لِأَنَّه مَعَ تَحَرُّكِ الشَّهوَةِ رُبَّما يَخُرُجُ شَيْءٌ مِن مَذي أَو لِشَهوَةٍ وُبَّما يَخُرُجُ شَيْءٌ مِن مَذي أَو غَيرِه وَهُو لَا يَشعُر.

فَلِهَذَا نَرَى أَنَّ الْقَوْلَ الْوَسَطَ فِي هَذِهِ المَسْأَلَةِ أَنَّ مَسَّ الذَّكَرِ يَنْقُضُ الْوُضُوءَ إِذَا كَانَ لِشَهْوَة، أَمَّا لِغَيْرِ شَهْوَةٍ فَلَا يَنْقُضُ.

٢٦ - عَنْ عَبَّادِ بْنِ تَمِيم، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ زَيْدِ بْنِ عَاصِم المَازِنِيِّ رَضَيْكَ عَنْهُ قَالَ:
 شُكِيَ إِلَى النَّبِيِّ عَيْكُ الرَّجُلُ يُحِيَّلُ إِلَيْهِ أَنَّهُ يَجِدُ الشَّيْءَ فِي الصَّلَاةِ، فَقَالَ: «لَا يَنْصَرِ فُ حَتَّى يَسْمَعَ صَوْتًا، أَوْ يَجِدَ رِيحًا» (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٤/ ٢٢، رقم ١٦٣٩٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب من لا يتوضأ من الشك حتَّى يستيقن، رقم (١٣٧)، ومسلم: كتاب الحيض، باب الدليل على أن من تيقن الطهارة ثم شك، رقم (٣٦١).

## الشترح

هَذَا الحَدِيثُ مَوضُوعُه الشَّكُّ في الحَدَثِ مَّنْ كَانَ عَلَى طَهَارَة، يَقُولُ: «شُكِيَ إِلَى النَّبِيِّ» أَي: رُفِعَتْ إِلَيهِ الشَّكْوَى.

وَالشَّكُوَى: هِيَ التَّالَّمُ مِمَّا وَقعَ، كَمَا يَشتَكِي المُعْتَدَى عَلَيهِ مَنِ اعتَدَى عَلَيهِ. وَهَذَا يَدُلُّ عَلَى كَثَرَةِ هَذَا مِنَ الشَّاكِي، وَأَنَّهُ شَكَى الأَمْرَ إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ.

وَقُولُه: «يُخَيَّل»، التَّخْيِيلُ: هُوَ الوَسْوَسَةُ، وَيَكُون مِنَ الشَّيطَانِ، حَتَّى إِنَّه فِي بَعضِ الأَحَادِيثِ: «أَنَّ الشَّيْطَانَ يَأْتِي فَيَنْفُخُ فِي مَقْعَدَةِ الْإِنْسَانِ حَتَّى يُوهِمَهُ أَنَّهُ أَنَّهُ أَحْدَثَ وَهُوَ لَمْ يُحْدِثْ» (١).

وَالْمَعْنَى فِي هَذَا الْحَدِيثِ: أَنَّه ظَنَّ أَو تَوَهَّمَ أَنَّه أَحْدَثَ، وَقَولُه: «أَنَّهُ يَجِدُ الشَّيْءَ»، أَي الْحَدَثَ، لَكِنْ كُنِّي عَنهُ بِالشَّيءِ؛ اسْتِقبَاحًا لِذِكْرِه، فَقَالَ ﷺ: «لَا يَنْصَرِفُ»، وَقُولُه: «فِي الصَّلَاةِ» بَيَانٌ لِلوَاقِع، وَهُو قَضِيَّةُ عَينٍ.

وَالشَّكوَى مِن هَذَا الشَّيْءِ قَد تَكُونُ مِنهُ حَالَ الصَّلَاةِ، وَقَدْ تَكُونُ خَارِجَ الصَّلَاةِ. الصَّلَةِ.

وَالْقَيدُ الْمُبِينُ (الوَاقِعُ لَيْسَ لَدَيْهِ مَفْهُومٌ) كَمَا سَبَقَ فِي الْفَوَائِدِ.

قُولُه ﷺ: «لَا يَنْصَرِفُ»: فِيهِ تَحْرِيمُ الانْصِرَافِ مِنَ الصَّلَاةِ لِمِثلِ هَذَا التَّخَيُّلِ؟ لِأَنَّ «لَا» نَاهِيَةٌ، وَالأَصْلُ فِي النَّهْيِ التَّحْرِيمُ، وَلَكِن يُقَالُ: إِنْ كَانَتِ الصَّلَاةُ فَريضَةً، فَنَعَمْ، لَا يَحِلُّ لَهُ أَن يَنصَرِفَ مِنهَا؛ لِأَنَّ مَنْ دَخَلَ فِي فَرْضِهِ لَزِمَهُ إِتَمَامُه، وَإِنْ كَانَت نَافِلَةً فَإِنَّه يُكْرَهُ أَنْ يَخْرُجَ مِنهَا؛ لِأَنَّ الأَصْلَ جَوَازُ الخُرُوجِ مِنَ النَّوَافِلِ.

<sup>(</sup>١) بلوغ المرام (١/ ٢٨، رقم (٨٢).

لَكِن لَو قَالَ قَائِلٌ: الأَصْلُ أَنَّ النَّوَافِلَ لَا يَحْرُمُ الخُرُوجُ مِنْهَا.

قُلنَا: إِنَّا خُرُوجَهُ فِي هَذِهِ الحَالِ خُرُوجٌ؛ لِمَا يُلْقِيهِ الشَّيْطَانُ فِي قَلْبِهِ، فَقَدْ يَحْرُمُ لِئَلَّا يَخْضَعَ إِلَى وَسْوَاسِ الشَّيْطَانِ؛ فَيُدْرِكُهُ الشَّيْطَانُ فِي هَذَا، وَهَكَذَا يَكُونُ الْخُرُوجُ لَهُ وَجْهٌ، وَإِلَّا فَالْأَصْلُ عَدَمُ حُرْمَتِهِ.

أُمَّا إِذَا خَرَجَ طَاعَةً لِلشَّيطَانِ حِينَ أَلقَى هَذِهِ الوَسَاوِسَ فِي قَلبِهِ، فَهُنَا نَقُولُ بِالتَّحرِيمِ وَلَا شَكَّ؛ لِأَنَّ الإِنْسَانَ لَو خَضَعَ لِهِذَا الشَّيْءِ لَدَخَلَ عَلَيهِ الشَّيطَانُ فِي أُمُورٍ أَخرَى، كَالصَّلَاةِ، وَشُؤُونِ الحَيَاةِ، بَلْ حَتَّى يَدخُلَ عَلَيهِ فِي الطَّلَاقِ مَعَ امْرَأَتِه، وَيَقُولُ: أَنتَ طَلَقتَ امْرَأَتِك، وَأَنتَ فَعَلتَ وَفَعَلتَ.

قَولُه ﷺ: «حَتَّى يَسْمَعَ صَوْتًا، أَوْ يَجِدَ رِيحًا»: يَسمَعَ صَوتًا: إِنْ كَانَ الخَارِجُ لَه صَوتٌ، أَو يَجِدَ رِيحًا: إِنْ لَمَ يَكُنْ لَهُ صَوتٌ.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: إِذَا كَانَ الإِنْسَانُ لَا يَشَمُّ، وَلَا يَسمَعُ، فَهَاذَا يَصنَعُ؟

نَقُولُ: إِنَّ قُولَ الرَّسُولِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ هُنَا لَيسَ مُرادُهُ نَفْسَ الصَّوتِ أَوِ الرِّيحِ، بَل مُرَادُه التَّحقُّقُ، وَكَأَنَّه قَالَ: «لَا يَنْصَرِفُ حَتَّى يَتَحَقَّقَ مِنْ ذَلِكَ»، وَلَكِنَّه ضَرَبَ مَثَلًا لِلتَّحَقُّقِ بِهَذَا المُدْرَكِ بِالحِسِّ، وَهُو سَهَاعُ الصَّوتِ وَشَمُّ الرَّائِحَةِ، فَإِذَا تَيقَّنَ أَنَّه خَرَجَ مِنهُ شَيْءٌ وِإِنْ لَمَ يَسمَعْ صَوْتًا أَو يَجِد رِيحًا، فَإِنَّه يُعتَبَرُ مُحُدِثًا.

### مِنْ فُوائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

وهَذاَ الحَدِيثُ فِيهِ فَوِائِدُ عَظِيمَةٌ تَتَعلَّقُ بِجَميعِ أَبوَابِ الفِقهِ، وَلَيسَ في بَابِ الحَدَثِ فَقطْ، فَمِن فَوائِدِه:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى: الْأَصْلُ البِنَاءُ عَلَى الْيَقِينِ حَتَّى يَتَبِيَّنَ خِلَافُهُ، وَيُؤخَذُ مِن قَولِهِ: «لَا يَنْصَرِفُ حَتَّى يَسْمَعَ صَوْتًا، أَوْ يَجِدَ رِيحًا».

وَيَتَفَرَّعُ عَن هَذِهِ القَاعِدَةِ فَوَائِدُ كَثِيرَةٌ، مِنهَا:

لَو شَكَّ الإِنْسَانُ فِي نَجَاسَةِ الماءِ الطَّهُورِ فَوَجَدَهُ مُتَغَيِّرًا، وَشَكَّ هَلْ هَذَا التَّغَيرُ بِنَجَاسَةٍ أَو بِأَمرٍ طَاهِرٍ، فَالأَصْلُ أَنَّهُ طَاهِرٌ.

رَجُلٌ شَكَّ أَنَّهُ أَقسَمَ عَلَى ابنِهِ أَن يَفعَلَ فِعلًا، أَو نَهَاهُ بِدُونِ قَسَمٍ، فَالأَصْلُ عَدَمُ القَسَم.

رَجُلٌ أَقسَمَ عَلَى طَلَاقِ امرَأَتِه بِفِعلِ شَيْءٍ، ثُمَّ شَكَّ هَل فَعَلَتْهُ أَم لَا، فَالأَصْلُ عَدَمُهُ.

رَجُلٌ صَارَ يُوَسْوَسُ هَلْ أَوْقَفَ بَيتَه وَسبلَهُ أَو لَا، فَالأَصْلُ عَدَمُه.

وَلَهَا فُرُوعٌ كَثِيرَةٌ جِدًّا، وَيَأْتِي الكَلَامُ عَنِ البَقِيَّةِ -إِن شَاءَ اللهُ- فِي مَوَاضِعِهِ.

مِثَالٌ: مَنْ أَحَسَّ بِرُطُوبَةٍ، فَتَحتَمِلُ ثَلَاثَةَ أَشياءَ:

إِمَّا أَنَّهَا عَرَقٌ، أَو بَوْلٌ، أَو مَذْيٌ، وَلَيْسَتْ مَنِيًّا قَطْعًا، فَنَبْنِي عَلَى الأَصْلِ، وَيَكُونُ عَرَقًا حَتَّى يَتَبيَّنَ أَنَّه شَيْءٌ خَارِجٌ مِنَ الذَّكِرِ.

الْهَائِدَةُ الثَّانِيَةُ: أَنَّ الشَّيطَانَ قَد يُلقِي في قَلْبِ ابنِ آدَمَ مَا يُفسِدُ عَلَيهِ عِبَادَتَه؛ لِقَولِهِ: «يُخَيَّلُ إِلَيْهِ».

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ الشَّرِيعَةَ الإِسْلَامِيَّةَ لَا تُرِيدُ مِن أَبنَائِهَا أَنْ يَكُونُوا في قَلَقٍ، بَل هِيَ تُحارِبُ كُلَّ مَا يَجْلِبُ القَلَقَ.

دَلِيلُهَا: أَنَّ الرَّسُولَ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ أَمَرَ هَذَا الَّذِي اشْتَكَى أَلَّا يَهتَمَّ بِهَذَا، وَأَنْ يُعْرِضَ عَنهُ، وَيَبنِيَ عَلَى اليَقِينِ.

وَبَعضُ النَّاسِ يُلْقِي الشَّيطَانُ فِي قُلُوبِهِم أَشيَاءَ فِي القُرْآنِ، وَفِي الرَّسُولِ، وَفِي

الإِسْلَامِ، وَفِي الرَّبِّ عَنَّفَجَلَّ لَو تَكَلَّمُوا بِهَا لَكَانُوا كُفَّارًا، فَتَجِدُ بَعضَ النَّاسِ يَقْلَقُ مِن هَذَا قَلَقًا عَظِيًا، وَرُبَّهَا يَبكِي، أَو يَصِيحُ، وَرُبَّهَا لَا يَنَامُ، وَدَوَاؤُه أَنَّ الأَصْلَ بَقَاءُ إِسلَامِهِ، وَأَنَّهُ عَلَى دِينٍ.

وَيَدُلُّ عَلَى هَذَا: أَنَّكَ إِذَا سَأَلتَه عَن ذَلِكَ وَعَاتَبتَه لَقَالَ: «أَعُوذُ بِالله، وَأَبرَأُ مِنهُ، بَل أَنَا الآنَ صَدْرِي ضَائِقٌ مِمَّا فَكَّرتُ فِيهِ»، وَإِلَى غَيرِ ذَلِكَ.

فَنَقُولُ لَه: احْمَدِ اللهَ، فَالأَصْلُ بَقَاءُ إِسْلَامِكَ، بَل قَدْ قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاهُ وَالسَّلَامُ: «وَهَذَا صَرِيحُ الْإِيمَانِ»(١)، أي: الإِيمَانِ الخَالِصِ.

وَغَالِبًا مَا يَأْتِي الشَّيطَانُ لِيُشَكِّكَ العَبدَ الْمُؤمِنَ فِي ذَلِكَ؛ لِيُفْسِدَ عَلَيهِ إِيهَانَه وَإِخْلَاصَه، أَمَّا مَن كَانَ إِيهَانُه فَاسِدًا، فَإِنَّه لَا يَأْتِيهِ الشَّيطَانُ بِمِثلِ هَذِه الأُمُورِ؛ لِأَنَّهُ قَدِ انتَهَى مِنهُ، وَلِهَذَا قِيلَ لِإبنِ مَسعُودٍ، أَوِ ابنِ عَبَّاسٍ: «إِنَّ اليَهُودَ يَقُولُونَ: إِنَّنَا لَا نُوسُوسُ فِي صَلَاتِنَا، فَقَالَ: نَعَمْ، صَدَقُوا إِنَّهُمْ لَا يُوسُوسُونَ، وَمَاذَا يَصْنَعُ الشَّيْطَانُ بِقَلْبٍ خَرَابٍ» (٢)، يَعْنِي إِذَا دَخَلُوا فِي صَلَاتِمِمْ، فَإِنَّهُمْ يَخْشَعُونَ بِقُلُومِهِمْ وَالْبَهُمْ يَخْشَعُونَ بِقُلُومِهِمْ وَالْبَهُمْ يَكُنُ الشَّيْطَانَ لَا يَأْتِي لِلْقَلْبِ الحَرَابِ لِيُخَرِّبَهُ؛ لِأَنَّهُ خَرِبٌ مِنَ الْأَصْلِ، وَلَكِنْ يَأْتِي لِلْقَلْبِ الحَرَابِ لِيُخَرِّبَهُ؛ لِأَنَّهُ خَرِبٌ مِنَ الْأَصْلِ، وَلَكِنْ يَأْتِي لِلْقَلْبِ السَّلِيمِ حَتَّى يُفْسِدَهُ.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: طَرْدُ الأَوهَامِ فِي الأُمُورِ المَحْسُوسَةِ؛ لِقَولِه: ﴿ لَا يَنْصَرِفُ حَتَّى يَسْمَعَ صَوْتًا أَوْ يَجِدَ رِيحًا ﴾.

الْفَائِدَةُ الْخَامِسةُ: تَحرِيمُ الإنصِرَافِ مِنَ الصَّلَاةِ لِمثلِ هَذَا التَّخَيُّلِ، وَقَد سَبَقَ تَفصِيلُ ذَلِكَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الإيمان، باب بيان الوسوسة في الإيمان وما يقوله من وجدها، رقم (١٣٢).

<sup>(</sup>٢) الفتاوي الكبرى لابن تيمية (٢/ ٢٢٤).

الْفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: فَسَادُ طَرِيقَةِ مَن قَالَ: «إِذَا شَكَكْتَ هَلْ أَحْدَثْتَ، فَأَحْدِثْ يَقِينًا».

وأَمثِلَةُ هَذَا القَولِ:

إِنْسَانٌ شَكَّ هَلْ أَحدَثَ وَخَرَجَ مِنهُ فُسَاءٌ أَو ضُرَاطٌ أَمْ لَمَ يُحدِث، فَيَقُومُ بِالحَدَثِ حَتَّى يَتَيَقَّنَ الأَمرُ وَيسْلَمَ مِن هَذَا القَلَقِ!.

أَوْ شَكَّ فِي صَلَاتِهِ هَلْ نَوَى حِينَ دَخَلَ، أُو لَم يَنْوِ، فَقَطَعَ صَلَاتَه!

فَهَذهِ طُرُقٌ فَاسِدَةٌ؛ لِأَنَّ النَّبِيَّ ﷺ أَمَرَ أَنْ نَبقَى عَلَى الأَصْلِ حَتَّى نَتَيَقَّنَ تَغَيُّرُ هَذَا الأَصْلِ.

وَمَا العَمَلُ إِذَا أَصَابَ الثَّوْبَ المَذْيُ؟

الجَوَابُ: اللَّذيُ إِذَا أَصَابَ النَّوبَ فَإِنَّهُ يُنْضَحُ، وَلَا يَحْتَاجُ إِلَى فَرْكٍ أَو إِلَى عَصْرٍ، فَنَجَاسَتُه فِي الحَقِيقَةِ خَفِيفَةٌ، فَلَيسَ طَاهِرًا كَالَمَنِيِّ، وَلَا نَجِسًا كَالْبَولِ.

وَإِذَا كَانَ رَجُلٌ فِي سَفَرٍ، وَخَرَجَ مِنهُ المَذْيُ وَأَرَادَ الصَّلَاةَ وَلَمَ يَجِدْ مَاءً، أَيتَيَّمَّمُ؟ الجَوَابُ: نَعَمْ، إِذَا حَضَرَتْهُ الصَّلَاةُ.

وَمَا هُوَ دَلِيلُ نَجَاسَةِ اللَّذِي؟

الجَوَابُ: أَنَّ الرَّسُولَ أَمَرَ بِغَسْلِهِ فِي حَدِيثٍ غَيرِ هَذَا، وَأَمَرَ بِالنَّضحِ -أَيضًا- وَهُوَ الرَّشُّ دُونَ الغَسْلِ، مَا بَيَّنتُ ذَلِكَ.

كَيفَ تَكُونُ النَّجَاسَةُ مُحَفَّفَةً؟

الجَوَابُ: نَعَمْ؛ لِأَنَّ النَّجاسَةَ المُغَلَّظةَ لَا بُدَّ معَ الغَسْلِ أَنْ تَفْرُكَهَا وَتَعصِرُهَا، وَعَلَى رَأِي مَن يَرَى أَنَّه لَا بُدَّ أَنْ تَكُونَ سَبِعَ مَرَّاتٍ تُكَرِّرُهَا سَبِعَ مَرَّاتٍ.

٧٧ - عَنْ أُمِّ قَيْسِ بِنْتِ مِحْصَنِ الْأَسَدِيَّةِ «أَنَّهَا أَتَتْ بِابْنِ لَهَا صَغِيرٍ، لَمْ يَأْكُلِ الطَّعَامَ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ فَأَجْلَسَهُ فِي حِجْرِهِ، فَبَالَ عَلَى ثَوْبِهِ، فَدَعَا بِهَاءٍ فَنَضَحَهُ عَلَى ثَوْبِهِ، وَلَمْ يَغْسِلُهُ» (١).

#### الشترح

حَدِيثُ أُمِّ قَيْس جَاءَ فِي بَيَان كَيْفِيَّة تَطْهِيرِ بَوْلِ الْغُلَامِ، فَحَدِيثُ أُمِّ قَيْس بِنْتِ عِصْنِ الْآذِي بَادَرَ حِينَ حَدَّثَ النَّبِيُّ عَيَّا أَنَّ مِنْ عِصْنِ الَّذِي بَادَرَ حِينَ حَدَّثَ النَّبِيُّ عَيَّا أَنَّ مِنْ أُمَّتِهِ «سَبْعِينَ أَلْفًا يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ بِلَا حِسَابٍ وَلَا عَذَابٍ»، وَقَالَ: ادْعُ اللهَ أَنْ أَكُونَ أُمَّتِهِ «سَبْعِينَ أَلْفًا يَدْخُلُونَ الجَنَّة بِلَا حِسَابٍ وَلَا عَذَابٍ»، وَقَالَ: ادْعُ اللهَ أَنْ أَكُونَ مِنْهُمْ، فَقَالَ: «أَنْتَ مِنْهُمْ»، ثُمَّ قَامَ رَجُلُ آخَرُ، فَقَالَ: ادْعُ اللهَ أَنْ يَجْعَلَنِي مِنْهُمْ، فَقَالَ: «سَبَقَكَ بِهَا عُكَاشَةُ» (٢)، فَصَارَتْ هَذِهِ الْكَلِمَةُ مَثَلًا.

وَقَوْهُمَا: «أَتَتْ بِابْنِ لَهَا صَغِيرٍ، لَمْ يَأْكُلِ الطَّعَامَ»، فَقَدْ أَتَتْ بِهِ لِلتَّبَرُّكِ بِهِ، فَإِنْ حِينَ الْوِلَادَةِ، فَإِنَّ مِنْ عَادَةِ الصَّحَابَة مَعَ الرَّسُولِ ﷺ أَنَّهُمْ إِذَا أَتَوْهُ بِالصِّبْيَانِ حَنَّكَهُمْ، أَيْ: أَخَذَ تَمُرةً وَمَضَغَهَا حَتَّى تَلِينَ وَتَخْتَلِطَ بِرِيقِهِ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ- ثُمَّ وَضَعَهَا فِي حَنَكِ الصَّبِيِّ تَبَرُّكًا بِرِيقِ النَّبِيِّ وَلِأَجْلِ الإِنْتِفَاع بِطَعْمِ وَسَلَّمَ- ثُمَّ وَضَعَهَا فِي حَنَكِ الصَّبِيِّ تَبَرُّكًا بِرِيقِ النَّبِيِّ وَلِأَجْلِ الإِنْتِفَاع بِطَعْمِ التَّمْرِ.

وَلَا يُلْحَقُ بِهَذَا غَيْرُه مِنْ أَهْلِ التَّقَى وَالصَّلَاحِ، وَلَيْسَ مِنَ السُّنَّةِ أَنْ تُحْضِرَ أَطْفَالَك إِلَى مَنْ عُرِفَ بِالتَّقَى وَالصَّلَاحِ تَبَرُّكًا وَتَيَمُّنًا.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب بول الصبيان، رقم (٢٢٣)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب حكم بول الطفل الرضيع وكيفية غسله، رقم (٢٨٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الطب، باب من اكتوى أو كوى غيره وفضل من لم يكتو، رقم (٥٧٠٥)، ومسلم: كتاب الإيمان، باب الدليل على دخول طوائف من المسلمين الجنة بغير حساب ولا عذاب، رقم (٢١٦).

وَيَدُنُّ لِهَذَا: أَنَّهُ لَمْ يُنْقَلْ أَنَّ الصَّحَابَةَ كَانُوا يَأْتُونَ بِأَطْفَالِهِمْ إِلَى أَبِي بَكْرِ الصَّدِيقِ رَضَيَّلِكُهُمْهُ وَهُوَ أَفْضَلُ هَذِهِ الْأُمَّة بَعْدَ نَبِيِّهَا، فَإِذَا كَانَ الْأَمْرُ كَذَلِكَ عُلِمَ أَنَّ إِلَّصَدِيقِ رَضَالِكُمْ كَذَلِكَ عُلِمَ أَنَّ إِحْضَارَ الْأَطْفَالِ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ مِنْ خَصَائِصِهِ، وَلَيْسَ عَامًّا.

وَقَوْلُهَا: «لَمْ يَأْكُلِ الطَّعَامَ»: أَيْ إِنَّهُ لَمْ يَتَغَذَّ بِهِ، وَلَيْسَ المَعْنَى أَنَّهُ لَمْ يَذُقْهُ؛ لِأَنَّ مِنَ الصِّبْيَانِ مَنْ يَتَذَوَّقُ الطَّعَامَ مِنْ أَوَّلِ الْأَمْرِ، لَكِنَّهُ لَا يَعْتَمِدُ عَلَيْهِ.

قَولُهَا: «فَأَجْلَسَهُ فِي حِجْرِهِ»: أَي إِنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ أَجْلَسَ الصَّبِيَّ فِي حِجْرِهِ، وَهَذَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّ الصَّبِيَّ فَوقَ وَقتِ الوِلَادَةِ؛ لِأَنَّ مَنْ كَانَ حِينَ الْوِلَادَةِ وَالْعَالِبُ أَنَّهُ لَا يَجْلِسُ، إِنَّمَا يُحْمَلُ بَيْنَ الْيَدَيْنِ.

قَوْلُها: «فَبَالَ عَلَى تَوْبِهِ، فَدَعَا بِهَاءٍ فَنَضَحَهُ»: أَيْ طَلَبَ مَاءً فَنَضَحَهُ، أَيْ: صَبَّهُ عَلَيْهِ، كَمَا يُفَسِّرُ حَدِيثُ عَائِشَةَ رَضَائِلَهُ عَنْهَا «أَتْبَعَهُ إِيَّاهُ، وَلَمْ يَغْسِلْه»؛ لِأَنَّ الْغَسْلَ عَبْتَاجُ إِلَى فَرْكِ، وَإِلَى عَصْرٍ وَمُتَابَعَةٍ لِلْهَاءِ، وَبَوْلُ الصَّبِيِّ لَا يَحْتَاجُ إِلَى ذَلِكَ، وَلَا يَحْتَاجُ إِلَى فَرْكِ، وَإِلَى عَصْرٍ وَمُتَابَعَةٍ لِلْهَاءِ، وَبَوْلُ الصَّبِيِّ لَا يَحْتَاجُ إِلَى ذَلِكَ، وَلَا يَتْحَدُّ بَوْلُ الْجَارِيَةِ، وَيُرَشُّ مِنْ بَوْلِ الْجَارِيَةِ، وَيُرَشُّ مِنْ بَوْلِ الْجَارِيَةِ، وَيُرَشُّ مِنْ بَوْلِ الْجَارِيَةِ، وَيُرَشُّ مِنْ بَوْلِ الْخُلَامِ»(۱).

وَكَذَلِكَ الإِقْتِصَارُ عَلَى النَّضْحِ فِي تَطْهِير بَوْلِ الطِّفْلِ خَارِجٌ عَنِ الْأَصْلِ؛ لِأَنَّ الْأَصْلِ فَلَا بُدَّ أَنْ يَكُونَ الْحُكْمُ الْأَصْلِ فَلَا بُدَّ أَنْ يَكُونَ الْحُكْمُ خَاصًا بِهِ إِلَّا بِدَلِيلِ يَدُلُّ عَلَى الْعُمُومِ.

فَإِنْ قَالَ قَاتِلُ: مَا الْفَرْقُ بَيْنَ بَوْلِ الطِّفْلِ وَبَوْلِ الطِّفْلَةِ؟

فَالْجَوَابُ عَنْ ذَلِكَ مِنْ أَرْبَعَةِ أَوْجُهِ:

الْوَجْهُ الْأُوَّلُ: أَنَّ مِنَ الْعُلَمَاءِ مَنْ قَالَ بِأَنَّهُ أَمْرٌ تَعَبُّدِيٌّ، فَفَرَّقَ الشَّرْعُ بَيْنَهُمَا لِمِلْدِهِ

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: كتاب الطهارة، باب بول الصبي يصيب الثوب، رقم (٣٧٦).

الْحِكْمَةِ؛ لِأَنَّ مُجُرَّدَ تَفْرِيقِ الشَّارِعِ يُعْتَبَرُ حِكْمَةً؛ لِهِذَا لَمَّا سُئِلَتْ عَائِشَةُ رَضَالِلَهُ عَنَالًا الْحَائِضِ تَقْضِي الصَّوْمَ وَلَا تَقْضِي الصَّلَاةَ؟ قَالَتْ: كَانَ يُصِيبُنَا ذَلِكَ فَنُوْمَرُ بِقَضَاءِ الصَّلَاةِ» (١)، فَجَعَلَتِ الْحِكْمَةَ في تَفْرِيقِ الشَّرْعِ بِقَضَاءِ الصَّلَاةِ» (١)، فَجَعَلَتِ الْحِكْمَةَ في تَفْرِيقِ الشَّرْعِ بَيْنَهُمَا. إِذَنِ الْحِكْمَةُ أَنَّ الشَّرْعَ فَرَّقَ بَيْنَهُمَا، وَالشَّارِعُ حَكِيمٌ.

الوَجْهُ الثَّانِي: قَالَ بَعضُهُمْ: إِنَّ بَوْلَ الذَّكَرِ خَفِيفٌ، وَذَلِكَ لِأَنَّهُ يَتَغَذَّى بِخَفِيفٍ وَهُوَ اللَّبَنُ، وَقُوَّةُ الذَّكَرِ أَقْوَى مِنْ قُوَّةِ المَرْأَةِ، فَإِذَا كَانَ الْغِذَاءُ لَطِيفًا، وَكَانَتْ قُوَّةُ الصَّبِيِّ وَحَرَارَتُه وَطَبِيعَتُه أَشَدَّ مِنَ الْأَنْثَى، فَإِنَّهُ يَكُونُ أَخَفَ. أَمَّا الْأُنْثَى فَإِنَّ طَبِيعَتَهَا الصَّبِيِّ وَحَرَارَتُه وَطَبِيعَتُه أَشَدَ مِنَ الْأُنْثَى، فَإِنَّهُ يَكُونُ أَخَفَ. أَمَّا الْأُنْثَى فَإِنَّ طَبِيعَتَهَا أَقَلُ حَرَارَةً مِنْ طَبِيعَةِ الذَّكَرِ، فَلَا تَقْوَى عَلَى تَخْفِيفِ نَظَافَةِ الْخَارِجِ.

الوَجْهُ الثَّالِثُ: قَالُوا: إِنَّ الذَّكَرَ يَخْرُجُ بَوْلُهُ مِنْ ثُقْبٍ ضَيِّقٍ؛ فَلَا يَنْتَشِرُ، وَالْأُنْثَى بِالْعَكْسِ، وَمَعْلُومٌ أَنَّ انْتِشَارَ النَّجَاسَةِ لَو قُلْنَا بِغَسْلِهَا، صَارَ فِيهِ مَشَقَّةٌ.

الوَجْهُ الرَّابِعُ: أَنَّ الْغَالِبَ عَلَى النَّاسِ حُبُّ الذَّكِرِ أَكْثَرَ مِنَ الْأُنْثَى مِمَّا يَجْعَلُ حَمْلَهُ أَكْثَرَ وَ فَيَشُقُّ غَسْلُ بَولِهِ.

وَالْأَوْلَى فِي هَذَا كُلِّهِ: أَنَّه أَمْرٌ تَعَبُّدِيٌّ، وَأَنَّ الشَّرِعَ فَرَّقَ بَينَهُمَا لِحِكْمَةٍ.

# مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: أَنَّ مِنْ عَادَةِ الصَّحَابَة إِحْضَارَ أَطْفَالهُمْ إِلَى رَسُولِ الله -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: حُسْنُ خُلُقِ النَّبِيِّ ﷺ حَيْثُ تَلَطَّفَ بِهَذَا الصَّبِيِّ حَتَّى أَجْلَسَهُ فِي حِجْرِهِ، وَلَا يَخْفَى عَلَيْنَا جَمِيعًا حُسْنُ خُلُقِهِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ مَعَ الصَّغِيرِ وَالْكَبِيرِ،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الحيض، باب وجوب قضاء الصوم على الحائض دون الصلاة، رقم (٣٣٥).

حَتَّى إِنَّهُ عَلَيْهِ الصَّلاَهُ وَالسَّلامُ يَمُرُّ بِالصِّبْيَانِ فَيُسَلِّمُ عَلَيْهِمْ (١)، وَإِذَا قُلْنَا هَكَذَا، فَلَيْسَ مَعْنَاهُ أَنَّنَا نَسُوقُ هَذَا عَلَى أَنَّهُ خَبَرٌ مَحْضٌ، بَلْ نَسُوقُهُ عَلَى أَنَّهُ خُلُقٌ فَاضِلٌ يَنْبَغِي لَنَا أَنْ نَتَأَسَّى بِهِ فِي ذَلِكَ.

وَيُخْطِئُ بَعضُ النَّاسِ الَّذِينَ إِذَا جَاءَ أَطْفَالُهُمْ إِلَى مَجَالِسِهِمْ نَهَرُوهُمْ، وَتَرَكُوهُمْ يَذْهَبُونَ إِلَى مَجَالِسِهِمْ نَهَرُوهُمْ، وَتَرَكُوهُمْ يَذْهَبُونَ إِلَى أَهْلِهِمْ، وَلَمْ يُبْقُوهُمْ طَرْفَةَ عَيْنٍ، فَإِنَّ هَذَا مُخَالِفٌ لِنَهْيِ النَّبِيِّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ- فِي مُلَاطَفَةِ الصِّبْيَانِ.

ثُمَّ اعْلَمْ أَنَّ مُلَاطَفَةَ الصِّبْيَانِ تُوجِبُ رِقَّةَ الْقَلْبِ وَرَحْمَتَهُ بِمَنْ يَسْتَحِقُّ الرَّحْمَةَ ؛ وَلِذَلِكَ لَو أَنَّكَ تَأَمَّلْتَ هَذَا الشَّيْءَ لَوَجَدْتَهُ وَاضِحًا، إِذَا رَقَقْتَ لِصِبْيَانٍ وَرَحِمْتَهُمْ، وَجَدْتَ مِنْ قَلْبِكَ رِقَّةً وَلُطْفًا، وَزَالَتْ عَنْك وَأَكْرَمْتُهُمْ بِهَا يَكُونُ إِكْرَامًا لَهُمْ، وَجَدْتَ مِنْ قَلْبِكَ رِقَّةً وَلُطْفًا، وَزَالَتْ عَنْك الْقَسْوَةُ.

الْفَائِدَةُ النَّالِثَةُ: جَوَازُ الاِسْتِعَانَة بِالْغَيْرِ فِي إِزَالَةِ النَّجَاسَةِ؛ لِأَنَّ النَّبِيَّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ- دَعَا بِهَاءٍ.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: أَلَيْسَ النَّبِيُّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ- قَدْ بَايَعَهُ أَصْحَابُهُ أَلَّا يَسْأَلُوا النَّاسَ شَيْئًا؟

قُلْنَا: بَلَى، وَلَكِنْ مَا جَرَتِ الْعَادَةُ بِأَنَّ سُؤَالَهُ لَا يُعَدُّ نَقْصًا، فَإِنَّهُ لَا بَأْسَ بِهِ، وَلَوْ كَانَ أَحَدٌ يَفْرَحُ إِذَا أَمَرْتَهُ بِشَيْءٍ، فَإِنَّ هَذَا لَا يَدْخُلُ فِي هَذِهِ المَسْأَلَةِ، بَلْ قَدْ يَكُونُ مُسْتَحَبًّا؛ لِأَنَّهُ يُدْخِلُ السُّرُورَ عَلَى أَخِيك المُسْلِمِ.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: التَّخْفِيفُ فِي طَهَارَةِ بَوْل الصَّبِيِّ؛ لِقَوْلِهِ: «فَنَضَحَهُ عَلَى ثَوْبِهِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الاستئذان، باب التسليم على الصبيان، رقم (٦٢٤٧). ومسلم: كتاب السلام، باب استحباب السلام على الصبيان، رقم (٢١٦٨).

# وَلَمْ يَغْسِلْهُ»، وَذَلِكَ بِشَرْطَيْنِ:

الأَوَّل: أَنْ يَكُونَ ذَكَرًا، والثانِي: أَلَّا يَكُونَ مُعْتَمِدًا عَلَى الطَّعَام.



٧٨ - وَعَنْ عَائِشَةَ أُمِّ الْمُؤْمِنِينَ رَضَالِتَهُ عَنْهَا: «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ أُتِي بِصَبِيٍّ، فَبَالَ عَلَى تَوْبِهِ، فَدَعَا بِهَاءٍ، فَأَتْبَعَهُ إِيَّاهُ (١)، وَلِمُسْلِمٍ: «فَأَتْبَعَهُ بَوْلَهُ، وَلَمْ يَغْسِلْهُ (٢).

#### الشكرح

وَهُوَ كَحَدِيثِ أُمِّ قَيْسٍ، حَيْثُ صَرَّحَتْ بِأَنَّهُ أَتْبَعَهُ بَوْلَهُ وَلَمْ يَغْسِلْهُ.

وَقَدْ قَسَّمَ الْعُلَمَاء رَحِمَهُم اللَّهُ النَّجَاسَةَ مِنْ حَيْثُ التَّطْهِيرُ إِلَى ثَلَاثَةِ أَقْسَامٍ:

القِسمُ الأُوَّلُ: مُغَلظَةٌ، كَنَجَاسَةِ الكَلْبِ، فَإِنَّ النَّبِيَّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ- أَمَرَ «إِذَا وَلَغَ الْكَلْبُ فِي إِنَاءِ أَحَدِكُمْ أَنْ يَغْسِلَهُ سَبْعًا إِحْدَاهُنَّ بِالتُّرَابِ»(٣)، وَهَلْ يُلْحَقُ بِهِ مَا شَابَهَهُ فِي الْخَبَثِ وَالسُّبُوعِيَّةِ؟

فِيهِ وَجْهَانِ:

الْأَوَّلُ: يُلْحَقُ بِهِ، فَالحَقُوا بِذَلِكَ الْخِنْزِيرَ؛ لِأَنَّهُ شَرُّ مِنَ الْكَلْبِ، فَتَكُونُ الطَّهَارَةُ مِنْ نَجَاسَتِهِ مُغَلَّظَةً.

الثَّانِي: لَا يُلْحَقُ بِهِ، وَهَذَا هُوَ الصَّحِيحُ، وَعَلَى هَذَا فَيَنْفَرِدُ الْكَلْبُ بِالنَّجَاسَةِ المُغَلَّظَةِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب بول الصبيان، رقم (٢٢٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب حكم بول الطفل الرضيع وكيفية غسله، رقم (٢٨٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي: كتاب المياه، باب تعفير الإناء بالتراب من ولوغ الكلب فيه، رقم (٣٣٧).

الْقِسْمُ الثَّانِي: نُحُفَّفَةٌ، كَبَوْلِ الْغُلَامِ الصَّغِيرِ الَّذِي لَمْ يَأْكُلِ الطَّعَامَ بِشَهْ وَقٍ، وَكَذَلِكَ اللَّهْ عَلَى الرَّاجِح، فَالنَّجَاسَةُ فِيهِمَا نُحُفَّفَةٌ يَكْفِي فِيهَا النَّضْحُ.

القِسمُ الثَّالِثُ: الْوَسَطُ، وَهُوَ سَائِرُ النَّجَاسَاتِ.

وَهَذَا التَّقْسِيمُ يَخُصُّ تَطْهِيرَ النَّجَاسَة عَلَى غَيْرِ الْأَرْضِ، وَسَيَأْتِي الْكَلَامُ لَاحِقًا - إِنْ شَاءَ اللهُ - إِذَا كَانَتِ النَّجَاسَةُ عَلَى الْأَرْضِ.

وَيُشْتَرَطُ لِغَسْلِ النَّجَاسَةِ إِزَالَةُ عَيْنِ النَّجَاسَة.

مِثَالُ: لَو صَبَبْتَ عَلَى النَّجَاسَةِ المَاءَ مَرَّةً أَوْ مَرَّتَيْنِ، وَلَكِنَّ الْعَيْنَ بَاقِيَةٌ لِكَوْنِهَا جَفَّتْ عَلَى المَحَلِّ وَلَمْ تَزُلْ بِأَوَّلِ غَسْلَةٍ، وَلَا ثَانِيَة، فَالْوَاجِبُ أَنْ تَغْسِلَهَا حَتَّى تَزُولَ دُونَ اشْتِرَاط عَدَدٍ.

أَمَّا إِذَا كَانَتِ النَّجَاسَةُ عَلَى الْأَرْضِ ذَاتَ جِرْمِ كَالدَّمِ الجَافِّ، وَالْعَذِرَةِ (١)، فَيُزَالُ الْجِرْمُ أَوَّلًا ثُمَّ يُصَبُّ عَلَى مَحَلِّهِ مَاءٌ؛ لِأَنَّنَا لَو صَبَبْنَا عَلَى النَّجَاسَةِ ذَاتِ الجِرْمِ وَالْجِرْمُ مَوْجُودٌ، مَا زِدْنَاهَا إِلَّا تَلْوِيثًا؛ لَأَنَّ المَاءَ يَنْفَصِلُ مِنْهَا وَيُنَجِّسُ بُقْعَةً أَكْبَرَ.

فَإِذَا قَالَ قَائِلٌ: مَا هُوَ الدَّلِيلُ عَلَى أَنَّهُ إِذَا زَالَتِ النَّجَاسَةُ طَهُرَ المَحَلُّ؟

نَقُولُ: الدَّلِيلُ أَنَّهُ لَمْ يَرِدْ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ تَحْدِيدُ عَدَدٍ لِإِزَالَةِ النَّجَاسَةِ فِي غَيْرِ الْكَلْبِ، فَالدَّلِيلُ عَدَمُ الدَّلِيل.

وَإِذَا طَهُرَتْ نَجَاسَةُ الْكَلْبِ وَزَالَتْ بِثَلَاثِ غَسْلَاتٍ، هَلْ نَزِيدُ أَمْ نَكْتَفِي لِأَنَّ الطَّهَارَةَ تَتَتْ؟

أَقُولُ: نَزِيدُ حَتَّى نَصِلَ إِلَى السَّبْعِ إِحْدَاهُنَّ بِالتُّرَابِ؛ عَمَلًا بِالْحَدِيثِ.

<sup>(</sup>١) أي: الغائط، وهو كناية عن البراز والحدث. انظر النهاية عذر، اللسان غوط.

وَاسْتدَلَّ بَعضُ الْعُلَمَاءِ بِهَذِهِ الْأَحَادِيثِ، وَحَدِيثِ الْأَعْرَابِيِّ كَذَلِكَ عَلَى أَنَّ النَّجَاسَةَ لَا تُزَالُ إِلَّا بِالْمَاءِ، فَهَا سَبَبُ ذَلِكَ؟

الجَوَابُ: أَنَّ المَاءَ خَصَّهُ النَّبِيُّ ﷺ لِذَلِكَ؛ لِأَنَّهُ أَيْسَرُ مَا يَكُونُ فِي ذَلِكَ الْوَقْتِ، وَلَمْ يَكُنْ هُنَاكَ مَوَادُّ تُزِيلُ النَّجَاسَةَ فِي عَهْدِ الرَّسُولِ ﷺ فَمَتَى زَالَ مَحَلُّ النَّجَاسَة بِالمَاءِ أَوْ بِغَيْرِهِ؛ زَالَتْ مَعَهُ النَّجَاسَةُ؛ لِأَنَّ (الحُكْمَ يَدُورُ مَعَ عِلَّتِهِ).

قُلْتُمْ: إِنَّ أَخْذَ الطِّفْلِ لِبَعضِ مَنْ نَرَى فِيهِمْ صَلَاحًا مِنْ خُصُوصِيَّةِ النَّبِيِّ ﷺ فَهَلْ تَحْنِيكُ المَوْلُود يَدْخُلُ فِي الخُصُوصِيَّةِ؟

الجَوَابُ: التَّحْنِيكُ هَذَا شَيْءٌ آخَرُ، يَنْبَنِي عَلَى الْعِلَّةِ فِي التَّحْنِيكِ، وَلِلْعُلَهَاءِ فِيهِ قَوْلَانِ:

الْأُوَّلُ: أَنَّ الرَّسُولَ ﷺ حَنَّكَ تَبَرُّكًا بِرِيقِهِ، وَعَلَيْهِ فَيَكُونُ خَاصًّا بِهِ.

الثَّانِي: أَنَّهُ حَنَّكَ مِنْ أَجْلِ المَصْلَحَةِ فِي وُصُولِ الْغِذَاءِ إِلَيْهِمْ بِالتَّمْرِ؛ وَعَلَيْهِ فَكُلُّ مَوْلُودٍ يُحَنَّكُ مِنْ أَيِّ أَحَد صَالِحًا أَوْ غَيْرَ صَالِح.

٧٩ - عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضَالِكُ عَنْ قَالَ: «جَاءَ أَعْرَابِيُّ، فَبَالَ فِي طَائِفَةِ المَسْجِدِ، فَزَجَرَهُ النَّبِيُّ بِنَفَهُ النَّبِيُّ عَلَيْهِ بِذَنُوبٍ مِنْ مَاءٍ، فَزَجَرَهُ النَّبِيُّ عَلَيْهِ بِذَنُوبٍ مِنْ مَاءٍ، فَأَهْرِيقَ عَلَيْهِ (١).

#### الشكرح

هَذِهِ قِصَّةُ الْأَعْرَابِيِّ الَّذِي بَالَ فِي طَائِفَةِ المَسْجِد، فَأَمَرَ النَّبِيُّ ﷺ أَنْ يُصَبَّ عَلَى

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب يهريق الماء على البول، رقم (٢٢١).

بَوْلِهِ ذَنُوبًا مِنْ مَاء؛ لِأَنَّ جَمِيعَ النَّجَاسَاتِ بِالنِّسْبَةِ لِلْأَرْضِ حُكْمُهَا وَاحِدٌ، وَيُصَبُّ عَلَى مَحَلِّهَا مَاءٌ وَيَكْفِي.

قَولهُ: «الْأَعْرَابِيُّ»: هُوَ وَاحِدُ الْأَعْرَابِ.

وَالْأَعْرَابُ: هُمْ سُكَّانُ الْبَادِيَةِ، وَالْغَالِبُ عَلَيْهِمُ الجَفَاءُ وَالجَهْلُ.

جَاءَ هَذَا الْأَعْرَابِيُّ «فَبالَ فِي طَائِفَةِ المَسْجِدِ» أَيْ: فِي جَانِبِهِ، وَالطَّائِفَةُ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ هِيَ بَعضُه، فَإِذَا قِيلَ: «طَائِفَةُ المَسْجِد»، أَوْ «طَائِفَةُ الْأَرْض»، أَيْ: بَعضُه، أَوْ جَانِبٌ مِنْهُ، وَ(ال) فِي كَلِمَةِ (المَسجِد) لِلْعَهْدِ الذِّهْنِيِّ، وَهُوَ مَسْجِدُ النَّبِيِّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ.

قَولهُ: «فَزَجَرَهُ النَّاسُ»: أَي نَهَوْهُ بشِدَّةٍ، وَصَاحُوا بِهِ؛ لِئَلَّا يَبُولَ فِي المَسْجِدِ؛ لِأَنَّ الْبَوْلَ فِي المَسْجِدِ مُنَافٍ لِلشَّرْعِ وَالْفِطْرَةِ، وَالْعَقْلِ.

وَقُولَهُ: «فَنَهَاهُمُ النَّبِيُّ ﷺ: أَي طَلَبَ مِنْهُمُ الْكَفَّ عَنْ زَجْرِهِ، لِأَنَّ تَعْرِيفَ النَّهْي هو طَلَبُ الْكَفِّ عَنِ الْفِعْلِ عَلَى وَجْه الإِسْتِعْلَاء.

وَيُخْرَجُ بِهَذَا التَّعْرِيفِ مَخْرُجَانِ:

الْأُوَّلُ: طَلَبُ الْكَفِّ عَلَى وَجْهِ الْمُسَاوَاةِ، وَيُسَمَّى التِهاسًا.

الثَّانِي: طَلَبُ الْكَفِّ عَلَى وَجْهِ التَّذَلُّل، وَيُسَمَّى دُعَاءً.

فَإِذَا قُلْتَ لِصَاحِبِك: «لَا تَفْعَلْ كَذَا«، وَهُوَ مُسَاوٍ لَكَ، وَلَا تَشْعُرُ بِأَنَّ قَوْلَكُ هُنَا اسْتِعْلَاءٌ عَلَيْهِ، فَهَذَا يُسَمَّى الْتِهَاسًا.

وَإِذَا قُلْتَ: «رَبَّنَا لَا تُـوَّاخِذْنَا»، فَهُـنَا (لَا) لَيْسَتْ نَاهِيَةً، بَـلْ هِيَ لِلدُّعَـاءِ أَوْ دُعائيَّة. أَمَّا النَّهْيُ فَإِنَّ النَّاهِيَ يَشْعُرُ بِأَنَّهُ فَوْقَ المَنْهِيِّ.

قَوْلُهُ: «فَلَمَّا قَضَى بَوْلَهُ»: وَهُنَا (قَضَى) مُتَعَدِّيَةٌ، وَتَكُونُ لَازِمَةً إِذَا قُلْتَ: (قُضِيَ الشَّيءُ) بمَعْنَى أَدَّاهُ وَفَرَغَ مِنهُ. الشَّيءُ): بِمَعْنَى أَدَّاهُ وَفَرَغَ مِنهُ.

قَوْلُهُ: «أَمَرَ النَّبِيُّ ﷺ: أَي أَمَرَ الصَّحَابَةَ أَو وَاحِدًا مِنهُم، فَالمَفْعُولُ المَأْمُورُ مَحْذُوفٌ، وَالنَّبِيُّ فَاعِلُ.

قَوْلُهُ: «بِذَنُوبِ»: الذَّنُوبُ هُوَ الدَّلْوُ، وَقَولُه: «مِن مَاءٍ»: أَيْ بَيَانَ لِلذَّنُوبِ.

وَقَوْلُهُ: «فَأُهْرِيقَ عَلَيْهِ»: أي صُبَّ عَلَيهِ، وَيُقَالُ: (أُهْرِيقَ)، وَيُقَالُ: (أُرِيقَ)، فَالْهَاءُ زَائِدَةٌ؛ لِأَنَّهَا مِن حُرُوفِ الزِّيَادَة.

يَقُولُ الشَّاعِرُ(١):

سَأَلْتُ الْحُرُوفَ الزَّائِدَاتِ عَنِ اسْمِهَا فَقَالَتْ وَلَم تَكْذِب: أَمَانٌ وَتَسْهِيلُ

فَإِذَا قَالَ لَكَ قَائِلٌ: مَا هِيَ حُرُوفُ الزِّيَادَةِ؟

جَمَعُوهَا فِي قَوْلِهِمْ: «أَمَانٌ وَتَسهِيلٌ»، وَكَذَلِكَ جَمَعُوهَا فِي (سَأَلْتُمُونِيهَا)، لَكِنْ عِنْدَمَا نَقُولُ: «أَمَانٌ وَتَسْهِيلٌ» هَذَا أَلَذَّ عَلَى السَّمْعِ مِنْ (سَأَلْتُمُونِيهَا)، إِذَنْ كَلِمَةُ (فَأُهْرِيقَ) هَاؤُهَا زَائِدَةٌ، وَالكَلِمَةُ فِعْلٌ مَبْنِيٌّ لِلْمَجْهُولِ، أَيْ: أَرَاقَهُ مَنْ جَاءَ لِهِ كَمَا قَالَ: «أَمَرَ بِذَنُوبٍ مِنْ مَاءٍ».

وَقِصَّةُ هَذَا الْحَدِيثِ أَنَّ الرَّجُلَ الْأَعْرَابِيَّ الَّذِي دَخَلَ المَسْجِدَ، وَكَانَ مُحْتَاجًا إِلَى الْبَوْلِ فَتَنَحَّى وَبَالَ فِيهِ، كَأَنَّهُ يَظُنُّ أَنَّهُ فِي الصَّحْرَاءِ؛ لِأَنَّهُ أَرَادَ أَنْ يَتَبَوَّلَ؛ لكِنَّه لَمْ يَزِنِ الْأُمُورَ، وَلَمْ يَضَعْ لَهَا قَدْرًا، وَالصَّحَابَةُ رَضَيْلِيَّةَعَنْهُ أَنْكُرُوا عَلَيْهِ، وَحُقَّ لَهُمْ

<sup>(</sup>١) تاج العروس زيد.

هَذَا؛ إِلَّا أَنَّ إِنْكَارَهُمْ كَانَ عَلَى وَجْهٍ مُنَافٍ لِلْحِكْمَةِ بَعضَ الشَّيْءِ؛ وَمِنْ ثَمَّ نَهَاهُمُ الرَّسُولُ ﷺ عَنْ ذَلِكَ، ثُمَّ تَرَكَ الْأَعْرَابِيَّ يَبُولُ، لِأَنَّهُ لَو أَرَادَ أَنْ يَقُومَ رَافِعًا ثَوْبَهُ فَسَيَحْصُلُ فِي ذَلِكَ مَفْسَدَتَانِ:

المَفْسَدَةُ الْأُولَى: كَشْفُ الْعَوْرَة، وَحِينَئذٍ يَتَلَوَّثُ الثَّوْبُ؛ لِأَنَّهُ نَزَلَ مِنْهُ.

وَالمَفْسَدَةُ الثَّانِيَةُ: يَنْقَطِعُ بَوْلُه، فَالنُّقَطُ الَّتِي تَكُونُ بَاقِيَةً تُلَوِّثُ بُقْعَةً مِنَ المَسْجِدِ أَكْثَرَ مِمَّا لَو بَقِيَ فِي مَكَانٍ وَاحِدٍ، وَمَعَ ذَلِكَ أَيْضًا إِذَا انْقَطَعَ بَوْلُه أَثْنَاءَ الخُرُوجِ وَالجَرَيَانِ فِي مَجْرَى الْبَوْلِ، حَصَلَ لَهُ ضَرَرٌ كَبِيرٌ مِنَ النَّاحِيَةِ الصِّحِيَّةِ.

فَفِي كُلِّ الْأَحْوَالِ تَحْصُلُ مَشَقَّةٌ وَضَرَرٌ عَلَى الْأَعْرَابِيِّ؛ فَلِهَـذَا نَهَاهُـمُ النَّبِيُّ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ- حَتَّى قَضَى بَوْلَه.

وَيَجُوزُ لِلْمُكَلَّفِ بِالمَسْجِدِ الْقِيَامُ بِهَذَا التَّطْهِيرِ إِنْ كَانَ لِلْمَسْجِدِ قَيِّمٌ، وَيَجُوزُ مُبَاشَرَة المُسْلِم ذَلِكَ بِنَفْسِهِ، أَمَّا السُّكُوتُ مُطْلَقًا فلا يَجُوزُ.

وَقَدْ نَازَعَ فِي تَطْهِيرِ الْأَرْضِ بِالْمَاءِ مَنْ قَالَ: إِنَّ الْأَرْضَ الْمُتَنَجِّسَةَ تَطْهُرُ بِالشَّمْسِ وَالرِّيحِ إِذَا زَالَتْ عَيْنُ النَّجَاسَة وَأَثَرُهَا، كَمَذْهَبِ أَبِي حَنِيفَةَ، وَاخْتِيَارِ شَيْخِ الْإِسْلَامِ ابْن تَيمِيةَ رَحَهُمَالَلَهُ.

وَأَجَابُوا عَنْ هَذَا الْحَدِيثِ بِأَنَّ النَّبِيَّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ - أَمَرَ أَنْ يُصَبَّ عَلَيْهِ مَاءٌ؛ نَظَرًا لِسُرْعَةِ إِزَالَةِ النَّجَاسَةِ؛ لِأَنَّ المَسْجِدَ -كَمَا هُوَ مَعْرُوفٌ - يُصَبَّ عَلَيْهَا المَاءُ وَطَهُرَتْ بَعْدَ يَوْمَيْنِ أَوْ ثَلَاثَةٍ يُصَلَّى فِيهِ، وَلَوْ أَنَّ هَذِهِ الْأَرْضَ لَمْ يُصَبَّ عَلَيْهَا المَاءُ وَطَهُرَتْ بَعْدَ يَوْمَيْنِ أَوْ ثَلَاثَةٍ بِالشَّمْسِ وَالرِّيحِ لَكَانَتْ طَاهِرَةً.

وَلَا شَكَّ أَنَّ هَذَا الجَوَابَ سَدِيدٌ، فَيُقَالُ: إِنَّ الرَّسُولَ ﷺ أَمَرَ بِالمَاءِ؛ لِأَنَّهُ أَسْرَعُ، وَالمَسْجِدُ يَخْتَاجُ النَّاسُ إِلَيْهِ فِي الصَّلَاةِ.

فِي إِحْدَى رِوَايَاتِ الحَدِيثِ أَنَّ الرَّسُولَ ﷺ دَعَا هَذَا الْأَعْرَابِيَّ، وَقَالَ لَهُ: «إِنَّ هَذِهِ الْمَسَاجِدَ لَا يَصْلُحُ فِيهَا شَيْءٌ مِنَ الْأَذَى، وَإِنَّمَا هِيَ لِلصَّلَاةِ وَالتَّكْبِيرِ وَقِرَاءَةِ الْشُرْآنِ»، أَو كَمَا قَالَ.

فَالْأَعْرَابِيُّ فَرِحَ بِهَذَا، وَقَالَ: «اللَّهُمَّ ارْحَمْنِي وَمُحَمَّدًا، وَلَا تَرْحَمْ مَعَنَا أَحَدًا»؛ لِأَنَّ مُحَمَّدًا عَلَيْهِ الصَّلَاهُ وَالسَّلَامُ عَامَلَه بِاللَّطفِ وَاللِّينِ، وَالآخِرِينَ صَاحُوا بِهِ، وَزَجَرُوهُ، وَهُو مُحَمَّدًا عَلَيْهِ الصَّلَاهُ وَالسَّلَامُ عَامَلَه بِاللَّطفِ وَاللَّينِ، وَالآخِرِينَ صَاحُوا بِهِ، وَزَجَرُوهُ، وَهُو أَعرَابِيُّ لَا يُدْرِكُ، فَأَرَادَ أَنْ يَجَعَلَ الرَّحَمَةَ لَهُ وَللرَّسُولِ ﷺ وَلَيْتَه قَالَ: «اللَّهُمَّ ارحَمْنِي وَحُمَدًا» فَلَا مَانِعَ، كَمَا قَالَ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ ﴿ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلِأَخِي ﴾ [الأعراف:١٥١]، وهُولَ لَهُ الرَّسُولُ: «لَقَدْ تَحَجَّرْتَ وَاسِعًا يَا أَخَا الْعَرَبِ» (١)؛ لِأَنَّ رَحْمَةَ الله وَاسِعَةُ، فَقَالَ لَه الرَّسُولُ: «لَقَدْ تَحَجَّرْتَ وَاسِعًا يَا أَخَا الْعَرَبِ» (١)؛ لِأَنَّ رَحْمَةَ الله وَاسِعَةُ، ﴿ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلُّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْمًا ﴾ [غافر:٧].

#### مِن فَوَائِد هَذَا الحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: بَيَانُ مَدَى جَهْلِ الْأَعْرَابِ فِي الْأَحْكَامِ الشَّرْعِيَّةِ، وَالَّذِي سَبَبُهُ هُوَ الْبُعْدُ عَنِ التَّعَلُّم، وَعَنِ المُدُنِ.

وَيَنْبَغِي لِلْإِنْسَانِ أَنْ يَكُونَ قَرِيبًا مِنَ الْعُلَمَاءِ؛ حَتَّى يَتَعَلَّمَ مِنْهُمْ، وَكُلَّمَا يَبْتَعِدُ الْإِنْسَانُ عَنْهُمُ ازْدَادَ جَهْلًا.

الفَائِدَةُ الثَّانِيَةُ: وُجُوبُ تَطْهِيرِ النَّجَاسَةِ فِي المَسْجِدِ حَالًا؛ لِأَنَّ النَّبِيَّ ﷺ أَمَرَ اِنْدُوبٍ مِنْ مَاءٍ فَأُرِيقَ عَلَيْهِ فِي الحَالِ.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: وُجُوبُ الْمُبَادَرَةِ بِإِنْكَارِ الْمُنْكَرِ؛ لِقَوْلِهِ: «فَزَجَرَهُ النَّاسُ»، فَالْفَاء تَدُلُّ عَلَى التَّرْتِيبِ وَالتَّعْقِيبِ، وَالرَّسُولُ عَلَيْهِ الصَّلَاهُ وَالسَّلَامُ لَمْ يُنْكِرْ عَلَيْهِمْ إِنْكَارَ المُنْكَرِ، بَلْ أَنْكَرَ عَلَيْهِمْ كَيْفِيَّةَ الْإِنْكَارِ. بَلْ أَنْكَرَ عَلَيْهِمْ كَيْفِيَّةَ الْإِنْكَارِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: كتاب الطهارة، باب الأرض يصيبها البول، رقم (٣٨٠).

الفَائِدَةُ الرَّابِعةُ: بَيَانُ غَيْرَةِ الصَّحَابَةِ رَضَالِلَّهُ عَنْهُ وَأَنَّهُ لَا يُمْكِنُ أَنْ يَسْكُتُوا عَلَى خَطَأ؛ لِقَوْلِهِ: «فَزَجَرَهُ النَّاسُ».

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: وُجُوبُ اسْتِعْمَالِ الرِّفْقِ فِي النَّهْيِ عَنِ المُنْكَرِ؛ لِأَنَّ ذَلِكَ مِنْ خُلُقِ النَّبِيِّ عَنِ المُنْكَرِ؛ لِأَنَّ ذَلِكَ مِنْ خُلُقِ النَّبِيِّ عَلِيْ وَلِأَنَّهُ أَقْرَبُ إِلَى حُصُولِ المَقْصُودِ.

وَالنَّهْيُ عَنِ الْمُنْكَرِ بِعُنْف وَشِدَّة يَزِيدُ الْمُنْكَرَ عَلَيْهِ فِي مُنكَرِهِ، وَبِالتَّالِي يَزِيدُ الْمُنْكَرُ، وَأَمَّا النَّهْيُ عَنِ الْمُنْكَرِ بِرِفْقٍ وَلِين يَحْصُلُ بِهِ المَقْصُودُ، أَوْ عَلَى الْأَقَلِّ بَعضُ المَقْصُودِ.

فَعَلَيْنَا أَنْ نَنْهَى عَنِ الْمُنْكَرِ بِرِفْقٍ وَلِينٍ وَصَبْرٍ؛ حَتَّى نَنَالَ مُرَادَنَا مِنْ تَغْيِير الْمُنْكَر، كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى عَنْ لُقْهَانَ فِي تَوْجِيهِ ابْنِهِ: ﴿ يَنْبُنَى أَقِمِ الصَّكَلَوْةَ وَأَمُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَانْهَ عَنِ كُمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى عَنْ لُقْهَانَ فِي تَوْجِيهِ ابْنِهِ: ﴿ يَنْبُنَى أَقِمِ الصَّكَلَوْةَ وَأَمُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَانْهَ عَنِ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ لُقُهَانَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

وَهَلِ الْأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْيُ عَنِ الْمُنْكَرِ يَكُونُ أَحْيَانًا بِالْقُوَّةِ وَالشِّدَّةِ حَسَبَ الْأَحْوَالِ؟

الجَوَابُ: هَذَا الَّذِي تَذْكُرُهُ هُوَ التَّغْيِير، وَالتَّغْيِيرُ غَيْرُ الْأَمْرِ وَالنَّهْيِ؛ وَلِهَذَا يَلْتَبِسُ عَلَى بَعضِ الطَّلَبَةِ الْفَرْقُ بَيْنَ هَذِهِ الْأُمُورِ الثَّلَاثَةِ:

الدَّعْوَةُ، وَهِيَ مَأْمُورٌ بِهَا فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ آدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ﴾ [النحل:١٢٥].

الْأَمْرُ وَالنَّهْيُ، وَذَلكَ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمْ أُمَّةُ يُدَعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ الْمُعَرُونِ وَلَا الْمُرُونَ مِن الْمُنكرِ ﴾ [آل عمران:١٠٤].

التَّغْيِيرُ، وَذَلكَ فِي قَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: «مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكَرًا فَلْيُغَيِّرُهُ بِيَدِهِ»(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الإيمان، باب بيان كون النهي عن المنكر من الإيمان وأن الإيمان يزيد وينقص وأن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر واجبان، (٤٩).

فَالتَّغْيِيرُ سُلْطَةٌ؛ وَلِهَذَا قَيَّدَهَا النَّبِيُّ عَيَا اللَّبِيُّ عَلَيْهُ وَقَالَ: «فَإِنْ لَمُ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ».

وَالْأَمْرُ أَنْ تَأْمُرَ بِالْخَيْرِ وَتَنْهَى عَنِ الشَّرِّ، لَكِنْ لَيْسَ لَك سُلْطَةٌ عَلَى المَأْمُورِ أَوِ المَنْهِيِّ.

أَمَّا الدَّعْوَةُ فَأَعَمُّ وَأَخَفُّ، فَيُمْكِنُك أَنْ تَقِفَ فِي أَيِّ مَكَان، مُجْتَمَع، أَوْ مَدْرَسَة، أَوْ مَسْجِد، وَغَيْر ذَلِكَ لِتَعِظَ النَّاسَ.

فَطَرِيقَةُ التَّغْيِيرِ الَّتِي وَرَدَتْ فِي السُّؤَالِ لَا تَكُونُ إِلَّا مِنْ سُلْطَة، وَإِذَا قَدَّرْنَا أَنَّ وَلِيَّ الْأَمْرِ جَعَلَ سُلْطَةَ التَّغْيِيرِ إِلَى طَائِفَةٍ مُعَيَّنَة؛ فَلَا تَنْبَغِي الشِّدَّةُ.

وَإِنْ قِيلَ: بَعضُ طُلَّابِ الْعِلْمِ يَقُولُونَ بِوُجُوبِ إِنْكَارِ الْمُنْكَرِ، حَتَّى لَو تَضَرَّرَ اللَّاعِي بِذَلِكَ، لَكِنَّ المُنْكَرَ عَامٌ، وَقَدْ يَتَعَلَّقُ بِالدِّينِ؟

فَالَجُوَابُ: ﴿ فَٱلْقَوُا ٱللَّهَ مَا ٱسۡتَطَعۡتُم ﴾ [التغابن:١٦]، فَإِذَا كَانَ الْإِنْسَانُ يَتَضَرَّرُ فِي النَّهْيِ عَنِ الْمُنْكَرِ، فَلَا، حَتَّى لَا يَتَضَرَّرَ، وَكُلُّ إِنْسَانٍ يَسْتَطِيعُ أَنْ يَنْهَى شَخْصًا رَآهُ عَلَى مَعْصِيَةٍ لَكِنْ بِدُونِ أَنْ يَسْلُطَ الْإِنْسَانُ أَوْ يَرْفَعَ صَوْتَه.

وَبَعضُ الْأَمَاكِنِ لَـو تَكَلَّـمَ فِيهَا إِنْسَانٌ عَنِ الْـوَلَاءِ وَالْبَرَاءَةِ مِنَ الْيَهُـودِ أَوِ النَّصَارَى مِنَ الْمُشْرِكِينَ قَالُوا عَنْهُ: أُصُولِيٌّ، أَوْ مُتَشَدِّد، وَلَوْ سَكَتَ فَالنَّاس يَتْبَعُونَه، فَمَتَى يُنْكِرُ الْمُنْكَرَ؟

الجَوَابُ: هَذَا لَا يُسَمَّى إِنْكَارًا، بَلْ دَعْوَة، وَيَجِبُ عَلَى الْإِنْسَانِ إِذَا لَم يَقُمْ أَحَدُّ بِهَذِهِ الدَّعْوَةِ أَنْ يَدْعُو إِلَى اللهِ، وَيُبَيِّنَ أَنَّهُ لَا يَجُوزُ مُوَالَاةُ الْكُفَّارِ، وَأَنَّهُ لَا يَجُوزُ مُوَالَاةُ الْكُفَّارِ، وَأَنَّهُ لَا يَجُوزُ مَوَالَاةُ الْكُفَّادِ وَقُلْنَا: هَذَا تَرَتَّبَ مَوَدَّتُهُمْ، وَلَكِنْ إِذَا كُنَّا فِي مَكَانٍ وَقُلْنَا: هَذَا تَرَتَّبَ مَوَدَّتُهُمْ، وَلَكِنْ إِذَا كُنَّا فِي مَكَانٍ وَقُلْنَا: هَذَا تَرَتَّبَ عَلَيْهِ نَفْسُ الْأَضْرَارِ، فَهُنَا يَجِبُ عَلَى الْإِنْسَانِ أَنْ يُقَدِّرَ المَصَالِحَ وَالمَضَارَّ؛ وَحِينَئَذٍ عَلَيْهِ نَفْسُ الْأَضْرَارِ، فَهُنَا يَجِبُ عَلَى الْإِنْسَانِ أَنْ يُقَدِّرَ المَصَالِحَ وَالمَضَارَّ؛ وَحِينَئَذٍ يَحْصُلُ المَقْصُودُ.

وَلَا مَانِعَ أَنْ تَأْتِيَ إِلَى زَيْدٍ أَوْ عَمْرِو عَلَى سَبِيلِ الْإِخْتِفَاءِ وَتَقُولُ: أَنَا رَأَيْتُك مَعَ هَذَا النَّصْرَانِيِّ، أَوْ مَعَ هَذَا الْبُوذِيِّ، أَوْ الْمُشْرِكِ، وَكَأَنَّك تَوَادُّهُ، وَهَذَا حَرَامٌ.

الْفَائِدَةُ السَّادِسةُ: وُجُوبُ ارْتِكَابِ أَخَفِّ الْمُفْسَدَتَيْنِ دَفْعًا لِأَعْلَاهُمَا.

وَتُؤْخَذُ مِنْ نَهْيِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّحَابَةَ عَنْ زَجْرِ الْأَعْرَابِيِّ؛ وَذَلِكَ لِأَنَّهُ إِذَا قَامَ مِنْ بَوْلِهِ تَحْصُلُ لَهُ مَفَاسِدُ -كَمَا أَسْلَفْنَا- وَهَذَا إِذَا اضْطُرِرْنَا لِارْتِكَابِ المَفْسَدَةِ. أَمَّا إِذَا أَمْكَنَ أَنْ نَرْفَعَ المَفْسَدَةَ مِنَ الْأَصْلِ، فَهَذَا هُوَ الْوَاجِبُ.

الفَائِدَةُ السَّابِعةُ: حِكْمَةُ النَّبِيِّ ﷺ فِي تَغْيِيرِ الْمُنْكَر، حَيْثُ بَادَرَ بِنَهْيِهِمْ، وَتَركَ الْأَعْرَابِيَّ يَبُولُ فِي المَسْجِدِ.

الْفَائِدَةُ الثَّامِنةُ: وُجُوبُ اسْتِعْمَالِ الْمَاءِ فِي إِزَالَةِ النَّجَاسَةِ، وَأَنَّ النَّجَاسَةَ لَا تَزُولُ بِغَيْرِ الْمَاءِ؛ لِأَنَّ النَّبِيَّ عَيَلِيَٰهُ أَمَرَ أَنْ يُصَبَّ عَلَيْهِ ذَنُوبٌ مِنْ مَاءٍ.

الْفَائِدَةُ التَّاسِعةُ: لَا يُشْتَرَطُ الْعَدَدُ فِي إِزَالَةِ النَّجَاسَةِ مِن عَلَى الْأَرْضِ؛ لِأَنَّ النَّبِيَّ ﷺ أَمَرَ أَنْ يُصَبَّ عَلَيْهِ الْمَاءُ، وَلَوْ كَانَ هُنَاكَ عَدَدٌ مُعَيَّنٌ لَبَيَّنَهُ.

الفَائِدَةُ العَاشِرَةُ: لَا يُشْتَرَطُ أَنْ يَحْفِرَ الْإِنْسَانُ مَكَانَ النَّجَاسَةِ عَلَى الْأَرْضِ، أَوْ يُحَوِّطَهَا لِأَجْلِ صَبِّ المَاءِ عَلَيْهَا؛ لِأَنَّ النَّبِيَّ يَئِيَةٍ لَمْ يَفْعَلْ ذَلِكَ.

الفَائِدَةُ الحَادِيَةَ عَشْرَةَ: عَدَمُ جَوَازِ تَوْكِيلِ الْغَيْرِ فِي إِزَالَةِ نَجَاسَتِهِ؛ لِأَنَّ أَمْرَ النَّبِيِّ ﷺ لَيْسَ تَوْكِيلًا، وَلَكِنَّهُ تَكْلِيفٌ بِشَرْع.

الْفَائِكَةُ الثَّانِيةَ عَشْرةَ: ارْتِكَابُ أَدْنَى المَفْسَدَتَيْنِ بِدَفْعِ أَعْلَاهُمَا.

فَإِنْ قِيلَ: إِذَا كَانَ هُنَاكَ مَصْلَحَةٌ عَامَّةٌ تَتَرَتَّبُ عَلَى ارْتِكَابِ أَخَفِّ المفْسدَتَيْنِ، فَهَلْ نَقُولُ بِوُجُوبِهِ؟

الجَوَابُ: مَعْلُومٌ إِذَا أَمْكَنَ أَنْ نَقْطَعَ المفْسدَتَيْنِ جَمِيعًا وَجَبَ، وَلَكِنْ إِذَا كَانَ لَا بُدَّ أَنْ تُرْتَكَبَ إِحْدَى المفْسدَتَيْنِ، إِمَّا الْكُبْرَى أَوِ الصُّغْرَى، فَالْوَاجِبُ الصُّغْرَى! لا بُدَّ أَنْ تُرْتَكَبَ إِحْدَى المفْسدَتَيْنِ، إِمَّا الْكُبْرَى أَوِ الصُّغْرَى، فَالْوَاجِبُ الصُّغْرَى! إِذَا كَانَتِ المصْلحَةُ عِامَّةً كَدُخُولِ مَجْمُوعَةٍ فِي إِذَا كَانَتِ المصْلحَةُ بِالنِّسْبَةِ لِفَرْد. أَمَّا لَو كَانَتْ مَصْلَحَةً عَامَّةً كَدُخُولِ مَجْمُوعَةٍ فِي الْإِسْلَامِ فَقَدْ نُرَجِّحُ هَذَا لِلْمَصْلَحَةِ الْكَبِيرَةِ.

وَلَوْ رَأَيْنَا إِنْسَانًا عَلَى مُنْكَر، وَيُمْكِنُ مِنَ المَصْلَحَةِ أَنْ نُعْطِيَهُ الحُرِّيَّةَ بَعضَ الشَّيْءِ، ثُمَّ نَنْهَاهُ بَعْدَ ذَلِكَ، هَذَا لَا يَنْبَغِي، بَلْ نُنْكِرُ، أَمَّا إِذَا كَانَ لَمِصْلَحَةٍ بِأَنْ تَكُونَ هَذِهِ الطَّائِفَةُ مَعْرُوفَةً بِأَنَّهَا تَفْعَلُ شَيْئًا مِنَ الْأَشْيَاءِ الْمُحَرَّمَةِ، وَرَأَيْنَا أَلَّا نَتَكَلَّمَ عَنْهَا عُمُومًا؛ فَلْنَأْخُذْهَا فَردًا فَردًا فِي مَوَاضِعَ أُخْرَى.

فَيَرْجِعُ هَذَا حَسَبَ اجْتِهَادِ الْإِنْسَانِ، إِنْ أَصَابَ فَلَهُ أَجْرَانِ، وَإِنْ أَخْطَأَ فَلَهُ أَجْرٌ.

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةَ عَشْرَةَ: المَقْصُودُ مِنَ النَّهْيِ عَنِ المُنْكَرِ إِزَالَتُه، لَا تَأْنِيب الْفَاعِلِ عَلَى فِعْلَتِهِ، فَأَنْتَ تَسْعَى بِأَقْرَبِ طَرِيقٍ لِزَوَال المُنْكَرِ.

وَمَا حُكْمُ مَنْ يَبُولُ فِي إِنَاءٍ وَهُوَ دَاخِلُ المَسْجِدِ؟

الجَوَابُ: إِذَا كَانَ هُنَاكَ ضَرُورَة فَلَا بَأْسَ، مِثْلَ أَنْ يَكُونَ مَرِيضًا وَلَا يُمْكِنُهُ أَنْ يُحْمَلَ إِلَى خَارِجِ المَسْجِدِ، أَوْ يَكُونَ مَعَهُ طِفْلٌ صَغِير وَالمَسْجِدُ شَدِيدُ الزِّحَامِ، وَيُمْكِنُ كَذَلِكَ أَنْ يَجْعَلَ مَعَهُ كِيسًا مِنَ النايلون وَهَذَا أَفضَلُ مِنْ كَوْنِهِ يَكْشِفُ وَيُمْكِنُ كَذَلِكَ أَنْ يَجْعَلَ مَعَهُ كِيسًا مِنَ النايلون وَهَذَا أَفضَلُ مِنْ كَوْنِهِ يَكْشِفُ الْعَوْرَةَ أَمَامَ النَّاسِ؛ لِأَنَّهُ حَتَّى لَو فَعَلَ هَذَا سَيصِيحُ بِهِ النَّاسُ. أَمَّا إِذَا جَعَلَ هَذَا الْكِيسَ مِنْ دَاخِلِ الثَّوْبِ وَبَالَ فِيهِ فَلَا بَأْسَ، سَوَاءٌ عَنْ كَبِيرٍ، أَوْ صَغِيرٍ مَا دَامَ لِلضَّرُورَةِ. لِلضَّرُورَةِ.



٣٠ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِكَهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «الفِطْرَةُ خَسْ الخَتَانُ، وَالِاسْتِحْدَادُ، وَقَصُّ الشَّارِبِ، وَتَقْلِيمُ الْأَظْفَارِ، وَنَتْفُ الإِبْطِ» (١). الشَّرَحِ

الْفِطْرَةُ تُطْلَقُ عَلَى مَعَانٍ مُتَعَدِّدَةٍ، وَأَقْرَبُ المَعَانِي لِسِيَاقِ هَذَا الحَدِيثِ:

أَنَّهَا مَا اسْتَحْسَنَهُ النَّاسُ وَجُبِلُوا عَلَيهِ.

وَقَدِ اسْتَحْسَنَ النَّاسُ هَذِهِ الْأَشْيَاءَ الْحَمْسَةَ:

١ – الجِتَانُ.

٢- الإستِحْدَادُ.

٣- قَصُّ الشَّارِبِ.

٤ - تَقلِيمُ الْأَظْفَارِ.

٥- نَتْفُ الإِبْط.

قَوْلُهُ: «خَمْسُ»: ظَاهِرُهُ الحَصْرُ، أَيْ إِنَّهَا مَحْصُورَةٌ بِخَمْسٍ، وَلَيْسَ كَذَلِكَ، فَإِنَّ النَّبِيَ ﷺ قَالَ: «عَشْرٌ مِنَ الفِطْرَةِ»(٢)، وَذَكَرَ هَذِهِ الخَمْسَ وَأَشْيَاءَ أُخْرَى؛ إِذَنِ الحَصْرُ هُنَا إِضَافِيٌّ.

وَالْحَصْرُ: إِثْبَاتُ الْحُكْمِ فِي المَذْكُورِ، وَنَفْيُهُ عَمَّا سِوَاهُ.

فَإِذَا قُلْتَ: ﴿ لَا قَائِمَ إِلَّا زَيْدٌ ﴾، فَهُنَا حَصَرْتَ الْقِيَامَ فِي زَيْدٍ وَنَفَيْتَهُ عَمَّا سِوَاهُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب اللباس، باب قص الشارب، رقم (٥٨٨٩)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب خصال الفطرة، رقم (٢٥٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب خصال الفطرة، رقم (٢٦١).

والحَصْرُ حَقِيقِيُّ، وَإِضَافِيُّ: فَإِنْ كَانَ مُطَابِقًا لِلوَاقعِ، فَهُو حَقِيقيُّ، وَإِنْ كَانَ غَيرَ مُطَابِقٍ، فَهوَ إِضَافِيُّ.

فَإِذَا قُلْتَ: «لَا خَالِقَ إِلَّا اللهُ»، فَهُوَ حَقِيقيٌّ؛ لِأَنَّه لَا خَالِقَ إِلَّا اللهُ، وَإِذَا قُلْتَ: لَا عَالِمَ إِلَّا زَيدٌ، هَذَا إِضَافِيُّ. لَا عَالِمَ إِلَّا زَيدٌ، هَذَا إِضَافِيُّ.

ومَعْنى (إضافي): أَيْ يُحْمَلُ كَلَام الرَّجُل الَّذِي قَالَ: «لا عالم إلا زيد»: بأنه مثلًا: لا عالم في هذا البلد، أو لا عالم في هذا الزمن، أو لا عالم عِلمًا كثيرًا، أو لا عالم في الفقه، أو لا عالم في العقيدة، فهو محصورٌ بشَيْءٍ مُعَيَّن، إمَّا في الزمن، أو المكان، أو في نوع العِلَّة.

إذَنْ، جُملةُ «الفِطْرَةُ خَمْسٌ»، إذا قلنا: إِنَّهَا مُفِيدَة لِلْحَصْرِ، فالحصر إضافيُّ؛ لأنه ثَبُتَ وُجُودُ أَشْيَاءَ لِلْفِطْرَةِ خَارِجَة عَنْ الخَمْسِ، وعلى هذا يتعَيَّن أنْ يكونَ حَصْره إضافيًّا.

وقد يُنازَع في ذلك؛ إذْ إنَّ الجُمْلَةَ الاِسْمِيَّةَ لا تفيدُ الحَصْرَ، إلَّا إذا كان طرفاها مَعْرِفَتَيْنِ، كما إذا قُلْتَ: «القائمُ زيدٌ»، هنا الحصر واضحٌ، لكن هذه الجملة قال فيها بعض العُلَماء: إنَّما تفيد الحصر كَابْنِ دقيق، والليث رَحِمَهُمَاللَّهُ في شرحه للكتاب يقول: إنها مُفِيدَة لِلْحَصْرِ.

إِذَنْ، رِوَايَة «خَمْسٌ مِن الفطرة» لا تُفِيدُ الحصر.

قوله: «الخِتَان»: وهو بالنسبة للرَّجُل: قَطْعُ الجِّلْدَةِ التي فَوْقَ حَشَفَةِ الذَّكَر، وبالنسبة للأنثى: قَطْعُ الجِلْدَةِ الزَّائِدَة فِي فَرْجِهَا.

وإنها كان مِن الفِطْرَةِ؛ لِمَا فيه مِن تطهيرِ المحلِّ.

فبالنسبة للرجُل؛ لأنَّ قُلْفة الجلدة التي على الحَشَفَة تبقي -إذا بال الإِنْسان-

بقِيَّة من البول بين الحشَفة والجلدة، وأيضًا فيه طهارةٌ خَلْقيَّةٌ حِسِّيَّة، وفيه كمالُ الاستمتاع بالزَّوْجة؛ ولهذا يَشُقُّ على الَّذين لا يَخْتَتِنونَ الجماعُ مشقةً عظيمةً عليهم وعلى نِسائِهِمْ؛ لأنَّ هذه الجلدة عند الجِمَاع يَتْعَبُ الإِنْسانُ بها مِن جهة الحَشَفة، ولا يَتَمَكَّنُ من الاستمتاع التَّام.

وبالنسبة للأنثى؛ لأنَّها تُقلِّل مِن شهوتها، وتقليلُ شهوة المرأة على وَجْهٍ معتدل هذا مِن الفطرة؛ لأنَّها إذا قَوِيَتْ شَهْوَتُها فربها يؤدِّي ذلك إلى مفسدةِ تتَبُّعِ الرجال؛ فيحصل بذلك الشَّرُّ؛ فلذلك كان من الفطرة؛ ولأنَّ فيه الطَّهارة الخُلُقية.

وعلى كُلِّ حال الشَّرع لا يأتي إلَّا بخير.

حُكْمُ الخِتَان:

ذكر العُلَماءُ فيه ثلاثةَ أقوال:

الأُوَّل: أنه سُنَّةٌ في حقِّ الرِّجال والنِّساء.

الثَّاني: أنه وَاجِبٌ في حقِّ الرِّجال والنِّساء.

الثَّالث: أنه وَاجِبٌ في حقِّ الرِّجال، وسُنَّةُ في حقِّ النِّساء، وهذا أصح الأقوال. وَجُه التَّفريقِ بين الرَّجل والمرأة في حُكمه:

وَرَدَ فِي ذلك حديثٌ أَنَّ الخِتَانَ «مَكْرُمَةٌ لِلنِّسَاءِ» (١)، لكنَّه ضعيف.

أما وَجْه التَّفريق من حيثُ التَّعليل: أنَّ قُلفَة الرَّجُل يَجْتمع فيها البولُ، فتبقى النَّجاسَةُ محبوسةً بين الْقُلْفَةِ وَالْحَشَفَةِ، وربها إذا ضغط عليها يخْرج البولُ؛ فَيَتَلَوَّثُ النَّجاسَةُ معبوسةً بين الْقُلْفَةِ وَالْحَشَفَةِ، وربها إذا ضغط عليها يخْرج البولُ؛ فَيَتَلَوَّثُ النَّجاسُ والأفخاذُ، وما أشبه ذلك مما تقدَّم تعليله آنفًا بالنسبة للرَّجل والمرأة.

<sup>(</sup>١) مسند أحمد (٥/ ٧٥، رقم ٢٠٩٩٤). والخِتَان: موضع القطع من الذكر والأنثى. تاج العروس ختن.

وَهَل يُشرَعُ خِتَانُ المَرْأَةِ لِلحَدِيثِ الَّذِي جَاءَ فِيهِ الْتِقَاءُ الِخِتَانَينِ<sup>(۱)</sup>؟ الجَوَابُ: لَا شَكَّ أَنَّ خِتَانَ المَرْأَةِ مَشْرُ وعٌ، لَكِنْ هَلْ هُوَ وَاجِبٌ أَم لَا، هَذَا هُوَ لَنَحثُ.

لَكِنَّ مَعنَى «الْتِقَاءِ الخِتَانَينِ»: تَغْيِيبُ الْحَشَفَةِ فِي الفَرْجِ؛ لِأَنَّ مُنْتَهَى الخِتَانِ مِنَ الرَّأَةِ: مَا كَانَ دَاخِلًا؛ الرَّجُلِ أَسْفَلُ الْحَشَفَةِ مِمَّا يَلِي قَصَبَةَ الذَّكَر، وَمُنتَهَى الخِتَانِ مِنَ المَرْأَةِ: مَا كَانَ دَاخِلًا؛ وَلِمِنَا النُّقَهَاءُ رَحِمَهُ وَاسْتَدَلُّوا بِقُولِهِ: وَلِمِنَا الْخُسُلِ: «تغْيِيبُ الْحَشَفَةِ»، وَاسْتَدَلُّوا بِقُولِهِ: «إِذَا الْتَقَى الْخِتَانَانِ».

قَوْلُهُ: «الِاسْتِحْدَادُ»: هُوَ اسْتِفْعَالٌ مِنَ الْحَدِيدِ، وَاسْتَحَدَّ بِمَعْنَى طَلَبَ حَدِيدَةً، وَالْمُرَادُ بِحَديدَةٍ هُنَا: خُصُوصُ الْمُوسَى، الَّذِي يُسَمِّيه العَّامَّةُ (موس)؛ لِحَلْقِ شَعرٍ مُعيَّنٍ وَهوَ فِي (العَانَةِ).

والْعَانَةُ: هِيَ الشَّعرُ الخَشِنُ النَّابِتُ حَولَ القُبْلِ عِندَ الرَّجُلِ وَالمَرْأَةِ.

وَوَجْهُ كُونِ الْإستِحدَادِ مِنَ الفِطْرَةِ: أَنَّ هَذَا الشَّعرَ لَو كَثُرَ وَانْتَشَرَ؛ لَتَلوَّثَ بِالنَّجَاسَةِ، وَهَذَا بِالنِّسَبَةِ لِلمَرأَةِ ظَاهِرٌ جِدًّا؛ لِأَنَّهُ إِذَا كَثُرَ تَدلَّى إِلى مَحَلِّ خُروجِ البَولِ؛ فَصَارَ فِي ذَلِكَ تَلوِيثٌ.

وَبِالنِّسْبَةِ لِلرَّجُلِ رُبَّهَا يَكْثُرُ حَتَّى يَصِلَ إِلَى مَحَلِّ خُرُوجِ الْبَوْلِ لَو أُطْلِقَ. وَالإَسْتِحْدَادُ فِيهِ فَائِدَةٌ طِبِّيَّة:

وَهُوَ أَنَّهُ يَشُدُّ الْمَثَانَةَ الَّتِي هِيَ مَجْمَعُ الْبَوْل؛ لِأَنَّ اللهَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ بِحِكْمَتِهِ وَرَحَمَتِهِ جَعَلَهَا مَكَانًا لِلْبَوْلِ يَجْتَمِعُ فِيهِ قَبْلَ أَنْ يَخْرُجَ، فَإِذَا حُلِقَ شَعْرُ الْعَانَةِ الَّذِي فَوْقَهُ فَإِنَّهُ

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢/ ١٧٨، رقم ٢٦٧٠).

يُقَوِّيه، وَلَا تَقُلْ: أَيْنَ الصِّلَةُ؛ لِأَنَّ الْبَدَنَ كُلَّه وَإِنْ كَانَ مُتَفَرِّقَ الْأَجْزَاء إِلَّا أَنَّ كُلَّه كَأَنَّهُ جُزْءٌ وَاحِدٌ.

إِذَنْ فَوَائِدُ الإسْتِحْدَادِ اثْنَتَانِ:

الأُولَى: تَحَاشِي النَّجَاسَةِ.

الثَّانِيةُ: تَقوِيةُ المثَانَةِ.

وَلِذَلكَ كَانَ مِنَ الْفِطْرَةِ.

حُكمُ الاستِحْدَادِ:

ذَهَبَ أَكثُرُ العُلَمَاءِ إِلَى أَنَّه سُنَّةٌ، لَكِنَّ ظَاهِرَ حَدِيثِ أَنسٍ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ فِي الصَّحِيحِ «وُقِّتَ لَنَا فِي قَصِّ الشَّارِبِ وَتَقْلِيمِ الأَظْفَارِ وَنَتْفِ الإِبْطِ وَحَلْقِ الْعَانَةِ أَنْ لاَ نَتُرُكُ أَكُثَرَ مِنْ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً »(۱)، دَلَّ عَلَى الوُجُوبِ؛ لِأَنَّ العَانَةَ إِذَا طَالَت فَإِنَّهَا تُحْلَقُ، وَلا تُتُرَكُ فَوقَ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً »(۱).

وَهَلِ الإِسْتِحْدَادُ يَلْحَقُ بِشَعرِ الدُّبُر؟

الجَوَابُ: لَيسَ الدُّبُرُ مِن هَذَا النَّوعِ، لَكِنْ إِذَا قَدَّرْنَا أَنَّ الإِنْسَانَ حَوْل دُبُرِهِ شَعْرٌ كَثِيرٌ، فَإِنَّه يُزِيلُهُ، لَكِنْ لَمْ يَذْكُرْه الحَدِيثُ؛ لِأَنَّه نَادِرٌ فِي النَّاسِ.

قَولهُ: «قَصُّ الشَّارِبِ»: وَالشَّارِبُ هُوَ الشَّعرُ النَّابِتُ فَوقَ الشَّفَةِ العُلْيَا، مِنْ حَدِّ الشَّفَةِ مِنَ اللَّحْيَةِ، وَيُقصُّ الشَّفَةِ مِنَ الجَانِبَينِ، وَحَدُّهُ فَتحَةُ الفَمِ، أَمَّا مَا نَزَلَ عَن ذَلِكَ فَإِنَّه مِنَ اللِّحْيَةِ، وَيُقصُّ بِالمِقَصِّ، وَالمِقَصِّ، وَالمِقَصِّ التِي دُونَ الصِّفرِ، بِالمِقَصِّ، وَمِنهُ آلَاتُ القَصِّ التِي دُونَ الصِّفرِ، وَمِنهُ آلَاتُ القَصِّ التِي دُونَ الصِّفرِ، وَتَحْلِقُ عَلَى قَدْرِ مَا تُرِيدُ أَنتَ، فَإِزَالَةُ شَعْرِ الشَّارِبِ بِهَذِهِ الْآلَاتِ يُعْتَبَرَ قَصَّا.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب خصال الفطرة، رقم (٢٥٨).

وَوَجْهُ كَوْن قَصِّ الشَّارِبِ مِنَ الْفِطْرَةِ أَنَّهُ لَو طَالَ لَتَلَوَّثَ بِمَا يَخْرُجُ مِنَ الْأَنْفِ، وَصَارَ الْإِنْسَانُ ذَا مَنْظَرٍ كَرِيهٍ، ثُمَّ يَتَدَلَّى هَذَا الشَّعرُ الَّذِي رُبَّمَا تَلَوَّثَ بِالْغُبَارِ وَغَيْرِه، وَصَارَ الْإِنْسَانُ ذَا مَنْظَرٍ كَرِيهٍ، ثُمَّ يَتَدَلَّى هَذَا الشَّعرُ الَّذِي رُبَّمَا تَلَوَّثَ بِالْغُبَارِ وَغَيْرِه، وَيَتَدَلَّى عِنْدَ الشَّرْبِ، فَإِذَا قُصَّ زَالَ هَذَا المَحْظُورُ؛ لِذَلِكَ كَانَ مِنَ الْفِطْرَةِ لِمَا فِيهِ مِنْ تَنْقِيَةِ الشَّرَابِ، وَدَفْع الْأَذَى، وَالتَّطْيِيبِ.

# حُكْمُ قَصِّ الشَّارِبِ:

أَكْثَرُ العُلَمَاءِ عَلَى أَنَّه لَيسَ بِوَاجِبٍ، وَاخْتَارَ آخَرُونَ وُجُوبَهُ وَفَرْضِيَّتَهُ كَابِنِ حَزِمٍ رَحِمَهُ اللَّهُ وَهُو قَوْلُ الظَّاهِرِيةِ، وَلَقَد رُوِيَ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ أَنَّهُ قَالَ: «لَيْسَ مِنَّا مَنْ لَمْ يَأْخُذْ شَارِبَهُ»(۱)، وَهَذَا لَو صَحَّ لَكَانَ دَلِيلًا عَلَى وُجُوبِهِ؛ لِأَنَّ تَبَرُّؤَ النَّبِيِّ عَيْهُ مِنْ تَارِكِه دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ فِعْلَهُ وَاجِبٌ.

وَلَا شَكَّ أَنَّ قَصَّ الشَّارِبِ مُؤَكَّدٌ، حَتَّى وَإِنْ لَمَ نَقُلْ بِالوُجُوبِ وَقَد سَبَقَ عِلَّةُ ذَلِكَ، وَآخِرُ مُدَّةِ تَرْكِهِ أَرْبَعُونَ يَومًا.

وَمِمَّا يَدُلُّ عَلَى قَصِّهِ -كَذَلِكَ- حَدِيثُ: «قَصِّ الشَّارِبِ»<sup>(٢)</sup>، وَحَدِيثُ: «أَحْفُوا الشَّوَارِبَ»<sup>(٣)</sup>، وَغَيرُهُمَا مِنَ الأَلفَاظِ، والجَمعُ بَينَ هَذَينِ اللَّفَظَينِ:

أَنَّ القَصَّ يُبَالَغُ فِيهِ حَتَّى يَكُونَ إِحفَاءً، بِحَيثُ تَظهَرُ البَشَرةُ، لَكِنْ لَا يُحلَق؛ لِأَنَّ النُّصُوصَ لَمَ تَأْتِ بِهِ، بَلْ قَالَ الإِمَامُ مَالِكٌ رَحِمَهُ اللَّهُ: «إِنَّ حَلْقَهُ مُثْلَةٌ يَنْبَغِي أَنْ يُؤَدَّبَ فَاعِلُهُ» (أُ).

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٨/ ٣٦، رقم ٧٨٨٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب اللباس، باب قص الشارب، رقم (٥٨٨٨)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب خصال الفطرة، رقم (٢٥٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب خصال الفطرة، رقم (٢٥٩).

<sup>(</sup>٤) «حاشية العدوي» (٢/ ٤٤٣).

وَصَدَقَ رَحِمَهُ اللَّهُ لِأَنَّكَ إِذَا رَأَيتَ الرَّجُلَ الَّذِي حَلَقَ شَارِبَه، وَلَا سِيَّما إِذَا كَانَ لَه لِحِيَةٌ سَودَاءُ كَثِيفَة، فَإِنَّكَ تَنِفْرُ مِن مَرْآهُ.

وَهَلْ يَجُوزُ لِلْإِنْسَانِ الَّذِي لَا تَنْبُتُ لِحِيْتُه بِكَثَافَة، أَوْ تَنْبُتُ فِي أَمَاكِنَ مُتَفَرِّقَةٍ أَنْ يُمِرَّ عَلَيْهَا الْمُوسَى؛ كَيْ تَظْهَرَ وَتَغْزُرَ؟

الجَوَابُ: صَحِيحٌ أَنَّ (الْوَسَائِلَ لَهَا أَحْكَامُ الْمَقَاصِدِ)، وَلَكنَّ الوَسِيلَةَ هُنَا مُحَرَّمَةٌ، فَنَقُولُ: اصْبِرْ، وَإِن شَاءَ اللهُ تَحْرُجُ أَو تَتَسَاوَى، ثُمَّ إِنَّ هُناكَ أَشْيَاءَ بَدَأَ يَدَّهِنُ بِحُرَّمَةٌ، فَنَقُولُ: اصْبِرْ، وَإِن شَاءَ اللهُ تَحْرُجُ أَو تَتَسَاوَى، ثُمَّ إِنَّ هُناكَ أَشْيَاءَ بَدَأَ يَدَّهِنُ بِمَا الإِنْسَانُ ثَخْرِجُ الشَّعرَ، وَالْحَمْدُ للهِ الطِّبُّ يَرتَقِي، يُمكِنُ أَنْ يَدَّهِنَ الإِنْسَانُ بِدُهْنِ خَاصِّ، فَيَحْرُجُ الشَّعرُ، وَالْحَمْدُ للهِ الطِّبُ يَرتَقِي، وَيُمكِنُ أَنْ يَدَّهِ الطَّبُّ يَرتَقِي، وَيُمكِنُ خُرُوجُ الشَّعرِ بِدُونِ ذَلكَ.

وَلَا يَدخُلُ فِي الفِطرَةِ حَلْقُ اللِّحْيَةِ، بَل مِنَ الفِطْرَةِ إِطْلَاقُهَا، وَحَلْقُها مُحُرَّمٌ.

بَعضُ النَّاسِ يَرْوُونَ حَدِيثًا حَدِيثًا، أَي: حَدِيثًا حَالُه أَنَّه مُحْدَثٌ!، يَقُولُونَ: إِنَّ الرَّسُولَ ﷺ يَقُولُونَ اللَّمَّوَارِبَ»، وَإِكْرَامُهَا حَلْقُهَا؛ حَتَّى الرَّسُولَ ﷺ يَقُولُونَ لَهَا رَائِحَةٌ، أَو تَحْمِلَ شَيئًا.

فَانظُرْ إِلَى هَذَا الضَّلَالِ، يُحَدِّثُونَ حَدِيثًا وَيُحَرِّفُونَ مَعنَاهُ؛ لِأَنَّنَا نَقُولُ: إِنْ صَحَّ هَذَا الْحَدِيثُ؛ لَكَانَ المَعنَى أَكْرِمُوهَا بِأَلَّا تَتَعرَّضُوا لَها؛ لِأَنَّ حَلْقَها إِهَانَةُ، وَقُولهُ: «أَهِينُوا الشَّوَارِبَ»: أَي احْلِقُوهَا!.

وَأَخْذُ شَيْءٍ مِنَ اللِّحْيَةِ -أَيضًا- مُحَرَّمٌ مُطلَقًا، أَمَّا إِنْ كَانَ دُونَ الْقَبْضَةِ فَتَحْرِيمُهُ أَخَفُ، فَكُلَّمَا عَظُمُ مِنَ القَصِّ. أَخَفُّ، فَكُلَّمَا عَظُمُ مِنَ القَصِّ.

وَاحْتَلَفَ العُلَمَاءُ فِيهَا زَادَ عِنِ الْقَبْضَةِ:

مِنهُم مَنْ قَالَ: لَا بَأْسَ بِأَخْذِه، وَاحْتَجُّ وا بِفِعلِ ابنِ عُمَرَ رَضَيَّلِيَّهُ عَنْهُا أَنَّهُ كَانَ إِذَا

حَجَّ أَوِ اعْتَمَرَ قَبَضَ عَلَى لِحْيَتِهِ فَهَا زَادَ عَنِ الْقَبْضَةِ أَخَذَهُ(١)، مَعَ أَنَّهُ هُوَ الَّذِي رَوَى أَحَادِيثَ الأَمْرِ بِإِطْلَاقِهَا.

وَمِنهُم مَن قَالَ: لَا يَجُوزُ أَخْذُهُ، وَالْوَاجِبُ أَنْ نَأْخُذَ بِمَا رَوَى لَا بِمَا فَعَل؛ لِأَنَّهُ نَاقِلٌ.

وَمَا هُوَ وَجْهُ التَّحرِيمِ بِالأَخذِ بِمَا دُونَ الْقَبْضَةِ؟

الجَوَابُ: وَجْهُ التَّحرِيمِ هُـوَ عُمُومُ قَـوْلِ الرَّسُـولِ عَلَيْهِ الصَّلَاهُ وَالسَّلَامُ: «أَحْفُـوا الشَّوَارِبَ، وَأَعْفُوا اللِّحَى» (٢)، فَلَمْ يَسْتَثْنِ حَالًا دُونَ حَالٍ.

مسألة: بَعضُ العُلَماءِ الَّذِينَ يَسْتَدِلُّونَ عَلَى مَشْرُوعِيَّةِ القَصِّ مِنْ قَدْرِ الْقَبْضَةِ يَقُولُونَ: إِنَّ الحَدِيثَ إِذَا وَرَدَ عَامًّا وَأَفَادَ الوُجوبَ ثُمَّ لَم يَرِدْ عَنِ الصَّحَابَةِ العَمَلُ بِخُصوصِهِ؛ فَيُحْمَلُ بِخُصوصِهِ؛ فَيُحْمَلُ الوُجوبِ مُطلَقًا بِهِذَا العَامِّ، وَوَرَدَ عنِ الصَّحَابةِ العَملُ بِخُصوصِهِ؛ فَيُحْمَلُ الْخُصُوصُ هَذَا عَلَى الوُجُوبِ، فَكَيفَ يُقالُ؟

الجَوابُ: الرَّدُّ عَلَى هَذَا سَهْلٌ جِدًّا، فَلُو أَنَّنَا أَوْقَفْنَا الاِستِدْلَالَ فِي النَّصُوصِ اللَّفظِيَّةِ عَلَى عَمَلِ الصَّحَابَةِ، مَا كَادَ يَسْلَمُ مِنَ الشَّرِيعَةِ إِلَّا الرُّبُعُ أَو أَقَلُ، ونَحنُ مُطَالَبونَ بِقُولِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيمِمْ فَيَقُولُ مَاذَاۤ أَجَبُتُهُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [القصص:٦٥]، مُطَالَبونَ بِقُولِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيمِمْ فَيَقُولُ مَاذَاۤ أَجَبُتُهُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [القصص:٦٥]، وَلَا يَلْزُمُ أَنْ يُنْقَلَ عِنِ الصَّحَابَةِ أَنَّهُمْ عَمِلُوا بِهِ، فَلَا يَلْزُمُ أَنْ يُقَالَ عَنِ الصَّحَابَةِ أَنَّهُمْ عَمِلُوا بِهِ، فَلَا حَاجَةَ إِلَى أَنْ يُقَالَ.

وَفِعْلُ ابنِ عُمَرَ لَم يَفْعَلْهُ أحدٌ مِنَ الصَّحابَةِ، وَإِذَا قُدِّرَ أَنْ فَعَلَه أَبُو هُرَيرَةَ، أَو اثنَانِ، أَو ثَلَاثةٌ، فَلَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّ بَقيَّةَ الصَّحَابَةِ يَعْمَلُونَه. فَإِمَّا أَنَّ لِحَاهُم لَا تَطولُ؛

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب اللباس، باب تقليم الأظفار، رقم (٥٨٩٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب اللباس، باب تقليم الأظفار، رقم (٥٨٩٢)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب خصال الفطرة، رقم (٢٥٩).

أُو لِأَنَّهُمْ لَا يَرَوْنَ القَصَّ فِيهَا يَزِيدُ عَنِ القَبْضَة.

ثُمَّ يُقَال أَيضًا: إِنَّ الَّذِي وَرَدَ عَنِ ابنِ عُمرَ إِنَّما هُوَ فِي العُمْرَةِ أَوِ الحَجِّ، فَكَأَنَّهُ جَعَلَه مِنَ النَّسُكِ.

وَإِذَا أَخِطَأُ العَالِم، فَقَلَّدَه مَنْ يَرَى أَنَّه أَخْطَأَ، بِحُجَّةِ أَنَّهُ مُتَّبِعٌ لَه عَلَى خَطَئِه، فَهو ٱثِمٌ وَلَه أَجْرٌ. أَمَّا مُتَّبِعُ العَالِم إِذَا عَلِمَ فَهو ٱثِمٌ وَلَه أَجْرٌ. أَمَّا مُتَّبِعُ العَالِم إِذَا عَلِمَ بِخَطَأُ العَالِم، فَلَيسَ بِمَعذُور.

وَهَذَا بِخِلَافِ مَا يَظُنُّ بَعضُ الجُهَّالِ أَنَّهُ إِذَا أَخطاً العَالِم المقلَّدُ، وَاتَّبَعَهُ المُقلِّدُ عَلَى خَطَئِه، فَكَذَلِكَ يَطَالُهُ العَفْوُ عَنهُ تِبَاعًا! فَهَذَا غَلَطٌ؛ لِأَنَّ العَالِمَ المَقلَّدَ بَذَلَ الجَهْدَ فِي الوُصُولِ إِلَى الحَقِّ، لَكِنَّه أَخطاً بِغَيرِ قَصْدٍ. أمَّا الآخَرُ فَقَد بَانَ لَهُ الحَقُّ، وَلَم يَتَّبعُه.

وَقُولهُ عَلَيْهِ: «تَقْلِيمُ الْأَظْفَارِ»: وَالأَظْفَارُ هِى مَا تَكُونُ نَابِتةً عَلَى أَصَابِعِ اليَدَيْنِ وَالقَدَمَينِ.

وَللهِ الحِكمَةُ -سُبحَانَه- فِي هَذِهِ الأَظفَارِ؛ لِأَنَّ رُؤُوسَ الأَصَابِعِ لَو كَانتْ بِدُونِ أَظفَارٍ لَكَانتْ لَيِّنةً، وَلصَارَ كُلُّ شَيْءٍ يُؤْلِهَا، وَمَا استَطَاعَ الإِنْسَانُ أَنْ يَحُلَّ شَيْءً يُؤْلِهَا، وَمَا استَطَاعَ الإِنْسَانُ أَنْ يَحُلَّ شَيْءً مُعَفُودًا.

مَسِيه المَافِعُ كَثِيرةٌ، مِنهَا: أَنَّهَا آلةٌ لِلذَّبْحِ عِندَ الحَبَشَةِ، لَكِنَّ هَذَا غَلَطٌ في شَرِيعَتِنا؛ لِأَنَّ الرَّسُولَ عَلَيْهِ الصَّلَامُ قَالَ: «كُلْ -يَعْنِي - مَا أَنْهَرَ الدَّمَ إِلاَّ السِّنَ وَالظُّفْرَ» (١)، لَكِنَّ الحَبَشَةَ الَّذينَ دَخَلُوا الإِسلامَ غَيَّرَهُمُ الإِسلامُ، وَأَصبَحُوا كَغَيرِهِم مِنَ المُسْلِمِينَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الذبائح والصيد، باب لا يُذكَّى بالسن والعظم والظفر، رقم (٥٠٠٦).

وَلُو تُرِكَتْ أَظَافِرُ الْيَدَيْنِ وَالرِّجلَيْنِ أَدَّتْ إِلَى تَرَاكُمِ الأَوسَاخِ فِيهَا بَينَ الظُّفُرِ وَاللَّحْم، وهَذِه الأَوسَاخُ قَد تَكُونُ مُؤذِيةً وضَارَّةً، وَرُبَّهَا تَحْمِلُ جَرَاثيمَ تُودِي بِصِحةِ الإِنْسَانِ؛ فَلِذَلكَ كَانَ مِنَ الفِطْرَةِ إِزَالَتُهَا.

# حُكْمُ تَقلِيم الأَظَافِرِ:

ذَهَبَ أَكثُرُ العُلَمَاءِ إِلَى أَنَّه سُنَّةٌ، وَلَو قِيلَ بِالوجُوبِ لَكَانَ لَه وَجْهٌ؛ لِأَنَّ الْأَظْفَارَ يَعْلَقُ جِمَا مِنَ الأَوسَاخِ مَا قَد يَحْملُ الجَرَاثِيمَ الْمُهْلِكةَ؛ وَلِأَنَّ هَذَا تَشَبُّهُ بِالْحَيوَانَاتِ، وَبِالأَحْبَاشِ مِن غَيرِ المُسْلِمِينَ.

قَولُه ﷺ: «نَتْفُ الْإِبْط» أَو «الأَبِطِ»: أَي نَتْفُ شَعْرِهِ؛ لِأَنَّه مَحَلُّ مُنْكَتِمٌ يَكْثُرُ فيه العرَقُ، وَإِذَا كَثُرَ العَرَقُ وتلَبَّدَ عَلَى هَذَا الشَّعْرِ صَارَ لِلإِنْسَانِ رَائحَةٌ كَرِيهةٌ؛ فَلِذَلِكَ كَانَتْ إِزَالتُهُ مِنَ الفِطرَةِ التِي يَطلُبُهَا كُلُّ إِنْسَانٍ.

وَقَد فرَّقَ النَّبيُّ عَلَيْ بَينَ العَانةِ وَالإِبْطِ، فَجَعلَ الاسْتِحدَادَ مَعَ العَانَةِ، وَالنَّتفَ مَعَ الإِبْط؛ لِأَنَّ نَتفَ الإِبْطِ يُؤدِّي إلى ضَعْفِ أُصُولِ الشَّعرِ؛ فَيَقِلَ نمُوُّه، وَبِالتَّالي يَنْمَحِي مِن هَذَا المَكَانِ إِطْلَاقًا.

وَيَسْتَصْعِبُ كَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ نَتْفَ الإِبْطِ، خُصُوصًا الَّذِينَ لَمْ يَعتَادُوهُ، فَنُوصِيهِم بِالصَّبْرِ وَالتَّحَمُّلِ حَتَّى يَتَمَرَّنَ عَلَيهِ، فَتَزُولُ المَشَقَّةُ.

أَمَّا إِنْ كَانَت مَشَقَّةً لَا تُحتَملُ فَهُناكَ أَشيَاءُ تَقُومُ مَقَامَ النَّتْفِ مِنَ المَوَادِّ الكِيمَاويَّة، يُمكِنُ أَنْ يَدَّهِنَ بِهَا حَتَّى يَزُولَ هَذَا الشَّعْرُ.

أَمَّا حَلْقُهُ فَلَا يَنْبَغِي؛ لِأَنَّ الحَلَقَ يُؤَدِّي إِلَى قُوَّةِ الشَّعرِ وَوَفْرَتِه، وَالمَطلُوبُ هُو إِضْعَافُ هَذَا الشَّعرِ حَتَّى يَزُولَ بِالْكُلِّيَّةِ.

## حُكْمُ نَتْفِ الإِبْطِ:

ذَهَبَ أَكْثَرُ العُلَمَاءِ عَلَى أَنَّه سُنَّةُ، أَمَّا لَو قِيلَ بِوُجُوبِه فَيَكُونُ لَه وَجُهُ، وَهُو: أَنَّه يَسْتَلزِمُ حُدُوثَ رَائِحةٍ كَرِيهةٍ مُؤذِيةٍ؛ لِأَنَّهُ يَسْتِي لِلإِنْسَانِ أَنْ يَحْمَلَ الرِّيَاحَ الكَرِيهَةَ فَي مَشَامٍّ النَّاسِ؛ فَيَنفِرونَ مِنه، وَقَد ثَبتَ في الحَدِيثِ: «كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ في مَشَامٌ النَّبِيُ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ فَي مَشَامٌ اللهِ السَّوقِ يُعْرَفُ أَنَّهُ مَرَّ بِهِ مِنْ رَائِحَتِهِ (١)، صَلَواتُ اللهِ وَسَلامُهُ عَلَيه، فَالأَفْضَلُ وَالأَوْلَى لِلإِنْسَانِ أَنْ يَتَطَيَّبَ، وَأَنْ يُزِيلَ عنهُ كُلَّ خَبَثٍ.

## وَسَائِلُ إِزَالِةِ شَعْرِ الإِبْطِ:

- عَجُوزُ الحَلقُ دُونَ النَّنْفِ، وَتَحْصلُ بِهِ السُّنَّةُ، وَلَكِنَّ الحَلقَ خِلَافُ الأَوْلَى؛ لِأَنَّ حَلقَ الشَّعْرِ يَسْتَلْزِمُ تَقْوِيتَه وَكَثْرَتَه، وَهَذَا سَيُؤَدِّي إِلَى تَقْوِيَةِ شَعْرِ الإِبطِ وَزِيادَتِه.
  - يَجُوزُ الادِّهَانُ وَتَحصُلُ بِهِ السُّنةُ إِذَا كَانَ بِشَيْءٍ يُزيلُ الشَّعرَ.

ومَعَ هَذَا، فَالنَّتُفُ أَحسَنُ؛ لِأَنَّه يُوجِبُ ضَعفَ أُصُولِ الشَّعْرِ حَتَّى يَقِلَ تَنَامِيه، وَبِالتَّالِي يَنْقَطِع.

#### مِن فُوائِدِ هَذَا الحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: أَنَّ مِن حُسنِ التَّعلِيلِ أَنْ تُحَصَرَ المعْلُومَاتُ؛ لِيَكونَ ذَلكَ أَقْرَبَ إِلى فَهْدِهَا، وَأَمكَنَ فِي حِفْظِهَا.

دَلِيلُه: قَولهُ: «الْفِطْرَةُ خَمْشٌ»: وَمِنْ ثَمَّ أَخَذَ العُلَماءُ رَحَهُمُاللَهُ السَّيْرَ عَلى حَصْرِ الأَركَانِ، وَالشُّرُوطِ، وَالوَاجِباتِ، وَالمَفْسِدَاتِ، وَمَا أَشبَهَ ذَلِكَ؛ لِأَنَّ هَذَا يُوجِبُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في شعبه: (٢/ ٢٧٣) رقم (٥٨١٥) بلفظ عن عائشة رَضَالِلَهُ عَنْهَا قالت: «ما رأيت رسول الله ﷺ يقول: «إن الله يَنْ يقول: «إن الله يَنْ يَعْض الوسخ والشعث».

تَقرِيبَ العِلْمِ لِلمُخَاطَبِ، وَحِفْظَهُ وَبِقَاءَهُ في ذِهْنِهِ.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: الأَصْلُ فِي العَدَدِ الحَصْرُ، لَا سِيَّا مَعَ وُجُودِ قَرِينَة، فَلَو قِيلَ لِلرَّسُولِ عَلَى الفَائِدةُ الثَّانِيةُ: الأَصْابِعِه، فَهُنَا لِلرَّسُولِ عَلَى الْأَرْبَعُ اللَّاسُولِ عَلَى اللَّمَ اللَّهُ الْخَصْرَ لَا سِيَّا أَنَّه أَكَّدَهَا بِقَرينَةٍ، فَأَشَارَ بِأَصَابِعِهِ، أَي: مَا سِوَى هَذِه الأَربَعُ تُفِيدُ الحَصْرَ لَا سِيَّا أَنَّه أَكَّدَهَا بِقَرينَةٍ، فَأَشَارَ بِأَصَابِعِهِ، أَي: مَا سِوَى هَذِه الأَربَع يُضَحَّى بِهِ.

لَكِنْ إِذَا وَرَدَ مَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّه لَا حَصرَ، أَخَذَنَا بِه كَما فِي الحَدِيثِ الآخَرِ: «عَشْرَةٌ مِنَ الْفِطْرَةِ» (())، وَذَكرَ مِنهَا خَمسًا أُخَرَ.

الفَائِدَةُ الثَّالثَةُ: أَنَّ الخِتَانَ منَ الفِطْرَةِ.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعةُ: أَنَّ الإستِحدَادَ مِنَ الْفِطْرةِ.

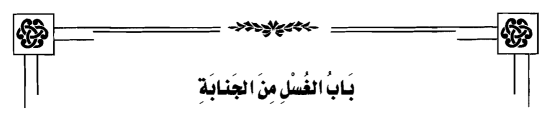
الفَائِدَة الخَامِسةُ: أَنَّ تَقلِيمَ الأَظْفارِ مِنَ الفِطْرةِ.

الفَائِدَةُ السَّادِسةُ: أَنَّ نَتْفَ الإِبْطِ مِنَ الفِطْرةِ.



<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٤/ ٣٠١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي: كتاب الزينة من السنن، باب الفطرة، رقم (٥٠٤٠).



#### · • 🚱 • ·

كَلِمةُ الغُسلِ مُثَلَّثَةُ الغَينِ، يُقَالُ: الغُسْلُ، وَالغَسْل، وَالغِسْلُ، وَلِكلِّ مَعْنَى مُستَقلُّ.

الغُسْلُ: فِعلُ الاغْتِسَالِ.

وَالْغَسْلُ: هُوَ نَفْسُ غَسْلِ الشَّيْءِ عَن جَنَابةٍ أَو عَن غَيرِ جَنابَة، يَعنِي التَّطهِيرَ. وَالْغُسْلُ: هُو مَا يُغْسَلُ به، مِثلَ: الصَّابونِ، وَالأُشْنَانِ<sup>(۱)</sup>، والسِّدْرِ<sup>(۲)</sup>، وَمَا يَهُ ذَلكَ.

وَقُولَهُ: «مِنَ الجَنَابَةِ»، ف (مِنْ) هُنا لِلسَّببِيَّة، أَي: بَابُ الغُسلِ بِسَببِ الجُنَابَةِ. وَالجَنَابَةُ بِالأَصْلِ هِيَ إِنزَالُ المَنِيِّ بِشَهوةٍ، وتُطْلقُ عَلى الجِمَاعِ وَإِنْ لَمَ يَكُنْ إِنزَالُ. فَلَها فِي الشَّرِعِ مَعْنَيانِ:

الأُولُ: إِنزَالُ النِيِّ بِشَهوةٍ، وَالثَّاني: الجِمَاعُ وَإِنْ لَمَ يُنزِلْ.

فَصَارَ المَعْنَى الشَّرعِيُّ أُوسَعَ مِنَ المَعْنَى اللُّعَوِي، مَعَ أَنَّ العَادَةَ أَنْ يَكُونَ المَعْنَى اللُّغَوِي، مَعَ أَنَّ العَادَةَ أَنْ يَكُونَ المَعْنَى اللُّغَوِيُ أُوسَعَ مِنَ الشَّرعِي.

وَالزَّكَاةُ هِيَ النَّمَاءُ فِي اللَّغةِ، لَكنَّهَا فِي الشَّرْعِ حَقٌّ وَاجِبٌ لِطائفةٍ مَحْصُوصَةٍ فِي شَيْءٍ مَحْصُوصِ.

<sup>(</sup>١) الأُشنان: نوع من الحِمْض تُغْسَل به الأيدي. انظر: اللسان (أشن).

<sup>(</sup>٢) هو ورق النَّبْق المطحون. المصباح المنير (سدر).

٣١- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ لَقِيَهُ فِي بَعضِ طُرُقِ اللَّدِينَةِ وَهُوَ جُنُبُ، قَالَ: فَانْخَنَسْتُ مِنْهُ، فَلَهَبْتُ فَاغْتَسَلْتُ ثُمَّ جِئْتُ، فَقَالَ: «أَيْنَ كُنْتَ يَا أَبَا جُنُبُ، قَالَ: هُنْخُنسْتُ مِنْهُ، فَلَهَبْتُ فَاغْتَسَلْتُ ثُمَّ جِئْتُ، فَقَالَ: «سُبْحانَ اللهِ، هُرَيْرَة؟» قَالَ: كُنْتُ جُنُبًا فَكَرِهْتُ أَنْ أُجَالِسَكَ عَلَى غَيْرِ طَهَارَةٍ، فَقَالَ: «سُبْحانَ اللهِ، إِنَّ المُؤْمِنَ لَا يَنْجُسُ» (۱).

#### الشترح

عنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِيَّهُ عَنهُ: «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ لَقِيَهُ فِي بَعضِ طُرُقِ اللَّدِينَةِ وَهُوَ جُنُبٌ»، و (لَقِيَهُ)، أَي: لَاقَاهُ وَقَابَلَه.

وَقَولهُ: «فِي بَعضِ طُرُقِ المَدِينَةِ»: (الطُّرُقُ) جَمعُ طَريقٍ، أي: مَا تَتَسلَّقُه الأَقدَامُ، وَهُو مَأْخُوذٌ مِنَ الطَّرْق؛ لِأَنَّه قَدَم يَطْرقُ الأَرْضَ.

وقَولهُ: «المَدِينَةِ»: (الْ) فِيهَا لِلعَهدِ الذِّهنيِّ؛ لِأَنَّ العَهدَ الذِّكْرِيَّ يَكُونُ مَسبُوقًا بِشَيْءٍ يَدُلُّ عَلَيهِ.

مِثْلَ قُولِيهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ كُمَّ أَرْسَلْنَاۤ إِلَى فِرْعَوْنَ رَسُولًا ﴿ فَعَصَىٰ فِرْعَوْثُ ٱلرَّسُولَ ﴾ [المَّزْمل:١٥-١٦].

والعَهدُ الحُضُورِيُّ: يَدُلُّ عَلَى حُضُورِ الشَّيْءِ فِي نَفْسِ الوَقْتِ.

مِثلَ قَولِهِ تَعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ [المائدة:٣]، واليَوْمُ هُوَ يَومُ عرَفَةً.

وكَذَلِكَ قَالَ العُلَمَاءُ رَحِمَهُ مَاللَّهُ: كُلُّ اسمٍ مُحَلَّى بـ(ال) بَعْدَ اسْمِ الإِشَارَةِ فَهُوَ لِلْعَهْدِ الْحُضُورِيِّ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الغسل، باب عرق الجنب وأن المسلم لا ينجس، رقم (٢٨٣)، ومسلم: كتاب الحيض، باب الدليل على أن المسلم لا ينجس، رقم (٣٧١).

مِثلَ: (هَذَا الرَّجُل)، (هَذَا النَّبِيُّ)، (هَذَا المَسْجِدُ)، فَكُلُّ مَا جَاءَ مُحَلَّى بـ(ال) بَعدَ اسمِ الإِشَارةِ فـ(ال) فِيهِ لِلعَهدِ الحُضُورِي؛ لِأَنَّ هَذَا اسْمُ إِشَارَةٍ يَدلُّ عَلَى شَيْءٍ حَاضِرِ مُشَارِ إِلَيهِ.

قَولُه: «وَهُوَ جُنُبٌ»: الجُملَةُ حَالُ، يَعودُ عَلَى المَفْعُولِ بِه، أَي إِنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ لَقِيَ الْمُ هُرَيْرَةَ وَهوَ -أَي: أَبُو هُرَيرَةَ - جُنُبٌ، وَقُولُه: «جُنُبٌ»: أَي ذُو جَنَابِةٍ، وَكَلمةُ (جُنُب) مُفرَدةٌ فِي لَفظِهَا، لَكنَّهَا صَالِحةٌ لِلجَهاعَةِ وَلِلوَاحِدِ.

مِثالٌ: قَالَ اللهُ تَعَالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنُبًا ﴾ [المائدة:٦]، فهيَ هُنَا مُفْرَدةٌ لَكنْ يُرادُ بها الجَمْعُ.

وَأَمْثَاهُما فِي اللَّغَةِ العَرَبِيةِ (الْفُلْكُ) تَصْلُحُ أَيْضًا لِلوَاحِدِ وَالجَهَاعِةِ، قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿حَتَّىَ إِذَا كُنْتُمْ فِي هُنَا لِلجَهاعَةِ؛ تَعالَى: ﴿حَتَّىَ إِذَا كُنْتُمْ فِي هُنَا لِلجَهاعَةِ؛ لِإِنَّه قَالَ: ﴿وَجَرَيْنَ ﴾، ولم يَقُل: (جرَى).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿وَسَخَرَلَكُمُ ٱلْفُلُكَ لِتَجْرِى فِي ٱلْبَحْرِ بِأَمْرِهِ ﴾ [إبراهيم:٣٢]، وَهُنا للمُفرد.

وَقَالَ أَهِلُ الْعِلْمِ رَحِهَهُ اللَّهُ: «الأَحْدَبُ يَنْوِي الرُّكُوعَ»، وَالأَحْدَبُ: الْمُقَوَّسُ الظَّهْرِ (فَيَرْكُعُ بِالنِّيَّةِ)، قَالَ ابنُ عَقِيلٍ رَحِمَهُ اللَّهُ: «فَهُو رَاكِعٌ قَائِمٌ كَفُلْكٍ فِي الطَّهْرِ (فَيَرْكُعُ بِالنِّيَّةِ)، قَالَ ابنُ عَقِيلٍ رَحِمَهُ اللَّهُ: «فَهُو رَاكِعٌ قَائِمٌ كَفُلْكٍ فِي العَرَبِيَّةِ» (۱)، أي: تَصْلُحُ لِلجَمْعِ وَالوَاحِدِ، فَهذَا المنحني المتقوِّس يَسْرَحُ انحِناؤُه لِلرُّكُوعِ وَالقِيَامِ.

فَهذِه مِنَ النُّكَتِ، أَو يُقالُ: إِنَّهَا قَد تَكُونُ شَاهِدًا لِـمَا قِيلَ: "إِنَّ كُلَّ مُتبَحِّرٍ فِي فَنِّ لَا بُدَّ أَنْ يَعْرِفَ الفَنَّ الآخَرَ، وَإِنْ كَانَ لَمْ يَدْرُسْهُ».

<sup>(</sup>١) انظر الفروع وتصحيح الفروع (٣/ ٧١)، والإقناع في فقه الإمام أحمد (١/ ١٧٧).

كَمَا جَرَى ذَلِكَ لِلكَسَائِي وَأَبِي يُوسُفَ عِندَ الرَّشِيدِ.

كَانَ الكَسَائِيُّ يَقُولُ: «كُلُّ مَنْ تَبَحَّرَ فِي فَنِّ لَا بُدَّ أَنْ يَعْرِفَ غَيْرَهُ وَإِنْ لَمْ يَدُرُسْهُ»، فَقَالَ لَه أَبُو يُوسفَ: مَا تَقُولُ فِيمَن سَهَا في سُجُودِ السَّهوِ؟ قَالَ: أَقُولُ مَن سَهَا في سُجُودِ السَّهوِ، فَلَا سُجُودَ عَلَيه، وَشَاهِدُهُ مِنَ النَّحوِ: أَنَّ المُصَغَّرَ لَا يُصَغَّرُ، وَشَاهِدُهُ مِنَ النَّحوِ: أَنَّ المُصَغَّرَ لَا يُصَغَّرُ، وَسُجُودُ السَّهوِ مُصَغَّرٌ؛ لِأَنَّهُ لَيسَ صَلَاةً.

لَكِنَّ هَذِه القِصَّةَ قَدْ تَكُونُ مَصْنوعَةً، وَالله أَعْلَمُ بِصِحَّتِها.

وَهَل يَجُوزُ أَنْ نُزِيلَ شَعرًا غَيرَ الإِبْطِ، وَالعَانةِ، وَالشَّارِبِ؟

الجَوَابُ: هَذَا سُؤَالٌ مُهِمٌّ.

أَقُولُ: إِزَالةُ الشَّعْرِ تَنْقَسِمُ إِلَى ثَلَاثَةِ أَقسَام:

القِسْمُ الأَولُ: مَا لَا يَجوزُ، وَهُوَ اللَّحيَةُ.

القِسْمُ الثَّانِي: مَا يُطلَبُ أَنْ يُزالَ، وَهُم ثَلَاثةٌ: الشَّارِبُ، وَالإِبطُ، وَالْعَانةُ.

القِسْمُ الثَّالِثُ: مَا سُكِتَ عَنهُ، فَلَمْ يُؤمرْ بِهِ وَلَمَ يُنْهَ عَنهُ.

فَهَل يُقَالُ: إِنَّ مَا سَكَتَ اللهُ عَنهُ فَهُوَ عَفْوٌ، وَالإِنْسَانُ مُخَيَّر فِي إِزَالَتِه أَو إِبقَائِهِ؟ أَو يُقالُ: إِنَّ الأَصْلَ فِيهَا خَلَقَ اللهُ الإِبقَاءُ؛ لِأَنَّ إِزَالَتَهُ تَغْيِيرٌ لِخَلقِ الله، وَهَذَا مِن أَوَامرِ الشَّيطَانِ؟

# هَذَا نَحَلُّ خِلَافٍ:

فَمِنْهُمْ مَنْ قَالَ: لَـتَا كَانَ الشَّعْرُ مِنْهُ مَا أُمِرَ بِهِ، وَمِنْهُ مَا نُمِيَ عَنْهُ، وَالْبَاقِي مَسْكُوتٌ عَنْهُ، فَهَذَا مِمَّا عَفَا اللهُ عَنْهُ، لِأَنَّهُ لَو كَانَ مَحْبُوبًا إِلَى اللهِ إِزَالَتُهُ؛ لأَمَرَ بِهِ، وَلَوْ كَانَ مَحْبُوبًا إِبْقَاؤُهُ؛ لَأَمَرَ بِهِ، فَلَمَّا سَكَتَ عَنْهُ، صَارَ الْأَمْرُ فِيهِ إِلَى الْإِنْسَانِ. وَمِنهُم مَن قَالَ: لَا يَجُوزُ إِزَالتُهُ؛ لِأَنَّ هَذَا مِن خَلْقِ الله، وَتَغيِيرُ خَلْقِ اللهِ مِن أَوَامرِ الشَّيطَانِ.

وَالصَّحِيحُ: أَنَّ فِي ذَلكَ تَفصِيلًا، فَإِنْ كَانَ وُجُودُهُ مُشوِّهًا؛ فَلَا بَأْسَ مِن إِزَالَتِهِ، وَإِنْ كَانَ غَيرَ مُشَوِّهٍ، بَل أَمْرٌ مُعتَادٌ فَالأَولَى إِبقَاؤُه، وَأَمَّا التَّجَرُّ وُ عَلَى تَحرِيمِهِ فَفِيهِ نَظَرٌ! إِذَنِ الأَوْلَى إِبقَاؤُه.

قَولُه: «فَانْخَنَسْتُ مِنْهُ، فَذَهَبْتُ فَاغْتَسَلْتُ»: أَي انْسَلَلْتُ بِخُفْيةٍ «مِنهُ»، أَي: مِنَ الجَنَابَةِ مِنْ الجَنَابَةِ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ - وَقَولُه: «فَاغْتَسَلْتُ»: أَي مِنَ الجَنَابَةِ النَّتِي كَانَت عَلَيَّ.

وَقُولُه: «ثُمَّ جِئْتُ»: يَعنِي إِلَى الرَّسُولِ ﷺ «فَقَالَ: «أَيْنَ كُنْتَ يَا أَبَا هُرَيْرَةَ؟»، فَقَولُه ﷺ: «أَيْنَ»: اسْمُ اسْتِفْهَامٍ مَحَلُّهَا مِنَ الْإِعرَابِ النَّصْبُ، عَلَى أَنَّهَا خَبرٌ مُقَدَّمٌ لَـٰ لَكُنْت)، والتَّاءُ فِي (كُنت) اسْمُهَا.

وَالعَلَامَةُ التِي بِهِا يُعرَفُ الخبَرُ المقدَّمُ هِيَ تَحْويلُ الكَلَامِ إِلَى خَبَر، فَلَو سَأَلتَ إِنْسَانًا: «أَينَ كُنتَ؟» فَقَالَ: «كُنتُ في المَسجِد»؛ تَجَدُ أَنَّ (في المَسجِد) تَقَعُ خَبَرًا لَذي وَقَعَ خَبَرًا فَتكونُ هِي أَيضًا خَبَرًا. لـ(كُنت) إِذَا صِيغَتْ أَدَاة اسْتِفْهَام لَهِذَا الَّذِي وَقَعَ خَبَرًا فَتكونُ هِي أَيضًا خَبَرًا.

قَالَ: «كُنْتُ جُنْبًا»، وَمَا قَالَ: كُنتُ فِي كَذَا وَكَذَا، بَل شَرَحَ حَالَه أَوَّلًا؛ لِيُعَرِّفَ النَّبِيَ ﷺ أَينَ كَانَ، فَقَالَ: «كُنْتُ جُنْبًا فَكَرِهْتُ أَنْ أُجَالِسَكَ عَلَى غَيْرِ طَهَارَةٍ»، وَجُملَةُ (عَلَى غَيْرِ طَهَارَةٍ) حَالٌ مِن فَاعِلِ (أُجَالِس)، وَلَيْسَتْ مِنَ الكَافِ.

وَقُولُهُ: «فَقَالَ: «سُبْحَانَ اللهِ»: أَي تَنزِيهًا لله عَزَّقِظَ قَالَ العُلَمَاءُ: (سُبحَانَ) اسْمُ مَصْدَر، وَالمَصْدرُ (تَسْبيحٌ)، يُقالُ: (سَبَّح، يُسَبِّح، تَسْبِيحًا)، فَهَا وَافَقَ الفِعلَ؛ فَهُوَ مَصْدَرْ، وَمَا خَالَفَهُ وَكَانَ بِمَعْنَى المَصدَرِ، فَهُوَ اسْمُ مَصدَرٍ.

وَنَقُولُ فِي (تَسْبِيح) مَصْدَرٌ؛ لِأَنَّهُ مُوَافَقٌ لِلفِعْلِ سَبَّحَ يُسَبِحُ (سُبْحَانَ اللهِ)؛ إِذَنْ فَهِيَ مَنصُوبةٌ عَلَى أَنَّهَا مَفعُولٌ مُطْلَقٌ وَعَامِلُها مَحَذُوفٌ وجُوبًا، وَهِي مُضَافةٌ إِلَى اسْم الجَلَالَة وُجُوبًا.

فَصَارَ فِي (سُبْحَانَ) وُجُوبَان:

الوُجُوبُ الأَوَّلُ: حَذْفُ عَامِلِهَا، فَلَا تَجَمَعْ بَينَهَا وَبَينَ عَامِلِها، أَي لَا تَقُلْ: «سُبْحانَ سَبَّحَ سُبْحَانَ الله».

الوُجُوبُ الثَّانِي: الإِضَافَةُ، فَلَا يُمْكِنُ أَنْ تَأْتِيَ (سُبحَانَ) إِلَّا مُضَافةً، فَلا يَصِتُّ أَنْ تَقُولَ: «سُبْحَانَ اللهِ».

إِذَنْ، هِيَ مَفعُولٌ مُطْلَقٌ عَامِلُه مَحذُوفٌ وُجُوبًا، وَهِيَ مُضَافةٌ إِلَى اسْمِ الجَلَالَةِ وُجُوبًا أَو جَوَازًا.

وَمَعْنَى التَّسبِيحِ: مَأْخُوذٌ مِن سَبَحَ إِذَا انطَلَقَ في المَاءِ، وَالانطِلَاقُ فِي المَاءِ يَقتَضِي بُعْدًا وَتَطهِيرًا؛ لِأَنَّ المَاءَ مُطَهِّرٌ، وَالإنطِلَاقُ فِيهِ: يَعنِي الإنزِلَاقُ فِيهِ يَقتَضِي البُعْد.

وَلِهِذَا، يُقَالُ: إِنَّ التَّسْبِيحَ مَعنَاهُ: تَنزِيهُ اللهِ عَزَّوَجَلَّ عَن كُلِّ مَا لَا يَلِيقُ بِهِ عَزَّوَجَلَّ.

فَيَجِبُ أَنْ تَشْعُرَ وَأَنْتَ تَقُولُهَا أَنَّكَ نَزَّهْتَ اللهَ عَنْ كُلِّ مَا لَا يَلِيقُ بِهِ؛ لِأَنَّ الَّذِي لَا يَلِيقُ بِهِ؛ لِأَنَّ الَّذِي لَا يَلِيقُ بِهِ هُوَ كُلُّ صِفَةِ نَقْصٍ، مِثلَ الجَهْلِ، وَالتَّعَبِ، وَالْإِعْيَاءِ، وَالْعَمَى، وَالصَّمَمِ، وَالمَوْتِ، وَالنَّوْمِ، وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ عِمَّا لَا يَلِيقُ بِالله.

وَرَفْعُ الْعَيْبِ فِي كَمَالِهِ تَعَالَى مِثْلَ أَنْ نَقُولَ:

إِنَّ للهِ قُوةً لَا يَشُوبُهَا ضَعْفٌ، كَقُولِهِ تَعَالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَّنَا مِن لُّغُوبٍ ﴾ [ق:٣٨]، إِذَنْ نَفَى اللهُ عَن نَفْسِهِ أَنْ يَمَسَّهُ اللَّغوبُ، وَهَذَا نَفْيٌ لِنَقصٍ فِي كَمَالِهِ. وَالْكَمَالُ الَّذِي دَلَّ عَلَيْهِ خَلْقُ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ: الْقُوَّةُ، وَالْقُدْرَةُ، فَالْقُدْرَةُ، فَالْقُدْرَةُ نَعَبٌ وَإِعْيَاءٌ.

مِثَالُ ذَلِكَ: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَلَمْ يَعَى بِخَلِقِهِنَ ﴾ [الأحقاف:٣٣]، هَذَا أَيضًا نَفْيُ نَقْصِ فِي كَمَالِهِ.

كَمَا يَجِبُ عَلَيْنَا أَنْ نُنَـزَّهَ اللهَ عَن مُشَابَهَةِ المَخْلُـوقِ، فِي قَولِـهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ لَلْمَ عَلَى اللهَ عَن مُشَابَهَةِ المَخْلُـوقِ، فِي قَولِـهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ لَلَّهُ مَا يَعْلَمُ لَهُ مَا يَعْلَمُ لَكُمْ لَعْلَمُ لَهُ مَا يَعْلَمُ لَعْلَمُ لَهُ مَا يَعْلَمُ لَعْلَمُ لَكُمْ مَا يَعْلَمُ لَعْلَمُ لَمُ يَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَا يَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَهُ مِنْ يَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَا يَعْلَمُ لَعْلَمُ لَهُ إِلَيْنَا فَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلِمُ لَعْلَمُ لِعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلِمُ لَعْلَمُ لَعُلِمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لِعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلَمُ لَعْلِمُ لِعْلَمُ لِعْلَمُ لِ

فَنُزَّهَ اللهُ عَنْ ثَلَاثَةِ أَشْيَاءَ:

الأَولُ: كُلُّ نَقصِ.

الثَّاني: كُلُّ نَقصٍ في كَمالِهِ

الثَّالِثُ: مُمَاثَلَةُ المَخلُوقِ.

وَالأَحْسَنُ أَنْ نَقُـولَ: «النَّهْـيُ عَنْ ثُمَاثَلَةِ المَخْلُوقِ لِلْخَالِقِ» بَدَلًا مِن قَـولِنَا: «مُشَابَهَةُ المَخْلُوقِ لِلْخَالِقِ» لِأَمرَين:

الْأُوَّلُ: أَنَّه اللَّفظُ المُطَابِقُ لَهَا فِي القُرْآنِ ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ ١ ﴾، وَلَم يَقُل: (لَيسَ كَشَبَهِهِ).

ثَانِيًا: إِذَا قُلنَا: «مُشَابَهة» فَلَيسَتْ عَلَى إِطْلَاقِهَا؛ لِأَننَا إِنْ أَرَدَنَا مُطْلَقَ المَشَابَهِة فَهَذَا غَلَطٌ؛ لِأَنَّه مَا مِن شَيئَينِ مَوجُودَيْنِ إِلَّا وَبَينَهُما شَيْءٌ مِنَ التَّشَابُهِ، مِثلَ: (وُجُود، وَوُجُود)، ثَابِتٌ لِلخَالقِ وَالمَخلُوقِ، لَكِنْ بَيْنَهَمَا فَرَقٌ وَاشْتَبَهَا فِي أَصْلِ الوُجودِ.

أُو (عَلِمَ وعَلِمَ)؛ فَلِلمَخلُوقِ عِلْمٌ وَلِلخَالقِ عِلْم، وَاشْتَبَهَا فِي أَصْلِ العِلمِ وَإِنِ اخْتَلَفَ فِي مُتَعلِّقِهِ. أُو فِي (حَالَة وَحَالَة) وَهَكَذا، لَا بُدَّ منَ المشَابَهِةِ، لَكِنَّ هَذِه لَيسَتْ مُشَابَهَةً مُطْلَقةً، بَل هَذِه مُطْلَقُ مُشَابَهٍ؛ وَلِهِذَا أَثْبَتَ اللهُ لِلإِنْسَانِ عِلمًا وَأَثْبَتَ لِنَفْسِه عِلمًا، وَأَثْبَتَ لِلإِنْسانِ سَمْعًا وَأَثْبَتَ لِنَفْسِهِ سَمْعًا، وَهَكذَا.

وَإِنْ أَرَدْنَا المَشَابَهَ المُطْلَقة مِنْ كُلِّ وَجْهِ؛ لِأَنَّ المَشَابَهَ المَطْلَقة هِي التَّسَاوِي مِنْ كُلِّ وَجْهٍ، فَإِذَا أَردتَ بِقُولَكَ: «لَيْسَ كَشَبَهِهِ شَيْءٌ» أَنَّ اللهَ لَا يُشَابِهُ الخَلقَ المَشَابَهَ المُطلَقة، فَهذَا غَلَطٌ؛ لِأَنَّ هذَا لَا يَحْتَاجُ إِلَى نَفْيِ إِذْ لَم يَقُلْ أَحَدٌ مِنَ البَشَرِ: إِنَّ المَشْابَةَ المُطلَقة، فَهذَا غَلَطٌ؛ لِأَنَّ هذَا لَا يَحْتَاجُ إِلَى نَفْيِ إِذْ لَم يَقُلْ أَحَدٌ مِنَ البَشَرِ: إِنَّ المَخْلُوقِ مِن كُلِّ وَجْه، أَو إِنَّ الحَلقَ مُشَابِهٌ لِلمَخلُوقِ مِن كُلِّ وَجْه، أَو إِنَّ الحَلقَ مُشَابِهٌ لِلمَخلُوقِ مِن كُلِّ وَجْه، فَإِللَّهُ مُورَةِ التَّبَايُنُ بَينَ الحَالِقِ وَالمَخلُوقِ فَا فَإِذَا كَانَ لَمَ يَقُلْ بِهِ أَحَدٌ وَكَانَ قَد عُلِمَ بِالضَّرُورَةِ التَّبَايُنُ بَينَ الحَالِقِ وَالمَخلُوقِ فَا فَإِذَا كَانَ مَعْلُومًا بِالضَّرُورَةِ، فَنَحنُ لَا نَحْتَاجُ، فَهَا مَثَلُ نَفْيِنَا لِلمُشَابَهِ المُطْلَقةِ إِلَّا كَانَ مَعْلُومًا بِالضَّرُورَةِ، فَنَحنُ لَا نَحْتَاجُ، فَهَا مَثَلُ نَفْيِنَا لِلمُشَابَةِ المُطْلَقةِ إِلَّا كَانَ مَنْ قَالَ (أُنَ

كَأَنَّكَ ا وَالمَاءُ مِنْ حَوْلِنَا قَوْمٌ جُلُوسٌ حَوْلَهُمْ مَاءُ

وَكَقُولِ قَائِلٍ: السَّمَاءُ فَوْقَنَا وَالْأَرْضُ تَحْتَنَا

فَتَحتَاجُ إِلَى بَيَانٍ؛ وَلِمِلَا قَالَ بَعضُ عُلَماءِ النَّحوِ: إِنَّ هَذِهِ الجُملَةَ لَيسَتْ كَلَامًا؛ لِأَنَّ الكَلَامَ لَفْظٌ مُفِيدٌ، وَهَذِه لَا تُفِيدُ!

وَإِذَا قُلْتَ: نَفْيُ المَشَابَهَةِ -أَيضًا - فَقَدْ يُعْنَى بِهِ نَفْيُ الصِّفَاتِ؛ لِأَنَّ المُعتزِلَة، وَجَمِيعَ المُعطِّلَةِ يَقُولُونَ بِأَنَّ إِثْبَاتَ الصِّفَاتِ إِثْبَاتٌ لِلتَّشبِيهِ، فَلَا يَفْهَمُ وَالأَشَاعِرَةَ، وَجَمِيعَ المُعطِّلَةِ يَقُولُونَ بِأَنَّ إِثْبَاتَ الصِّفَاتِ إِثْبَاتُ لِلتَّشبِيهِ، فَلَا يَفْهَمُ الأَشْعَرِيُّ، وَالجَهمِيُّ، وَالمُعتزِلِيُّ مِن قَولِ: «بِلَا مُشَابَهَةٍ» إِلَّا أَنَّ المَعْنَى بِلَا إِثْبَاتِ طَفَاتٍ يَسْتَلزِمُ المَشَابَهَةُ، فَإِذَا كَانَتِ المَشَابَةُ مَنفِيَّة لِزَمَ مِنْ ذَلِكَ نَفْيُ الصِّفَاتِ عَلَى حَدِّ عَقِيدَتِهِ؛ فَصَارَ الآنَ التَّعبِيرُ بِنَفِي التَّمثِيلِ أُولَى لَزِمَ مِنْ ذَلِكَ نَفْيُ الصَّفَاتِ عَلَى حَدِّ عَقِيدَتِهِ؛ فَصَارَ الآنَ التَّعبِيرُ بِنَفي التَّمثِيلِ أُولَى

<sup>(</sup>١) «تاريخ آداب العربية» للرافعي (٢/ ٩٧).

مِنَ التَّعبيرِ بِنَفي التَّشبِيهِ، لِثَلَاثَةِ أُوجُهٍ:

الوَجْهُ الأَوَّلُ: أَنَّ نَفيَ التَّمثِيلِ هُوَ مُطَابِقٌ لِلنَّصِّ تَمَامًا.

الوَجْهُ الثَّانِي: أَنَّ نَفِيَ التَّشبِيهِ لَا يَصِحُّ؛ لِأَنَّنَا إِنْ أَرَدَنَا الْشَابَهَةَ مَن كُلِّ وَجْه؛ فَلَا حَاجَةَ إِلَى ذَلِكَ؛ لِأَنَّ هَذَا مَعَلُومٌ بِالضَّرورَةِ، وَلَم يَقُلْ بِهِ أَحَدٌ حَتَّى تَنفِيهُ، وَإِنْ أَرَدْتَ مُطلَقَ التَّشَابِهِ، وَهوَ الإشتِرَاكُ فِي أَصْلِ المَعْنَى، فَهذَا -أَيضًا- لَا يَصِحُّ؛ لِأَنَّه أَرَدْتَ مُطلَقَ التَّشَابِهِ، وَهوَ الإشتِرَاكُ فِي أَصْلِ المَعْنَى، فَهذَا -أَيضًا- لَا يَصِحُّ؛ لِأَنَّه يَقتَضِي العَدَمَ المَحضَ للهِ عَرَقِجَلً لِأَنَّه مَا مِن شَيئينِ مَوجُودَيْنِ إِلَا وَبَينَهَمَا اشْتِرَاكُ تَشَائِهِ فِي أَصْلِ المَعْنَى.

الوَجْهُ الثَّالِثُ: أَنَّ نَفِيَ التَّشَابُهِ صَارَ مَعنَاهُ عِندَ بَعضِ النَّاسِ نَفْي الصِّفَاتِ؛ لِأَنَّهُمْ يَدَّعُونَ أَنَّ إِثْبَاتَ أَيِّ صِفَةٍ يَعنِي التَّشبِيهَ؛ فَمَعْنَى ذَلكَ نَفْيُ الصِّفَاتِ، وَهذَا لاَ شَكَّ مَعنَى بَاطِلٌ، وَعَليهِ فَأَنَا أَحُثُ مَن أَرَادَ أَنْ يَأْتِي بِنَفي أَن يَقُولَ: نَفي التَّمثِيل.

قَولُه: ﴿إِنَّ الْمُؤْمِنَ لَا يَنْجُسُ»(١)، وَفِي رِوَايَةٍ: ﴿إِنَّ الْمُسْلِمَ»(١)، لَــَّا نَزَّهَ الرَّسُولَ عَلَيْهِ الشَّكَةُ وَالْمُرَادُ مِنْ هَذَا التَّنزِيهِ التَّعَجِبُ مِنْ أَنَّ الْمُؤمِنَ لَا يَنْجُسُ.

وَالنَّجَاسَةُ نَوعَانِ:

- نَجَاسَةٌ حِسِّيَّةٌ.
- نَجَاسَةٌ مَعنَويَّةٌ، وَيتَعَيَّن أَنْ يَكُونَ ذَلكَ المَرَادَ؛ لِأَننَا نَعلَمُ عِلمَ اليَقِينِ أَنَّ المسلِمَ يَنجُسُ نَجَاسَةً حِسِّيَّةً، فَيَبُولُ، وَيَتَغوَّطُ، وَيُصِيبُهُ الدَّمُ النَّجِسُ، فَينْجُس نَجَاسَةً حِسِّيَّةً.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الغسل، باب الجنب يخرج ويمشي في السوق وغيره، رقم (٢٨٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الغسل، باب عرق الجنب وأن المسلم لا ينجس، رقم (٢٨٣).

لَكِنَّه لَا يَنجُسُ نَجَاسةً مَعنَويَّةً؛ وَلِهِذَا قَالَ اللهُ تَعَالى: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ نَجَسُ ﴾ [التوبة:٢٨]، وَلَو أَنَّ الْمُشرِكَ مَسَّكَ وَبِيْنَكَ وبَينَه رُطُوبَةٌ لَم يُنَجِّسْكَ نَجَاسةً حِسِّيَّةً، لَكَنَّها نَجَاسَةٌ مَعنَويَّةٌ.

فَالْمُؤْمِنُ لَا يَنجُسُ حَتَّى لَو أَصَابَته جَنَابةٌ، وَلزِمَهُ التَّطَهُّرُ مِنهَا، فَإِنَّه لَا يَنجُسُ. مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: أَنَّ رَسُولَ الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَمْشِي فِي الْأَسْوَاقِ، وَيَعْتَرِيهِ مَا يَعْتَرِيهِ مَا يَعْتَرِي البَشَر، وَيَأْكُلُ الطَّعام، وَيَشْرَبُ الشَّرَابَ، وَيَلْبَسُ الثِّيابَ لِلدِّفء، وَيَلْبَسُ الشَّرِيَّةِ، كُلُّهَا ثَابِتَةٌ لِلرسُولِ اللَّروعَ لِلوِقَايةِ مِنَ الحَرَبِ، وَغَيرِ ذَلكَ مِنَ الحَصَائِصِ البَشَرِيَّةِ، كُلُّهَا ثَابِتَةٌ لِلرسُولِ عَلَيْهِ الضَّلَامُ.

وَبِهِذَا نَعرِفُ بُطْلَانَ قُولِ مَن قَالَ: «إِنَّ الرَّسُولَ عَلَيْهِٱلصَّلَاءُوَالسَّلَامُ طَاهِرُ البَوْلِ وَالغَائِطِ».

فَهَذَا كَذِبٌ؛ لِأَنَّهُ لَو كَانَ طَاهِرًا كَمَا زَعَمُوا لَمْ يَخْتَجْ إِلَى اسْتِنْجَاء، وَلَا اسْتِجْهَار، وَلَا غُيْرِ ذَلِك، فَهُوَ يَعْتَرِيهِ مَا يَعْتَرِي الْبَشَرِيَّةَ فِي الْأُمُورِ الطَّبِيعِيَّةِ.

وَيَدُلُّ عَلَى هَذَا قَولُ اللهِ تَعَالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَاۤ أَنَا بَشَرُّ مِثْلُكُو ﴾ [الكهف: ١١٠]؛ فأكَّدَ هَذَا مَرَّ تَينِ: ﴿ بَشَرُ ﴾ ، و ﴿ مِثْلُكُو ﴾ ، حَتَّى لَو لَم يَقُلْ: ﴿ مِثْلُكُو ﴾ عَرَفْنَا أَنَّهُ مِثْلَنَا مَا دَامَ قَالَ إِنهُ بَشَرٌ ، لَكِنَّه أَكُد ذَلكَ ، وَهُو قَولُه: ﴿ يُوحَى إِلَى ﴾ ، فَهُو يَمتَازُ عَنَّا بِمَا بَعَدَ ذَلكَ ، وَهُو قَولُه: ﴿ يُوحَى إِلَى ﴾ ، فَيَمْتَازُ عَنَّا أَنَّهُ عَلَيْهِ الصَّلَامُ أُوحِي إِلَيه ؛ فَصَارَ رَسُولًا نبِيًّا.

الفَائِدَةُ الثَّانيةُ: جَوَازُ تَصرِيحِ الإِنْسَانِ بِمَا يُسْتَحْيَى مِنهُ لِلحَاجِةِ؛ لِقَولِه: «كُنْتُ جُنْبًا»، وَهَذهِ -عَادةً - يُسْتَحْيَى مِنهَا أَن يَقُولَ أَحدٌ: إِني جُنُبُ، لَكِن إِذَا دَعَتِ الحَاجَةُ لِثَلِ ذَلِكَ فَلَا حَرجَ؛ وَلِهِذَا قَالَتْ أُمُّ سُلَيمٍ لِلرَّسُولِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «يَا رَسُولَ اللهِ، لِلرَّسُولِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «يَا رَسُولَ اللهِ،

إِنَّ اللهَ لَا يَسْتَحْيِي مِنَ الحَقِّ، هَلْ عَلَى المَرْأَةِ مِنْ غُسْلٍ إِذَا احْتَلَمَتْ؟ ١١٠، تَقُولُ ذَلكَ لَهُ وَهُوَ أَجَلُّ مَنْ يُجُلُّ فِي الحَدِيثِ، وَمَعَ ذَلكَ تَقُولُ هَذَا الكَلامَ، فَنَقُولُ مَا يُسْتَحْيَى مِنهُ، وَيَجُوزُ التَّصِرِيحُ بِهِ عِندَ الحَاجَةِ.

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: حُسْنُ خُلُقِ أَبِي هُرَيرَةَ رَضَالِكُ عَنْهُ حَيثُ انسَلَّ بِخُفْيَةٍ عَنْ رَسُولِ الله ﷺ حِينَ كَانَ جُنْبًا؛ لِقَولِهِ: «فَانْخَنَسْتُ فَذَهَبْتُ فَاغْتَسَلْتُ».

الفَائِدَةُ الرَّابِعةُ: أَنَّ الإِنْسَانَ إِذَا كَانَ يَستَحيِي أَنْ يُجَالِسَ الرَّسُولَ عَلَيْهُ عَلَى جَنَابَة، وَهَذَا مِنْ بَابِ الأَوْلَى، جَنَابَة، فَهَذَا مِنْ بَابِ الأَوْلَى، وَلَكَنَّهُ لَيسَ حَرَامًا وَلَا مَكرُوهًا؛ لِقَولِ عَائِشةَ رَضَيْلَتُ عَنَى: «كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ يَذْكُرُ اللهَ عَلَى كُلِّ أَحْيَانِهِ» (٢).

وَلَا يَجُوزُ أَنْ يُصَلِّيَ الْإِنْسَانُ وَهُوَ جُنُبٌ، وَلَا يَجُوزُ أَنْ يَقْرَأَ الْقُرْآنَ وَهُوَ جُنُبٌ، وَلَا يَجُوزُ أَنْ يَقْرَأَ الْقُرْآنَ وَهُوَ جُنُبٌ، وَلَا يَجُوزُ أَنْ يَطُوفَ وَهُوَ جُنُبٌ؛ لِأَنَّهُ مَمْنُوعٌ مِنَ الْمُكْثِ فِي المَسْجِدِ إِلَّا بِوُضُوءٍ.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: أَنَّ النَّبِيَّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ- لَا يَعلَمُ الغَيبَ، وَتُوخَذُ مِن قَولِهِ: «أَيْنَ كُنْتَ يَا أَبَا هُرَيْرَةَ»، فَلَم يَعلمْ أَينَ كَانَ، وَلَو كَانَ يَعْلَمُ الغَيْبَ لَم يَجْهَلْ، وَلَو كَانَ لَا يَعْلَمُ الغَيْبَ فِي حَيَاتِهِ فَهوَ فِي مَمَاتِهِ مِنْ بَابِ أَوْلَى أَنْ يَعلَمَ الغَيْبَ لَم يَجْهَلْ، وَلَو كَانَ لَا يَعْلَمُ الغَيْبَ فِي حَيَاتِهِ فَهوَ فِي مَمَاتِهِ مِنْ بَابِ أَوْلَى أَنْ يَعلَمَ الغَيْبَ لَم يَجْهَلْ، وَلَو كَانَ لَا يَعْلَمُ الغَيْبَ فِي حَيَاتِهِ فَهوَ فِي مَمَاتِهِ مِنْ بَابِ أَوْلَى أَنْ يَعلَمَ الغَيْبَ الغَيْبَ لَكُنْ قَدْ رُويَ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلَاهُ وَالسَّلَامُ: «أَنَّ أَعْمَالَ أُمَّتِهِ تُعْرَضُ عَلَيْهِ» (٢)، فَإِنَّه مِنْ عِندِ اللهِ عَنْ عَلَيْهِ وَلَيسَ وَصْفًا ذَاتِيًّا لِلرَّسُولِ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ- وَقَد ثَبَتَ أَنَّ سَلَامَنَا يُعرَضُ عَلَيْهِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الغسل، باب إذا احتلمت المرأة، رقم (٢٨٢)، ومسلم: كتاب الحيض، باب وجوب الغسل على المرأة بخروج المني منها، رقم (٣١٣)

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الحيض، باب ذكر الله تعالى في حال الجنابة وغيرها، رقم (٣٧٣).

<sup>(</sup>٣) «حلية الأولياء» لأبي نعيم (٦/ ١٧٩).

الْفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: بُطْلَانُ عَقِيدَةِ الصُّوفِيَّةِ وَمَنْ شَابَهَهُم مِنْ دَعُواهُم بِأَنَّ الرَّسُولَ ﷺ يَعلَمُ الغَيْبَ.

وَوَجْهُه: أَنَّ الحَدِيثَ ظَاهِرٌ جِدًّا فِي أَنَّ الرَّسُولَ ﷺ لَم يَعلَمِ الغَيبَ، وَيُقالُ لَلهُمْ: أَينَ دَلِيلُكُمْ؟

وَنَقُولُ لَـهِمْ: فِي القُرْآنِ مَا يَرُدُّ عَلَيكُم، فَقَد قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ قُل لَاۤ أَقُولُ لَكُمُّم عِندِى خَزَآبِنُ ٱللَّهِ وَلَآ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَآ أَقُولُ لَكُمَّ إِنِّى مَلَكُ ۚ إِنْ أَتَبِعُ إِلَا مَا يُوحَىٰ إِلَىٰٓ ﴾ [الأنعام:٥٠].

الفَائِدَةُ السَّابِعةُ: أَنَّ الجُّنُبَ لَا يَنْجُسُ نَجَاسَةً مَعنَويَّةً؛ لِقَولِه ﷺ: «إِنَّ المُؤْمِنَ لَا يَنْجُسُ».

الْفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: التَّسْبِيحُ عِندَ التَّعَجُّبِ وَالْإستِغرَابِ؛ لِقَولِه: «سُبْحَانَ اللهِ»، وَهَذَا أُمرٌ مَعهُودٌ مِنْ عَهدِ الرَّسُولِ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ إِلَى يَومِنَا هَذَا.

الفَائِدَةُ التَّاسِعةُ: تَنْزِيهُ اللهِ تَعَالَى عَن كُلِّ نَقْصٍ؛ لِقَولِه ﷺ: «سُبْحَانَ اللهِ»، وَتَنزِيهُ اللهِ عَن كُلِّ نَقْصٍ مِنَ الصِّفَاتِ المَنْفِيَّةِ، وَالصِّفةُ المَنْفِيَّةُ عَنِ اللهِ تَتَضمَّنُ كَهالَ ضِدِّهَا.

الفَائِدَةُ العَاشِرةُ: حُسْنُ تَعْلِيمِ الرَّسُولِ عَلَيْهِالصَّلَاهُ وَالنَّهِ وَأَنَّه إِذَا ذَكَرَ الحُكْمَ الَّذي قَد يُسْتَغْرَبُ، ذَكَرَ عِلَّتَه حَتَّى يَطَمَئِنَّ القَلبُ، وَيَزُولَ الإستِغْرَابُ.

وَجْهُ ذَلِكَ: أَنَّه لَـرَّا قَالَ «سُبْحَانَ اللهِ»، قَالَ: «إِنَّ الْمُؤْمِنَ لَا يَنْجُسُ».



٣٧ - عَنْ عَائِشَةَ رَخِوَالِلَهُ عَنَا قَالَتْ: «كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ إِذَا اغْتَسَلَ مِنَ الجَنَابَةِ غَسَلَ يَدَيْهِ، ثُمَّ تَوَضَّأَ وُضُوءَهُ لِلصَّلَاةِ، ثُمَّ اغْتَسَلَ، ثُمَّ يُخَلِّلُ بِيَدَيْهِ شَعْرَهُ، حَتَّى إِذَا ظَنَّ أَنَّهُ قَدْ أَرْوَى بَشَرَتَهُ، أَفَاضَ عَلَيْهِ المَاءَ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ، ثُمَّ غَسَلَ سَائِرَ جَسَدِهِ (١).

٣٣ - وَكَانَتْ رَضَيَلِتُهُ عَنَهَا تَقُولُ: «كُنْتُ أَغْتَسِلُ أَنَا وَرَسُولُ اللهِ عَلَيْكَ مِنْ إِنَاءٍ وَاحِدٍ، نَغْتَر فُ مِنْهُ جَمِيعًا» (٢).

## الشكرح

هُنَا انتَقَلَ المؤَلِّفُ رَحِمَهُ اللَّهُ إِلَى نَقْلِ الأَحَادِيثِ فِي بَيانِ كَيْفِيَّةِ الغُسْلِ، وَهُوَ لَه كَيفِيَّتانِ:

الأُولَى: كَيْفِيَّةٌ وَاجِبةٌ.

الثَّانِيةٌ: كَيْفِيَّةٌ مُستَحَبَّةٌ.

أي إِنَّ الإِنْسَانَ يَغْتَسِلُ عَلَى سَبِيلِ الوُجُوبِ، وَيَغْتَسِلُ عَلَى سَبيلِ الكَمَالِ وَالإِستِحبَابِ.

فَأَمَّا الكَيْفِيَّةُ الوَاجِبةُ: بِأَنْ يُطَهِّرَ جَمِيعَ بَدَنِهِ عَلَى أَي حَالٍ كَانَ؛ لِقَولِ اللهِ تَعَالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنُبًا فَأَطَّهَ رُوا ﴾ [المائدة:٦]؛ وَلِقَولِ النَّبِيِّ عَلَيْ لِلرَّجُلِ حِينَ أَعطَاهُ الماءَ: «اذْهَبْ فَأَفْرِغُهُ عَلَى نَفْسِكَ» (٢)، وَلَم يُبَيِّنْ كَيفَ يُفْرِغُه، وَهَذَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّ الغُسلَ مِنَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الغسل، باب تخليل الشعر حتى إذا ظن أنه قد أروى بشرته أفاض عليه، رقم (۲۷۲).

<sup>(</sup>٢) أخرَجه البخاري: كتاب الغسل، باب تخليل الشعر حتى إذا ظن أنه قد أروى بشرته أفاض عليه، رقم (٢٧٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب التيمم، باب الصعيد الطيب وضوء المسلم يكفيه من الماء، رقم (٣٤٤).

الجَنَابَةِ يَكَفِي عَلَى أَيِّ وَجْهٍ كَانَ، لَكِنْ لَا بُدَّ مِنَ المَضْمَضةِ وَالاَسْتِنشَاقِ؛ لِأَنَّ الفَمَ وَالأَنْفَ مِنَ الطَّاهِرِ، بِدَليلِ وُجُوبِ تَطهِيرِهِمَا فِي الوُضُوءِ وَالغُسْلِ، وَأَنَّ الإِنْسَانَ –أَيضًا– لَو أَدْخَلَ المَاءَ فِي فَمِهِ أَو أَنفِهِ، فَإِنَّهُ لَا يُفطِرُ.

مِثَالٌ: رَجُلٌ جَاءَ إِلَى بِرْكَةِ مَاءٍ وَهُوَ جُنُبٌ، فَغَاصَ فِيهَا بِنِيَّةِ الإغتِسَالِ، ثُمَّ خَرَجَ وتَمَضْمَضَ واسْتَنْشَقَ، فَيَجُوزُ أَن يُصَلِيَ؛ لِأَنَّه طَهَّرَ بَدَنَه، وَالغُسلُ لَا يَحتاجُ إِلَى تَرتِيبِ حَتَّى نَقُولَ بِلُزُومِهِ؛ لِأَنَّ البَدَنَ عُضُوٌ وَاحِدٌ.

مِثَالٌ: رَجُلٌ عَلَيْهِ جَنَابَةٌ، فَغَسَلَ سَاقَيْهِ، ثُمَّ فَخِذَيهِ، ثُمَّ بَطْنَهُ، ثُمَّ ظَهْرَهُ، ثُمَّ رَأْسَهُ، فَيُجْزِئُهُ؛ لِأَنَّهُ لَا يُشْتَرَطُ فِيهِ التَّرْتِيبُ.

وَدَليلُ ذَلكَ: عُمومُ الآيَةِ ﴿فَأَطَّهَ رُواْ ﴾، وَعُمُومُ قَولِ الرَّسُولِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ لِلرَّجُلِ: «خُذْ هَذَا فَأَفْرِغْهُ عَلَى نَفْسِكَ» وَلَم يُوضِّحْ تَرتِيبًا وَلَا كَيفِيَّةً.

فَإِن قِيلَ: مَا حُكْمُ مَنِ اغتَسَل وَنسِيَ أَنْ يَتَمَضْمَضَ وَيَسْتَنْشِقَ؟

فَالِجَوَابُ: حُكْمُهُ أَنْ يُعِيدَ الْغُسْلَ، وَلَوْ كَانَ صَلَّى، فَيُعِيدُ الصَّلَاةَ أَيْضًا.

وَهَلِ الْعَيْنَانِ مِنَ الظَّاهِرِ، أَوْ مِنَ الْبَاطِنِ؟

الجَوابُ: هَذَا سُؤالٌ جَيدٌ، العَينَانِ مِنَ الظَّاهِر، لَكنْ لَا يَجِبُ إِدخَالُ المَاءِ فِيهِمَا؛ لِأَنَّ هذَا فِيهِ ضَرَرٌ، وَالشَّرعُ لَا يَأْتِي بِالضَّررِ؛ وَلهذَا كُفَّ (١) ابنُ عُمرَ رَضَّالِلَهُ عَنْهُا فِي آخِرِ عُمُرِه؛ لِأَنَّه كَانَ يَتشَددُ فِي الوُضُوءِ، فَيُدْخِلُ المَاءَ في عَينَيْهِ.

وَلُو صَبَّ الإِنْسَانُ قَطْرةً (١) فِي عَينهِ وَهُوَ صَائمٌ، فَإِنَّه لَا يُفْطِر قَولًا وَاحِدًا. أَمَّا إِنْ وَصَلَتْ إِلى حَلقِه، فَفيهِ خِلَافٌ وَالصَّحيحُ أَنَّه لَا يُفْطرُ أَيضًا.

<sup>(</sup>١) ذهب بصره، فهو مكفوف. المعجم الوسيط كفف.

<sup>(</sup>٢) هي السائل الذي يوضع في العينين للعلاج أو الغسل. انظر المعجم الوسيط قطر.

فَإِنْ قِيلَ: إِذَا اقْتَصَرَ الإِنْسَانُ عَلَى الغُسْلِ دُونَ الوُضوءِ، هَل يَرتَفعُ الحَدَثُ؟ فالجَوابُ: هَذَا فِيهِ إِشْكَالٌ بَسِيطٌ، وَأَقولُ: يَجوزُ؛ لِقَولِه تَعالَى: ﴿وَإِن كُنتُمُ جُنُبًا فَأَطَّهَ رُواْ﴾، وَلَم يَقُلْ: «تَوَضَّؤُوا ثُمَّ اطَّهَرُوا».

قَوْلُ عَائِشةَ رَضَالِكُ عَنْهَا: «كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ إِذَا اغْتَسَلَ مِنَ الجَنَابَةِ»، يَعنِي إِذَا شَرِعَ في الإغْتِسالِ، وَليسَ المعْنَى إِذَا فَرغَ، أَو إِذَا أَرَادَ.

كَمَا فِي قَولِه: ﴿إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ فَأَغْسِلُوا ﴾ [المائدة:٦]، أي: إِذَا أَردْتُم.

وَبِهِذَا نَعرِفُ أَنَّ الفِعلَ قَد يُرَادُ بِهِ الإِرَادةُ، وَقَد يُرادُ الشُّروعُ فِيهِ دُونَ إِكَمَالِه، وَقَد يُرادُ بِهِ إِكَمَالُه، حَسَبَ السِّيَاقِ.

قَولُها: «مِنَ الْجَنَابَةِ»، (مِنْ) هُنَا الظَّاهِرُ أَنَّهَا لِلسَّبِيَّةِ، أَي: بِسَبِ الْجَنَابَةِ.

قَولُها: «غَسَلَ يَدَيْهِ، ثُمَّ تَوَضَّأَ وُضُوءَهُ لِلصَّلَاةِ، ثُمَّ اغْتَسَلَ»، فَقَوهُا: «غَسَلَ يَدَيْهِ»؛ لِأَنَّهَا الآلتَانِ اللَّتَانِ يُطهَّرُ بِهَا، فَناسَبَ أَنْ يَبْدَأَ بِهَا قَبلَ كُل شَيْءٍ.

وَهَل نَبْدَأُ غُسْلَ الجَنَابِةِ بِاليَمِينِ؟

الجَوابُ: نَعَمْ؛ لِعُمُومِ حَدِيثِ عَائِشةَ رَضَالِكَاعَهَا: «كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ يُعْجِبُهُ التَّيامُنُ أو التَّيَمُّنُ فِي تَنَعُّلِه وَتَطَهُّرِهِ وِفِي شَأْنِهِ كُلِّهِ»(١)، فَهذَا الحَدِيثُ أَصْلُ فِي اسْتِعَمَالِ اليَمِينِ قَبَلَ اليَسَارِ.

وَهَل غُسْلُ اليَدَيْنِ وَتَنْشِيفُهُما قَبلَ الطَّعَامِ مِنَ السُّنةِ؟

الجَوَابُ: لَا، بَل مِنْ بَابِ التَّنظيفِ، وَهُنَاكَ حَدِيثٌ أَنَّ مِن سُنَّةِ الطَّعَامِ الوُضُوءَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب التيمن في الوضوء والغسل، رقم (١٦٨)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب التيمن في الطهور وغيره، رقم (٢٦٨).

قَبلَه وَبَعْدَه، لَكنَّهُ ضَعِيفٌ، فَغَسْلُ الكَفَّينِ عِندَ الأَكلِ مِنَ العَادَاتِ، وَمِنَ التَّنظِيفِ كَذلِكَ إِزَالَةُ رَائِحةٍ أَو عَرَقٍ عَلِقَ بِاليَدَيْنِ.

أمَّا مَسَأَلَةُ التَّنشِيفِ بَعدَ غَسلِ الكَفَّينِ قَبلَ الطَّعَامِ فَهَذَا - في الحَقِيقَةِ - عَقْلًا لَا يَنفَعُ؛ لِأَنَّ مَعْنَى ذَلِكَ أَنَّهُ بَعدَ أَنْ نَظَّفَ يدَه ذَهَبَ فَلوَّثَها؛ لِأَنَّ المِنشَفَة يَتَنشفُ بِها النَّاسُ، وَقَد يَكُونُ فِيهِم مَريضٌ أو مُتلَطِّخُ اليَدِ أو غَيرُ ذَلكَ. أَمَّا إِذَا كَانَ مِندِيلًا مِن وَرَق فَلَا بَأْسَ.

وَهُنَا لَم تَذْكُرْ رَضَالِلَهُ عَهَا غَسْلَ الفَرجِ، لَكنَّه ذُكِر فِي حَدِيثِ مَيمُونَةَ، وَهُو أَمرٌ لَا بُدَّ مِنهُ، فَيَغْسِلُ الفَرجَ قَبلَ كلِّ شَيْءٍ، ثُمَّ يَغْسِلُ كَفَّيهِ، «ثُمَّ تَوَضَّا وُضُوءَهُ لِلصَّلَاةِ»، يَبتَدِئُ بِغَسل الوَجْهِ، وَيَنتَهِي بِغَسلِ الرِّجْلَيْنِ.

قَولُه: «ثُمَّ اغْتَسَلَ» أَي: أَفَاضَ المَاءَ عَلَى بَدَنِه، لَكِن بِهَاذَا بَدَأَ؟ «ثُمَّ يُخَلِّلُ بِيَدَيْهِ شَعْرَهُ، حَتَّى إِذَا ظَنَّ أَنَّهُ قَدْ أَرْوَى بَشَرَتَهُ، أَفَاضَ عَلَيْهِ الهَاءَ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ » يَعنِي يَصُبُّ المَاءَ عَلَى الشَّعرِ، وَشَعْرُهُ عَلَيْهِ الصَّلَا ثُوالسَّلَامُ كَانَ كَثِيفًا؛ لِأَنَّه لَا يَحِلِقُهُ إِلَّا فِي حَجِّ أَو عُمْرَةٍ، فَيُرَوِّيهِ أَوَّلًا.

قَولهُ: «إِذَا ظَنَّ»: الظَّنُّ هُنَا إِمَّا أَنْ يَكُونَ بِمَعْنَى تَرجِيحِ الفِعلِ، أَو تَيَقُّنِ الفِعْلِ. وَالظَّنُّ يَأَتِي عَلَى مَعنيَنِ:

تَرجِيحُ الفِعلِ: وَهَذَا مَعرُوفٌ.

تَيَقُّنُ الفِعلِ: كَقُولِه تَعَالى: ﴿وَظَنُّواْ أَن لَا مَلْجَاً مِنَ ٱللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ ﴾ [التوبة:١١٨]، أي: تَيَقَّنُوا، وَقُولُ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَ: ﴿ ٱلَّذِينَ يَظُنُونَ أَنَهُم مُّلَقُواْ رَبِّهِمْ ﴾ [البقرة:٤٦]، يَعنِي يَتَيَقَّنُونَ؛ لِأَنَّ الكَلَامَ هُنَا عَن إِيهَانٍ، وَلَا يَكْفِي التَّرَجِيحُ فِي الإِيهَانِ، بَل لَا بُدَّ مِنَ الجَزْم. وَلَا شَكَّ أَنَّ التَّرجِيحَ كَافٍ فِي الإِسبَاغِ، وَقُولُها: «بَشَرَتَهُ» أَي: مَا تَحْتَ الشَّعرِ، (أَفَاضَ عَلَيْهِ الْهَاءَ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ)، أي: صَبَّه عَلَيهِ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ.

فَعَلَى هَذَا: يُغْسَلُ الرَّأْسُ أَوَّلًا حَتَّى تُروَى بَشَرَتُهُ، ثُمَّ يُفَاضُ عَلَى الجَسدِ الماءُ ثَلَاثَ مَراتٍ.

وقَولُه: «سَائِرَ»: إمَّا أَنْ تَكُونَ مُشتَقَّةً مِنَ السُّؤْرِ وَهُوَ البَقِيَّة، وَإِمَّا أَنْ تَكُونَ مُشْتَقَّةً مِنَ السُّورِ وَهُو البِنَاءُ المُحِيطُ بِالبَيتِ.

فَعَلَى المَعْنَى الأَوَّلِ: تَكُونُ بِمَعْنَى بَاقي.

وَعَلَى المَعْنَى الثَّانِي: تَكُونُ بِمَعْنَى جَمِيع.

وَلَو قُلْنَا بِأَنَّهُ بَاقِي جَسدِه، فَيَخرُجُ مِن ذَلكَ الرَّأْسُ، وَلَو قُلْنا بِجَميعِ جَسَدِهِ، فَيَكُونُ شَامِلًا للرَّأْسِ، وَإِلَى هُنَا انتَهَتْ صِفَةُ الغُسلِ.

وَلَمْ يَغْسِلْ رِجلَيهِ هُنَا؛ لِأَنَّهُ غَسَلَهُما مَعَ الوُّضُوء.

قُولُه: «وَكَانَتْ تَقُولُ: كُنْتُ أَغْتَسِلُ أَنَا وَرَسُولُ اللهِ ﷺ مِنْ إِنَاءٍ وَاحِدٍ، نَغْتَرِفُ مِنْهُ جَمِيعًا»: يَغْتَسِلانِ مِن إِنَاءٍ واحِدٍ، وَيَلزَمُ مِن ذَلكَ أَنْ يَكُونَا كَاشِفَيِ العَورَةِ؛ لِأَنَّ هَذَا هُو الوَاقِعُ، إِذْ إِنَّهَا لَا يَتَكَلَّفَانِ الاغْتِسالَ وَعَليهِما قَمِيصٌ -مَثلًا- وَقُولُها: «نَغْتَرِفُ مِنْهُ جَمِيعًا»، قَد وَرَدَ تَفْصِيلُه فِي لَفْظٍ آخَرَ أَنَّ أَيدِيَهما تَخْتَلِفُ، وَالرَّسُولُ يَكُونُ قَد نَزَعَ وَهي قَد أَنْزَلَتْ يَدَها، حَتَّى كَانَ أَحَدُهُما يَقُولُ: «أَبْقِ لِي أَبْقِ لِي أَبْقِ لِي أَنْ اللَهَ كَانَ قَلِيلًا.

إِنْ قَالَ قَائِلٌ: يَجُوزُ أَنْ يَكُونَ الإِنَاءُ بِينَهُما، وَهُنَاكَ جِدَارٌ يُدخِلَانِ أَيْدِيَهما مِن فُرجَةِ الجِدَارِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٦/ ٩١، رقم ٢٥١٠٦).

فَنَقُولُ: هَذَا بَعِيدٌ، وَلَا يُمكِنُ أَنْ يَنفَتَحَ هَذَا البَابُ عَلَينَا، فَفِي بَابِ الاسْتِدلالِ لَا ثُحَاولُ أَنْ تُدخِلَ الإِجَازاتِ العَقلِيَّةَ؛ لِأَننَا لَو فَتَحنَا بَابَ الإِجَازَةِ العَقلِيَّةِ، مَا بَقِيَ لنَا دَليلٌ سَالَـمٌ إِطلَاقًا، فَكَـلُّ دَليلٍ يُمْكِـنُ أَن يُورِدَ الإِنْسَانُ عَليهِ شُبَهًا سَيقُـولُ يَحتَملُ!

وَيُمْكِنُ أَنْ يَكُونَ هُنَاكَ جِدَارٌ وَيَكُونُ الْإِنَاءُ بِجَانِبِ الجِّدَارِ، وَتُدْخِلُ يَدَهَا مِنْ ثُقْبٍ فِي الجِّدَارِ وَتَغْتَسِلُ، فَجَائِز عَقْلًا أَمَّا عَادَةً غَيْرُ جَائِز.

إِذَن تَبْقَى الفَائِدَةُ حَقِيقَةً؛ لِأَنَّ هَذَا احتِمالٌ عَقليُّ بَعِيدٌ، تَمَنَعُه العَادَةُ.

فَيَجوزُ لِلإِنْسَانِ أَنْ يَكشِفَ عَوْرَتَه لِإمرَأَتهِ، وَأَن تَكشِفَ عَوْرَتَها لَه؛ لِقَولِ اللهُ تَعَالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ۞ إِلَّا عَلَىٰٓ أَزْوَجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتُ أَيْمَنُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ﴾ [المؤمنون:٦].

فَإِنْ قِيلَ: إِنَّ النبيَّ ﷺ قَالَ: «لَا تَجَرَّدَا تَجَرُّدَ الْعَيْرَيْنِ» (١)، يَعنِي عِندَ الجِماعِ. قُلنَا: هَذَا الحَدِيثُ ضَعِيفٌ.

# مِن فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الْأُولَى: أَنَّه يَنْبغي لِلإِنْسانِ إِذَا اغْتسَلَ أَنْ يُطبقَ فِعلَ الرسُولِ ﷺ لِعُموم قَولِ اللهِ تَعَالى: ﴿ لَّقَدْكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اَسَّهِ أَنْسَوَةٌ حَسَنَةٌ ﴾ [الأحزاب:٢١].

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: الإِكْتِفَاءُ بِالظَّنِّ فِي بَابِ الطَّهَارةِ، كَقَوهَا: «حَتَّى إِذَا ظَنَّ أَنَّهُ قَدْ أَرْوَى بَشَرَتَهُ»؛ وَلِهِذَا قَالَ العُلَماءُ رَحِمَهُ رَاسَّهُ: يَكِفِي الظَّنُّ فِي الإِسبَاغِ، وَيَكِفِي الظَّنُّ فِي الظَّنُّ فِي الظَّنُّ فِي الظَّنُّ فِي الظَّنُّ فِي الظَّنُّ فِي الطَّيْ فَي الطَّيْ أَنَّ هَذَا مِنْ بَابِ التَّخِفِيفِ تَطْهِيرِ الفَرِجِ فِي بَابِ الإِسْتِنجَاءِ وَالإِستِجَهَارِ، وَلَا شَكَّ أَنَّ هَذَا مِنْ بَابِ التَّخِفِيفِ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه: كتاب النكاح، باب التستر عند الجماع، رقم (١٩٢١)، قال الألباني: ضعيف.

أَنْ يُكتَفَى بِالظَّنِّ؛ لِأَننَا لَو قُلنَا: لَا بُدَّ مِنَ اليَقِينِ، فَرُبَّهَا يَكُونُ ذَلِكَ فَاتَحًا لِلوَسْوَاسِ، وَيَبَقَى بِغَلَبةِ وَيَبَقَى الإِنْسَانُ دَائًا يُطلِقُ الدُّبُرَ وَيَقُولُ: إِنَّه لَمَ يَتَيَقَّنْ، لَكِنْ إِذَا قُلنَا: يُكتَفَى بِغَلَبةِ الظَّنِّ، صَارَ فِي هَذَا دَفعٌ لِلوَسْوَاسِ.

الْهَائِدَةُ الثَّالِثةُ: أَنَّ الاغْتِسَالَ لا يُشْرَعُ فِيهِ التَّكرَارُ في غَيرِ الرَّأسِ؛ لِقَولِهَا: «ثُمَّ غَسَلَ سَائِرَ جَسَدِهِ».

الفَائِدَةُ الرَّابِعةُ: لَا يُعَادُ غَسْلُ القَدَمَيْنِ إِذَا غُسِلَا فِي أَوَّلِ الغُسْلِ؛ لِأَنَّمَا لَمَ تَذْكُرْ ذَكُ الفَائِدَةُ الرَّابِعةُ: لَا يُعَادُ غَسْلُ القَدَمَيْنِ إِذَا غُسِلَا فِي أَوَّلِ الغُسْلِ؛ لِأَنَّمَا لَمَ تَذْكُرْ ذَكُونَ شَامِلًا لِجَميع العِبادَة.

الفَائِدَةُ الْحَامِسةُ: جَوَازُ اغتِسَالِ الرَّجُلِ مَعَ زَوجَتِه في مَكانٍ وَاحِدٍ، تُؤخَذُ مِن قَولِها: «كُنْتُ أَغْتَسِلُ أَنَا وَرَسُولُ اللهِ ﷺ مِنْ إِنَاءٍ وَاحِدٍ».

الفَائِدَةُ السَّادَسَةُ: جَوَازُ كَشْفِ الرَّجُلِ عَورَتَه لِلمرْأَةِ، وَالمُرْأَةُ عَورَتَها لِلرَّجُل؛ لِأَنَّ المُغتَسِلَ عَادَةً يَكُونُ عَارِيًا منَ الثيَابِ.

كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَنامُ هُوَ وَأَهلُه فِي لِحَافٍ وَاحدٍ مُبَاشَرةً؛ لِأَنَّ اللهَ أَبَاحَ هَذَا؛ وَلِأَنَّ الإِنْسَانَ مَعَ زَوجَتِهِ يَستَمتِعُ بِذَلكَ أَكثَرَ.

وَكُلُّ شَيْءٍ يُؤَدي إِلَى الاسْتِمتَاعِ بِالزَّوجَةِ وَمَحَبَّةِ الوُصُولِ إِليهَا فَإِنَّه أَمرٌ مَطلُوبٌ؛ لِأَنَّهُ يُورِثُ المحَبَّةَ وَالأُلفَة؛ وَلِهِذَا أُمِرَتِ الزَّوجَةُ أَنْ تَتَجَمَّلَ لِلزَّوجِ، وَكَذلِكَ الزَّوْجُ يَتَجَمَّلُ لِلمَرأَة.

أَمَّا مَا يَفْعَلُهُ بَعضُ النَّاسِ يُريدونَ التَّجَمُّلَ مِن زَوجَاتِهم بِأَجمَلِ الشَّابِ، وَأَطْيَبِ الحُيلِ، ثُمَّ يَأْتُونَ إِلَيهِنَّ بِخيشة! فَهَذَا لَيسَ بِصَحيحٍ، وَكَمَا تُحِبُّ أَنْ تَتَجمَّلَ لَك، فَإِنَّهَا أَيضًا تُحِبُّ أَنْ تَتَجَمَّلَ لَـها.

وَاحرِصْ أَنْ تَكُونَ مُعَامِلًا لَـها بِالمِثْل؛ لِئَلَّا تَطمَحَ هِيَ إِلى غَيرِكَ؛ لِأَنَّ الشَّيطَانَ

«يَجْرِي مِنِ ابْنِ آدَمَ مَجْرَى الدَّمِ»(١).

الْفَائِدَةُ السَّابِعةُ: يَجُوزُ لِلرَّجُلِ وَالْمَرَأَةِ أَنْ يَغْتَسِلَا مِن إِنَاءٍ وَاحِدٍ، وَمِن فَضلِ مَاءِ كُلِّ مِنهُمَا.

فَيَجُوزُ اغتِسَالُ الزَّوجِ بِفَضلِ مَاءِ الزَّوجَةِ وَالعَكْس؛ لِأَنَّه ثَبَتَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ وَالْعَكْس؛ لِأَنَّه ثَبَتَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّه أَرَادَ أَن يَغْتَسِلَ بِهَاءٍ بَعِدَ مَيمُونَةَ، فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنِّي كُنتُ جُنْبًا، وَقَدِ اغْتَسَلتُ بِهِ؛ فَقَالَ لَهَا: ﴿إِنَّ الْمَاءَ لَا يُجْنِبُ ﴾ (٢)، فَهَذَا صَرِيحٌ فِي جَوازِ ذَلِكَ.

الفَائِدةُ الثَّامِنةُ: اسْتِحبَابُ أَن يُشَارِكَ الزَّوجُ زَوجَته فِي الأَعْمَالِ؛ لِأَنَّ الرَّسُولَ كَانَ مِنَ الْمُمْكِنِ أَنْ يَغْتَسِلَ وَحْدَه وَهِي وَحدَهَا، لَكِنْ كَونُهُمُ يَتَشَارَكَانِ فِي الْعَمَلِ، فَلَا شِكَّ أَنْ يَتَشَارَكَا فِي الطَّبْخِ، وَغَيرِهِ؛ لِأَنَّ فَلَا شَكَّ أَنَّ هَذَا عِمَّا يَجَلِبُ المَودَّةَ، وَيُمكِنُ أَنْ يَتَشَارَكَا فِي الطَّبْخِ، وَغَيرِهِ؛ لِأَنَّ فَلَا شَكَّ أَنَّ هَذَا عِمَّا يَجَلِبُ المَودَّةَ، وَيُمكِنُ أَنْ يَتَشَارَكَا فِي الطَّبْخِ، وَغَيرِهِ؛ لِأَنَّ الرَّسُولَ عَلِيْهُ: (كَانَ فِي مِهْنَةِ أَهْلِهِ، وَكَانَ يَخْصِفُ نَعْلَهُ وَيُرَقِّعُ ثَوْبَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَيُرَقِّعُ ثَوْبَهُ اللَّهُ وَيُرَقِّعُ ثَوْبَهُ اللَّهُ وَلَيْرَقِّعُ ثَوْبَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَيُرَقِّعُ ثَوْبَهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللِمُ الللللَ

فَإِنْ قِيلَ: كَيفَ يُجَمَعُ بَينَ اغتِسَالِ النَّبِيِّ ﷺ بِفَضلِ مَيمُونَةَ، وَبَيْنَ مَا وَرَدَ مِنْ أَنَّ الرَّسُولَ عَلَيْهِ الصَّلَامُ نَهَى أَنْ يَغْتَسِلَ أَحَدٌ مِنَ الزَّوجِينِ بِفَضلِ مَاءِ الآخرِ؟

الجَوَابُ: الجَوابُ عَلَى هَذَا مِن وَجْهَينِ:

الوَجْهُ الأُولُ: إِنَّ بَعضَ العُلَماءِ ضَعَّفُوه، وَقَالُوا: لَا يَصِحُّ لِشُذُوذِه؛ لِأَنَّ الحَدِيثَ الصَّحِيحَ ثَابِتٌ مِنْ فِعلِ رَسُولِ الله صَلَّلَةَ مَايَدِهِ وَسَلَّمَ.

الوَجْهُ الثَّانِي: أَنَّ هَذَا النَّهْيَ لَيسَ عَلَى سَبيلِ التَّحرِيمِ، بَل عَلَى سَبِيلِ الأَوْلَوِيَّةِ؛

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الاعتكاف، باب هل يدرأ المعتكف عن نفسه، رقم (٢٠٣٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٦/ ١٢٩، ٢٥٤٩١).

<sup>(</sup>٣) صحيح ابن حبان (١٤/ ٣٥١، ٦٤٤٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي: كتاب المناقب، باب فضل أزواج النبي ﷺ، رقم (٣٨٩٥).

وَلِهِذَا جَاءَ فِي نَفْسِ الْحَدِيثِ «وَلْيَغْتَرِفَا جَمِيعًا»، فَكَأَنَّ الرَّسُولَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلامُ أَرَادَ أَنْ يَغْتَرِفَا جَمِيعًا؛ لِمَا ذَكَرْنا فِي حَدِيثِ عَائِشةَ رَضَالِيَّهُ عَنْهَا، حَتَّى تَحْصُلَ الأَلْفَةُ وَالمُودَّةُ وَمَا أَشْبَهَ ذَلكَ، فَيكونُ النَّهِيُ هُنَا عَلَى سَبِيلِ الْكَرَاهَةِ، وَإِنْ شِئْتَ قُلْ: عَلَى سَبيلِ الْكَرَاهَةِ، وَإِنْ شِئْتَ قُلْ: عَلَى سَبيلِ الْكَرَاهَةِ، وَإِنْ شِئْتَ قُلْ: عَلَى سَبيلِ الْأَدَبِ، يَعنِي وَالأَوْلَى وَالأَفْضَلُ -وهَذَا الأَصَحُّ- أَلَّا يَغْتَسِلَ أَحَدُهُما بِفَضْلِ الآخَرِ، بَل يَغْتَسِلَ أَحَدُهُما بِفَضْلِ الآخَرِ،

وَإِن سَأَلَ سَائِلٌ: كَانَ الرَّسُولُ ﷺ ذَا شَعرٍ كَثِيفٍ، لَا يُحْلِقُه إِلَّا فِي حَجِّ أَو عُمْرَةٍ، فَهَلْ تَطْويلُ الشَّعْرِ سُنَّةٌ؟

الجَوَابُ: هَذَا سُؤَالٌ جَيِّدٌ، وَالصَّحِيحُ أَنَّ اتَّخَاذَ الشَّعرِ مِنْ بَابِ العَادَاتِ وَلَيسَ مِن بَابِ العِبَاداتِ؛ وَلِهِ الْمَ يَأْمُو بِهِ الرَّسُولُ عَلَيْ بِخِلَافِ اللِّحيةِ، ليَّا كَانَ إِعْفَاؤُهَا مِنَ العِبَادَاتِ، أَمَرَ بِه، فَإِذَا كُنتَ في بِيئَةٍ تَتَّخِذُ شَعرَ الرَّأسِ فَلَا تَشِذُ عَنهُم وَعُلِقُ، وَإِذَا كُنتَ في بِيئَةٍ تَحُلِقُ، وَإِذَا كُنتَ في بِيئَةٍ تَحُلِقُ رَأسَهَا فَاحلِق؛ وَلِهَذَا قَالَ الرَّسُولُ عَلَيْ ليَّا رَأَى الصَّبِيَّ اللَّهُ وَوَنَ البَعضِ، قَالَ: «احْلِقُوا كُلَّهُ أَوْ ذَرُوا كُلَّهُ»(١).

<sup>(</sup>۱) جامع معمر بن راشد (۱۰/ ٤٢١، رقم ١٩٥٦٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الغسل، باب من توضأ في الجنابة ثم غسل سائر جسده، رقم (٢٧٤).

#### الشكرح

إِنَّ لِلغُسلِ مِنَ الجَنَابةِ كَيْفِيَّتَينِ: وَاجِبَةً وَكَامِلةً، وَتَقَدَّمَ ذَلِكَ فِي الكَلَامِ عَلَى حَديثِ عَائِشَةَ رَضَالِيَّهُ عَنْهَا.

وَقَدْ أَشْكَلَ عَلَى بَعضِ النَّاسِ تَقْسِيمُ الغُسلِ إِلَى كَيْفِيَّتَينِ، وَقَالُوا: إِنَّه كَيْفِيَّةُ وَاحِدَةٌ وَهِيَ الكَامِلَةُ؛ لِأَنَّ اللهَ تَعَالَى قَالَ: ﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنُبَا فَأَطَّهَرُوا ﴾ [المائدة:٦]، وَاحِدَةٌ وَهِيَ الكَامِلَةُ، وَلَا شَكَّ أَنَّ هَذَا الإعتِرَاضَ وَجِيهٌ، وَلَكَنْ كُونُ الرَّسُولِ عَلَى اللهَ عَلَى عَلَى اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى أَنَّهَا لَيسَتْ بِوَاجِبَةٍ.

أَمَّا حَدِيثُ مَيْمُونَةً فَفِي صِفَتِهِ، فَقُولُه عَنهَا: «زَوج» هِيَ الأَفصَحُ فِي اللَّغةِ العَربيَّةِ، وَتُقالُ لِلرَّجُلِ وَالأُنثَى، فَيقَالُ: «هَذِه زَوجُ فُلَانٍ»، وَيُقالُ: «هَذَا زَوجُ فُلَانَة»، وَلَكِنَّ الفَرضِيِّنَ اصْطَلَحُوا عَلَى أَنْ تَكُونَ الأُنثَى بِالتَّاءِ (زَوجَة)، وَالرَّجلُ فُلانَةَ»، وَلَكِنَّ الفَرضِيِّنَ اصْطَلَحُوا عَلَى أَنْ تَكُونَ الأُنثَى بِالتَّاءِ (زَوجَة)، وَالرَّجلُ بُدُونِ تَاءٍ؛ مِنْ أَجلِ التَّمييزِ بَينَهُما فِي المَوَارِيثِ؛ وَلِهِذَا لَا تَكَادُ تَجَدُ فِي كُتُبِ بِدُونِ تَاءٍ؛ مِنْ أَجلِ التَّمييزِ بَينَهُما فِي المَوَارِيثِ؛ وَلِهِذَا لَا تَكَادُ ثَجَدُ فِي كُتُبِ الفَرضِيِّينَ (زَوْجَةً) بِمَعْنى (زَوجَةٍ)، وَهذَا لَا بَأْسَ بِه؛ لِأَنَّ (زَوْجَةً) لُغَةٌ، لَكِنَّهَا لُغَةٌ رَدِيئَةٌ، وَقَلِيلَةٌ جِدًّا.

وَقُولُهَا: «وَضُوءَ الجَنَابَةِ»: هُنَا شَيْءٌ مِنَ التَّجَوُّزِ؛ لِأَنَّ الحَقِيقَةَ أَنْ يُقالَ: (مَاءُ الجَنَابَةِ)، لَكِنَّ قَولَهَا: «وَضُوءَ» بِفَتْحِ الوَاو، هُو المَاءُ الَّذِي الجَنَابَةِ) أَو (مَاءُ غَسْلِ الجَنَابَةِ)، لَكِنَّ قَولَهَا: «وَضُوءَ» بِفَتْحِ الوَاو، هُو المَاءُ الَّذِي يُتوضَّأُ بِهِ، وَالوُضُوءُ بِالضَّمِّ هُو نَفسُ الفِعلِ، إِذَا قُلنَا: (وَضُوء) فَكَيفَ يَصْلُحُ أَنْ يُقَالَ: وَضُوءُ الجَنَابَةِ؛ لِأَنَّ الجَنَابَةَ لَيسَ فِيهَا وُضُوءٌ إِلَّا تَبَعًا، فَيقَالُ: إِنَّ هَذَا مِنْ بابِ يُقَالَ: وَضُوءُ الجُنَابَةِ؛ لِأَنَّ الجَنَابَةَ لَيسَ فِيهَا وُضُوءٌ إِلَّا تَبَعًا، فَيقَالُ: إِنَّ هَذَا مِنْ بابِ التَّجَوُّزِ فِي اللَّغَةِ؛ لِأَنَّه فِي اللَّغَةِ العَرَبِيَّةِ قَد يُتَجَوَّزُ بِاللَّفَظِ فِي غَيرِ مَعنَاه، لَكِنْ تَدُلُّ التَّجَوُّزِ فِي اللَّغَةِ؛ لِأَنَّه فِي اللَّغَةِ العَرَائِنُ صَارَ حَقِيقةً فِي مَوضِعِه، وَهَذَا هُو الَّذِي جَعَلَ عَلَيهِ القَرَائِنُ صَارَ حَقِيقةً فِي مَوضِعِه، وَهَذَا هُو الَّذِي جَعَلَ شَيخَ الإِسلَام ابنَ تَيمِيةَ وَحَمَهُ اللَّهُ يَقُولُ: إِنَّهُ لَا مَجَازَ فِي اللَّغَةِ؛ لِأَنَّ الكَلِمَةَ يَتَحَدَّدُ شَيخَ الإِسلَام ابنَ تَيمِيةَ وَحَمَهُ اللَّهُ يَقُولُ: إِنَّهُ لَا مَجَازَ فِي اللَّغَةِ؛ لِأَنَّ الكَلِمَة يَتَحَدَّدُ

مَعنَاهَا بِهَا يَحْتَفُّ بِهَا مِنْ قَرَائِنَ لَفظِيَّةٍ أَو حَالِيَّةٍ، فَإِذَا تَحَدَّدَ المَعْنَى بِحَسبِ السِّيَاقِ، أَو بِحَسبِ السِّيَاقِ، أَو بِحَسَبِ قَرينَةِ الحَالِ، فَحِينَئذٍ يَكُونُ حَقِيقَةً فِي مَعنَاهُ.

وَلَنَا أَنْ نَقُولَ إِنَّهَا قَالَتْ: «وَضُوءَ الجَنَابَةِ»؛ لِأَنَّ الغُسلَ يَشْتَمِلُ عَلَى الوُضُوءِ، فَصَارَ هَذَا مِن بَابِ التَّغلِيبِ، وَهُوَ التَّعبِيرُ بِاللَّفظِ الدَّالِّ عَلَى أَحدِ المَعْنَينِ تَغلِيبًا، كَمَا يُقَالُ: «جَاءَ العُمَرَانِ»، أَي: أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ، و(القَمَرانِ)، أي: الشَّمسُ وَالقَمَرُ، و(الجَنَابَةُ)، أي: الغُسْلُ مِنَ الجَنَابَةِ.

وَقُولُها: «فَأَكُفَأَ بِيَمِينِهِ عَلَى يَسَارِهِ مَرَّتَيْنِ أَوْ ثَلاثًا»: أَي أَمَالَ الإِنَاءَ بِيَمِينِه إِلى يَدِه اليُسرَى مَرَّتَينِ أَو ثَلَاثًا، وَيَحتَمِلُ أَنَّه صَبَّ المَاءَ بِيَمينِه ثُمَّ غَسَلَ بِها، وَكُلُّ جَائِزٌ.

وَقَولُها: «مَرَّتَيْنِ أَوْ ثَلَاثًا»: (أو) هُنَا لِلشَّكِّ وَلَيستْ لِلتَّنوينِ؛ لِأنَّها ذَكَرَتَ غُسْلًا وَاحِدًا مَرةً وَاحِدةً، وَلَا يُمكِنُ فِيهَا التَّنوينُ بَينَ الاِثنَينِ وَالثَّلَاثةِ.

لَكِن قَد يَقُولُ قَائِلُ: أَلَا يَجُوزُ أَنْ تَكُونَ (أَو) بِمَعْنى (بَلْ) كَقَولِه تَعَالى: ﴿ وَأَرْسَلْنَهُ إِلَى مِأْتَةِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ ﴾ [الصافات:١٤٧]، أَي: بَلْ يَزِيدُونَ، عَلَى تَقدِيرِ بَعضِ العُلَماءِ.

فَنَقُولُ: بَلِ الأَظْهَرُ أَنَّهَا لِلشَّكِّ؛ لِأَنَّ (أَو) الَّتِي بِمَعْنى (بَل) لَا تَكَادُ تَراهَا إِلَّا فِي الجُّمَلِ الفِعلِيَّةِ.

وَقُولُها: «ثُمَّ غَسَلَ فَرْجَهُ، ثُمَّ ضَرَبَ يَدَهُ بِالْأَرْضِ، أَوِ الْحَائِطِ، مَرَّتَيْنِ أَوْ ثَلَاثًا»: هَذَا أَيضًا شَكُّ: هَلْ ضَرَبَ يَدَهُ بِالأَرْضِ أَو بِالْحَائِطِ؛ لِأَنَّ المَاءَ -وَاللهُ أَعْلَمُ - قَرِيبٌ، فَلَو ذَهَبَ يَفُرُكُ يَدَهُ حَتَّى تَزُولَ لُزُوجَةُ المَنِي لَأَفْرَغَ مَاءً كَثيرًا، فَإِذَا ضَرَبَهَا عَلَى الأَرْضِ أَوِ الْحَائِطِ، فَإِنَّ ذَلكَ يُساعِدُ عَلى سُرعَةِ زَوَالِ أَثْرِ الجَنَابَةِ بِسَبِ اللَّزُوجَةِ. اللَّذُوجَةِ.

وَهَـلِ الصَّـابُونُ وَمَا شَابَهَـهُ مِنْ سَـائِرِ الْمُنَظِّفَاتِ تَحُلُّ مَحَلَّ ضَرْبِ الحَائِـطِ أَوِ الْأَرْضِ؟

الجَوَابُ: الظَّاهِرُ أَنَّه يَكفِي، ثُمَّ إِنَّ عِندَنَا -وَالحَمدُ للهِ- فِي وَقتِنَا المَاءُ كَثيرٌ، وَيُمكِنُنَا غَسلُ اليَدَيْنِ حَتَّى يَزُولَ الأَثَرُ.

وَمَا المَقْصُودُ بِالفَرْجِ فِي قَولِهَا: «غَسَلَ فَرْجَهُ» الدُّبُرُ أَوِ القُبُلُ؟

الجَوَابُ: المقْصُودُ القُبلُ، وَالمنَاسَبةُ ظَاهِرةٌ؛ لِأنَّه آخِرُ الجِمَاعِ، فَلَا بُدَّ أَلَّا يَكُونَ عَلى الذَّكَرِ مِن تَلَطُّخ بِالمنِيِّ أَو غَيرِه؛ فَشُرِعَ الغُسْلُ.

وَقُولُها: «ثُمَّ مَكَضْمَضَ وَاسْتَنْشَقَ»: المَضمَضَةُ مِثلُ الخَضْخَضَةِ، وَهِي إِدَارَةُ السَاءِ فِي الفَم، (وَاسْتَنْشَقَ)، أَي: جَلَبَ السَاءَ بِنَفَسٍ مِنْ مَنْخِرَيْهِ «وَغَسَلَ وَجْهَهُ وَذِرَاعَيْهِ»؛ لِأَنَّ هَذَا هُوَ الوُضُوءُ مَضمَضَةٌ، وَاستِنشَاقٌ، وَغَسلُ الوَجْه، وَقُولُها: (وَذِرَاعَيْهِ) يُرَادُ بِهِ اليَدَانِ بِالذِّرَاعَيْنِ وَالكَفَّينِ، لَكِنْ أُطلِقَ الذِّرَاعُ عَلى سَائِرِ اليَدِ اليَدِ التَّجَوُّذِ، «ثُمَّ أَفَاضَ عَلَى رَأْسِهِ السَاءَ».

إِذَا قَالَ قَائِلُ: كَيْفَ تَقُولُ إِنَّهُ أَطْلَقَ الذِّرَاعَ عَلَى جَمِيعِ الْيَدِ مَعَ الْكَفِّ، مِنْ بَابِ التَّجَوُّزِ، أَلَيْسَ هَذَا خِلَافَ الظَّاهِرِ؟!

نَقُولُ: بَلَى، وَلَكِنَّ حَدِيثَ عَائِشةَ رَضَالِلَهُ عَنْهَا يُبَيِّنُ هَذَا، حَيثُ قَالَتْ: «ثُمَّ تَوضَّأُ وُضُوءَهُ لِلصَّلَاةِ»، وَأُطلِقَتِ الإِفَاضَةُ هُنَا: «ثُمَّ أَفَاضَ عَلَى رَأْسِهِ الْهَاءَ»، فَهَلْ يُقَالُ: إِنهُ لَمْ يُثَلِّثُ؛ لِأَنَّ ظَاهِرَ الْحَالِ أَنَّ المَاءَ قَلِيلٌ؛ وَلِذلِكَ لَمَ يَغْسِلْ رِجلَيهِ؟!

إِيصَالُ الطَّهُورِ إِلَى مَا تَحتَ الشَّعرِ يَنقَسمُ إِلَى ثَلَاثةِ أَقسَامٍ:

القِسْمُ الأُولُ: مَا لَا يَجِبُ إِيصَالُه لَا بِالحدَثِ الأَصغَرِ، وَلَا الأَكبَرِ، وَلَا الشَّعرِ الخَفِيفِ، وَلَا الكَثيفِ، وَذَلكَ فِي التَّيَمُّمِ، فَإِنَّ الإِنْسَانَ إِذَا تَيمَّمَ مَسَحَ وَجْهَهُ بِيَديهِ،

سَوَاءٌ عَن جَنَابِةٍ، أَو عَن وُضُوءٍ، وَسَواءٌ كَانَ الشَّعرُ خَفيفًا أَم كَثِيفًا، فَلَا يَجِبُ عَلى التَّيَمِّمِ أَنْ يُخِلِّلُ شَعرَهُ؛ لِأَنَّ المَقصُودَ مِنَ التَّيَمُّمِ التَّعَبُّدُ للهِ تَعَالَى بِتَعْفِيرِ الوَجْهِ بِالتُّرَابِ.

القِسمُ الثَّانِي: مَا يَجِبُ إِيصَالُ الطَّهورِ فِيهِ إِلَى البَشَرَةِ عَلَى كُلِّ حَالٍ، وَهَذَا فِي الغُسْلِ مِنَ الجَنَابَةِ، فَإِنَّهُ لَا بُدَّ أَن يَصِلَ المَاءُ إِلَى أُصُولِ الشَّعرِ، سَوَاءٌ كَانَ الشَّعرُ خَفِيفًا أَم كَثِيفًا.

القِسمُ الثَّالِثُ: التَّفصِيلُ فِيهَا يَجِبُ إِيصَالُ الطَّهُورِ فِيهِ إِلى أُصُولِ الشَّعْرِ إِنْ كَانَ خَفِيفًا، وَهَذَا فِي الوُّضُوءِ، وَلَا يَصِفُ البَشَرَةِ، وَيَجِبُ إِيصَالُ المَّاءِ لِهَا يَصِفُ البَشَرَةِ، وَيَجِبُ إِيصَالُ المَاءِ لِهَا تَحْتَه إِذَا كَانَ يَصِفُ البَشَرَةَ.

وَإِذَا كَانَتِ المَرْأَةُ لَهَا ضَفَائِرُ هَلْ عَدَمُ غَسْلِهَا بِالمَاءِ يُنْقِضُ؟

الجَوَابُ: الضَّفَائِرُ إِذَا كَانَتْ لَيْسَتْ مَشْدُودَةً بِقُوَّةٍ بِحَيْثُ يَتَخَلَّلُهَا المَاءُ فَلَا حَاجَةَ إِلَى نَقْضِهَا، وَإِنْ كَانَتْ مَشْدُودَةً بِقُوَّةٍ بِحَيْثُ لَا يَدْخُلُ المَاءُ فِيهَا بَيْنَهَا فَإِنَّهَا ثَائِقُ اللَّهُ فِيهَا بَيْنَهَا فَإِنَّهَا ثَائِقُ اللَّهُ فِيهَا بَيْنَهَا فَإِنَّهَا ثَوْقُ إِلَى نَقْضِهَا، وَهِذَا هُوَ الْقَوْلُ الرَّاجِحُ فِي مَسْأَلَةِ الضَّفَائِر، سَوَاءٌ كَانَ ذَلِكَ عَنْ حَيْضٍ أَوْ عَنْ جَنَابَةٍ.

وَقَولُهُا: «ثُمَّ غَسَلَ جَسَدَهُ، ثُمَّ تَنَحَّى، فَغَسَلَ رِجْلَيْهِ»: وَهَذِهِ هِيَ الْمَرَّةُ الْأُولَى فِي غَسْلِ رِجْلَيْهِ، وَإِنَّمَا تَنَحَى؛ لِأَنَّ الْأَرْضَ الَّتِي تَحْتَهُ كَانَتْ طِينًا، فَأَحَبَّ أَنْ يَغْسِلَ رِجْلَيْهِ عَلَى أَرْضٍ يَابِسَةٍ حَتَّى لَا تَتَلَوَّثَ بِالطِّينِ.

وَهُنَا إِذَا تَدَبَّرَ الإِنْسَانُ الْحَدِيثَ عَرَفَ أَنَّ المَاءَ قَلِيلٌ بِلَا شَكِّ؛ لِثَلَاثَةِ أَسبَابٍ:

السَّبِ الْأَوَّلُ: أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ اقْتَصَرَ عَلَى بَعضِ أَعضَاءِ الوُضوءِ، وَجَعلَ الرِّجلَيْنِ آخِرَ شَيْءٍ.

السَّبِّ الثَّاني: أَنَّهُ ضرَبَ بِيَديهِ الأَرْضَ أَوِ الحَائِطَ مرَّتَيْن أَو ثَلَاثًا؛ لِإِزَالةِ أَثْرِ الجَنَابةِ وَلُزُوجَتِه، وَلَو كَانَ المَاءُ كَثِيرًا؛ لَأَفَاضَ عَلَيهِ حَتَّى يَزُولَ.

السَّبِبُ الثَّالِثُ: أَنَّهَا لَمْ تَذْكُرْ أَنَّهُ أَفَاضَ عَلَى رَأْسِهِ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ بَعْدَ أَنْ أَرْوَى بَشَرَتَهُ.

وَعَلَى كُلِّ حَالٍ، فَلَدَيْنَا صِفَتانِ لِلغُسلِ كِلَاهُما مِنَ الكَمَالِ:

الصِّفةُ الأُولَى: مَا دَلَّ عَلَيهِ حَديثُ عَائِشَةَ رَضَالِتَهُ عَنْهَا.

الصِّفَةُ الثَّانِيةُ: مَا دَلَّ عَلَيهِ حَدِيثُ مَيمُونَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهَا قَالَتْ: «فَأَتَيْتُهُ بِخِرْقَةٍ فَلَمْ يُرِدْهَا»، أو (يَرُدَّهَا)، وَأَتَتْه بِخِرقَةٍ مِن أَجْلِ أَنْ يَتَنشَّفَ بِها، فَلَم يُرِدْهَا.

وَقُولُها: «فَجَعَلَ يَنْفُضُ المَاءَ بِيَدِهِ» أي: يُسقِطُهُ بِيَدَيهِ، فَلَدَيْنا احتِمَالَانِ:

الأُولُ: أَنَّهُ لَيْسَ مِنَ الْعَادَةِ أَنْ يَأْتِيَ بِهَا، لَكِنَّ سُكُوتَهُ ﷺ عَنِ الْإِنْكَارِ يَدُلُّ عَلَى الْجَوَازِ.

الثَّاني: كَوْنُهَا تَأْتِي بِهِ بِدونِ طلَبٍ مِنَ الرَّسُولِ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ- يَدُلُّ عَلَى أَنَّ ذَلكَ كَانَ مِن عَادَتِه.

وَفِي كُلِّ الْأَحْوَالِ فَإِنَّهُ يَدُلُّ عَلَى جَوَازِ التَّنْشِيف بَعْدَ الْغُسْلِ، وَهَذَا هُوَ الْمُوافِقُ -أَيْضًا- لِلنَّظَرِ الصَّحِيحِ؛ لِأَنَّ الْإِنْسَانَ إِذَا لَبِسَ ثِيَابَهُ وَجِلْدُهُ مُبْتَلُّ -وَلَا سِيَّمَا فِي أَيَّامِ الصَّيْفِ- صَارَ لَهُ رَائِحَةٌ، لَكِنْ إِذَا تَنَشَّفَ فَإِنَّهَا تَقِلُّ أَوْ تَزُولُ بِالْكُلِّيَةِ.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: أَفَلا يُمكِنُ أَنْ يُقَالَ بِعَدَمِ التَّنشيفِ؛ لِقَولِهَا: «فَلَمْ يُرِدْهَا»؟ نَقولُ: لَا؛ لِأَنَّ هَذِهِ قَضِيَّةُ عَيْن، يَحْتَمِلُ أَنَّهُ لَمْ يُرِدْهَا؛ لِئَلَّا يَشُقَّ عَلَى أُمَّتِهِ بِطَلَبِ التَّنْشِيفِ. التَّنْشِيفِ.

وَيَحْتَمِلُ (لَمْ يُرِدْهَا)؛ لِأَنَّهُ رَأَى فِيهَا شَيْئًا مِنَ الْأَذَى، فَإِذَا تُنُشِّفَ بِهَا؛ فَسَيُؤَثِّرُ ذَلِكَ عَلَى بَدَنِهِ، وَجِلْدِهِ، لَكِنَّ هَذَا لَمْ يُذْكَرْ فِي الحَدِيثِ، فَلَا دَاعِيَ لِذِكْرِهِ.

### مِن فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: جَوَازُ هَذِه الكَيْفِيَّةِ مِنَ الغُسْلِ، وَفِيهَا مُخَالَفَةٌ لِجَدِيثِ عَائِشَةَ رَضَيَّكُ عَنْهَ الفَائِدَةُ الأُولَى: جَوَازُ هَذِه الكَيْفِيَّةِ مِنَ الغُسْلِ، وَفِيهَا مُخَالَفَةٌ لِجَدِيثِ عَائِشَةَ لَمْ تَذَكُرْ أَنَّه غَسَلَ كَفَّيهِ قَبَلَ غَسَلِ فَرْجِهِ، بَلَ لَحَوْلَتُهُ عَنْهَا مِنْ جَدِيثِ عَائِشَةَ، لَم تَذَكُرْ أَنَّه غَسَلَ فَرجَهُ أَصْلًا؛ لِاحْتِبَالِ أَنَّهَا حُذِفَتِ اقتِصَارًا مِن حَدِيثِ عَائِشَة، أَو هِيَ زِيَادةٌ فِي حَدِيثِ مَيمُونَةً.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: مَشرُوعِيةُ غَسْلِ الكَفَّيْنِ قَبلَ البَدْءِ بِالغُسْلِ؛ لِقَولِها رَضَّالَتُهُ عَنَهَا: «فَأَكْفَأَ بِيَمِينِهِ عَلَى يَسَارِهِ مَرَّتَيْنِ – أَوْ ثَلَاثًا».

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: غَسلُ الْفَرْجِ وَتَنظِيفُه قَبلَ الْبَدَاءَةِ فِي الْوُضُوءِ؛ لِقَولِها رَضَالِيَّهُ عَنَهَا: «ثُمَّ غَسَلَ فَرْجَهُ».

الفَائِدَةُ الرَّابِعةُ: سُنَّيَّةُ ضَرْبِ الأَرْضِ أَوِ الْحَائِطِ بِاليَدِ عِندَ الْحَاجَةِ لِذَلكَ.

الفَائِدَةُ الخَامِسةُ: المَضْمَضَةُ وَالإستِنشَاقُ في الغُسل.

وَنَقُولُ: إِنَّ هَذَا ذُكِرَ فِي حَدِيثِ عَائِشَةَ، وَلَم يَنفَرِ دْ بِه حَدِيثُ مَيمُونَةَ ؛ لِأَنَّ عَائِشَةَ قَالَتْ: «ثُمَّ تَوَضَّأَ وُضُوءَهُ لِلصَّلَاةِ»؛ وَهَذَا يَتَضَمَّنُ المَضْمَضَةَ وَالاسْتَنْشَاقَ.

الفَائِدَةُ السَّادِسةُ: لَا يَجِبُ تَكْرَارُ غَسْلِ الرَّأْسِ فِي الجَنَابَةِ؛ لِقَولِها: «ثُمَّ أَفَاضَ عَلَى رَأْسِهِ الْجَاءَ»، وَلَمَ تَذكُرِ التَّثلِيثَ.

الفَائِدَةُ السَّابِعةُ: أَنَّ الغُسْلَ لَا بُدَّ فِيهِ مِن إِيصَالِ المَّاءِ إِلَى مَا تَحَتَ الشُّعُورِ، خَفِيفةً كَانَتْ أَو كَثِيفَةً؛ لِقَولِها: «ثُمَّ أَفَاضَ عَلَى رَأْسِهِ»، وَإِذَا أَضَفنَاهُ إِلَى حَدِيثِ عَائِشَةَ قُلنَا: لَا بُدَّ مِنْ أَنْ يَصِلَ المَّاءُ إِلَى أُصُولِ الشَّعْرِ.

الفَائِدَةُ الثَّامِنةُ: لَا بَأْسَ أَنْ يَقتَصِرَ عَلَى بَعضِ أَعضَاءِ الوُضوءِ، ثُمَّ يَغْسِلُ البَاقِي في مَكانِ آخَرَ؛ لِقَولِها: «ثُمَّ تَنَحَى، فَغَسَلَ رِجْلَيْهِ»، وَهُنَا تَصِحُّ الْمُوالَاةُ؛ لِأَنَّ الطَّهَارَةَ مُتَّصِلةٌ لَمَ تَنقَطِعْ.

الفَائِدَةُ التَّاسِعةُ: جَوَازُ التَّمَندُلِ بَعدَ الاغْتِسَالِ.

وَجْهُهُ: أَنَّ مَيمُونَةَ أَتَتْ بِالمِندِيلِ وَلَم يُنكِرْ عَلَيهَا، بَل قَد يُقَالُ: إِنَّهَا أَتَتْ بِه؛ لِأَنَّ مِنَ العَادةِ أَنْ يَتنَشَّفَ بِها الرَّسُولُ عَلَيْهِ ٱلصَّلَا أُوَالسَّلَامُ.

الْفَائِدَةُ الْعَاشِرةُ: جَوَازُ نَقْضِ الْمَاءِ سَوَاءٌ مِنَ الْغُسْلِ أَوْ مِنَ الْوُضُوءِ، وَأَنَّ الحَدِيثَ الْوَارِدَ عَنْ ذَلِكَ ضَعِيفٌ لَا يَصِحُّ.

إِذَا قَالَ قَائِلٌ: بِأِيِّ الْحَدِيثَيْنِ نَعْمَلُ، بِحَديثِ مَيمُونَةَ، أَو بِحَدِيثِ عَائِشَةَ؟

نَقُولُ: افعَلْ هَذَا تَارَةً وَهَذَا تَارَةً؛ لِأَنَّ هَذِه هِيَ القَاعِدَةُ فِي العِبَادَاتِ الوَارِدَةِ عَلَى وُجُوهٍ مُتَعدِّدةٍ.

مِثَالَ التَّشَهِدِ، وَصَلَاةِ النَّبِيِّ ﷺ وَرَفعِ الْيَدَيْنِ فِي مَوَاضِعِه، وَالجُمُلُوسِ فِي الصَّلَاةِ فِي التَّورُّكِ.

وَفُوائِدُ التَّنويع في العِبَادَاتِ عَلى صِفَاتٍ مُتعدِّدَةٍ:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى : تَمَامُ المَتَابَعةِ وَالتَّأَسِّي؛ لِأَنَّهُ لَوِ اقْتَصَرَ عَلَى وَاحِدةٍ؛ فَاتَتْهُ الثَّانِيةُ.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: إحيَاءُ السُّنَتَيْنِ؛ لِأَنكَ إِذَا لَم تَعْمَلْ إِلَّا بِسُنَّةٍ وَاحِدةٍ نَسِيتَ الأُخرَى.

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: الْمُسَاعَدَةُ عَلَى حُضُورِ الْقَلْبِ؛ لِأَنَّكَ إِذَا نَوَّعْتَ صَارَ قَلْبُك يَخْضُرُ حَتَّى تُغيِّرَ مَرَّةً كَذَا، وَمَرَّة كَذَا، لَكِنَّ الْبَقَاءَ عَلَى شَيْءٍ وَاحِدٍ يَجْعَلُهُ أَمْرًا عَادِيًّا، وَرُبَّهَا لَا يَشْعُرُ الْإِنْسَانُ إِلَّا وَهُوَ قَدْ أَخَذَ جُزْءًا كَبِيرًا مِنْ هَذِهِ.

الْهَائِدَةُ الرَّابِعةُ: التَّخْفِيفُ، فَمَثَلًا وَرَدَتِ الْأَذْكَارُ بَعْدَ الصَّلَاةِ عَلَى الْوُجُوهِ التَّالِيَةِ:

وَجْهُ أَوَّلُ: أَن تَقُولَ «سُبْحَانَ اللهِ، وَالْحَمْدُ للهِ، وَاللهُ أَكْبَرُ» ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ مَرَّةً، وَمَامَ المِئَةِ «لَا إِلَهَ إِلَّا الله وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ المَلِكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ».

وَجُهُ ثَانٍ: أَنْ تَقُولَ: «سُبْحَانَ اللهِ» ثَلَاثًا وتَلَاثينَ، و «الحَمدُ للهِ» ثَلَاثًا وثَلَاثينَ، و «الحَمدُ للهِ» ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ، و «اللهُ أُكبرُ» أَرْبعًا وَثَلَاثِينَ، تَختَلِفُ هَذِه عَنِ الأُولَى بِأَنْ يُسْرَدَ فِيهَا كُلُّ نَوعِ وَاللهُ أُكبرُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

وَجْدٌ ثَالَثُ: «سُبحانَ اللهِ، والحَمْدُ لله، وَلَا إِلَهَ إِلاَ اللهُ، وَاللهُ أَكبرُ» خَمسًا وَعِشرِينَ، فَالجَمِيعُ مِئَةٌ.

وَجْهٌ رَابِعٌ: «سُبِحَانَ اللهِ» عَشرًا، و «الحَمدُ للهِ» عَشْرًا، و «اللهُ أَكبَرُ» عَشْرًا، فَالْجَمِيعُ ثَلَاثُونَ.

فَالتَّخْفِيفُ أَنَّ الْإِنْسَانَ إِذَا كَانَ عَلَى عَجَلٍ أَوْ سَفَر، أَوْ جَمَعَ بَيْنَ الصَّلاَتَيْنِ، وَأَحَبَّ أَنْ يَأْتِيَ بِالذِّكْرِ كَامِلًا فِيهِمَا، فَإِنَّ ذَلِكَ يَكُونُ أَخَفَّ إِذَا أَخَذَ بِالْعَشْرِ الْعَشْرِ.

#### -6×3-

٣٥- عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ: أَنَّ عُمَرَ بْنَ الخَطَّابِ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَيَرْقُدُ أَحَدُنَا وَهُوَ جُنُبٌ؟ قَالَ: «نَعَمْ، إذَا تَوَضَّأَ أَحَدُكُمْ فَلْيَرْ قُدْ»(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الغسل، باب نوم الجنب، رقم (۲۸۷)، ومسلم: كتاب الحيض، باب جواز نوم الجنب واستحباب الوضوء له، رقم (۳۰٦).

## الشترح

قَولُه: «أَيَرْقُدُ»: الإسْتِفهَامُ هُنَا اسْتِفهَامُ اسْتِعلَامٍ وَاسْتِخْبارٍ، يَعْني: أَخْبِرْني هَل يَرْقُدُ أَحَدُنَا؟

وَالرُّقَادُ هُوَ النَّومُ، وَجُملَةُ (وَهُوَ جُنُبٌ) حَالٌ مِن (أَحَد)؛ لِأَنَّ الحَالَ يَأْتِي مِنَ الْمُضَافِ دُونَ الْمُضَافِ دُونَ الْمُضَافِ إِلَّا بِشُرُوطٍ.

قَولُه: «قَالَ: «نَعَم»: فَإِنَّ (نَعَمْ) حَرْفُ جَوَابٍ لِلتَّصْدِيقِ، فَإِذَا قُلتَ: أَقَامَ زَيدٌ؟ قَالَ: نَعمْ، أَي إِنَّه قَامَ.

وَتَكُونُ جَوابًا لِلنَّفْيِ تُقابِلُ (نَعمْ)، مِثلَ: أَلَا قَامَ زَيدٌ؟ فَيُقالُ: نَعَم لَم يَقُمْ.

وَقُولُه ﷺ: «إِذَا تَوَضَّاً أَحَدُكُمْ فَلْيَرْقُدْ»: أَي تَوضَّاً وُضُوءَه لِلصَّلَاةِ، فَطَهَّرَ الأَعضَاءَ الأَربَعَةَ: الوَجْهَ، وَاليَدَيْنِ، وَالرَّأْسَ، وَالرِّجْلَينِ.

وَقُولُه: «فَلْيَرْقُدْ»: اللَّامُ هُنَا لِلإِبَاحَةِ، وَلَيْسَتْ لِلاستِحْبَابِ وَلَا لِلوُجُوبِ؛ لِأَنَّ عُمَرَ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ سَأَلَ: هَل يُبَاحُ أَوْ لَا، فَإِذَا كَانَ السُّؤَالُ: هَلْ يُباحُ أَو لَا، فَجَاءَتْ لِأَنَّ عُمَرَ رَضَّالِكَ عَلَا لَيْ سَأَلُ: هَلْ يُباحُ أَو لَا، فَجَاءَتْ لِلأَمْ وَاللَّمُو اللَّمْوِ، صَارَتْ لِلإِبَاحَةِ، كَمَا لَو جَاءَ الأَمْرُ بَعدَ الإستِئذَانِ (ادْخُلُ) فَالأَمرُ هُنَا لِلإَبَاحَةِ. لِلإِبَاحَةِ.

وَلِـهَذَا لَوِ انْصَرَفَ وَلَمْ يَدْخُلْ لَمْ يَكُنْ عَاصِيًا؛ لِأَنَّ الْأَمْرَ قَدْ سَبَقَهُ اسْتِئْذَانٌ بِالْفِعْلِ؛ فَيَكُونُ هَذَا لِلْإِبَاحَةِ، وَسَيَأْتِي -إِنْ شَاءَ اللهُ- الْكَلَامُ عَلَى هَذَا.

وَاختَلَفَ العُلَمَاءُ في هَذِه المسألَةِ:

مِنهُم مَنْ قَالَ بِحُرْمَةِ النَّومِ مِن غَيرِ وُضوءٍ عَلَى الجُنُبِ.

وَمِنهُمْ مَنَ قَالَ بِجَوازِهِ، وَاسْتَدَلُّوا بِحَديثِ عَائِشَةَ «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ

كَانَ يَنَامُ وَهُوَ جُنُبٌ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَمَسَّ مَاءً»(١)، وَهَذَا يَدُلُّ عَلَى الجَوَازِ.

وَمِنْهُمْ مَنْ قَالَ بِالْكَرَاهَةِ وَهُوَ الْقَوْلُ الْوَسَطُ، وَهُوَ اللَّهْبُ اللَّهُورُ عَنِ الْإِمَامِ أَحْمَدَ رَحِمَهُ اللَّهُ فَإِنِ اغْتَسَلَ فَالْغُسْلِ أَكْمَلُ، وَهَذَا الْقَوْلُ هُوَ الصَّحِيحُ وَالرَّاجِحُ.

وَإِذَا جَامَعَ الرَّجُلُ امرَ أَتَه، هَل يَغْتَسِلُ مُباشَرَةً أَم يَجوزُ أَنْ يَنتَظرَ؟

الجَوابُ: الأَفْضَلُ أَنْ يَغْتَسِلَ مُبَاشَرةً؛ لِأَنَّه جَاءَ فِي الحَدِيثِ: «أَنَّ المَلَائِكَةَ لَا تَدْخُلُ بَيْتًا فِيهِ جُنُبُ» وَأَيضًا إِذَا بَقِيَ جُنُبًا فَسَوفَ يَمْتَنعُ مِنْ قِرَاءَةِ القُرْآنِ، وَهَذَا لَا شَكَّ حِرْمَانٌ، فَالأَفضَلُ الْبَادَرةُ، وَسَبقَ أَنَّ الإِنْسَانَ لَا يَرْقُدُ وَهوَ جُنُبٌ حَتَّى يَتَوضَّاً.

## مِن فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى: جَوازُ السُّؤَالِ عَمَّا يُستَحيَى مِنهُ بِلَفظِهِ الصَّرِيحِ؛ لِقَولِه: «أَيَرْقُدُ أَ أَحَدُنَا وَهُوَ جُنُبٌ».

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: الجُنُبُ لَا يَرْقدُ إلَّا إِذا تَوضَّاً؛ وَذَلكَ مِن أَجْلِ أَنْ يَنَامَ عَلَى إِحدَى الطَّهَارَتَيْنِ، وَالسُّنَّةُ الوُضُوءُ الكَامِلُ قَبلَ النَّومِ، كَمَا جَاءَ ذَلكَ في حَدِيثِ البَرَاءِ بنِ عَازَبٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ ، فَإِذَا كَانَ عَليهِ جَنَابةٌ فَليَنَمْ عَلَى إِحْدَى الطَّهَارَتينِ، إِمَّا الغُسلُ وَهوَ طَهَارةٌ كَامِلَةٌ، وَإِمَّا الوُضُوءُ.

الفَائِدَةُ الثَّالِثةُ: مَنْعُ الجُنبِ مِنَ النَّومِ بِلَا وُضوءٍ؛ لِقَولِه: «إِذَا تَوَضَّاً أَحَدُكُمْ فَلْيَرْقُدْ»، وَاللَّامُ هنَا لِلإِبَاحةِ لَكِنَّها إِبَاحَةٌ مَشرُوطةٌ بِالوُضُوءِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: كتاب الطهارة، باب في الجنب يؤخر الغسل، رقم (٢٢٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (١/ ١٣٩، رقم ١١٧٢).

<sup>(</sup>٣) صحيح ابن خزيمة (١/ ١٤٣، رقم ٢١٦).

٣٦ – عَنْ أُمِّ سَلَمَةَ رَضَالِيَّهُ عَنَهَا زَوْجِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَتْ: جَاءَتْ أُمُّ سُلَيْمٍ امْرَأَةُ أَبِي طَلْحَةَ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى مَنْ الْحَقِّ، فَهَلْ عَلَى طَلْحَةَ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَا عَلَى اللهُ عَلَى

#### الشترح

قَولهُ: «زَوْجِ»: هُنَا يَجُوزُ أَنْ تَكُونَ بَدَلًا أَو عَطْفَ بَيانٍ، لَكَنْ إِذَا استَفَدنَا مِنَ التَّابِعِ مَعْنَى زَائِدًا عَلَى المتبُوعِ بِزِيَادةِ البَيَانِ؛ فَالأَولَى أَنْ نُسَمِّيَهُ عَطفَ بَيانٍ، فَهنَا نَقُولُ: «زَوْجِ النَّبِيِّ» الأَوْلَى أَنْ نُعْرِبَهَا عَطفَ بَيانٍ.

وَقَولُه: «قَالَتْ: جَاءَتْ أُمُّ سُلَيْمِ امْرَأَةُ أَبِي طَلْحَةَ»: امْرَأَةُ أَبِي طَلحَةَ نَقُولُ فِيهَا مِثلَمَا قُلنَا فِي زَوجِ النَّبِيِّ عَيْلِيُّ أَيْ: إِنَّهَا عَطفُ بَيانٍ.

وَقُولَهَا: ﴿فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنَّ اللهَ لَا يَسْتَحْيِي مِنَ الْحَقِّ»: وَالْحَياءُ خُلُقٌ مَعرُوفٌ لَا يُمكِنُ أَنْ يُفَسَرَهُ بِأَوضَحَ مِن لَفظِهِ؛ لِأَنَّ مِنَ الأَلفَاظِ مَا لَا يُمكِنُ أَنْ يُفسَرَ مَعنَاهَا، كَالمَحَبَّةِ، فَإِذَا أَرَدنَا أَن نُعَرفَهَا، قُلْنا: مَيْلُ الإِنْسَانِ إِلَى مَا يُلاَئِمُه، وَهَذَا غَلَطٌ؛ لِأَنَّ المَيْلَ نَتيجَةُ مَجبةٍ، وَكَذلِكَ الكَرَاهِيةُ، وَغَيرُ ذَلكَ مِنَ الأَلفَاظِ التِي لَا تَحَتَاجُ إِلَى تَعرِيفٍ؛ لِظُهُورِ مَعَانِيهَا بِطَبِيعَتِهَا.

فَالحَيَاءُ إِذَنْ خُلَقٌ مَعرُوفٌ مَحَمُودٌ، وَخُلُقُ ثَنَاءٍ؛ لِقَولِ النَّبِيِّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ-: «الحَيَاءُ مِنَ الْإِيمَانِ»(٢)، وَلَكنَّ الحَيَاءَ فِيهَا يَجِبُ أَنْ يُعْلَمَ لَا يُعتَبَرُ مَحَمُودًا، بَلْ هُوَ خَوَرٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الغسل، باب إذا احتلمت المرأة، رقم (٢٨٢)، ومسلم: كتاب الحيض، باب وجوب الغسل على المرأة بخروج المني منها، رقم (٣١٣)

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري: كتاب الإيمان، باب الحياء من الإيمان، رقم (۲٤)، ومسلم: كتاب الإيمان،
 باب شعب الإيمان، رقم (٣٦).

وَقُولُها: «إِنَّ اللهَ لَا يَسْتَحْيِي مِنَ الْحَقِّ»: (مِن) يَحْتَمِلُ أَنْ تَكُونَ مُتَعلِّقةً (يَستَحيِي)، وَيَحَتَملُ أَنْ تَكُونَ تَحْرِيرِيَّةً، أَي: لَا يَستَحيِي فِيهَا كَانَ حَقًّا.

الأَحسَنُ أَن نَقُولُ: "إِنَّ اللهَ لَا يَستَحيِي مِنَ الحَقِّ» دُونَ أَن نَقُولَ: "لَا حَياءَ فِي الدِّينِ» لِأَنَّه قَد يَظُنُّ ظَانٌّ أَنَّ الحَياءَ لَيسَ مِنَ الدِّينِ، وَمَعلُومٌ أَنَّ الحَيَاءَ مِنَ الإِيهَانِ، كَما قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: "الحَياءُ مِنَ الإِيهَانِ»، فَلَمَّا كَانَتِ العِبَارَةُ "لَا حَيَاءَ فِي الدِّينِ» تُوهِمَ هَذَا المَعْنَى الفَاسِدُ، فَالعُدُولُ عَنها أَوْلَى.

وَقُولُها: «مِنْ غُسْل»: مُبتَدَأٌ اقْتَرنَتْ بِهَا (مِن) الزَّائِدَةُ، وَالأَصْلُ أَنْ يُقالَ: فَهَلْ عَلَى المَرأَةِ غُسْلٌ إِذَا هِيَ احْتَلَمَتْ؟

وَقُولُه: «فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «نَعَمْ»، وَهَلْ (إِذا) هُنَا اسْمٌ؟

فَلَنَا ثَلَاثَةُ نَخَارِجَ:

الأَوَّلُ: أَنْ نُجَوِّزَ إِضَافَةَ (إذا) لِلْجُمَلِ الإسمِيَّةِ.

الثَّانِي: أَنْ نَقُولَ هِيَ فَاعِلُ لِفِعلِ مَحَذُوفٍ يُفسِّرُهُ مَا بَعدَه.

الثَّالِثُ: أَن نَقُولَ هِيَ فَاعِلُ احتَلَمَتْ مُقدَّمٌ، وَانفَصَلَتْ مَعَ إِمكَانِ الاتِّصَالِ لِغَرضِ.

وَكَمَا قَرَّرِنَا أَنَّ النَّحوِيِّينَ إِذَا اختَلَفُوا عَلَى أَقْوَالٍ، فَإِنَّا نُرَجِّحُ مَا كَانَ أَيْسَر.

هَذَا التَّرَابُطُ فِي احتِلَافِ النَّحْوِيينَ يَقُولُ: (إِذَا احْتَلَمَتْ)، وَالإحْتِلَامُ أَنْ يَرَى الإِنْسَانُ فِي مَنَامِهِ مَا يُوجِبُ الغُسْلَ مِنَ الجِمَاعِ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صَاَّلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «نَعَمْ»، أي: عَلَيهَا الغُسلُ، لَكِن بِشَرطٍ إِذَا رَأْتِ المَاءَ الَّذِي هُوَ المَنِي، فَيَكُونُ لِلعَهدِ الذِّهنِيِّ.

# مِنْ فَوائِدِ هَذَا الحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: صَلَاحُ نِسَاءِ الصَّحَابِةِ رَضَالِلَهُ عَنْهُ لِأَنَّ أُمَّ سُلَيمٍ سَأَلَتْ هَذَا الشَّوَالَ الَّذِي يُستَحْيَى مِنهُ؛ وَلِهِذَا قَالَت عَائِشَهُ أُمُّ الْمُؤمِنِينَ رَضَالِكُ عَنْهَا: «نِعْمَ النِّسَاءُ نِسَاءُ الشَّوَالَ الَّذِي يُستَحْيَى مِنهُ؛ وَلِهِذَا قَالَت عَائِشَهُ أُمُّ الْمُؤمِنِينَ رَضَالِكُ عَنْهَا: «نِعْمَ النِّسَاءُ نِسَاءُ الشَّوَالَ الَّذِي يُستَحِينَ الْأَنْصَارِ لَمْ يَمْنَعُهُنَّ الْحَيَاءُ أَنْ يَتَفَقَّهُنَ فِي الدِّينِ (۱)، فَأَثْنَتْ عَلَيْهِنَّ بِكُوْنِهِنَّ لَا يَسْتَحِينَ مِنَ التَّفَقِهِ فِي الدِّينِ.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: فَضِيلَةُ أُمِّ سُلَيمٍ، حَيثُ قَدَّمَتْ بَينَ يَدَيْ سُؤَالِها الَّذِي يُستَحْيَى مِنهُ عَادَةً قَولَها: «إِنَّ اللهَ لَا يَسْتَحْيِي مِنَ الحَقِّ».

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: إِثْبَاتُ الْحَيَاءِ للله عَنَّقِجَلَّ لِقَولِها: «إِنَّ اللهَ لَا يَسْتَحْيِي مِنَ الْحَقِّ»، وَذَلكَ بِمَفْهُوم هَذِه الْكَلِمَةِ، فَإِنَّ مَفْهُومَهَا أَنَّه يُسْتَحيَى مِثَّا لَيسَ بِحَقِّ.

فَإِنَّ اللهُ تَعَالَى مَوصُوفٌ بِالحَياءِ، لَكنَّهُ لَيسَ كَحَياءِ المَخلُوقِينَ، بَلْ هُو حَياءٌ يَليقُ بِجَلَالِهِ وَعَظَمتِهِ، وَجَاءَ فِي الحَدِيثِ: «إِنَّ اللهَ حَيِيٌّ كَرِيمٌ يَسْتَحْيِي مِنْ عَبْدِهِ إِذَا رَفَعَ يَدَيْهِ أَنْ يَرُدَّهُمَا صِفْرًا» (٢)، وَهَذَا الَّذِي ذَهَبْنَا إِلَيهِ فِي تَفسِيرِ الحَيَاءِ، وَأَنَّهُ ثَابِتٌ وَالحَقِيقةِ، وَهُو مَذَهَبُ السَّلَفِ الصَّالِحِ، وَأَهلُ السَّنةِ وَالجَمَاعَةِ؛ لِأَنَّهُمْ يُجُرُونَ فِي الحَقِيقةِ، وَهُو مَذَهَبُ السَّلَفِ الصَّالِحِ، وَأَهلُ السَّنةِ وَالجَمَاعَةِ؛ لِأَنَّهُمْ يُجُرُونَ نُصُوصَ الكِتابِ وَالسُّنةِ فِيهَا يَتَعَلَّقُ بِأَسَمَاءِ اللهِ وَصِفاتِهِ عَلَى ظَاهِرِهَا، لَكِن مِنْ غَيرِ نُصُوصَ الكِتابِ وَالسُّنةِ فِيهَا يَتَعَلَّقُ بِأَسَمَاءِ اللهِ وَصِفاتِهِ عَلَى ظَاهِرِهَا، لَكِن مِنْ غَير مُعَالِّهُ مُ عَلَى ظَاهِرِهَا بِلَا مُعَلَى ثَلَةٍ، فَإِنَّ هَذَا هُو حَقِيقَةُ الاتِّبَاعِ. أَمَّا مَنْ حَاوَلَ أَنْ يُحَوِّلَ المَعْنَى إِلَى مَعنًى يُلَائِمُ عَقْلَيَّتَه فَيُحرِّكُ الكَلِمَ عَن مَواضِعِه، فَإِنَّ مَنْ حَاوِلَ أَنْ يُحُوِّلَ المَعْنَى إِلَى مَعنًى يُلَائِمُ عَقْلَيَّتَه فَيُحرِّكُ الكَلِمَ عَن مَواضِعِه، فَإِنَّ مَنْ حَاوِلَ أَنْ يُحُوِّلَ المَعْنَى إِلَى مَعنًى يُلَائِمُ عَقْلَيَّتَه فَيُحرِّكُ الكَلِمَ عَن مَواضِعِه، فَإِنَّ هَذَا طُرِيقٌ ضَالٌ، وَبِدعَةٌ، وَكُلُّ بِدعَةٍ ضَلَلَةً.

وَ لِهِذَا كَانَ الْأَشَاعِرةُ -مَثَلًا - يُحوِّلُونَ جَمِيعَ نُصوصِ الكِتَابِ وَالسُّنةِ إِلَى مَعَانٍ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الحيض، باب استعمال استحباب المغتسلة من الحيض فرصة من مسك في موضع الدم، رقم (٣٣٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود: كتاب الوتر، باب الدعاء، رقم (١٤٨٨).

تُخَالِفُ الظَّاهِرَ فِيهَا عَدَا سَبِعِ صِفَاتٍ يُؤَوِّلُونَها، وَالْحَقِيقَةُ أَنَّهُم يُحَرِّفُونَ الكَلِمَ عَن مَوَاضِعِه.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ الْمَرَأَةَ قَد تَحْتَلِمُ، وَوَجْهُ ذَلكَ: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ أَقَرَّ أُمَّ سُلَيمٍ عَلَى قَولِهِ: «إِذَا هِيَ احْتَلَمَتْ»، وَرَتَّبَ عَلَى ذَلكَ حُكمًا، وَهُوَ قَولُه: «نَعَمْ» إِذَا هِيَ رَأْتِ الْمَاءَ، وَلَوْ كَانَتِ الْمَرْأَةُ لَا تَحْتَلِم؛ لَقَالَ لها: أَوَتَحْتَلِمُ المَرْأَةُ؟ لَكنَّهَا تَحْتَلِم فِي الوَاقِعِ.

الْفَائِدَةُ الْخَامِسَةُ: أَنَّ النَّائِمَ مَعْفُوٌّ عَنهُ فِيهَا يَرَى وَيَفْعَلُ فِي نَومِهِ، وَوَجْهُ ذَلكَ، في قَولِه: «نَعَمْ إِذَا رَأَتِ الْمَاءَ».

أَمْثِلَةٌ: لَو رَأَى النَّائِمُ أَنَّه يُجَامِعُ زَوجَتَه مُجَامَعةً تَامَّةً، وَلَكنَّه لَم يُنْزِل؛ فَإِنَّه مَعْفُوُّ عَنهُ، وَلَا يَلزَمُه أَنْ يَغْتَسِلَ.

وَلَوْ رَأَى أَنَّه يَزنِي بِامْرَأَةٍ، فَلَا يُقَامُ عَلَيهِ حَدُّ؛ لِآنَّهُ مَعفُوٌّ عَنهُ؛ وَلِهَذَا لَمَ يُوجِبِ النَّبِيُّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ- الغُسْلَ عَلَى الْمُحْتَلِمِ إِلَّا إِذَا رَأَى المَنِيَّ.

الفَائِدَةُ السَّادِسةُ: أَنَّ النَّائِمَ إِذَا رَأَى المَاءَ وَتَيقَّنَ أَنَّه مَنِيٌّ، وَجَبَ عَلَيهِ الغُسلُ وَإِنْ لَمَ يَذْكُرِ احْتِلَامًا.

وَجْهُ ذَلكَ: أَنَّ النَّبِيَّ عَلَّقَ حُكمَ الغُسلِ بِرُؤيَةِ المَاءِ، فَدَلَّ عَلَى أَنَّ المَدَارَ عَلَى رُؤيَةِ المَاءِ.

فَلُو رَأَى الإِنْسَانُ أَنَّهُ يُجَامِعُ فِي نَومِه، وَلَكِن لَم يَرَ أَثَرَ المَنِيِّ، فَإِنَّهُ لَا شَيْءَ عَليهِ الْاسْتِراطِ النَّبِيِّ عَيَّا اللَّهِ الوُجُوبَ بِمَا إِذَا رَأَى المَاءَ، فَإِنْ أَحَسَّ بِانتِقَالِ المَنيِّ وَلَكَنْ لَم يَحُرُجْ مِنهُ، ثُمَّ اسْتَيقَظَ وَبَرَدَتْ شَهْوَتُه، فَلَا غُسلَ عَلَيهِ الْأَنَّه لَم يَرَ المَاءَ، وَفِي هَذَا كُرُبُ عَنهُ عَلَى ضَعفِ مَنْ يَقُولُ إِنَّه إِذَا انتَقَلَ المَنِيُّ وَلَم يَخْرِجْ، وَجَبَ عَلَيهِ الغُسْلُ، فَيُقَالُ وَلِيلٌ عَلَى ضَعفِ مَنْ يَقُولُ إِنَّه إِذَا انتَقَلَ المَنِيُّ وَلَم يَخْرِجْ، وَجَبَ عَلَيهِ الغُسْلُ، فَيُقَالُ بِضَعفِهِ الْإِنَّ النَّبِيُّ صَلَّالِهُ عَلَيْهِ الْجُمَالِ بِهَا إِذَا رُؤِي أَثْرُ الجَمَالَةِ .

وَلَوْ أَحَسَّتِ المَرْأَة بِأَنَّ حَيْضَهَا انْتَقَلَ، وَلَكِنْ لَمْ يَخْرُجْ، فَمِنَ الْعُلَمَاءِ مَنْ يَقُولُ: إِنَّهُ كَانْتِقَالِ المَنِيِّ يَثْبُتُ لَهُ حُكْمُ الحَيْضِ، وَيُوجِبُ الْغُسْلَ.

وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ: لَا، وَيَنْبَنِي عَلَى هَذِهِ الْمَسْأَلَةِ أَنَّ الْمَرْأَةَ لَو أَحَسَّتْ بِانْتِقَال الْحَيْض قَبْلَ دُخُولِ الْوَقْتِ، فَإِذَا قُلْنَا: إِنَّ الإِنْتِقَالَ فِي الْحَيْض قَبْلَ دُخُولِ الْوَقْتِ، فَإِذَا قُلْنَا: إِنَّ الإِنْتِقَالَ فِي حُكْمِ الخُرُوجِ، لَمْ تَجِبْ عَلَيْهَا الصَّلَاةُ؛ لِأَنَّهَا كَانَتْ حَائِضًا، وَإِذَا قُلْنَا: لَا، وَالْعِبْرَةُ بِالخُرُوجِ، فَإِنَّ هَذِهِ المَرْأَةَ تَجِبُ عَلَيْهَا الصَّلَاةُ إِذَا أَدْرَكَتْ مِنْ وَقْتِهَا مِقْدَارُ رَكْعَة.

الفَائِدَةُ السَّابِعةُ: يَنْبَغِي لِلإِنْسَانِ أَنْ يُعَبِّرَ عَمَّا يَستَحيِي مِنهُ بِقَولِه: «إِنَّ اللهَ لَا يَسْتَحيِي مِنهُ بِقَولِه: «لَا حَيَاءَ فِي الدِّينِ»؛ لِأَنَّه إِذَا عَبَّرَ بِقَولِه: «لَا حَيَاءَ فِي الدِّينِ»؛ لِأَنَّه إِذَا عَبَّرَ بِقَولِه: «لَا حَيَاءَ فِي الدِّينِ»؛ لِأَنَّه إِذَا عَبَرَ بِقَولِه: «لَا حَياءَ فِي الدِّينِ» قَد يَفْهِمُ السَّامِعُ أَنَّ الدِّينَ لَيسَ فِيهِ حَياءٌ؛ لِأَنَّ العِبَارَةَ مُوهِمَةٌ، وَمَعلُومٌ أَنَّ الدِّينَ الإِيمَانِ (۱).

وَإِن سَأَلَ سَائلٌ: إِذَا رَأَى النَّائِمُ المَاءَ وَلَم يَتَيَقَّنْ أَنَّه مَنِيٌّ، أَو مَذْيٌّ، أَو بَوْلُ، أَو عَرَقٌ، فَمَا الحُكْمُ؟

فَاجُوابُ: نَقُولُ ادْفَعِ الْأَشَدَّ بِالْأَخَفِّ، فَالْأَشَدُّ أَنْ نَجْعَلَهُ مَنِيًّا، وَهُوَ أَشَدُّ مِنْ جِهَةِ إِيجَابِهِ الْغُسْلَ، وَأَخَفُّ أَيْضًا مِنْ جِهَة أَنَّنَا لَا نُوجِبُ الْغُسْلَ؛ لِأَنَّ المَنِيَّ طَاهِر، فَنَجْعَلُهُ مَنِيًّا لَا بَوْلًا؛ لِأَنَّ الْبَوْلَ أَحَفُّ مِنْ جِهَة أَنَّهُ لَا يُوجِبُ إِلَّا غَسْلَ مَا أَصَابَهُ فَنَجْعَلُهُ مَنِيًّا لَا بَوْلًا؛ لِأَنَّ الْبَوْلَ أَحَفُّ مِنْ جِهَة أَنَّهُ لَا يُوجِبُ إِلَّا غَسْلَ مَا أَصَابَهُ فَقَطْ، وَأَشَدُّ فِي نَجَاسَتِهِ، وَيَجِبُ غَسْلُهُ بِحَيْثُ يَعْمُرُهُ اللَاءُ وَيُعْصَرُ وَيُفَرَّقُ، أَمَّا المَدْيُ فَيُوجِبُ غَسْل الذَّكُر وَالْأُنْتَيَيْنِ، فَيَكُونُ مِنْ هَذِهِ النَّاحِيَةِ أَشَدَّ، عَلَى الْقَوْلِ الرَّاجِحِ فَيُو بِبُ غَسْل الذَّكَر وَالْأُنْتَيَيْنِ، فَيَكُونُ مِنْ هَذِهِ النَّاحِيَةِ أَشَدَّ، عَلَى الْقَوْلِ الرَّاجِحِ فَيُو بَلُ اللَّهُ مَنْ مَنْ هَذِهِ النَّاحِيَةِ أَشَدَّ، عَلَى الْقَوْلِ الرَّاجِحِ فَيُ فَعْمُ وَالْأَشْدَةِ فَلَا الْعَرَقُ فَأَخَفُّ هَذِهِ الْأَشْدَةِ فِلْ الْوَرَقُ فَأَخَفُ هَذِهِ الْأَشْدَ بِالْأَخَفِّ، وَنَعْمُرهُ وَلَى هَذَا نَدْفَعُ الْأَشَدَ بِالْأَخَفِّ، وَنَجْعَلُهُ عَرَقًا؛ لَا يُوجِبُ وُضُوءً وَلَا غُسُلًا، وَعَلَى هَذَا نَدْفَعُ الْأَشَدَ بِالْأَخَفِّ، وَنَعْمُلُهُ عَرَقًا؛

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢/ ٤٤٢، رقم ٩٧٠٨).

لِأَنَّ الْأَصْلَ بَرَاءَةُ الذِّمَّة، وَعَدَمَ الْوُجُوبِ، وَأَنَّ الْإِنْسَانَ طَاهِرٌ لَا يَلْزَمُهُ غَسْلُ شَيْءٍ وَلَا التَّطَهُّرُ مِنْهُ.

فَإِذَا قَالَ قَائِلٌ: لِمَاذَا لَا نَسلُكُ الإحتِيَاطَ حَتَّى تَبرَأَ الذِّمَّةُ بِيقِينٍ؟

قُلنَا: سُلُوكُ الإِحْتِياطِ فِيهَا ثَبَتَ وُجُوبُه، وَهَذَا لَمَ يَثْبُت وُجُوبُه، وَقَد قَالَ النَّبِيُّ فَي الرَّجُل يُشكُلُ عَلَيهِ أَنَّه يَجِدُ الشَّيْءَ فِي بَطنِه أَحدَثَ أَم لَا؟ قَالَ: «لَا يَنْصَرِفُ حَتَّى يَسْمَعَ صَوْتًا أَوْ يَجِدَرِيًا»(۱)، وَلَم يَقُلْ: لِيَحْتَاطَ لِنَفْسِه، وَلِيَتَوَضَّأَ.

وَإِن قِيلَ: قَولُه: «لَا يَنْصَرِفُ حَتَّى يَسْمَعَ صَوْتًا أَوْ يَجِدَ رِيحًا»، قَالَ بَعضُ العُلَمَاءِ: إِنَّ هَذَا لَم يُخُصَّصْ فِي الصَّلَاةِ، أَمَّا إِذَا كَانَ فِي خَارِجِ الصَّلَاةِ فَلَا يَتَحَرَّكُ وَلَا يَتَوَضَّأُ مَا دَامَ لَا يَتَرَتَّبُ عَلَيهِ شَيْءٌ؟

الجَوَابُ: فَلْيَحتَطْ، هَذَا لَيسَ بِصَحيح؛ لِأَنَّه لَو وَجَبَ الوُضُوءُ مِنهُ لَوَجَبَ فَي الْمَسْجِدِ» (٢)، وَلَـم فِي الصَّلَاةِ وَخَارِجَهَا، وَكَذَلِكَ أَيضًا الحَدِيثُ: «فَلَا يَخْرُجَنَّ مِنَ المَسْجِدِ» (٢)، وَلَـم يَذكُرِ الصَّلَاةَ.

وَمَا هِيَ أَحْوَالُ النَّاسِ فِي الْحَيَاءِ؟

الجَوَابُ: النَّاسُ في الحَيَاءِ ثَلَاثَةُ أَقسَام:

القِسمُ الأَولُ: عِندَهُ حَيَاءٌ مُفرِطٌ بِحَيثُ لَا يَتكلَّمُ، وَلَا حتَّى بِالحَق مِنَ حَيَائِهِ، وَلَا حتَّى بِالحَق مِنَ حَيَائِهِ، وَهَذَا مَوجُودٌ فِي الطَّلَبَةِ كَثيرًا، فَيَستَحيِي بَعضُهُم أَنْ يُناقِشَ وَلَوُ أَشكَلَ عَلَيهِ،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب من لا يتوضأ من الشك حتَّى يستيقن، رقم (١٣٧)، ومسلم: كتاب الحيض، باب الدليل على أن من تيقن الطهارة ثم شك في الحدث فله أن يصلي بطهارته تلك، رقم (٣٦١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الحيض، باب الدليل على أن من تيقن الطهارة ثم شك في الحدث، فله أن يصلي بطهارته تلك، رقم (٣٦٢).

وَيَقُولُ فِي نَفْسِهِ: الْأَمْرُ سَهِلٌ، وَلَيسَتْ أَوَّلَ مَسَأَلَةٍ أَشْكَلَتْ عَلَيَّ!، وَلَعَلَها تَأْتِي فِي دَرسٍ ثَانٍ، وَمِثْلُ هَذَا يُنَوِّمُ كُلَّ هَذِهِ المسَائِلِ الَّتِي تُشْكُلُ عَلَيهِ؛ لِأَنَّه يَخجَلُ أَنْ يَسَأَلَ، وَهَذَا نَعتَبرُه جُبنًا وَخَورًا، بَلْ نَقُولُ: اسْأَلْ

القِسْمُ الثَّانِي: مَنْ لَا يَستَحيِي، وَيَفعَلُ كُلَّ شَيْءٍ، وَإِذَا قِيلَ لَه: كَيفَ تَفعَلُ كَذَا؟ قَالَ: أَهُوَ حَرامٌ؟! فَيُقالُ لَه: نَعَمْ، فَيقولُ: لَا! أَوْ يَمشِي فِي السُّوقِ مُتبَخِرًا، فَاتَحًا أَزِرَّتَه، رَافِعًا ثَوْبَه إِلى الرُّكبَةِ، فَإِذَا أَنكَرنَا عَلَيهِ، قَالَ: أَهُوَ حَرَامٌ؟!

فَهَذَا خَطأُ، وَقَدْ قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «إِنَّ مِمَّا أَدْرَكَ النَّاسُ مِنْ كَلَامِ النُّبُوَّةِ الْأُولَى إِذَا لَمْ تَسْتَحِ فَاصْنَعْ مَا شِئْتَ» (١).

القِسمُ الثَّالِثُ: مَنْ هُوَ وَسَطُّ، يَسْتَحْيِي مِّا يُخالفُ الشَّرِعَ، وَيَستَحيِي مِمَا يُخَالفُ الْمُرعَ، وَيَستَحيِي مِمَا يُخَالفُ الْمُروءَةَ، وَمَا عَدَا ذَلِكَ فَإِنَّه يَفْعَلُه، وَهَوَ الْمُسْتَقِيمُ، وَهُوَ أَحدُ المَعنيَنِ فِي قَولِه ﷺ: (إِذَا لَمُ تَسْتَحيِي مِنهُ فَاصِنَعْ مَا شِئْتَ، أَي: إِذَا لَم تَفْعَلْ شَيْئًا تَستَحيِي مِنهُ فَاصِنَعْ مَا شِئْتَ.

٣٧ - عَنْ عَائِشَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهَا قَالَتْ: «كُنْتُ أَغْسِلُ الجَنَابَةَ مِنْ ثَوْبِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ فَيَخْرُجُ إِلَى الصَّلَاةِ، وَإِنَّ بُقَعَ السَاءِ فِي ثَوْبِهِ »(٢).

٣٨- وَفِي لَفْظٍ لِمُسْلِمٍ: «لَقَدْ كُنْتُ أَفْرُكُهُ مِنْ ثَوْبِ رَسُولِ اللهِ ﷺ فَرْكًا، فَيُصَلِّي فِيهِ»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأدب، باب إذا لم تستح فاصنع ما شئت، رقم (٦١٢٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب غسل المني وفركه، رقم (٢٢٩)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب حكم المني، رقم (٢٨٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب حكم المني، رقم (٢٨٨).

## الشتزح

قَولهُ: «كُنْتُ أَغْسِلُ الجَنَابَةَ مِنْ ثَوْبِ رَسُولِ اللهِ»، الْمَرَادُ بِالجَنَابِةِ هُنَا المَنِيُّ، وَأُطْلِقَ عَلَيهِ اسْمُ جَنَابِةٍ، مِنْ جَانَبَ المَاءَ مَحِلَّه إِذَا تَباعَدَ عَنهُ، (مِنْ ثَوْبِ رَسُولِ اللهِ وَأُطْلِقَ عَلَيهِ اسْمُ جَنَابِةٍ، مِنْ جَانَبَ المَاءَ مَحِلَّه إِذَا تَباعَدَ عَنهُ، (مِنْ ثَوْبِ رَسُولِ اللهِ عَلَي عُلِّهُ اللّهُ عَلَى كُلِّ مَا يَسْتَبِرُ بِهِ المَرْءُ مِنْ إِزَارٍ، أَو رِدَاءٍ، أَو قَمِيصٍ، وَنَحوِ ذَلكَ، (فَيَخْرُجُ إِلَى الصَّلَاةِ، وَإِنَّ بُقَعَ المَاءِ فِي ثَوْبِهِ)، هَذَا مِنْ بَابِ التَّاكِيدِ، وَنَحوِ ذَلكَ، (فَيَخْرُجُ إِلَى الصَّلَاةِ، وَإِنَّ بُقَعَ المَاء فِي الثَّوبِ، وَهَذَا مِن بَابِ التَّاكِيدِ، يَحْرُجُ إِلَى الصَّلَاةِ وَالمَاءُ لَمْ يَيْبَسْ، بَلْ هُو باقٍ، وَبُقَعُ المَاء فِي الثَّوبِ، وَهَذَا مِن بَابِ تَعْرِبُهُ مِنْ أَجْلِ الخُرُوجِ إِلَى الصَّلَاةِ.

قَولُه: «وَفِي لَفْظٍ لِمُسْلِم: لَقَدْ كُنْتُ أَفْرُكُهُ مِنْ ثَوْبِ رَسُولِ اللهِ ﷺ فَرْكًا، فَيُصَلِّى فِيهِ»، والمَعْنَى مَعرُوفْ. فَيُصَلِّى فِيهِ»، والمَعْنَى مَعرُوفْ.

هَذَا الْحَدِيثُ فِيهِ بَيَانُ حُكمِ المَنِيِّ، هَلْ هُوَ طَاهرٌ أُو نَجِسٌ، وَقَدِ اختَلَفَ الْعُلَمَاءُ فِيهِ، فَمِنهُم مَن قَالَ: إِنهُ نَجِسٌ، وَالصَّوابُ بِلَا رَيبٍ أَنَّه طَاهِرٌ؛ فِينَهُم مَن قَالَ: إِنهُ نَجِسٌ، وَالصَّوابُ بِلَا رَيبٍ أَنَّه طَاهِرٌ؛ فِينَا الْحَدِيثِ بِلَفظيهِ، ثُمَّ إِنَّ الأَصْلَ فِي الأَشْيَاءِ الطَّهَارةُ، وَلَيسَ كُلُّ مَا يَخُرُجُ طَاهِرٌ؛ فِينَا الطَّهرا، كَالرِّيحِ لَو بَاشَرَتِ التَّوبَ مِن السَّبِيلَيْنِ يَكُونُ نَجِسًا، بَل مِنهُ مَا يَكُونُ طَاهِرًا، كَالرِّيحِ لَو بَاشَرَتِ التَّوبَ النَّوبَ النَّوبَ النَّدِيَّ فَإِنَّهُ لَا يَنْجُسُ.

أَمَّا القَاعِدَةُ الَّتِي يَقُولُ فِيهَا بَعضُ الفُقَهاءِ: «كُلُّ مَا خَرَجَ مِنَ السَّبِيلَيْنِ فَهُوَ نَجِسٌ» قَاعِدَةٌ مُنْخَرِمَةٌ، وَلَيسَتْ مُطَّرِدةً.

يَقُولُ بَعضُ النَّاسِ: إِنَّ المَنِيَّ أَوَّلُه مَذْيٌ، وَالمَذْي مُتفَقَّ عَلَى أَنَّه لَا نَجَاسَةَ فِيه، كَيفَ يُجابُ عَلَيهِ؟

الجَوابُ: لَيسَ بِصَحيح، هُنَاكَ أُنَاسٌ لَا يُمذُونَ إِطلَاقًا، وَيَخرِجُ مِنهمُ المَاءُ الدَّافِئ، ثُمَّ عَلَى قَولِ ذَلكَ فَإِنَّ الشَّيْءَ مِن مَعْدِنِه، لَا يَكُونُ نَجِسًا حَتَّى يَخرُجَ،

بِدَلِيلِ أَنَّ الإِنْسَانَ لَو حَمَلَ فِي صَلَاتِه قَارُورَةً فِيهَا عَذِرَةٌ فَإِنَّه تَصتُّ صَلَاتُه، وَهَذَا دَلَيْلٌ عَلَى أَنَّ النَّجَاسَةَ فِي مَكَانِهَا، وَمَعدِنِها.

وَهَذَا دَلَيْلُ عَقلِيٌّ، أَمَّا مِن حَيثُ الشَّرعُ فَقَد جَاءَتِ الأَحَادِيثُ بِذَلِكَ، وَقَطَعَتْ جَهِيزَةُ قَولَ كُلِّ خَطِيبٍ، مَا دَامَت عَائِشَةُ رَضَاً لِنَّهُ عَنْهَا تَقُولُ: «لَقَدْ رَأَيْتُنِي وَمَا أَزِيدُ عَلِيْهُ عَنْهَا نَقُولُ: «لَقَدْ رَأَيْتُنِي وَمَا أَزِيدُ عَلَى أَنْ أَفْرُكَهُ مِنْ ثَوْبِ رَسُولِ الله ﷺ (١)، فَلَو كَانَ نَجِسًا كَانَ لَا بُدَّ مِنَ الأَصْلِ.

وَمَنْ حَمَلَ رِوَايَةَ الفَرْكِ عَلَى الغُسلِ، لِحَديثِ عَائِشةَ «بِغُسْلٍ وَاحَدٍ» (١٠)، وَابنِ عَبَّاسِ «بِدُونِ غُسْلِ» (٣).

فَنَعَمْ يُغْسَلُ إِذَا كَانَ رَطْبًا؛ لِأَنَّ الرَّطْبَ لَا يَجُوزُ فَركُه، وَلَو فَرَكَتَهُ انْتَشَرَ الرَّطْبُ أَكثَرَ فِي الثَّوبِ.

وَمِنَ النُّكتِ أَنَّ رَجُلًا كَانَ يُناظِرُ ابنَ عَقِيل رَحِمَهُٱللَّهُ فِي هَذِهِ المُسْأَلَةِ، وَابنُ عَقِيل يَقُولُ: إِنَّ المَنِيَّ طَاهِرٌ، وَذَاكَ يَقُولُ: نَجِسٌ، وَعَلَتْ أَصوَاتُهُما.

فَقَالَ رَجُلٌ لَهِمَا: مَا شَأَنُكُما؟

قَالَ: كُنتُ أُعَالِجُه عَلَى أَنْ أَقولَ: إِنَّ أَصْلَكَ طَاهرٌ، وَهُوَ يَأْبَى إِلَّا أَن يَكُونَ أَصْلُه نَجِسًا (٤)، فَالشَّكوَى إلى اللهِ.

## مِن فَوَائِدِ هَذَينِ الحَدِيثَينِ؛

الفَائِدَةُ الأُولَى: أَنَّ المرأةَ يَجُوزُ لِزَوْجِهَا أَنْ يَستَخِدِمَها، وَهَذَا مِما جَرَتْ بهِ العَادَةُ مُنذُ عَهدِ النَّبيِّ –صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ– إِلَى يَوْمِنَا هَذَا، وَلَكنْ فِيهَا

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٦/ ١٢٥، رقم ٢٥٤٥٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٣/ ٩٩، ١١٩٦٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير (١١/ ١٤٨) (١١٣٢١).

<sup>(</sup>٤) الفتاوي الكرى (١/ ١٥٥).

جَرَى بِه العُرفُ؛ لِقُولِه تَعِالى: ﴿وَعَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ ﴾ [النساء:١٩].

مِثَالُ ذَلكَ: لَو أَنَّ أَحَدًا تَزَوَّجَ امرَأَةً ذَاتَ حَسَبٍ فَأَمرَهَا أَنْ تَسُوقَ الحَمِيرَ مَثلًا، فَإِنَّ هَذَا لَيسَ مِنَ المَعرُوفِ.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: جَوَازُ مُبَاشَرةِ الْمَرَّةِ مَا يَخرجُ مِن زَوجِهَا مِنَ الْمَنِّ؛ لِفِعلِ عَائِشَةَ رَضَالِلَهُعَنْهَا.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: يَنبغِي لِلإِنْسانِ أَنْ يُزِيلَ الأذَى عَن ثَوبِهِ، وَإِن لَمَ يَكُنْ قَذرًا؛ لِأَنَّ عَائِشَةَ رَضَٰ اللَّهُ عَنْهَا كَانَتْ تَغسِلُ المَنِيَّ مَعَ أَنَّه لَيسَ بِقذِرٍ وَلَا نَجِسٍ عَلَى القَوْلِ الرَّاجِحِ؛ لَكِنْ لِأَنَّه لَه صُورَةٌ مُستَبشَعَةٌ، فكَانَتْ رَضَالِلَهُ عَنْهَا تُزِيلُهُ؛ لِيكونَ الثوبُ نَظِيفًا.

وَلَـمَّا حَدَّثَ النَّبِيُّ عَيْكِمْ عَنِ الكِبْرِ، قَالُوا: يَا رَسُولَ الله، إِنَّ أَحَدَنَا يُحِبُّ أَنْ يَكُونَ ثَوْبُهُ حَسَنًا وَنَعْلُهُ حَسَنَةً، فَقَالَ: «إِنَّ اللهَ بَجِيلٌ يُحِبُّ الجَمَالَ، وَالْكِبْرُ بَطَرُ الحَقِّ يَكُونَ ثَوْبُهُ حَسَنًا وَنَعْلُهُ حَسَنَةً، فَقَالَ: «إِنَّ اللهَ بَجِيلٌ يُحِبُّ الجَمَالَ، وَالْكِبْرُ بَطَرُ الحَقِّ وَخَمْطُ النَّاسِ»(۱)، يَعنِي يُحِبُّ التَّجَمُّلَ.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ المَنِيَّ يُغسَلُ إِنْ كَانَ رَطْبًا، وَيُفْرَكُ إِنْ كَانَ يَابِسًا؛ لِقَولِهَا: «لَقَدْ كُنْتُ أَفْرُكُهُ مِنْ ثَوْبِ رَسُولِ اللهِ»، وَالفَركُ يَكُونُ مَعَ اليُبُوسَةِ.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: اسْتِعْمَالُ التَّوكِيدِ في الأَسَالِيبِ، فِي قَولِها: «أَفْرُكُهُ...، فَرْكَا»، وَقَد قَالَ أَهلُ العِلمِ: «إِنَّ المَصْدَرَ المُؤكَّدَ يَنْفِي احْتِمَالَ المَجَازِ»، فَإِذَا قُلتَ -مَثلًا-: (ضَرَبْتُهُ ضَرْبًا)، كَانَ هَذَا نَافِيًا لِلمَجَازِ، أي: لَا يُمكِنُ أَنْ يَدَّعِي أَحَدٌ أَنَّ المُرَادَ بِالضَّربِ هُنَا مُجُرَّدَ الإِيلَامِ، بَلِ المُرَادُ بِه حَقِيقَةُ الضَّربِ، وَمِن ذَلِكَ قُولُه تَعَالى: ﴿ وَكُلَّمَ اللهَ مُوسَىٰ تَحَلِيمًا ﴾ [النساء:١٦٤]، فَأَكَّدَ الكَلَامَ بِالتَّكلِيمِ؛ لِيَنْفِي احْتِمَالَ المُجَازِ، وَيَكُونُ كَلَامُ اللهِ تَعَالى لِوسَى مَجَازًا.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الإيهان، باب تحريم الكبر وبيانه، رقم (٩١).

٣٩ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ قَالَ: «إِذَا جَلَسَ بَيْنَ شُعَبِهَا الْأَرْبَعِ، ثُمَّ جَهَدَهَا، فَقَدْ وَجَبَ الْغُسْلُ» (١)، وَفِي لَفْظٍ: «وَإِنْ لَمْ يُنْزِلْ».

#### الشتزح

قَولهُ عَيَّا اللَّهِ الْحَلَسِ»، الفَاعِلُ مُسْتَتِر، وَلَمَ يَظهَرْ لِلعِلمِ بِه، وَهُوَ الزَّوْجُ، أَو إِنْ شِئتَ فَقُلِ: الرَّجُلُ؛ لِيَسْمَلَ الزَّوجَ وَالثَّيِّب، وَ«بَيْنَ شُعَبِهَا» يَعُودُ عَلَى المَرأَةِ، وَلَمَ يُفصِحْ بِهِ؛ لِلعِلْمِ بِذَلِكَ، و «الشُّعَبُ الْأَرْبَعُ» هِيَ اليَدَانِ وَالرِّجْلَانِ؛ لِأَنَّهَا مُتَشَعِّبَةٌ مِنَ البَدَنِ كَتَشَعُّب أَعْصَانِ الشَّجَرَةِ.

قُولهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَهَدَهَا اللهُ اللهُ عَلَى : جَامَعَها حَتَّى بَلَغَ مَعَهَا الجَهْدَ؛ لِأَنَّ الجِمَاعَ بِالنِّسبَةِ لِلمَرْأَةِ فِيهِ نَوعٌ مِنَ المشَقَّةِ، لَكِنَّ قُوَّةَ الشَّهوَةِ تَطغَى عَلى هَذِه المشَقَّةِ، فَلَا تَشعُرُ بِهَا المَرْأَةُ شُعُورًا كَثيرًا.

قَولهُ ﷺ: «فَقَدْ وَجَبَ الْغُسْلُ»، أَي: لَزَمَ، وَالغُسْلُ هُوَ التَّعَبُّدُ لله عَرَّفَ لَلْ بِتَطْهِيرِ البَدَنِ عَلَى وَجْهٍ مَحَصُوصٍ، وَإِذَا قُلنَا: «تَعْمِيمُ البَدَنِ بِالمَاءِ» فَإِنَّه يَكُونُ قَاصِرًا؛ لِأَنَّ تَعمِيمَ البَدَنِ بِالمَاءِ» فَإِنَّه يَكُونُ قَاصِرًا؛ لِأَنَّ تَعمِيمَ البَدَنِ بِالمَاءِ قَد يَكُونُ لِلتَّبَرُّكِ لَا للتَّعَبِدِ؛ وَلهَذَا يَنْبَغِي أَنْ نَقُولَ: «التَّعبُدُ للهِ تَعمِيمَ البَدَنِ بِالمَاءِ عَلَى جَمِيع الجَسَدِ عَلى صِفَةٍ مَحْصُوصَةٍ».

هَذَا الحَدِيثُ -أَيضًا- فِيهِ مِنْ مُوجِبَاتِ الغُسلِ: الجِمَاعُ، فَإِذَا جَامَعَ الرَّجُلُ المَرأَةَ فَإِنَّه يَجِبُ عَليهِ وَعَليهَا الغُسلُ.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: هَل يُستَفادُ هَذَا مِنَ اللَّفظِ الأَولِ المَتَّفقِ عَلَيهِ، أَو لَا بُدَّ مِنْ ضَمِّ اللَّفظِ الثَّانِي إِلَيهِ، وَهُوَ قَولُه في صَحِيحٍ مُسْلِمٍ: «**وَإِنْ لَمْ يُنْزِلْ»**؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الغسل، باب إذا التقى الختانان، رقم (۲۹۱)، مسلم: كتاب الحيض، باب نسخ الماء من الماء، رقم (٣٤٨).

نَقُولُ: الأَوَّلُ يُستَفَادُ مِنهُ، وَوَجْهُ الإستِفَادَةِ أَنَّهُ عَونٌ مَا لَمَ يَقُل: إِذَا جَلسَ بَينَ شُعَبَهَا الأَرْبَعِ وَأَنزَلَ، ثُمَّ جَهَدَهَا وَأَنزَلَ، فَلَمَا حُذِفَ هَذَا الشَّرطُ، عُلِمَ أَنَّه غَيرُ مُقصُودٍ، وَأَنَّ مُجُرَّدَ الجِمَاعِ يَجِبُ فِيهِ الغُسلُ، لَكِن إِذَا جَاءَ اللَّفظُ مُصرَّحًا بِهِ كَانَ أَشَدَّ طُمَأنِينَةً للنَّفسِ؛ وَعَلَى هَذَا يَكُونُ الغُسلُ وَاجِبًا بِأَحدِ أَمرَينِ:

- إِمَّا الإِنزَالُ كَمَا يُفيدُ حَديثُ أُمِّ سُلَيم إِذَا رَأَتِ المَاءَ.
- وَإِمَّا الجِمَاعُ وَإِنْ لَم يَكُنْ إِنزَالٌ كَما فِي حَدِيثِ أَبِي هُرَيرَةَ.

## مِنْ فَوائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: هَذَا الجِمَاعُ لَا بُدَّ أَنْ يَكُونَ لَهُ أَثْرٌ، بِحَيثُ يَبلُغُ الجَهدَ مِنهَا، وهَذَا إِنَّمَا يَكُونُ بِالتِقَاءِ الجِتَانَينِ، وَتَغَيُّبِ الحَشَفَةِ، أَمَّا مُجَرَدُ الْمُلَامَسةِ فَلَيْسَ فِيهِ غُسلٌ إِلَّا بِإِنزَالٍ.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: يَنْبَغِي حَذْفُ مَا يُستَحْيَا مِن ذَكَره بِشَرْطِ أَلَّا يَفُوتَ المَقْصُودُ، كَقَولِه عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «إِذَا جَلَسَ بَيْنَ شُعَبِهَا»، فَهُنَا لَم يُفْصِحِ بِالمُرَادِ، لَكَنَّ هَذَا الإِبَهَامَ لَا يُفوِّتُ المَقْصُودَ فَلَا يَجُوزُ، بَل يَجِبُ الْبَيَانُ وَالتَّصْرِيحُ.

الفَائِدَةُ الثَّالِثةُ: وُجُوبُ الغُسلِ بِالجِمَاعِ، سَواءٌ أَنزَلَ أَو لَمَ يُنزِلْ.



٤٠ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضَالِتُهُ عَنْهُ:
 ﴿أَنَّهُ كَانَ هُوَ وَأَبُوهُ عِنْدَ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، وَعِنْدَهُ قَوْمٌ، فَسَأَلُوهُ عَنِ الْغُسْلِ؟ فَقَالَ:
 صَاعٌ يَكْفِيكَ، فَقَالَ رَجُلٌ: مَا يَكْفِينِي، فَقَالَ جَابِرٌ: كَانَ يَكْفِي مَنْ هُوَ أَوْفَى مِنْكَ صَاعٌ يَكْفِيكَ، فَقَالَ رَجُلٌ: مَا يَكْفِينِي، فَقَالَ جَابِرٌ: كَانَ يَكْفِي مَنْ هُو أَوْفَى مِنْكَ شَعَرًا، وَخَيْرًا مِنْكَ، يُرِيدُ رَسُولَ اللهِ ﷺ ثُمَّ أَمَّنَا فِي ثَوْبٍ (١)، وَفِي لَفْظٍ: ﴿كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يُقْدِيهُ يُقْمِعُ أَلَى اللهِ عَلَى مَا أَسِهِ ثَلَاثًا» (١).

الرَّجُلُ الَّذِي قَالَ: «مَا يَكفِينِي» هُـوَ الحَسَنُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ بنِ أَبِي طَالِبٍ، أَبُوهُ ابنُ الحَنفِيَّةِ.

## الشتزح

هَذَا الحَدِيثُ فِيهِ بَيانُ مِقدَارِ مَا يُغتَسلُ بِه، وَالأَفضَلُ أَنْ يَغْتَسِلَ بِهاءٍ قَلِيلٍ؛ لِأَنَّ ذَلكَ أَبعَدُ مِنَ الوَسْوَاسِ. لِأَنَّ ذَلكَ أَبعَدُ مِنَ الوَسْوَاسِ.

كَانَ أَبُو جَعفَرٍ مُحَمَّدُ بنُ عَلِى بنِ الحُسَينِ هُوَ وَأَبُوه عَلِيُّ بنُ الحُسَينِ عِندَ جَابِرٍ رَخِيَلِيَّهُ عَنْهُ وَعِندَه قَومٌ فَسَأَلُوهُ عَمَا يَكفِي مِنَ الغُسْلِ، وَبِهاذَا يَكُونُ الغُسلُ، فَقَالَ جَابِرٌ: «صَاعٌ يَكْفِيكَ».

وَالصَّاعُ أَربَعَةُ أَمْدَادٍ، وَهُو قَلِيلٌ بِالنِّسبَةِ لِهَا يَغْتَسِلُ بِهِ النَّاسُ اليَوْمَ؛ لِأَنَّ اللَّ يَعنِي مِلءَ كَفَّي الرَّجُل أَربَعَ مَراتٍ، فَهُو قَلِيلٌ جِدًّا، يَعنِي مِلءَ كَفَّي الرَّجُل أَربَعَ مَراتٍ، فَهُو قَلِيلٌ جِدًّا، حَتَّى إِنَّ الإِنْسَانَ لَا يَشْعُرُ فَيَقُولُ: هَلْ يُمْكِنُ أَنْ يُسبِغَ بِهِذَا القَدرِ؟ فَنَقُولُ: يُمكِنُ؛ لِأَنَّ الإِسبَاغَ أَقَلُ مَا يَكُونُ أَنْ يَجِرِيَ المَاءُ عَلَى العُضو وَإِنْ لَمَ يَتَناثَرْ مِنهُ شَيْءٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الغسل، باب الغسل بالصاع ونحوه، رقم (٢٥٢)، ومسلم: كتاب الحيض، باب استحباب إفاضة الماء على الرأس، رقم (٣٢٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الغسل، باب من أفاض على رأسه ثلاثا، رقم (٢٥٥).

«فَقَالَ رَجُلٌ: مَا يَكْفِينِي»، وَهَذَا تَعبِير سَيعٌ، حَيثُ قَالَ هَذَا أَمامَ هَذَا الصَّحابِي الجَلِيلِ الَّذِي قَالَ: «صَاعٌ يَكْفِيكَ»؛ لأَنَّه شِبْهُ رَدِّ لِهَا قَالَه؛ وَلهذَا قَابلَهُ جَابرٌ بِهذِهِ الجَلِيلِ الَّذِي قَالَ: «صَاعٌ يَكْفِيكَ»؛ لأَنَّه شِبْهُ رَدِّ لِهَا قَالَه؛ وَلهذَا قَابلَهُ جَابرٌ بِهذِهِ العِبَارةِ الشَّدِيدَةِ فَقَالَ: «كَانَ يَكْفِي مَنْ هُوَ أَوْفَى مِنْكَ شَعَرًا، وَخَيْرًا مِنْكَ» أَي: أَكثرَ شَعَرًا، وَخَيْرًا مِنْكَ» في تَقوَى الله عَرَّهَ جَلَ شَعَرًا، وَكُلها كَثرَ الشَّعرُ؛ كَانَ استِهلَاكُ اللَاءِ أَكثرَ، «وَخَيْرًا مِنْكَ» في تَقوَى الله عَرَّهَ جَلَ وَالتَّعبِدِ لَه.

فَذَكرَ سَبَيْن يَقْتَضِيَان أَنَّه يَكْفِي:

أُولًا: أَنَّ الرَّسُولَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ أَوْفَى شَعْرًا.

وَثَانِيًا: أَنَّه أَتْقَى للهِ.

وَلُو كَانَ ذَلِكَ لَا يُجِزِئُ، مَا اكْتَفَى بِهِ الرَّسُولُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ.

«ثُمَّ أَمَّنَا فِي ثَوْبٍ»، أي: صَلَّى بِهمْ إِمَامًا فِي إِزَارٍ كَمَا دَلَّ عَليهِ اللَّفظُ الآخَرُ.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: إِنَّه لَا يَستَطِيعُ أَنْ يُسْبِغَ بِالصَّاعِ.

فَنَقُولُ: المفرُوضُ هُوَ الإِسبَاغُ، لَكِنِ احْرِصْ عَلَى أَنْ تُقَلِّلَ مَا استَطَعْتَ، وَكَانَ ابنُ عَبَّاسٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ يَتُوضَّأُ، فَلَا يُرَى عَلى الأَرْضِ مِن أَثْرِ وُضُوئِه شَيءٌ؛ وَذلِكَ لِقِلَّةِ مَا يَستَهلِكُ مِنَ المَاءِ.

قَالَ أَهلُ العِلمِ: الإِسْبَاغُ فِي الغُسْلِ أَنْ يَجريَ المَاءُ عَلَى العُضوِ سَواءٌ تَقَاطرَ أَمْ لَم يَتَقَاطر ، وَأَمَّا المسْحُ فَالإِسبَاغُ فِيهِ أَنْ يُمِيضَ يَدَه مَبْلُولَةً عَلَى المَكانِ الَّذِي مَسَحَهُ.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: النَّاسُ في وَقْتِنَا الحَاضِرِ يَغْتَسِلُونَ بِالبَزَابِيزِ وَالدُّشُوشِ، فَهَل يُمكِنُ الإكتِفَاءُ بِالصَّاع؟

نَقولُ: لَا يُمْكِنُ، فَالإِكْتِفَاءُ بِالصَّاعِ إِنَّمَا يَكُونُ فِيهَا إِذَا اغْتَسَلَ مِنْ إِنَاءٍ كَمَا كَانَ

النَّبِيُّ ﷺ وَالصَّحَابَةُ يَغْتَسِلُونَ بِذَلِكَ وَيَتَطَهَّرُونَ بِهِ؛ لِأَنَّهُمْ لَيْسَ عِنْدَهُمْ وَقْتئِذٍ مَا عِنْدَنَا الْيَوْمَ، فَيُقَالُ: اكْتَفِ بِقَدْرِ الْمُمكِنِ قَدْرَ مَا يُمْكِنُ.

قَولُه: «وَفِي لَفْظِ: كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يُفْرِغُ المَاءَ عَلَى رَأْسِهِ ثَلَاثًا»: وَذَلكَ فِي الغُسلِ، أَمَّا بَقِيَّةُ البَدَنِ فَيَغسِلُه مَرةً وَاحِدةً، وَهَذَا مِنَ الفُروقِ بَينَ طَهَارَةِ الوُضُوءِ وَطَهارةِ الغُسْل.

وَطَهَارَةُ الْغُسْلِ: أَنْ يُفِيضَ المَاءَ عَلَى رَأْسِهِ ثَلَاثًا، وَطَهَارَةُ الْوُضُوءِ: أَنْ يَمْسَحَهُ مَرَّةً وَاحِدَةً، فَيَخْتَلِفُ عَنِ الْغُسْلِ مِنْ وَجْهَيْنِ: مِنْ جِهَةٍ: إِنَّهُ مَسْحٌ لَا غَسْلُ، وَمِنْ جِهَةٍ: إِنَّهُ لَا يُكَرَّرُ، وَلَا غُسْلُ وَالْوُضُوءُ جِهَةٍ: إِنَّهُ لَا يُكَرَّرُ الْغَسْلُ وَالْوُضُوءُ مَا عَدَا الرَّأْسِ.

وَالْفَرِقُ وَاضِحٌ؛ لِأَنَّ الغُسلَ جَنَابةٌ تَشْمَلُ جَمِيعَ البَدَنِ، وَالرَّأْسُ مَستُورٌ بِالشَّعرِ، فَلَا بُدَّ لِكَمَالِ الإسْبَاغِ مِن أَنْ يُفَاضَ عَلَيهِ ثَلَاثَ مرَّاتٍ، وَأَمَّا بَقِيةُ البَدنِ فَهوَ مُتعَرِّعَنِ الشَّعرِ؛ وَلِذَلكَ اكتُفِيَ فيهِ بِغَسلَةٍ وَاحِدةٍ، أَمَّا فِي الوُضُوءِ فَإنَّه سَقَطَ غَسلُ الرَّأْسِ أَصْلًا؛ لِأَنَّ غَسلَه عِندَ الوُضُوءِ مَشَقَّةٌ عَظِيمَةٌ، وَلَا سِيبًا فِي أَيَّامِ الشَّاءِ، إِذْ إِنَّ غَسلَ الشَّعرِ بَقَاءَ المَاء في هَذَا الشَّعرِ؛ فَيؤَدِّي إِلَى البُرُودَةِ، ثُمَّ إِذَا بَقِيَ المَاء في الشَّعرِ وَتَقَاطَرَ فِيمَ بَعَدُ عَلَى الثِّيَابِ، أَكسَبَهَا بَللًا، وَحَصَلَتْ مَشَقَّةٌ.

وَلِـهَذَا كَانَ مِنْ رَحْمَةِ اللهِ عَنَّوَجَلً وَحِكْمَتِهِ أَنَّ الرَّأْسَ لَا يُغْسَلُ فِي الْوُضُوءِ.

هُوَ الحسَنُ بنُ مُحَمَّدِ بنِ عَلِي بنِ أَبِي طَالبٍ، وَهُوَ ابنُ ابنِ الرَّاوِي، وَأَبُوه مُحَمدُ ابنُ الحَنفيَّةِ، مُحَمدُ بنُ عَلِيٍّ بنِ الحُسَينِ بنِ عَلِيٍّ رَضِيَالِلَهُ عَنْهُ.

مُحمدُ بنُ الحَنفِيةِ هَذَا هُوَ ابنُ عَلِي بنِ أَبِي طَالِبٍ، لَكِن نُسِبَ إِلَى الْحَنَفِيةِ؛ لِأَنَّهَا مِن أَسرَى بَنِي حَنِيفةَ الَّذِينَ ارتَدُّوا؛ فَقَاتَلَهُم الصَّحَابةُ رَضَاً لِلَّهُ فَكَانَ يُدْعَى بِأُمِّهِ.

## مِن فَوَائِدِ هَذَا الحَدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى: مَشْرُ وعِيَّةُ التَّقلِيلِ مِنِ استِعْمَالِ المَّاءِ في الغُسلِ.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: يَنبَغِي أَلَّا يَزِيدَ عَلَى صَاعٍ؛ لِأَنَّ هَـٰذَا هُـوَ الَّذِي كَانَ يَكفِي رَسُولَ الله صَاَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ لَهِ وَسَلَّمَ.

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ ذَا شَعرٍ كَثِيفٍ، وَهَذَا هُوَ الْمَشْهُورُ عَنهُ، قَالَ العُلَماءُ: وَكَثرةُ الشَّعرِ تَدلُّ عَلَى الرُّجُولةِ.

الفَائِدَةُ الرَّابِعةُ: جَوَازُ الصَّلَاةِ فِي الإِزَارِ دُونَ الرِّدَاءِ؛ لِقَولِه: «ثُمَّ أَمَّنَا فِي ثَوْبِ»، وَقَد جَاءَتِ الرِّوَايةُ الأُخرَى مُفَصَّلةً بِأَنَّ المَرَادَ بِالثَّوبِ هُوَ الإِزَارُ.

وَعَلَى هَذَا نَقُولُ: إِنَّ قُولَ النَّبِيِّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ-: «لَا يُصَلِّي أَحَدُكُمْ فِي الثَّوْبِ الْوَاحِدِ لَيْسَ عَلَى عَاتِقَيْهِ مِنْهُ شَيْءٌ (())، مَأْمُورٌ عَلَى الأَكْمَلِ وَالأَفْضَلِ، وَلَيْسَ بِوَاجِبٍ إِذْ إِنَّ الوَاجِبَ سَترُ العَورَةِ، وَهِيَ مَا بَينَ السُّرةِ والركْبَةِ، وَالبَاقِي يَكُونُ عَلى سَبيلِ الإستِحبَابِ لَا الوُجُوبِ.

الفَائِدَةُ الخَامِسةُ: جَوَازُ الصَّلَاةِ جَمَاعَةً.

وَهَلْ تَجُوزُ فِي غَيرِ المسجِدِ؟

الجَوَابُ: الحَدِيثُ لَيْسَ فِيهِ دُخُولُ المَسْجِدِ، وَلَا أَنَّهُ فِي غَيْرِهِ؛ فَيَحْتَمِلُ أَنَّ الجَنَابَةَ إِنْ كَانَ فِي مَكَانٍ لَهُ، وَلَيْسَ فِي المَسْجِدِ -وَهَذَا الَّذِي دَلَّ عَلَيْهِ أَيْضًا اللَّفْظُ الْآخِرُ - إِنْ كَانَ فِي مَكَانٍ لَهُ، وَلَيْسَ فِي المَسْجِدِ -وَهَذَا الَّذِي دَلَّ عَلَيْهِ أَيْضًا اللَّفْظُ الْآخِرُ عَلَيْهِ مَكَانُوا فِي بُسْتَان، أَوْ حَائِطٍ؛ فَيَكُونُ فِيهِ الدَّلِيلُ عَلَى جَوَازِ إِقَامَةِ الجَمَاعَةِ فِي غَيْرِ اللَّهُمُ كَانُوا فِي بُسْتَان، أَوْ حَائِطٍ؛ فَيكُونُ فِيهِ الدَّلِيلُ عَلَى جَوَازِ إِقَامَةِ الجَمَاعَةِ فِي غَيْرِ اللَّهُمُ كَانُوا فِي بُسْتَان، أَوْ حَائِطٍ؛ فَيكُونُ فِيهِ الدَّلِيلُ عَلَى جَوَازِ إِقَامَةِ الجَمَاعَةِ فِي غَيْرِ اللَّهُ الْمَاحِدِ، إِذَا كَانَ هُنَاكَ سَبَبُ، أَمَّا إِذَا لَمْ يَكُنْ سَبَبٌ، فَالْوَاجِبُ أَنْ تَكُونَ الجَمَاعَةُ فِي المَسَاجِدِ، إِذَا كَانَ هُنَاكَ سَبَبُ، أَمَّا إِذَا لَمْ يَكُنْ سَبَبٌ، فَالْوَاجِبُ أَنْ تَكُونَ الجَمَاعَةُ فِي الْمَسَاجِدِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الصلاة، باب الصلاة في ثوب واحد وصفة لبسه، رقم (١٦).



وَمِنهُ قَـولُـه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ وَلَا تَيَمَّمُواْ ٱلْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ ﴾ [البقرة:٢٦٧]، أي: لا تَقْصِدُوا.

وَالحَبيثُ: الرَّدِيُّ، يَعنِي لَا تَقْصِدُوا الرَّدِيُّ فَتُخْرِجُونَه زَكاةً وتَدَعُوا الطَّيبَ لَكُم.

وَقَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ فَلَمْ يَجِدُواْ مَآءُ فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا ﴾ [النساء: ٤٣]، أي: اقصِدُوه.

أَمَّا التَّيمَمُ شَرِعًا هُو: التَّعبُّدُ لله بِتَطهِيرِ الوَجْهِ وَالكَفَّينِ بِالتُّرابِ عَلَى صِفةٍ خَصُوصَةٍ، وَهُو بَدَلٌ عَن طَهَارةِ المَاءِ.

وَهُوَ مِنْ خَصَائِصِ هَذِهِ الْأُمَّةِ، فَإِنَّ الْأُمَمَ السَّابِقَةَ إِذَا عَدِمُوا المَاءَ، بَقَوْا عَلَى حَالَتِهِمْ إِلَى أَنْ يَجِدُوا المَاءَ، ثُمَّ يَقْضُونَ مَا فَاتَهُمْ مِنَ الصَّلَوَاتِ.

<sup>(</sup>١) «لباب الألباب» للثعالبي (١/ ١٢٣).

وَالتَّيْمِمُ لِلصَلَوَاتِ أَيسَرُ مِنَ التَّوقَفِ حَتَّى يَوجَدَ الْمَاءُ ثُمَّ نَقضِي مَا عَلَينَا مِن صَلَةٍ؛ لِأَنَّ فِيهِ رَاحَةَ الإِنْسَانِ، وَإِبرَاءَ ذِمَّتِه، وَعَدَمَ ثِقَلِ المَفرُوضَاتِ عَلَيهِ لَو اجتَمَعَتْ.

فها دَامَ الإنسَانُ غَيرَ قَادِرٍ عَلَى استِعْمالِ المَاءِ لمرَضٍ أَوْ لِعدَمٍ، فَإِنَّ التَّيمُّمَ يكْفِي، وَيَقُومُ مَقَامَ الماءِ.

وَبِنَاءً عَلَى ذَلِكَ، نَقُولُ: إِنَّ الرَّجُلَ إِذَا تَيمَّمَ لِلصَّلَاةِ؛ فَإِنَّه يَبْقَى عَلى طَهَارَتِه إلى أَنْ يُنتَقَضَ وُضُوؤُه، وَلَا يَبْطُلُ بِخُروجِ الوَقْتِ.

فَلُو تَيمَّمَ شَخصٌ لصَلاةِ الفَجْرِ وَبَقِي لَمَ يَنتَقِضْ وُضوؤُه حَتَّى أَذَّنَ الظُّهرُ، فَإِنَّه يُصلِّي الظُّهرَ بِدُونِ إِعَادَةِ التَّيمُّمِ؛ لِأَنَّه كَانَ قَد تَيمَّمَ مِن قَبلُ، وَلَم يُوجَدْ مَا يَنقُضُ طَهَارَتَه.

ولَو تَيمَّمَ عَنِ الجَنابَةِ أَوَّلَ مرَّةٍ، فَلَا يُعيدُ التيمُّمَ عَنْها كُلَّما أَرَادَ الصَّلاةَ عَنِ الجَنابةِ؛ لِأَنَّه لَما تَيمَّمَ أَوَّلَ مَرَّةٍ صَارَ بِمنْزِلَةِ الاغْتِسَالِ.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب التيمم، رقم (٣٣٥)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصلاة، رقم (٥٢١).

٤١ - عَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ رَأَى رَجُلًا مُعْتَزِلًا، لَمْ يُصَلِّ فِي الْقَوْمِ؟ فَقَالَ: «يَا فُلَانُ، مَا مَنعَكَ أَنْ تُصَلِّيَ فِي الْقَوْمِ؟» فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَصَابَتْنِي جَنَابَةٌ، وَلَا مَاءَ، فَقَالَ: «عَلَيْكَ بِالصَّعِيدِ، فَإِنَّهُ يَكُفِيكَ» (١).

# الشترح

فَرَأَى رَجُلًا لَمَ يُصَلِّ فِي القَومِ لَمَ يَعْرِفِ اسْمَهُ، وَهَذَا لَا يَضُرُّنَا أَن نَعرِفَه؛ لِأَنَّ المُقُصُودَ هُوَ حُكمُ المسأَلةِ، وَقَد نَرَى بَعضَ النَّاسِ يَتَكلَّفُونَ فِي طَلَبِ العُدُولِ عَلَى السُّمَ المُبْهَمِينَ فِي مِثلِ هَذَا السِّيَاقِ، وَهُو فِي الحَقِيقَةِ اشْتِغَالٌ عَنِ الأَهَمِّ.

وَقَولُه: «لَمْ يُصَلِّ فِي الْقَوْمِ»، أَي: مَعَهُمْ، وَالْمَرَادُ بِالقَومِ هُوَ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَأَصحَابُه، وَقَولهُ: «يَا فُلَانُ» كِنَايةٌ عَنْ شَخْصِ، وَالأُنثَى مِنهُ فُلَانَة.

وَقُولُ الرَّسُولِ: «يَا فُلانُ» يَحَتَمِلُ أَنَّهُ لَمَ يَعرِفِ اسمَهُ، وَيَحْتمِلُ أَنْ يَكُونَ سَيَّاه بِاسمِه وَلَكِنَّ الرَّاوِيَ لَمَ يُسَمِّه، إِمَّا لإِنْسَانِيَّة، أَو لِأَنَّه رَأَى عَدَمَ وُجوبِ بَيَانِ اسمِهِ، أَو لِغَيرِ ذَلِكَ مِنَ الأَسبَابِ.

وقَولُه: «مَا مَنَعَكَ أَنْ تُصَلِّيَ فِي الْقَوْمِ»، مَا هَذِه استِفهَامِيَّةُ، تَعنِي: أَيُّ شَيْءٍ مَنَعكَ؟ «أَنْ تُصَلِّيَ»، (أَنْ) وَمَا دَخلَتْ عَليهِ فِي تَأْوِيلِ المصْدَرِ مَنصُوبَةٌ بِنَزْعِ الخَافضِ، وَالتَّقدِيرُ: «مَا مَنَعكَ مِن أَن تُصَلِيَ».

قال: «يَا رَسُولَ اللهِ، أَصَابَتْنِي جَنَابَةٌ»، أَي إِنَّه كَانَ عَلَى جَنَابَةٍ مِنِ احتِلَامٍ أَو غَيرِه، «وَلَا مَاءَ»، (لَا) هُنَا نَافِيةٌ لِلجِنسِ، و(مَاءَ) اسمُهَا مَبْنِيٌّ، وَخبَرَهَا مَحْذُوفٌ وَتَقدِيرُه: «وَلَا مَاءَ عِندِي».

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب التيمم، باب التيمم ضربة، رقم (٣٤٨).

والجَنابَة تُطْلَق في الشَّرعِ عَلى شَيْئَيْنِ:

١ - الجِمَاع وَإِنْ لَمَ يَحْصُلْ إِنْزالٌ.

٢- وَالإِنْزَالِ وَإِنْ لَم يَحْصُل جَماعٌ.

فإِنْ حصَلَ جِماعٌ وَإِنزَالٌ فَمِنْ بَابِ أَوْلى.

إذِنْ مَن جَامَعَ زَوْجَتَه فَهُو جُنُبٌ وَإِنْ لَم يُنْزِلْ، وَمَن بَاشَرَ زَوْجَتَه وَأَنْزَلَ بِدُونِ جِمَاع، فَهُو جُنُبٌ، والصُّورَةُ الأُولَى -وهِيَ الجِماعُ بِدُون إِنْزالٍ- تَخفَى عَلَى كَثِيرٍ مِنَ النَّاسِ، حَتَّى إِنَّ الإِنْسَانَ يَسْأَلُ وَيَقُولُ: إِنَّه كَانَ يُجامِعُ زَوْجَتَه مُنذُ أَشْهُرٍ بِدُونِ إِنْزَالٍ، وَلا يَغْتَسلُ لَا هُوَ وَلَا الزَّوجَةُ! وَهَذَا جَهْلٌ مَشِينٌ في الوَاقِعِ؛ لِأَنَّه ينبُغِي لِلْمُسْلِم أَلَّا تَخْفَى عَلَيْه هَذِه المسْأَلَةُ.

وَلِهِذَا أَنَا أَحُثُّ كُلَّ إِنسَانٍ يُرِيدُ أَنْ يَتَزَوَّجَ أَنْ يَتَعَلَّمَ أَحكَامَ الجَنَابَةِ؛ حَتَّى يَكُونَ عَلَى بَصِيرَةٍ مِن أَمْرِهِ، فَإِذَا جَامَعَ الإِنْسَانُ زَوْجَتَه وإِنْ لَمَ يُنزِل، فَإِنَّه قد أَجْنَب، وَوَجبَ عَلَيْه وَعَلَيْها الْغُسْلُ؛ لِقَولِ النَّبِي عَلَيْهِ: "إِذَا جَلَسَ بَيْنَ شُعَبِهَا الْأَرْبَعِ، ثُمَّ جَهَدَهَا، فَقَدْ وَجَبَ الْغُسْلُ وَإِنْ لَمْ يُنْزِلْ "(۱).

إِذَنْ قَولُ الرَّجُلِ: «أَصَابَتْنِي جَنَابَةٌ»: إِمَّا أَنْ يَكُونَ قَد جَامَعَ أَوْ أَنْزَلَ.

وَقَولُه: «وَلَا مَاءَ»: أَيْ لَا مَاءَ عِنْدِي أَغْتَسِلُ بِهِ.

فَقَالَ: «عَلَيْكَ بِالصَّعِيدِ فَإِنَّهُ يَكْفِيكَ»، (عَلَيْكَ) هَذِهِ مِن بَابِ الإِقرَارِ، يَعنِي الْزَمِ الصَّعِيدَ، وَالصَّعيدُ كُلُّ مَا تَصَاعدَ علَى الأَرْضِ مِن تُرابٍ، أو رَمْلٍ، أو حِجَارة، أوْ طِين، أو غَيرِ ذَلكَ، كُلُّ مَا تَصَاعَدَ عَلَى الأَرْضِ مِن جِنْسِهَا فَهُو صَعِيدٌ، قَالَ اللهُ أَوْ طِين، أو غَيرِ ذَلكَ، كُلُّ مَا تَصَاعَدَ عَلَى الأَرْضِ مِن جِنْسِهَا فَهُو صَعِيدٌ، قَالَ اللهُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الغسل، باب إذا التقى الختانان، رقم (۲۹۱)، مسلم: كتاب الحيض، باب نسخ الماء من الماء، رقم (۳٤۸).

تَعَالى: ﴿ وَإِنَّا لَجَعِلُونَ مَاعَلَيْهَا صَعِيدًا جُرُزًا ﴾ [الكهف:٨]، يعْني: خَالِيةً، لَيْس فِيها نبَاتٌ.

قَولُه: «فَإِنَّهُ يَكْفِيكَ»: أَي: يَكفِيكَ عَنِ المَاءِ، فَيَقُومُ الصَّعِيدُ مَقَامَ المَاءِ في كُلِّ يْءٍ.

وهَل يَصِحُّ أَنَّ أُناسًا يَغْتَسِلُونَ في المسْبَحِ وَهِيَ مَليئةٌ بِالماءِ طَوَالَ أَربَعٍ وعِشرِينَ سَاعَة، فَانغَمَسُوا فِيهَا؟

الجَوابُ: يَصِحُّ إِذَا أَفَاضَ الوَاحِدُ الماءَ عَلَى نَفسِه، لَكِنَّ الإنغِمَاسَ يَصِحُّ بِشَرطِ أَنْ يَكُونَ هَذَا المَاءُ الَّذِي يَغْتَسِلُ فِيهِ يُفَرَّغُ وَيُؤتَى بِماءٍ جَدِيدٍ.

وَعَلَى هَذَا لَو تَيَمَّم لِصَلاةِ نَافِلةٍ فَلهُ أَن يُصَلِّيَ فَريضَةً، كَمَا أَنَّهُ لَو تَوضَّأَ لِصلَاةِ نَافِلَةٍ صَلَّى فَريضَةً وَلَا فَرقَ.

هَذَا الرَّجُلُ تَيمَّمَ وَالظَّاهِرُ أَنَّهُ صَلَّى؛ لِأَنَّ الرَّسولَ ﷺ لَنْ يَدَعَه -تَيمَّمَ وَصَلَّى- بَعَدَ ذَلكَ وُجِدَ المَاءُ فِي نَفسِ الحَديثِ، فَلَمَّا سَقَى النَّاسُ إِبلَهُم، وَاستَقَوْا هُم بِأَنفُسِهِمْ، بَعِدَ ذَلكَ وُجِدَ المَاءُ فِي نَفسِ الحَديثِ، فَلَمَّا سَقَى النَّاسُ إِبلَهُم، وَاستَقَوْا هُم بِأَنفُسِهِمْ، بَعِدَ ذَلكَ وُجِدَ المَّاءُ فَا النَّبِيُ عَلَيْ هَذَا الرَّجُلَ، وَقَالَ: «خُذْ هَذَا، فَأَفْرِغُهُ عَلَى نَفْسِكَ».

### مِن فَوَائدِ هَذَا الحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: الإِنكَارُ عَلَى المُخَالِفِ.

وَيُستَفَصَلُ فِي الإِنكَارِ؛ لِأَنَّ النَّبِيَّ عَيَالَةً أَنكَرَ عَلَى الرَّجُل الَّذي لَم يُصلِّ في القَومِ، لَكِنَّه قَالَ: «مَا مَنعَكَ»، وَهَذَا الاسْتِفهَامُ لَيسَ لِلتَّوبِيخِ، بَل هُوَ لِلاستِعلَامِ.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: لَا يَجوزُ التَّخَلُّفُ عَنِ الجَمَاعَةِ.

فَلُو دَخَلَتَ مَسجِدًا بعدَ أَنْ صَلَّيْتَ فِي مَسْجِدِك، فَلا تَنْفَرِدْ، بَلِ ادْخُل مَعَهُم؛ لِأَنَّ الرَّسُولَ ﷺ استَفْهَمَ عنِ الَّذِي مَنَع، لِأَنَّ النبِيَّ ﷺ استَفْهَمَ عنِ الَّذِي مَنَع،

أُو لِيَنظُرَ هَل هُوَ سَبِبٌ مُسَوِّغٌ أُو لَا، فَيقَالُ: هَذَا وَارِدٌ لَا شَكَّ، لَكِنَّ قَولَ الرَّسُولِ عَلَيْنَا فِي اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

الْفَائِدَةُ الثَّالِثةُ: التَّصْرِيحُ بِما يُستَحيَى مِنهُ لِلحَاجَةِ؛ لِقَولِه: «أَصَابَتْنِي جَنَابَةٌ».

الْفَائِدَةُ الرَّابِعةُ: أَنَّ الإِنْسَانَ يَنبَغِي لَه إِذَا اعْتذَرَ أَنْ يُبِينَ وَجْهَ اعْتِذَارِه؛ لِقَولِه: «وَلَا مَاءَ».

الفَائِدَةُ الخَامِسةُ: يَجُوزُ التَّيممُ عَنِ الجَنَابةِ كَما يَجُوزُ عَنِ الحَدَثِ الأَصْغَرِ؛ لِقَولِه لِهذَا الرَّجُلِ الَّذِي ذَكَرَ أَنَّهُ عَلَيهِ جَنَابَةٌ: «عَلَيْكَ بِالصَّعِيدِ؛ فَإِنَّهُ يَكْفِيكَ».

الْفَائِدَةُ السَّادَسَةُ: أَنَّ التَّيْمَمَ يَرْفَعُ الْحَدَثَ؛ لِقَولِه: «فَإِنَّهُ يَكْفِيكَ»، إذْ إنَّ المَعْنَى يَكَفِيكَ عَنِ الماءِ، وَمَعلُومٌ أَنَّ المَاءَ يَرْفَعُ الْحَدَثَ.

وَيَنبَنِي عَلَى ذَلكَ مَسائِلُ كَثِيرَةٌ، مِنهَا:

لَو تَيَمَّمَ لِيُصَلِّي نَافِلَةً فَيُصَلِّي بِهِ الفَرِيضَةَ كَمَا لَوِ اغْتَسلَ لِلنافِلَةِ صَلَّى فَريضَةً.

وَلُو تَيممَ لِصَلَاةِ الظُّهرِ وَبقِيَ عَلَى طَهَارَتِه إِلى صَلَاةِ العَصرِ، فَيُصَلَي بِالتَّيَمُّمِ الأَولِ، وَلَا يَبطُلُ بِخُرُوجِ الوَقتِ. لَو كَانَ عَالِمًا بِأَنَّه لَن يَجِدَ المَاءَ، وَتَيمَّمَ قَبلَ أَنْ يَدخُلَ الوَقتُ، وَاستَمَرَّ عَلَى طَهَارَتِه، فَيكْفِيهِ.

وَالْحَاصِلُ: أَنَّ التَّيمَمَ يَقُومُ مَقَامَ المَاءِ فِي كُلِّ شَيْءٍ، وَلَكَنْ لَو وُجِدَ المَاءُ فَهَلْ يَلزَمُه أَن يَتَطَهَّرَ بِهِ بِدونِ تَجَدُّدِ السَّبَبِ، مَعَ أَنَّه قَد يَبدُو لِلإِنْسَانِ التَّناقُضُ بَينَ قَولِنا أَنَّه يَرَفَعُ الحَدَث، وَقَولِنَا أَنَّه إِذَا وُجِدَ المَاءُ لزِمَه أَن يَتَطهَّرَ بِهِ وإِن لَم يَتَجدَّدِ السَّببُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٤/ ١٦١، رقم ١٧٦١٣).

وَإِذَا اغْتَسلَ الإِنْسانُ منَ الجَنَابةِ، فَإِنَّ الحَدَثَ يَرتَفعُ لَا شَكَّ ارتِفَاعًا بَيِّنًا، وَيَبَقَى عَلى هَذَا الارتِفَاع إِلى أَنْ تَحْدُثَ جَنَابةٌ أُخرَى.

إِنْ قَالَ قَائلٌ: لَو وَجَدَ الإِنْسَانُ الماءَ، فَإِنَّه يَغْتَسِلُ مَعَ أَنَّه لَمَ يُجْنِب، وَلَم يُوجَدْ سَببٌ يَقتَضي الغُسلَ، فَكَيفَ تَقولُونَ إِنه يَرفَعُ الحَدَثَ؟

نَقُولُ: إِنَّ رَفْعَهُ لِلْحَدَثِ رَفْعٌ مُؤَقَّتٌ؛ حَتَّى يَجِدَ المَاءَ، أَوْ يَزُولَ السَّبَبُ المَانِعُ مِنِ اسْتِعْمَالِ المَاءِ، كَالمَرضِ مَثَلًا.

وَالدَّلِيلُ عَلَى هَذَا: قَوْلُ النَّبِيِّ ﷺ: «الصَّعِيدُ الطَّيِّبُ وَضُوءُ المُسْلِمِ وَإِنْ لَمْ يَجِدِ السَاءَ عَشْرَ سِنِينَ، فَإِذَا وَجَدَ السَاءَ فَلْيَتَّقِ اللهَ وَلْيُمِسَّهُ بَشَرَتَهُ (١)، فَيَجِبُ أَنْ يَتَطَهَّرَ بِالسَاءَ مِنْ حِينِ وُجُودِ السَاء، وَإِنْ لَمْ يَتَجَدَّدْ سَبَبُ الطَّهَارَةِ.

وَقَد حَكَى شَيخُ الإِسلَامِ ابنُ تَيمِيةَ رَحْمَهُ اللَّهُ الإِجْمَاعَ عَلَى ذَلكَ، وَلَوْ لَا النَّصُّ وَالإِجْمَاعُ؛ لَقُلْنا بِعَدَمٍ وُجُوبِ التَّطَهِرِ بِالمَاءِ.

وَقَد قُلنَا بِأَنَّهُ ارْتَفَعَ حَدَثُه؛ لِأَنَّ الحَدَثَ إِذَا ارتَفَعَ لَا يَعودُ إِلَّا بِسَببٍ، لَكنْ لـما جَاءَ النَّصُّ وَصَارَ عَليه إِجمَاعٌ؛ لَم يَكنْ لنَا بُدُّ عَنِ العُدُولِ عَنهُ.

الفَائِدَةُ السَّابِعةُ: أَنَّ التَّيَمُّمَ يَجُوزُ علَى جَمِيعِ الأَرْضِ، سَواءٌ كَانَت تُرابِيَّةً، أَمْ رمْلِيَّة، أَم صَخرِيةً، أَم عُشْبِيَّةً، أَو غَير ذَلِكَ؛ لِعُمُومِ قَولِه: «عَلَيْكَ بِالصَّعِيدِ فَإِنَّهُ يَكْفِيكَ».

وَاحْتَلَفَ العُلَمَاءُ في صِحَّةِ التَّيَمُّم مِن أَرضٍ لَا غُبارَ عَليهَا:

فَذَهبَ بَعضُهُم إِلَى أَنَّه لَا يَصِحُّ التَّيمُّمُ إِلَّا عَلَى أَرضٍ لَها غُبَارٌ، وَهَذَا لَا يَكُونُ

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٥/ ١٨٠، رقم ٢١٩٠١).

إِلَّا فِي الأَرْضِ التُّرَابِيَّةِ، وَأَمَّا الرَّمِليةُ، وَالمفرُوشَةُ بِالزَّرِعِ كَالْحَشِيشِ، فَإِنَّهُ لَا يَصِحُّ التَّيَمُّمُ عَليهَا؛ لِأَنَّهَا لَا تَحْمِلُ غُبارًا أَو تُرابًا.

ودَليلُهُم مِن قَولِ الله تَعَالى: ﴿فَأَمْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيَدِيكُم مِّنَهُ ﴾ [المائدة:٦]، وقالوا: لَا يُمكِنُ المَسْحُ مِنهُ إلَّا إذَا كَانَ له غُبارٌ؛ لأنَّ (مِن) لِلتَّبعِيضِ، وَلَا يَتحقَّقُ البَعضُ إِلَّا بِوُجُودِ غُبارٍ مِنَ المَكَانِ الَّذِي تَيمَّم مِنهُ.

وَذَهبَ آخَرُونَ إِلَى جَوازِ ذَلكَ مُطلَقًا عَلَى كُل أَرْضٍ.

وَدَلِيلُهِم مِنَ القُرْآنِ، عُمُومُ قَولِ الله تَعَالى: ﴿فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا ﴾ [النساء:٤٣]، ولم يَقُل (مُثْرِبًا)، والصَّعِيدُ كُلُّ مَا تَصَعَّد عَلى الأَرْضِ.

ودَليلُهم مِنَ السُّنةِ: أَنَّ الرَّسُولَ ﷺ كَانَ يُسافِرُ ويتَيمَّمُ، وَلَم يُذْكَرُ أَنَّهُ كَانَ لَا يَتيمَّمُ عَلَى أَرضٍ غَيرِ تُرابيَّة، بَل سافَرَ إلى تَبُوكَ وَغَالِبُ طَريقِهَا رَمْلِي، وَمعَ ذَلكَ كَانَ يَتيمَمُ، وَأيضًا الأَمطَارُ تَنزِلُ وَإِذَا ابتلَّتِ الأَرْضُ لَم يَكُن عَلَيهَا غُبَارٌ، وَمعَ ذَلكَ كَانَ يَتيمَم عَليها، وَأيضًا الأَرْضُ الخصْبَةُ تَكُونُ مَفرُوشَةً بِالحَشيشِ وَلَم يُقَل: إِنهُ كَانَ يَتيمَّم عَليها، وَأيضًا الأَرْضُ الخصْبَةُ تَكُونُ مَفرُوشَةً بِالحَشيشِ وَلَم يُقَل: إِنهُ كَانَ يَقلَعُ الخَشيشَ لِأَجْل أَن يَتيمَّم في مَكَانِه!

فَالحَاصِلُ، أَنَّ الرَّاجِحَ هُوَ اختِيارُ شَيخِ الإِسلامِ ابنِ تَيمِيةَ رَحِمَهُ ٱللَّهُ وغَيرِه مِنَ العُلَهَاءِ المُحَقِّقِينَ جَوَازُ التَّيَمُّمِ عَلَى الأَرْضِ، سَواءٌ كَانَ لَهَا غُبَارٌ أَم لَم يَكُنْ لَهَا غُبَارٌ.

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: أَنَّ التَّيمُّمَ يَبْطُل إِذَا وُجِدَ الْمَاءُ، ومِنْ عِبارَاتِ العَامَّةِ: "إِذَا وُجِدَ الْمَاءُ، ومِنْ عِبارَاتِ العَامَّةِ: "إِذَا وُجِدَ الْمَاءُ وَمِلْ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ أَنْ وُجِدَ الْمَاءُ بَطَلَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ أَنْ يَغْتَسِلَ بَعْدَ أَنْ كَانَ قَدْ تَيمَّمَ عَنِ الجَنَابَةِ. فَمتى وُجِدَ المَاءُ بَطَلَ التَّيمُّمُ.

فَلُو أَنَّ الإِنْسَانَ تَيمَّمَ لِصَلاةِ الظُّهْرِ مَثلًا لِعَدَم المَاءِ، ثُمَّ حَضرَ المَاءُ قَبْلَ أَنْ يُصلِّي، فَلَا يُصلِي بِهِذَا التيمُّم؛ لأنَّه بَطَلَ بِوجُودِ الماءِ.

الفَائِدةُ التَّاسِعة: أَنَّه لا يُشتَرطُ في الغُسْلِ أَن يَتَوضَّاً قَبْلَه، فَلَوْ أَنَّ الإِنْسانَ انغَمَسَ فِي بِرْكَةٍ نَاويًا الاغْتِسالَ مِنَ الجِنَابَةِ، ثُمَّ خَرجَ وَتَمَضْمَضَ وَاسْتَنْشَقَ، فَإِنَّه يَكْفِي وَإِنْ لَم يَتَوضَّأ؛ لِأَنَّ الرَّسولَ عَلَيْهُ لَم يَأْمُرْ هَذَا الرَّجُلَ بِالوُضُوء، وَلَو كَانَ الوُضُوءُ قَبْلَ الغُسْلِ وَاجِبًا لَبَيَّنَه النَّبِيُّ عَلِيْهُ.

الفَائِدَةُ العَاشِرَةُ: إِنَّ الجُنْبَ إِذَا نَوَى الغُسْلَ فَقَطْ أَجْزَأَ عَنِ الوُضُوءِ، فَهذَا صَحِيحٌ، ويَدُلُّ عَلَيْه قَولُه تَعالَى: ﴿وَإِن كُنتُمَ جُنُبَا فَأَطَّهَرُوا ﴾ [المائدة:٦]، مَع هَذا الجُنب يُرِيد القِيَامَ إِلَى الصَّلاةِ وَهُوَ لَم يتَوضَّأَ، لكنَّ غُسْلَه عَنِ الجنابَةِ يَكْفِيه عَنِ المُضُوءِ. الوُضُوءِ.

الفَائِدةُ الحَادِيةَ عَشْرَةَ: أَنَّه يَنْبَغِي لَمَنْ كَانَ مَسْؤُولًا عَن جَمَاعَةٍ أَنْ يَتَفَقَّدَ أَحُوالَ هِم، وهَذِه تُؤخَذُ مِن سُؤالِ النَّبِيِّ عَلِيْةٍ: الرَّجُلَ: «مَا مَنَعَكَ أَنْ تُصَلِّيَ؟».

الفَائِدَةُ الثَّانِيَةَ عَشْرَةَ: أَنَّهُ لا يُنْكُرُ عَلَى الشَّخْصِ حَتَّى يُعْلَمَ أَنَّه فَعَلَ مَا يُنْكُرُ بِهِ عَلَيْه؛ لِأَنَّ النَّبِيَّ ﷺ لَمَ يُنْكِر عَلَيْه، بَل سَأَلَ: مَا الَّذِي مَنَعَه، وَلَوْ أَنْكَرَ عَلَيْه لَوَبَّخَه، وَلَوْ أَنْكَرَ عَلَيْه لَوَبَّخَه، وَقَالَ: كَيْفَ تَتُرُكُ الصَّلاة؟! فَدَلَ هَذَا عَلَى أَنَّ الإِنْسَانَ يَنْبَغِي لَهُ أَلَّا يَتَعَجَّلَ وَقَالَ: كَيْفَ تَتُرُكُ الصَّلاة؟! فَدَلَّ هَذَا عَلَى أَنَّ الإِنْسَانَ يَنْبَغِي لَهُ أَلَّا يَتَعَجَّلَ بِالإِنْكَارِ. بِالإِنْكَارِ.

وَيُوَيِّدُ ذَلِكَ أَيضًا أَنَّ رَجُلًا دَخَلَ المُسْجِدَ وَالنَّبِيُّ ﷺ يَخْطُبُ، فَجَلسَ، فَلَمْ يُنْكِر عَلَيْه، بَل قَالَ لَهُ: «هَلْ صَلَّيْتَ؟» قَالَ: لا، قَالَ: «قُمْ فَصَلِّ رَكْعَتَيْنِ وَتَجَوَّزَ فِيهِمَا »(١)، وَهَكَذَا يَنْبَغي لِلدَّاعِيَةِ وَلِلآمِرِ بِالمعْرُوفِ والنَّاهِي عَنِ المُنْكَرِ، أَلَّا يَتَعجَّلَ بِالإِنْكَارِ، حَتَّى يَتَبيَّنَ لَهُ وَجْهُ الإِنْكَارِ.



<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه: كتاب الصلاة، باب ما جاء فيمن دخل المسجد والإمام يخطب، رقم (١١١٤).

٤٧ - عَنْ عَبَّارِ بْنِ يَاسِرِ رَحَىٰ لِلْهُ عَلَىٰ قَالَ: بَعَثَنِي النَّبِيُّ عَلَيْهِ فِي حَاجَةٍ، فَأَجْنَبْتُ، فَكُمْ أَجِدِ المَاءَ، فَتَمَرَّغْتُ فِي الصَّعِيدِ، كَمَا تَمَرَّغُ الدَّابَّةُ، ثُمَّ أَتَيْتُ النَّبِيَّ عَلَيْهِ فَذَكُرْتُ فَلَمْ أَجِدِ المَاءَ، فَتَمَرَّغْتُ فِي الصَّعِيدِ، كَمَا تَمَرَّغُ الدَّابَّةُ، ثُمَّ أَتَيْتُ النَّبِيَ عَلَيْهِ فَذَكُرْتُ فَلَكُ لَهُ، فَقَالَ: ﴿إِنَّمَا يَكُفِيكَ أَنْ تَقُولَ بِيَدَيْكَ هَكَذَا» -ثُمَّ ضَرَبَ بِيكَيْهِ الْأَرْضَ ضَرْبَةً وَاحِدَةً، ثُمَّ مَسَحَ الشِّمَالَ عَلَى الْيَمِينِ، وَظَاهِرَ كَفَيْهِ وَوَجْهَهُ (١).

## الشتزح

عَمَّارُ بْنُ يَاسِرِ رَضَالِتَهُ عَنْهُ بَعْتُه النَّبِيُّ عَيَّاتُهُ هُو وعُمَرَ بْنَ الخطَّابِ فِي حَاجَةٍ، سَوَاءَ كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ بَعْتُه لِلدَّعَوَةِ، أَو لِلمُصَالِحَةِ بَينَ النَّاسِ، أَو غَيرِ ذَلك، النَّه صَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَعْتُهُ فِي حَاجَةٍ.

فَأَجِنَبَ عَمِارٌ وَلِيسَ مَعَهُم مَاءٌ، فَاستَعْمَلَ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ القِياسَ: إِذَا أَجِنَبَ الرَّجُلُ وَجِبَ عَليهِ أَنْ يُطهِّرَ جَمِيعَ بَدنِهِ بِالْمَاءِ، فَقَاسَ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ طَهارَةَ التَّيشُمِ عَلى طَهارَةِ المَاءِ.

قَالَ: ﴿ فَأَجْنَبْتُ، فَلَمْ أَجِدِ الْمَاءَ ﴾، أَي: أَصَابَتهُ جَنَابَةٌ فَلَمْ يَجِدِ الْمَاءَ، وَالجَنابَةُ كَمَا نَعْلَمُ تُوجِبُ الغُسلَ، وَلَكَنَّه لَم يَجِدِ الْمَاءَ، قَالَ: ﴿ فَتَمَرَّغْتُ فِي الصَّعِيدِ » كُلُّ مَا عَلى وَجِهِ الأَرضِ فَهوَ صَعيدٌ، سَواءٌ كَانَ رَمْلًا أَو حِجَارَةً أَو طِينًا الأَرضُ كُلُّهَا صَعِيدٌ وَجِهِ الأَرضِ فَهوَ صَعيدٌ، سَواءٌ كَانَ رَمْلًا أَو حِجَارَةً أَو طِينًا الأَرضُ كُلُّهَا صَعِيدٌ قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿ وَإِنَّا لَجَعِلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِيدًا جُرُزًا ﴾ [الكهف: ٨]، يَعنِي خَاليَةً مَا فيها قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿ وَإِنَا لَجَعِلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِيدًا جُرُزًا ﴾ [الكهف: ٨]، يَعنِي خَاليَةً مَا فيها نَباتُ، إذَنْ فَالصَّعيدُ كُلُّ الأَرضِ، إن شِئتَ تَيَممْ عَلى الرَّملِ عَلى الجِجَارَةِ عَلى التَّرابِ عَلَى أَيِّ شَيءٍ.

قوله: «كَمَا مَّرَّغُ الدَّابَّةُ»، أيْ: صَارَ يَتَقلَّبُ عَلَى الصَّعِيدِ كَما تَتمَّرَّغُ الدَّابَّةُ، مِنَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب التيمم، باب التيمم ضربة، رقم (٣٤٧)، ومسلم: كتاب الحيض، باب التيمم، رقم (٣٦٨).

الجَنبِ الأَيمَنِ إلى الأَيسَرِ، وَكَذلِكَ تَمَدُّ رِجلَيهَا وَيَدَيهَا. فَعَلَ ذَلكَ قِياسًا عَلى الغُسْلِ؛ لِأَنَّ الغُسلِ؛ لِأَنَّ الغُسلِ يَعُمُّ جَمِيعَ البَدنِ.

قُولُه: «ثُمَّ أَتَيْتُ النَّبِيَ عَلَيْ فَلَكُرْتُ ذَلِكَ لَهُ»: وَذَكَرَ ذَلِكَ لَه؛ إِمَّا لِأَنَّه حَصلَ عِندَه شَكُّ فِيها فَعَلَ، أَو مِن أَجلِ الإستِثبَاتِ لِهِذَا الحُكمِ، فَقالَ لَه النَّبيُّ عَلَيْ اللَّهِ عَنِ التَّمَرُّغُ أَو عَنِ الغُسلِ بِالمَاءِ يَحتَملُ يَكْفِيكَ أَنْ تَقُولَ بِيَدَيْكَ هَكَذَا»، وَإِنَّا يَكفِيهِ عَنِ التَّمَرُغُ العُسلِ بِالمَاءِ يَحتَملُ الإثنينِ، وَلَكنَّ الظَّاهِرَ التَّمَرغُ؛ لِأَنَّ عَمَّارًا جَعلَ التَّمرغُ بَدلًا عَنِ الغُسلِ، فقالَ: «أَنْ تَقُولَ بِيَدَيْكَ هَكَذَا»، ومِنَ المعلُومِ أَنَّ اليَدَ لَيْسَتْ تَحَلَّ نُطقِ القَوْلِ، وأَنَّ وَأَنْ تَقُولَ بِيَدَيْكَ هَكَذَا»، ومِنَ المعلُومِ أَنَّ اليَدَ لَيْسَتْ تَحَلَّ نُطقِ القَوْلِ، وأَنَّ جَوَارِحَ القَولِ هِي اللِّسَانُ، لَكِنه هُنَا أَطلَقَ القَوْلَ مَكَانَ الفِعلِ؛ وَذلكَ لِأَنَّ هَذَا القَولَ فُسِّرَ، فَهَذَا مِن بَابِ التَّوسُّعِ فِي اللَّغَةِ، فَالقَوْلُ يُطلَقُ عَلَى الفِعلِ؛ وَذلكَ لِأَنَّ هَذَا الْقَولَ هَكَذَا، وَمَعلُوم أَنَّه إِذَا أُضِيفَ القَولُ إِلَى اليَذِ، فَالْمُولُ يُعْلَقُ عَلَى الفِعْلِ، يَعْنِي: أَنْ تَقُولَ هَكَذَا، وَمَعلُوم أَنَّه إِذَا أُضِيفَ القَولُ إِلَى اليَذِ، فَالْمُورُ ذُبِه فِعْلُهَا.

«ثُمَّ ضَرَبَ بِيَدَيْهِ الأَرْضَ ضَرْبَةً وَاحِدَةً، ثُمَّ مَسَحَ الشِّمَالَ عَلَى الْيَمِينِ»، وَمَسحَ وَجَهَهُ وَالكَفَّيْنِ، أي: بِبَاطنِ الشِّمالِ عَلَى ظَاهِر اليَمِينِ، «وَظَاهِرَ كَفَّيْهِ وَوَجْهَهُ»، وَالوَجْهُ مَعروفٌ، حَدُّهُ طُولًا مِن مُنحَنَى الجَبهَةِ إلى أَسفَلِ اللِّحيَةِ، وعَرضًا مِنَ الأَذُنِ إلى الأَذُنِ.

وَقَولُه: «فَإِنَّهُ يَكْفِيكَ» أَيْ: عَنِ المَاءِ، فَيَقُومُ الصَّعِيدُ مَقامَ المَاءِ في كُلِّ شَيءٍ، وَعَلَى هَذَا لَو تَيمَّمَ لِصلَاةِ نَافِلَةٍ فَلهُ أَن يُصليَ فَريضَةً، كَمَا أَنهُ لَو تَوضَّأَ لِصَلاةِ نَافِلَةٍ صَلَّى فَريضَةً.

قَالَ بَعضُ العُلَهَاءِ في كَيْفِيَّةِ التَّيَممِ: أَن تَضرِبَ الأَرْضَ بِيَديكَ، ثُمَّ مَسحَ بِرَاحَتيهِما مَعَ الأَصابِعِ، ثُم مَسَحَ بِها الوَجْهَ؛ لِئَلَّا يَكُونَ التُّرابُ مُستَعمَلًا؛ لِأَنَّهُم يَقُولُونَ: إِذَا استُعْمِلَ التُّرابُ صَارَ طَاهِرًا غَيرَ مُطهِّر، قِياسًا عَلى المَاءِ المستَعمَلِ، وَهُو قِياسٌ معَ الفَارِقِ.

وَالصَّوَابُ: أَنَّهُ لَا حَاجَةَ لَهُ؛ لِأَنَّ الحَدِيثَ ظَاهِرٌ أَنَّهُ ضَرَبَ بِيَدِهِ الْأَرْضَ، وَمَسَحَ كَفَّيْهِ ضَرْبَةً وَاحِدَةً، ثُمَّ مَسَحَ الشِّهَالَ وَالْيَمِينَ وَظَهْرَ كَفَّيْهِ.

وُكُلُّ مَسُوحٍ لَا يُكَرَّرُ الْأَنَّهُ لَمَّا خَفَّفَ فِي الكَيفِيَّةِ تَبِعَتْهَا الكَمِّيةُ.

وَظَاهِرُ حَديثِ عَمَّارٍ أَنَّه كَانَ يَعْلَمُ مَشرُوعِيَّةَ التَّطَهُّرِ بِالتُّرابِ حَيثُ تَمَرَّغَ فِيهِ قِياسًا عَلى الغُسْلِ، فَكَيفَ لَم يَعرِفْ كَيفِيةَ التَّيممِ؟

الجَوابُ: قَد يَكُونُ هَذَا لِثلَاثَةِ احتِمَالَاتٍ:

الأَوَّلُ: لَعلَّه نَسِيَ الكَيفِيَّةَ.

الثَّاني: لَعَلَّه ظَنَّ أَنَّ التَّيمُّمَ فِي الْحَدَثِ الْأَصِغَرِ فَقَطْ، كَمَا كَانَ عُمرُ بِنُ الْخَطَّابِ كَذَلِكَ، بَل كَانَ عُمرُ رَضَّ النَّيمَةُ يُناظِر عَلى ذَلكَ، حَتَّى أَنكَرَ عَلى عَبَّارٍ لَمَّا رَآه يُفتِي بَالتَّيمَمِ فِي الجَنَابَةِ، فَذَكَّرَه عَمارٌ رَضَّ اللَّهُ عَنْهُ بِهَذِه القِصَّةِ، وَقَالَ لَه: «يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، بِالتَّيمَمِ فِي الجَنَابَةِ، فَذَكَّرَه عَمارٌ رَضَوَ اللَّهُ عَنْهُ بِهَذِه القِصَّةِ، وَقَالَ لَه: «يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، إِنْ كُنْتَ تَرَى أَلَّا أُحَدِّثَ بِهِ فَعَلْتُ؛ لِمَا أَوْجَبَ الله لَكَ عَلَيَّ مِنَ الطَّاعَةِ. فَقَالَ لَهُ: لَا أَمْنَعُكَ، وَأُولِيكَ مَا تَوَلَّيثَ»(١).

الثَّالِثُ: قَد يَكُونُ قَد ظَنَّ أَنَّ خُصوصِيةَ التَّيمم بِالوُّضُوءِ فَقَطْ.

#### من فوائد هذا الحديث:

الفَائِدَةُ الأُولَى: جَوَازُ بَعثِ الرُّسلِ؛ لِأَنَّ النبِيَّ ﷺ كَانَ يَبعثُ الرُّسُلَ لِحَاجاتٍ مُتعددَةٍ، وَمِن ذَلكَ: بَعْثُهُ عَمَّارًا، وَعُمَرَ فِي هَذهِ الحَاجَةِ.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: جَوَازُ التَّصرِيحِ فِيهَا يُستَحْيَى مِن ذِكْرِه لِلحَاجِةِ، يُعَبَّر بِاللفظِ الذِي يُستَقْبَحُ عُرفًا إِذَا دَعَتِ الحَاجَةُ إِلَى ذَلكَ؛ لِقَولِ عَمَّارٍ رَضَالِلَّهُ عَنهُ: «فَأَجْنَبْتُ».

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الحيض، باب التيمم، رقم (٣٦٨).

الْفَائِدَةُ الْنَّالِثَةُ: أَنَّ الإِنْسَانَ لَا يَعدِلُ للتَّيَمُّم حَتى يَبحَثَ عَن وُجودِ المَاءِ؛ لِقَولهِ: «فَلَمْ أَجِدِ الْمَاءَ».

قَالَ العُلَمَاءُ: "وَلَا يُنْفَى الوُجُودُ إِلَّا بَعْدَ طَلَبِ الوُجُودِ"، فَمَنْ عَلِمَ أَنَّهُ لَيسَ عِندَه مَاءٌ؛ فَلا يَلزَمُه أَن يَبحَثَ عَنهُ؛ لِأَنَّ بَحثَه عَنه مَع عِلمِه بِعدَم وُجودِه عَبَثٌ وإضَاعةُ وَقت، إِلا إِذَا نَزلَ مَطَر؛ فَهُنا يُحتَّم عَليهِ البَحثُ عَما تَجَمَّعَ مِنَ الماءِ.

الفَائِدَةُ الرَّابِعةُ: جَوَازُ القِياسِ في العِبَادَاتِ، وَأَنَّ القِياسَ ثَابِتٌ شَرعًا، كَتمَرُّغ عَادٍ. عَادٍ.

وَلَكِن هَل يُؤخَذُ هَذَا الجَوَازُ مِن فِعْل عَمَّار أَو مِن إِقْرَارِ الرَّسولِ لَهُ؟

الظَّاهِرُ أَنَّه مِن إِقْرارِ الرَّسُولِ لَه، لأن الرَّسولَ ﷺ لَمَ يُنكِرْ عَليهِ القِياسَ، إِنَّمَا أَنكَرَ عَليهِ القِياسَ، إِنَّمَا أَنكَرَ عَليهِ الكَيفِيةَ فقط، مَا قَالَ لِماذَا تَقيسُ عَلَى أَمرٍ لَمَ تَعرِفْ فيهِ نَصَّا، وَإِنهَا أَنكَرَ عَليهِ الكَيفِيَّةَ فَقَطْ.

وَقيلَ: إنَّه مِن فِعلِ عَمارٍ؛ لِأنَّ الرَّسُولَ قَالَ: «يَكْفِيكَ...»، وَفِعْلُ عَمَّار فِعْلُ صَحَابِيٍّ، وَمَعْرُوفٌ أَنَّ فِعْلَ الصَّحَابِيِّ حُجَّةٌ فِي الْعِبَادَاتِ؛ لِأَنَّهُ لَيْسَ لِلْعَقْلِ فِيهِ حَجَّةٌ فِي الْعِبَادَاتِ؛ لِأَنَّهُ لَيْسَ لِلْعَقْلِ فِيهِ حَجَالٌ، فَالْقِيَاسِ فِي الْعِبَادَاتِ سَائِئٌ، إِلَّا إِذَا خَالَفَ نَصَّا؛ فَيُصْبِحُ بَاطِلًا.

قَد يقُولُ قَائِلٌ: إِنَّ الرَّسُولَ ﷺ لَمْ يُقِرَّه عَلى هَذا، وَقَالَ: «إِنَّمَا كَانَ يَكْفِيكَ أَنْ تَقُولَ بِيَدَيْكَ هَكَذَا».

فَنَقُولُ: إِنَّ الرَّسُولَ عَيَّا لَم يُنْكِرْ عَلَيْه القِياسَ، إِنَّمَا أَنْكَرَ عَلَيْه الكَيْفِيَّةَ فَقَط، فَلَم يَقُلْ: لمَاذَا تَقِيسُ عَلَى أَمْرٍ لَمَ تَعْرِفْ فِيه نَصَّا، وَإِنَّما أَنْكَرَ عَلَيْه الكَيْفِيَّةَ فَقَط.

الْفَائِدَةُ الْخَامِسةُ: جَوَازُ التَّشبِيهِ بِالأَدْنَى لِلإيضَاح؛ لِقولِه: «كَمَا تَمَرَّغُ الدَّابَّةُ».

والأصْلُ أَنَّ تَشَبُّهُ الإِنْسانِ بِالحيوانِ مَدْمُومٌ؛ لأنَّ اللهَ تَعالَى لَم يُشَبِّهِ الإِنْسانِ بِالحيوانِ مَدْمُومٌ؛ لأنَّ اللهَ تَعالَى لَم يُشَبِّهِ الإِنْسانِ بِالحيوانِ إلا في مَقَامِ الذَّمِ، كَقُولِه سُبْحَانَهُ وَقَعَالَ: ﴿ مَثَلُ الَّذِي يَتَكُلَّمُ وَالْإِمَامُ يَخْطُبُ يَعْمِلُ هَا النَّبِيِّ عَيْفِي: ﴿ الَّذِي يَتَكُلَّمُ وَالْإِمَامُ يَخْطُبُ يَوْمَ الجُمُعَةِ كَمَثَلِ الْجُهَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا ﴾ (أ)، وقالَ تعالى: ﴿ وَاتّلُ عَلَيْهِم بَبَا الّذِي يَتَكُلَّمُ وَالْإِمَامُ يَعْطُبُ يَوْمَ الجُمُعَةِ كَمَثَلِ الْجُهَامِ يَعْمِلُ أَسْفَارًا ﴾ (أ)، وقالَ تعالى: ﴿ وَاتّلُ عَلَيْهِم بَبَا الّذِي عَنْمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَاتَلُ عَلَيْهِ مَا اللّهُ عَلَيْهِ وَالْتَعْمَ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ يَلْهَثُ أَوْ يَهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ وَسَلَّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ وَسَلَّمَ السَّوْءِ الْعَائِدُ فِي هِبَتِهِ كَالْكُلْبِ ﴾ (أ)، فأنت ترى أَنَّه لا يُشَبَّه الإِنْسانُ السَّوْءِ الْعَائِدُ فِي هِبَتِهِ كَالْكُلْبِ ﴾ (أ)، فأنت ترى أَنَّه لا يُشَبَّه الإِنْسانُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

وَقَدْ يَقُولُ بِعْضُ المَتَحَذْلِقِينَ: إِنَّ عَهَارَ بْنَ ياسِرِ قَصَدَ هَذَا، كَأَنَّه يَقُولُ: إِنَّه بَلِيدٌ كَالدَّابَّة؛ فَلِذلِكَ شَبَّهَ تَمَرُّغَه بِتَمَرُّغِ الدَّابَّةِ، حَيْثُ قَاسَ طَهارَةَ التَّيَمُّمِ عَلَى طَهارَةِ اللَّامَةِ، فَلِذلِكَ شَبَّهَ تَمَرُّغَه بِتَمَرُّغِ الدَّابَّةِ، حَيْثُ قَاسَ طَهارَةَ التَّيمُّمِ عَلَى طَهارَةِ المَاءِ.

ولكِنَّ هَذَا مرْدُودٌ، فإِنَّ عَمَّارَ بْنَ يَاسِرٍ قَصَدَ أَنْ يُقرِّبَ المعْنَى بِهِذَا التَّشْبِيهِ.

الفَائِدَةُ السَّادِسةُ: القِيَاسُ في مُقابَلةِ النَّصِّ بَاطِلٌ، فَكُلُّ قِياسٍ خَالَفَ النَّصَّ فَإِنَّهُ بَاطِلٌ وَمَردُودٌ، وَهذَا مُتفَقُّ عَليهِ، وَيُسمَّى القِياسُ الَّذِي يُخالِفُ النَّصَّ (فَاسِدُ الإعتِبَار).

فَلَوْ قَاسَ الْإِنْسَانُ شَيْئًا عَلَى آخَرَ، ثُمَّ تَبَيَّنَ أَنَّ النَّصَّ فِيهِ خِلَاف؛ فَهُوَ بَاطِلٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١/ ٢٣٠، رقم ٢٠٣٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (١/ ٢١٧، رقم ١٨٧٢).

وَقَدْ أَبْطَلَ اللهُ تَعَالَى قِيَاسَ إِبْلِيس، حَيْثُ قَالَ لَمَّا أُمِرَ بِالسُّجُودِ لِآدَمَ: ﴿أَنَا خَيْثُ مِنَ طَيْنِ ﴾ [ص:٧٦]، وَوَجْهُ الْقِيَاسِ أَنَّهُ كَيْفَ يَسْجُدُ الْأَعْلَى مِن نَّارِ وَخَلَقْنَهُ، مِن طِينٍ ﴾ [ص:٧٦]، وَوَجْهُ الْقِيَاسِ أَنَّهُ كَيْفَ يَسْجُدُ الْأَعْلَى لِلْأَدْوَنِ، وَهَذَا قِيَاسٌ فِي مُقَابَلَةِ النَّصِّ؛ وَلِذَلِكَ لَنْ يَنْفَعَهُ، وَصَارَ بِذَلِكَ الْأَعْلَى لِلْأَدْوَنِ، وَهَذَا قِيَاسٌ فِي مُقَابَلَةِ النَّصِّ؛ وَلِذَلِكَ لَنْ يَنْفَعَهُ، وَصَارَ بِذَلِكَ كَافِرًا.

وَهَلْ يُقَالُ: إِنَّ فِي الحَدِيثِ دَلِيلًا عَلَى إِبْطَالِ الْقِيَاسِ مُطْلَقًا كَمَا قِيلَ بِهِ؛ لِأَنَّ الرَّسُولَ أَبْطَلَ قِيَاسَ عَمَّار؟

الجوابُ: لَيْسَ كَذَلِكَ، إِنَّمَا فِيهِ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ الْقِيَاسَ الْمُخَالِفَ لِلنَّصِّ بَاطِلٌ، أَمَّا مَا لَا يُخَالِفُ النَّصَّ، وَتَمَّتْ شُرُوطُ الْقِيَاسِ فِيهِ، فَهُوَ ثَابِتٌ.

وَإِذَا أَرَادَ الْإِنْسَانُ أَنْ يَتَيَمَّمَ، وَأَمَامَه تُرَابٌ بِهِ غُبَار، وَتُرَابٌ آخَرُ لَا غُبَارَ له فَهَلْ يَخْتَارُ أَحَدَهُمَا؟

الجَوابُ: الظَّاهِرُ أَنْ نَقُولَ: الحَاضرُ عِندَك هُوَ الأَفضَلُ.

مِثَالٌ: لَو كَانَ هُنَاكَ جَبَل مِنَ الرَّمْلِ، وَكَذَلِكَ سَبِخَةٌ تَّحْتَ شَيْءٍ، فَهَلْ نَقُولُ بِالتَّيَمُّم مِنَ السَّبِخَةِ؟

عَلَى قَوْلِ مَنْ يَقُولُ: لَا بُدَّ أَنْ تَكُونَ الْأَرْضُ الَّتِي يَتَيَمَّمُ بِهَا عَلَيْهَا غُبَارٌ، يَلْزَمُهُ أَنْ يَنْزِلَ إِلَى الْأَرْضِ السَّبِخَةِ وَيَتَيَمَّمَ بِهَا.

وَعَلَى قَوْلِ مَنْ يَقُولُ: لَيْسَ بِشَرْطٍ، فَنَقُولُ: الْأَفْضَلُ أَلَّا تَتَكَلَّفَ، وَلَا تَتَنَطَّعَ، خُصُوصًا إِذَا كَانَ فِيهِ نَوْعٌ مِنَ المَشَقَّةِ، فَتَيَمَّمْ عَلَى الْأَرْضِ الَّتِي أَنْتَ فِيهَا.

وَلَوْ كَانَ رَجُلٌ مُسَافِرٌ فِي الطَّرِيقِ وَهُوَ عَلَى جَنَابَة، وَيَعْلَمُ أَنَّ بَعْدَ مَشْيِهِ عَشْرَةً منَ الكِيلُو مِترَات سَيَجِدُ مَاءً، فَهَلْ نَقُولُ: اذْهَبْ إِلَى هَذَا المَكَانِ وَاغْتَسِلْ، أَمْ نَقُولُ: تَيَمَّمْ وَأَدِّ الْفَرِيضَةَ الَّتِي عَلَيْكَ؟ الجواب: يَذْهَبُ إِلَى المَاءِ إِذَا كَانَ قَرِيبًا مِنْهُ، أَمَّا إِذَا كَانَ بَعِيدًا عَنْهُ، وَلَا يَصِلُ إِلَيْهِ إِلَّا فِي آخِرِ الْوَقْتِ، فَالْأَفْضَلُ أَنْ يُؤَخِّرَ، وَلَيْسَ بِوَاجِب.

وَلَوْ أَحْدَثَ رَجُلٌ فِي خُطْبَة الجُمْعَةِ، وَعَلِمَ أَنَّهُ لَو ذَهَبَ يَتَوَضَّأُ فَاتَتْهُ الجُمُعَة، فَهَلْ يَذْهَبُ وَيَتَوَضَّأُ وَإِذَا فَاتَتْهُ الجُمُعَةُ صَلَّى ظُهْرًا، أَوْ يَتَيَمَّمُ لِيَلْحَقَ بِالجُمُعَةِ؟

الجَوابُ: هَذَا فِيهِ خِلَافٌ بَيْنِ الْعُلَمَاءِ، فَذَهَبَ قَوْمٌ إِلَى أَنَّهُ يَتَيَمَّمُ لِإِدْرَاكِ الْحُمُعَة؛ لِأَنَّ الجُمُعَة لَا تُتْرَكُ، وَتَفْوِيتهَا كَتَفْوِيت الْوَقْت فِي الصَّلَوَاتِ الْأُخْرَى، وَمَعْلُومٌ أَنَّ الْإِنْسَانَ إِذَا خَافَ خُرُوجَ الْوَقْتِ فِي الصَّلَوَاتِ الْأُخْرَى، فَإِنَّهُ يَتَيَمَّمُ وَلَا إِشْكَالَ، وَهَذَا مَا ذَهَبَ إِلَيْهِ شَيْخُ الْإِسْلَامِ ابْنُ تَيمِيةَ رَحِمَهُ اللَّهُ.

وَمِنْهُمْ مَنْ قَالَ: بَلْ يَذْهَبُ وَيَتَوَضَّأُ وَلَوْ فَاتَتْهُ الجُمْعَة؛ لِأَنَّ لَهَا بَدَلًا وَهِيَ الظُّهْرُ، وَلَكِنَّ الْأَرْجَحَ مَا ذَهَبَ إِلَيْهِ شَيْخُ الْإِسْلَامِ رَحِمَهُٱللَّهُ لِأَنَّ خَوْفَ فَوَاتِ الظُّهْرُ، وَلَكِنَّ الْأَرْجَحَ مَا ذَهَبَ إِلَيْهِ شَيْخُ الْإِسْلَامِ رَحِمَهُٱللَّهُ لِأَنَّ خَوْفَ فَوَاتِ الْطُهُمْعَة كَخَوْف فَوَاتِ الْوَقْتِ.

وَيُمْكِنُ أَنْ يَتَيَمَّمَ عَلَى الْفُرُشِ إِذَا كَانَ عَلَيْهَا ثُرَابٌ، وَإِلَّا تَيَمَّمَ عَلَى الجِّدَارِ إِذَا لَمَ يَكُنْ مُغَطَّى بِطِلَاءٍ كَالْبُويَةِ، أَوْ يَخْرُجُ مِنَ المَسْجِدِ وَيَتَيَمَّمُ فِي الشَّارِعِ.

<sup>(</sup>۱) مسند البزار (٤/ ٢٢٥، رقم ١٣٨٦)، ومصنف ابن أبي شيبة (١/ ١٤٥، ١٦٦٧) والجنابة: حال من ينزل منه مني أو يكون منه جماع يقال: اغتسل من الجنابة. المعجم الوسيط جنب.

-وذَكَر لَه القِصَّةَ- ولكِنْ يَا أَمِيرَ المؤْمِنينَ، إِنْ كُنتَ تُرِيد أَلَّا أَحدِّثَ بِهذا الحدِيثِ، فعَلْتُ؛ لـما جَعلَ اللهُ لَكَ مِنَ الطَّاعَة عليَّ، فقالَ عُمَرُ: «لَا -يَعْني: لَا أَمْنَعُكَ أَن تُحَدِّثَ به- نُولِّيكَ مَا تَولَّيْتَ»، فأذِنَ لَه أَنْ يُحِدِّثَ، لكنَّ عُمرَ كَانَ نَاسِيًا.

الْفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: إِنَّهُ يَجُوزُ لِلْإِنسَانِ أَنْ يُعبِّرَ بِاللَّفْظِ الَّذِي يُسْتَقْبِحُ عُرفًا إِذا دَعتِ الحَاجَةُ إِلى ذَلِك؛ لِقوْلِهِ: «فَأَجْنَبْتُ».

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: إِنَّ الرَّجُلَ إِذَا اجْتَهدَ وَعَمِلَ العبَادَةَ عَلَى اجْتَهادِه، وَتَبَيَّنَ خَطَوُه، فَإِنَّه لا يُؤمَرُ بِإعادَتِها، وَجْهُ ذَلِكَ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ لَم يأْمُر عَمَّارَ بْنَ يَاسِر بإعَادَةِ الصَّلاةِ، مَعَ أَنَّ هذَا التيمُّمَ ليْسَ بصَحِيحٍ ولَا شرْعِيٍّ، وهَذِه قَاعِدَةٌ مهمَّةٌ تَنْفَع فِي هَذَا الْبَابِ وغَيْرِه.

كثِيرٌ مِنَ النَّاسِ يَعِيشُ بَيْنَ بِيئَةٍ جاهِلَةٍ لا تَعْرِف، فَتَفُوتُه بَعضُ الوَاجِبَاتِ، فَهَلْ نَأْمُرُه بِالقَضاءِ أَمْ نَقولُ: إِنَّ هَذَا لَيْسَ عَلَيْه قَضاءٌ؟

ولنَفْتَرضْ أَنَّ هَذا رجُلُ عاشَ فِي بَادِيَةٍ والغَالِبُ أَنَّ البادِيَةَ عِنْدَهم جهْلُ كَثِيرٌ، وَكَانَ لا يَعْرِفُ أَنَّ صَلاةَ الْعَصْرِ أَرْبَعٌ، فكَانَ يُصلِّيها رَكْعَتَيْن، وبَقِي عَلى هَذا عِدَّةَ سَنواتٍ، ثُمَّ تبَيَّنَ لَه أَنَّ صَلاةَ الْعَصْرِ أَرْبعٌ، فلَا يُعيدُ ما سَبقَ؛ لأَنَّه جَاهِلُ، ولَيْسَ عِنْدَه مَن يُعلِّمُه، وَلم يُفرِّطْ بِالتَّعلُّم، فِمِثْلُ هَذَا لَا تَجِبُ عَلَيْه الإِعادَةُ.

وَكذَلكَ أَيْضًا مَا يَسْأَلُ عَنْه النِّسَاءُ كَثيرًا: تَبْلُغ المرْأَةُ وهِي صَغِيرَةٌ، يعْنِي أَنَّهَا تَحِيثُ وهِي صَغِيرَةٌ، وإِذَا حاضَتْ بَلَغَتْ، وَلا تَصُوم، فَلا تُخْبِر أَهْلَها بِأَنَّهَا حَاضَتْ؛ خَجَلًا وَحَياءً، وَلَا تَصُومُ، ورُبَّها تَصُومُ مَعَ أَهْلِها حتَّى أَيَّامَ الحَيْض، فَهَذِه أَيضًا نَقُولُ: إِذَا كَانَتْ فِي مَكانٍ لَيْس فِيه مَن يُرْجَع إليه فِي الْعِلْم، فَهِي مَعْذُورَةٌ، أَمَّا إِذَا كَانَتْ فِي مَكانٍ لَيْس فِيه مَن يُرْجَع إليه فِي الْعِلْم، فَهِي عَيْرُ معْذُورَةٌ، أَمَّا إِذَا كَان فِيه مَن يُرْجَع إليه بالْعِلْم، وَلكِنَّها فرَّطَتْ بتَرْك الصَّلاةِ، فَهِي غيْرُ معْذُورَةٍ.

الفَائِدَةُ العَاشِرةُ: إنَّ المَجْتَهِد لا يُؤنَّب ولا يُوبَّخُ وإِنْ أَخْطَأَ فِي اجْتِهادِه، وجْهُ ذَلِك أَنَّ النَّبِي ﷺ لم يُوبِّخْ عَمَّارَ بْنَ ياسِرٍ، ولم يُؤنِّبْه عَلى اجتهادِهِ، مَعَ أَنَّه قَدْ أَخْطَأَ فِيهِ.

الفَائِدةُ الحَادِيةَ عَشْرَةَ: أَنَّه لا يُعصَم أَحَدٌ مِنَ الخَطَأِ حتَّى الصَّحابَةُ رَضَالِلَّهُ عَنْهُمْ فَعَمَّارُ بْنُ يَاسِرٍ صحابِيٌّ جلِيلٌ معْرُوفٌ، وَمَعَ ذَلِك أَخْطَأ، وَالْخَطَأُ يقَعُ مِن كُلِّ بَشَرٍ، قَالَ النَّبِي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «كُلُّ ابْنِ آدَمَ خَطَّاءٌ، وَخَيْرُ الْخَطَّائِينَ التَّوَّالُونَ»(١).

وهَذَا وإِنْ كَانَ المَرَادُ بِهِ الْخَطِيئةَ دُونِ الْخَطِأ الَّذِي هُو ارْتِكَابُ الْخَطيئةِ عَنْ غَيْرِ عَمْدٍ، لَكَنَّه شَامِلٌ كَلَّ إِنْسَانٍ يُخْطِئ، لَكِنَّ الرُّسُلَ -عَلَيْهِمُ الصَّلاةُ والسَّلامُ- معْصُومُونَ مِنَ الإِقْرارِ عَلَى الْخَطأِ، يَعْنِي: لَو صَدَرَ مِن بعْضِ الرُّسُل شَيْءٌ مِنَ الْخَطأِ؛ فَإِنَّهُمْ مَعْصُومُونَ مِنَ الْإِقْرارِ عَلَيْه بخِلَافِ غَيْرِهِم، فَإِنَّهُم قَد يُخْطِؤُونَ ولَا يُنبَهُونَ عَلَى الْخَطأِ، وهَذَا هُوَ الْفَرْقُ بَيْنِ الرُّسُل وبَيْنَ غَيْرِهم، أَنَّ الرُّسُل لا يُقَرُّونَ عَلَى الْخَطأِ، وأمَّا غَيْرُهُم فقَدْ لَا يُنبَهُونَ عَلى الخَطأِ.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةَ عَشْرَةَ: أَنَّه يَنْبَغِي للمُعَلِّم أَنْ يُعلِّمَ بِالتَّطْبِيقِ الفِعلِيِّ؛ لِأَنَّ ذَلكَ أَقرَبُ إِلَى الفَهِمِ، قَالَ: «أَنْ تَقُولَ بِيَدَيْكَ هَكَذَا» وَضرَبَ الأَرضَ، وَلَم يَقلْ أَنْ تَضربَ الأَرضَ وَتَمسَحَ وَجِهَكَ ويَدَيكَ، بَلْ علَّمهُ ذَلكَ بِالفِعلِ، وَهَذَا أَمَّر يَنبغِي لِلعَالِم أَن الأَرضَ وَتَمسَحَ وَجِهَكَ ويَدَيكَ، بَلْ علَّمهُ ذَلكَ بِالفِعلِ، وَهَذَا أَمَّر يَنبغِي لِلعَالِم أَن الأَرضَ وَتَمسَحَ وَجِهكَ ويَدَيكَ، بَلْ علَّمهُ ذَلكَ بِالفِعلِ، وَهَذَا أَمَّر يَنبغِي لِلعَالِم أَن يَستَعمِلُه فِي المسَائِلِ الصَّعبةِ حَتَّى يَفِهمَ الطلَبةُ بِسرعَةٍ، وَكَانَ عُثانُ بنُ عَفَّانَ رَضَوَيُ النَّاسُ كَيفِيةَ وُضوءِ الرَّسولِ عَلَيْهِ (٢).

الفَائدَةُ الثَّالثَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ التَّيممَ يَبطُلُ إِذَا وُجِد المَاءُ، وَمِنْ عِبارَاتِ العَامَّةِ: «إِذَا وُجِدَ المَاءُ النبيُّ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ أَن «إِذَا وُجدَ المَاءُ بَطَلَ التَّيمُّمُ» هذَا صَحيحٌ، فَهذَا الرَّجلُ أَمرَهُ النبيُّ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ أَن يَغْتَسِلَ بَعدَ أَن كَانَ قَد تَيمَّمَ عَنِ الجَنابَةِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٣/ ١٩٨، رقم ١٣٠٨٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (١/ ٥٧، رقم ٤٠٤).

وَلُو أَنَّ الإِنسَانَ تَوضَّاً لِصلاةِ الظُّهرِ مَثلًا لِعَدمِ المَاءِ ثُمَّ حَضرَ المَاءُ قَبلَ أَنْ يُصَلِّيَ فَلا يُصَلِّي بِالتَّيَمُّم؛ لِأنَّ تَيمُّمَهُ بَطَل لِوجُودِ المَاءِ.

الفَائدَةُ الرَّابِعةَ عَشْرَةَ: أَنهُ لَا يُشتَرطُ فِي الغُسلِ أَنْ يَتوضَّأَ قَبلَه، فَلَوْ أَنَّ الإنسَانَ انغَمَسَ فِي المَاءِ فِي بِركَةٍ نَاوِيًا الإغتِسالَ منَ الجَنابَةِ ثُمَّ خَرجَ وَتمضمَضَ واستَنشَقَ يَكفِي وَإِنْ لَم يَتوضَأَ، وَلَو كَانَ الوُضُوءُ قَبلَ الغُسلِ وَاجِبًا لَبيَّنهُ النبيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

الفَائدَةُ الخَامِسَةَ عَشْرةَ: أَنَّ الجُنبَ إِذَا نَوى الغُسلَ فَقطْ أَجزاً عَنِ الوُضوءِ، وَيَدلُّ عَليهِ قَولهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِن كُنتُمُ جُنبًا فَأَطَّهَ رُواْ ﴾ [المائدة:٦]، مَع هَذَا الجُنب يُريدُ القِيامَ إِلى الصَّلاةِ، وَهُو لَم يَتَوَضَّأَ، لَكِنَّ غُسلَهُ عنِ الجُنابَةِ يَكفِيهِ عَنِ الوُضوءِ.

الفَائدَةُ السَّادَسَةَ عَشْرَةَ: أَنهُ يَنبَغِي لِنْ كَانَ مَسؤُولًا عَن جَمَاعَةٍ أَنْ يَتفَقَّدَ أَحْوَالَـهُمْ وَأَنْ يَسأَلَ عَنهُمْ، وَجهُ ذَلكَ سُؤالُ النَّبيِّ ﷺ لِلرَّجُلِ: «مَا مَنعَكَ مِنْ أَنْ تُصَلِّى مَعنَا».

الفَائِدَةُ السَّابِعَةَ عَشْرَةَ: أَنَّهُ لَا يُنكَرُ عَلى الشَّخْصِ حَتَّى يُعلَمَ أَنهُ فَعلَ مَا يُنكَرُ بِهِ عَليهِ؛ لِأَنَّ النَّبِيَ ﷺ لَمْ يُنكِرْ عَليهِ، بَل سَأَلَ مَا الَّذِي مَنعَهُ وَلَو أَنكَرَ عَليهِ لَوبَّخهُ، وَقَالَ: كَيفَ تَترُكُ الصَّلاةَ، فَدلَّ هَذَا عَلَى أَنَّ الإِنسَانَ يَنبَغِي لَهُ أَلَّا يَتعجَّلَ بِالإِنكَارِ وَقَالَ: كَيفَ تَترُكُ الصَّلاةَ، فَدلَّ هَذَا عَلَى أَنَّ الإِنسَانَ يَنبَغِي لَهُ أَلَّا يَتعجَّلَ بِالإِنكَارِ حَتَّى يَعلَمَ وَجَهَ الإِنكَارِ، وَيُؤيِّدُ ذَلكَ أَيضًا أَنَّ رَجُلًا دَخلَ المُسْجِدَ والنَّبِيُّ ﷺ حَتَّى يَعلَمَ وَجَهَ الإِنكَارِ، وَيُؤيِّدُ ذَلكَ أَيضًا أَنَّ رَجُلًا دَخلَ المُسْجِدَ والنَّبِيُّ عَلَيْ يَعْلَمُ فَصَلِّ يَعْطُبُ فَجَلَسَ فَلمْ يُنكِرْ عَليهِ بَلْ قَالَ لَهُ: «هَلْ صَلَّيْتَ؟» قَالَ: لَا، قَالَ: «ثُمْ فَصَلِّ رَكْعَتَيْنِ وَتَجَوَّرْ فِيهِمَا» (١).

وَهَكَذَا يَنبَغِي لِلدَّاعِيَةِ وَلِلآمرِ بِالمَعرُوفِ وَالنَّاهِي عَنِ المُنْكَرِ أَلا يَتَعجَّلَ بِالإِنكَارِ حَتَّى يَتبَيَّنَ لَهُ وَجهُ الإِنكَارِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الجمعة، باب التحية والإمام يخطب، رقم (٨٧٥).

٤٣ - عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ رَضَالِلَهُ عَنْهَا: أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ قَالَ: «أَعْطِيتُ خَمْسًا، لَمْ يُعْطَهُنَّ أَحَدٌ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ قَبْلِي: نُصِرْتُ بِالرُّعْبِ مَسِيرَةَ شَهْرٍ، وَجُعِلَتْ لِيَ الْأَرْضُ يُعْطَهُنَّ أَحَدٌ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ قَبْلِي: نُصِرْتُ بِالرُّعْبِ مَسِيرَةَ شَهْرٍ، وَجُعِلَتْ لِيَ الْأَرْضُ مَسْجِدًا وَطَهُورًا، فَأَيُّهَا رَجُلٍ مِنْ أُمَّتِي أَذْرَكَتْهُ الصَّلَاةُ فَلْيُصَلِّ، وَأُجِلَّتْ لِيَ المَغَانِمُ، وَلَمْ تَحِلًا لِلْأَحَدِ قَبْلِي، وَأُعْطِيتُ الشَّفَاعَة، وَكَانَ النَّبِيُّ يُبْعَثُ إِلَى قَوْمِهِ خَاصَّة، وَكَانَ النَّبِيُّ يُبْعَثُ إِلَى النَّاسِ عَامَّةً \*

### الشتزح

فِي هَذَا الحَدِيثِ يُحَدَّثُ النَّبيُّ ﷺ عَنِ الخِصَالِ التِي خَصهُ اللهُ بِهَا مِنْ بابِ التَّحدثِ بِنعمَةِ اللهِ، وَلَيسَ مِن بَابِ الفَخرِ عَلى غَيرِهِ مِنَ الأَنبِياءِ؛ لِأَنَّ النَّبيَّ ﷺ لَيْسَ مِنَ الفَخُورِينَ الَّذِينَ يَفخَرونَ عَلَى النَّاسِ.

قُولُه: «أُعْطِيتُ خُسًا، لَمْ يُعْطَهُنَّ أَحَدٌ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ قَبْلِي»، الَّذِي أَعطَاهُ هُوَ الله عَزَقِجَلَّ وَحُذِفَ الفَاعِلُ للعِلْم به، كَقُولِه تَعَالى: ﴿وَخُلِقَ ٱلْإِنسَكُنُ ضَعِيفًا ﴾ [النساء: ٢٨]، فَمَعلُومٌ أَنَّ الخَالِقَ هُوَ الله، وَقُولُه: «أُعْطِيتُ خُسًا» هَذِه تَنصِبُ مَفعُولَين:

أَحدَهمَا: المَفْعُول الأَوَّل مِنهُما (التَّاءُ) في قَولِه: «أَعْطِيتُ»؛ لأنَّها نَائِبُ فَاعِل، ونَائِبُ الفَاعِل فِي مَقَامِ المفعُولِ بِهِ.

وَالثَّانِي: «خَمْسًا».

قَولُه: «لَمْ يُعْطَهُنَّ أَحَدٌ مِنَ الْأَنبِيَاءِ قَبْلِي»، (يُعْطَى) فِعْلٌ مُضارع مَبنِي لِمَا لَمَ يُسَمَّ فَاعِلُه، (وَالهَاءُ) فِي قَولِه: «يُعْطَهُنَّ» هُوَ المفعُولُ الثَّاني مُقدَّمًا، «أَحَدٌ» نَائِبُ فَاعِل، وَالمفعُولُ الأَوَّلُ، وَإِنَّمَا قُدِّمَ فَاعِل، وَالمفعُولُ الأَوَّلُ، وَإِنَّمَا قُدِّمَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب التيمم، رقم (٣٣٥)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصلاة، رقم (٢١١).

الثَّاني مِنْ أَجْلِ أَنْ يَكُونَ الضَّمِيرُ مُتَّصِلًا لَا مُنفَصِلًا؛ لِأَنَّه مَتَى يَأْتِى الضَّميرُ مُتَّصِلًا فَلَا يَصِح أَنْ يَكُونَ مُنفصِلًا، كَما قَالَ ابنُ مَالكٍ رَحَمَهُ اللَّهُ فِي (الأَلفِيةِ)(١):

وَفِي اخْتِيَادٍ لَا يَجِيءُ الْمُنْفَصِلْ إِذَا تَاتَّى أَنْ يَجِيءَ الْمُتَّصِلْ

لَكِنَّ «أَعطَى وَأَخَوَاتِها» يَجوزُ فِيهَا الانفِصَالُ مَع مَكُّنِ الاتِّصَالِ.

الأُولَى: «نُصِرْتُ بِالرُّعْبِ مَسِيرَةَ شَهْرٍ»، أَي: أَنَّ اللهَ نَصَرَهُ بِالرُّعبِ، وَهوَ يُلقِيهِ فِي قُلوبِ أَعدَائِه، والرُّعبُ أَشدُّ سِلَاحٍ فَتَاك؛ لِأَنَّه لَا يُمكِنُ أَنْ تَستَقيمَ قَدَمٌ يُلقِيهِ فِي قُلوبِ أَعدَائِه، والرُّعبُ أَشدُّ سِلَاحٍ فَتَاك؛ لِأَنَّه لَا يُمكِنُ أَنْ تَستَقيمَ قَدَمٌ مَعَ الرُّعب، بَل لَا بُدَّ مِنَ الفِرَارِ، يَعنِي أَنَّ عَدُوَّهُ يَكُونُ مَرعُوبًا مِنهُ وَبَينَه وَبَينَهُ مَسِيرَةُ شَهرٍ، وَهَذَا مِن أَعظَمِ النَّصرِ؛ لِأَنَّ العَدُوَّ إِذَا وَقعَ فِي قَلْبِهِ الرُّعبُ فَإِنَّهُ مَسيرَةُ شَهرٍ، وَهَذَا مِن أَعظَمِ النَّصرِ؛ لِأَنَّ العَدُولَ إِذَا وَقعَ فِي قَلْبِهِ الرُّعبُ فَإِنَّهُ يَستَلزِمُ فِرَارَ العَدُولِ وَعَدَمَ قُدرتِه عَلَى التَّصَدِّي.

قوله: «مَسِيرَةَ شَهْرٍ» أَي: إِذَا كَانَ بَينِي وَبَينَ عَدوِّي مَسِيرَةَ شَهر، وَالمرادُ بِمَسيرةِ شَهرٍ عَلَى الإبلِ وَالأَقدَامِ؛ أَنَّ الرَّسولَ ﷺ كَغَيرِهِ يُحمَلُ كَلامُهُ عَلَى المَعهُودِ المَعهُودِ المَعهُودُ المَعهُودُ المَعرُوفُ فِي ذَلِكَ الْوَقتِ أَنَّ الْمُرَادَ بِمَسيرَةِ الشَّهرِ هِي مَسيرةُ شَهْرٍ بِسَيرِ الإبلِ.

والنَّصرُ هُنَا لَيسَ خَاصَّا بِهِ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ بَل لَه وَلِلاَّمةِ مِنَ الْمُتَمسِّكِين بِشَرعه؛ لِأَنَّ شَرعَ الرَّسُولِ هِيَ المبَادِئُ وَالغَاياتُ التِي جَاءَ بِها، فنَصْرُ المتَمسكِينَ بِها نَصْرٌ لِلرَّسُولِ، وَاللهُ -سُبحَانَهُ - يَفرَحُ بِأَنْ يُنصرَ شَرعُه وَيُهزَمَ عَدُوهُ.

والرُّعبُ نَصرٌ؛ لِأَنَّ العَدُوَّ لَا تَثبتُ قَدَمُه إِذَا حَصَلَ لَه رُعبٌ، وَنصْرُ الرسُولِ عَلَيْهِ السَّكَةُ وَالسَّلَامُ بِالرُّعبِ مَنْ أَجْلِ أَنَّ مَعهُ هَذَا الدِّينَ الَّذِي قَالَ الله تَعَالَى فِيه: ﴿ هُو ٱلَّذِي اللَّهِ اللهِ اللهِ تَعَالَى فِيه: ﴿ هُو ٱلَّذِي الرَّسَلَ رَسُولَهُ، بِٱلْهُ دَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ، عَلَى ٱلدِّينِ كَلِهِ ٤٠٠]،

<sup>(</sup>١) ألفية ابن مالك (ص:١٣).

فَكُلُّ مَن مَعَه عَلَى هَذَا الدِّينِ، فَهوَ مَنصُورٌ بالرُّعبِ.

الثَّانيةُ: «وَجُعِلَتْ لِيَ الْأَرْضُ» الجَاعِلُ هُوَ اللهُ عَنَّفَجَلَّ، وَالظَاهِرُ أَنَّ الجَعلَ الشَّرعِيَّ؛ لِأَنَّ الأَرْضَ وَإِنْ كَانَتْ مَسجِدًا فَقَدْ لَا يَسجُدُ عَلَيْهَا بَعضُ النَّاسِ، وَيُمكِنُ أَنْ تَكُونَ شَرعِيَّةً كَونِيَّةً.

وَالجَعَلُ يَكُونُ شَرعِيًّا وَيَكُونُ كَونِيًّا.

مِثَالُ الجَعلِ الشَّرْعِيِّ: قَوْلُ اللهِ تَعَالَى: ﴿مَا جَعَلَ ٱللهُ مِنْ بَحِيرَةِ وَلَا سَآبِبَةٍ وَلَا وَصِيلَةٍ وَلَا حَامِ ﴾ [المائدة:١٠٣]، وَالدَّلِيلُ أنَّهَا شَرعِيَّةٌ أَنَّ البَحيرَةَ مَوجُودَةٌ كُونًا، مَوجُودَةٌ فَي زَمَنِ الجَاهِلِيَّةِ.

مِثالُ الجَعلِ الكَونِيِّ: قَولُ اللهِ تَعَالى: ﴿وَجَعَلْنَا ٱلْتِلَ لِبَاسَا﴾ [النبأ:١٠]، هَذَا جَعْلٌ كَونِيُّ، يَعنِي أَنَّ اللهَ جَعلَ اللَّيلَ عَلى الأَرضِ مِثلَ اللِّباسِ.

وَالْأَرضُ كَلَمَةٌ عَامَةٌ تَشْمَلُ كُلَّ أَصنَافِ الأَرضِ الرَّملَ وَالحَجَرَ وَالتُّرَابَ وَالطِّينَ وَغَيرَ ذَلِكَ عَامَّةً.

قوله: «مَسْجِدًا وَطَهُورًا»، هَذَا هُو الشَّاهدُ، أي: جُعِلَتْ للنبيِّ ﷺ أَيُّ أَرضٍ مَكَانًا لِلسُّجودِ، وَليسَ المَرَادُ بِذلِكَ مَسجِدًا خَاصًّا، بَل تَجوزُ الصَّلاةُ في أَي أَرضٍ كَانَا.

المُسْجِدُ يُطلَقُ عَلَى مَعنيينِ:

أَحَدُهُمَا: مَا صَحَّ أَن يُسجَدَ فِيهِ.

والثَّانِي: مَا جُعلَ مَوضِعًا لِلسُّجُودِ خَاصًّا.

فَالمَبنَي الَّذِي يَنتَابُهُ النَّاسُ وَيُصلُّونَ فِيهِ هَذَا مَسجِدٌ خَاصُّ، وَالأَرضُ كُلُّهَا مَسجِدٌ عَامٌ، إِذْ كُلُّهَا تَصلُحُ لِلسُّجُودِ فِيهَا.

وَالْمُرَادُ بِالسُّجُودِ هُنَا الصَّلَاةُ، أَي إِنَّهَا صَالِحَةٌ لِلسُّجُودِ فِيهَا، أَي لِلصَّلاةِ فِيهَا.

وَوَجْهُ الْخُصوصِيةِ: أَنَّ الأُمَمَ السَّابِقةَ لَا تُصلِّي إِلَّا في الكَنَائِسِ، وَالبِيَعِ، وَالبِيَعِ، والدُّورِ، ومَا أشبَهَ ذلِكَ، وَلا تُصَلّي في أَيِّ أَرضٍ.

فَلَوْ قَالَ قَائِلٌ: الصَّلَاةُ فِي الكَعْبَةِ لَا تَصِحُ ؛ لَحَدِيثِ عَبدِ اللهِ بنِ عُمَرَ أَنَّ النبِيَّ عَنِ الصَّلَاةِ فِي سَبْعَةِ مَوَاطِنَ»(١)؟

نَقُولُ: هَذَا الحَديثُ ضَعِيفٌ، لَا يُقاومُ هَذَا الحَدِيثَ الصَّحِيحَ في قَولِه ﷺ: «جُعِلَتْ لِيَ الْأَرْضُ مَسْجِدًا وَطَهُورًا».

وَالَّذِي يُصَلِّي النَّافِلَةَ فِي جَوفِ الكَعْبَةِ تَصِحُّ صَلَاتُه:

أُوَّلًا: لأَنَّ الرَّسُولَ عَلَيْ صَلَّى فِي جَوفِ الكَعْبَةِ رَكْعَتَيْنِ (٢).

ثَانيًا: أَنَّهُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ قَالَ: «وَجُعِلَتْ لِيَ الْأَرْضُ مَسْجِدًا وَطُهُورًا»، وَالكَعْبَةُ مِنَ الأَرضِ.

أَمَّا صَلَاةُ الفَريضَةِ فَإِنَّ مَا تَبتَ فِي النَّافِلَةِ تَبتَ فِي الفَريضَةِ إِلا بِدَلِيلٍ.

لَكِنْ يُستَثْنَى مِنْ ذَلكَ مَعَاطِنُ الإِبلِ؛ لِقَولِه عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ: «صَلُّوا فِي مَرَابِضِ الغَنَمِ وَلاَ تُصَلُّوا فِي مَعَاطِنِ الإِبلِ» (٢) قَالَ العُلَماءُ: مَعَاطِنُ الإِبلِ مَا تُقيمُ فِيهِ وَتَأْوِي إِلَيهِ، يَعنِي حوشَهَا الَّذِي تُقِيمُ فِيهِ وَتَأْوِي إِلَيهِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي: كتاب الصلاة، باب ما جاء في كراهية ما يصلي إليه وفيه، رقم (٣٤٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الصلاة، باب قول الله تعالى: ﴿وَالتَّهِدُواْ مِن مَّقَامِ إِبْرَهِعَ مُصَلَّى ﴾ [البقرة: ١٢٥]، رقم(٣٩٧)، ومسلم: كتاب الحج، باب استحباب دخول الكعبة للحاج وغيره، والصلاة فيها، والدعاء في نواحيها كلها، رقم (١٣٢٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٢/ ٥١، رقم ٩٨٢٤).

وَبَعضُهُم قَالَ: مَعاطِنُ الإِبلِ مَا تَقفُ فِيهِ بَعدَ شُربِ المَاءِ؛ لِأَنَّ الإِبلَ جَرتِ الْعَادَةُ أَنَّهَا إِذَا شَربَتْ تَأَخَّرَتْ عَن مَكانِ الشُّربِ ثُمَّ تَتَبولُ وَتَتَرَوَّثُ إِلَى مَا شَاءَ اللهُ ثُمَّ تَتَبولُ وَتَتَرَوَّتُ إِلَى مَا شَاءَ اللهُ ثُمَّ تَتَبولُ وَتَرَوَّتُ إِلَى مَا شَاءَ اللهُ ثُمَّ مَيْنِي.

وَالصَّحيحُ أنَّها تَشمَلُ المَعنيينِ.

وَمَنْ تَيمَّمَ بِالرَمْلِ صَحَّ تَيَمَمُهُ ؛ لِأَنَّهُ دَاخِلٌ فِي قَولِه: «وَجُعِلَتْ لِيَ الْأَرْضُ مَسْجِدًا وَطُهُورًا».

وَلَوْ قَالَ قَائِلٌ: إِنهُ جَاءَتْ رِوَايَةٌ بِلَفظِ: «وَجُعِلَتْ تُرْبَتُهَا لَنَا طَهُورًا»(١) وَهَذَا يَدُلُ عَلَى أَنَّ التَّيَمُّمَ إِنَّمَا يَكُونُ بِالتُّرَابِ؟

قُلنَا: فِي الأُصُولِ إِذَا ذُكرَ بَعضُ أَفرَادِ العَامِّ أَوِ المطْلَقِ فِي حُكْمٍ يُطابِقُ حُكمَ العَامِّ أَو المطْلَقِ فَي حُكْمٍ يُطابِقُ حُكمَ العَامِّ أَوِ المُطلَقِ فَإِنَّ ذَلكَ لَا يُوجِبُ التَّحرِيمَ، فَقَولُه: «جُعِلَتْ تُربَتُهَا طَهُورًا» لَا يَقتَضِي التَّخْصِيصَ؛ لِأَنَّ التُّربَةَ وَغَيرَ التُّربَةِ طَهُورٌ فَلا تَنَاقُضَ، أَمَّا التَّخْصِيصُ بِذِكرِ بَعضِ أَفرَادِ العَامِّ بِحُكم يُخالِفُ العَامَّ فَهذَا هُوَ التَّخْصِيصُ.

إِذَنْ فَقُولُ الرَّسولِ ﷺ: «جُعِلَتْ تُرْبَتُهَا لَنَا طَهُورًا» لَا يَمنَعُ مِنَ العُمومِ؛ لِأَنهُ ذِكْرٌ لِبَعضِ أَفرَادِ المُطلَقِ بِحُكم يُوافِقُ حُكمَ المُطلَقِ، فَلَا يَكونُ ذَلكَ تَخصِيصًا وَلَا تَقيِيدًا، وَهَذِه قَاعِدةٌ مُهِمةٌ مُفِيدَةٌ.

ومَا الْفَرْقُ بَيْنَ الْمُطْلَقِ الْمُقَيَّدِ وَبَيْنَ ذِكْرِ بَعضِ أَفْرَاد الْعَام بِحُكْمٍ يَخُصُّهُ؟

الجوابُ: الفَرقُ أَنَّ القيدَ وَصفٌ في العَامِّ، وَلَيسَ بِنَصِّ عَلَى بَعضِ الأَفرَادِ، فَقَيدٌ في العَامِّ مثلَ: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾ وَلَيسَ بِنَصِّ عَلَى بَعضِ الأَفرَادِ، فَقَيدٌ في العَامِّ مثلَ: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب، جعلت لي الأرض مسجدا وطهورا، رقم (٥٢٢).

[النساء: ٩٢]، وَهذَا قَيدٌ في العُمومِ، أَمَّا أَفرَادُ العَامِّ فالمطْلَقُ أوِ العَامُّ أيضًا يَذكُر فَردًا مُعَينًا يَشمَلُه حُكمُ العُمومِ، فَيَكُون لَيسَ مُقتَضيًا لِلتَّخصِيصِ.

ومَا الْفَرْقُ بَيْنَ الْعَامِّ المَخْصُوصِ، وَذِكْر بَعض أَفْرَاد الْعَام؟

الجوَابُ: إِذَا ذُكِرَ بَعضُ أَفْرَادِ الْعَامِ بِحُكْمٍ يُخَالِفُ حُكْمَ الْعَامِ، فَهَذَا تَخْصِيصٌ، وَيُسَمَّى عَامًّا نَخْصُوصًا، وَالْمُخَالَفَة هِيَ الْأَصْل؛ لِأَنَّنَا لَا يُمْكِنُ أَنْ نُخْرِجَ بَعضَ أَفْرَاد الْعَامِ بِحُكْم خَاصِّ إِلَّا وَهَذَا هُوَ التَّخْصِيصُ.

فإن قِيلَ: إِنَّ لله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أَنْ يُخَصِّصَ في الأَحْكَام كَمَا يُخَصِّصُ في الأَقدَارِ، فَهَل يَجوزُ أَن يَكُونَ هَذَا في الشَّريعَةِ الوَاحِدةِ؟

الجوابُ: نعَمْ، يُمكِنُ في الشَّرِيعَة الوَاحِدةِ، وَإِذَا تَخَلَّفتِ الأَسبَابُ أَو الشُّروطُ في شَخصٍ، فَهَذَا يُعْتَبَر تَخصِيصًا، مِثلَ الفَقِير فَلَا زَكاةً عَليه، وَالغنِي عَليهِ زَكَاةٌ.

قوله: «وَطَهُورًا» بِفتحِ الطَّاءِ، أَيْ: مُطهِّرًا؛ لأَنَّ الطَّهُورَ فَعُول، اسْمٌ لِــَا يَحْصُلُ بِهِ الشَّيءُ، وَفَعُولٌ اسْمٌ لِلفعلِ.

أَمثِلَةُ ذَلك:

طَهُورٌ لِلهاءِ ولِلتُّرابِ، وَطُهور للفِعْل لِلتَّطهرِ بِهها.

سَحُورٌ للطَّعَام الَّذِي يُتسَحَّر بِه، وَسُحُور لِلفِعل.

فَطُور لِلطَّعام الَّذي يُفطَر بِه، وفُطُور لِلفِعل.

وعَلَى هَذَا تَكُون «طَهُورًا»، أي: مَا يُتَطَهَّر بِه، فَالتُّرابُ طَهور، وَالمَاءُ طَهورٌ.

قَولُه ﷺ: «فَأَيْمًا رَجُلٍ مِنْ أُمَّتِي أَدْرَكَتْهُ الصَّلَاةُ فَلْيُصَلِّ»: في أَيِّ مَكانٍ مِن بَرِّ، أَو بَحْر، أَو جَو، سَواء بِالمَاءِ أَوِ التُّرابِ.

الثَّالِثةُ: «وَأُحِلَّتْ لِيَ المَغَانِمُ»، وَهِيَ مَا يَكْتَسِبُهُ الْسُلِمُونَ مِنَ الْكُفَّارِ بِقِتَال، وَمَا أُخِقَ بِهَذِهِ الْمُعَانِم حَلال لِهَذِهِ الْأُمَّةِ، وَأَمَّا بِالنَّسْبَةِ لِلْأُمَمِ السَّابِقَةِ فَكَانَتِ المَغَانِم حَرَامًا لَا تَحِلُّ لِلْمُقَاتِلِينَ مِنْهُمْ، وَلَكِنَّهُمْ يَجْمَعُونَهَا ثُمَّ تَنْزِلُ عَلَيْهَا نَارٌ مِنَ السَّهَاءِ فَتُحْرِقُهَا، وَلَا شَكَّ أَنَّ فِي هَذَا تَضْيِيقًا عَلَى الْأُمَمِ السَّابِقَةِ حَيْثُ تُحْرَمُ هَذَا السَّهَاءِ فَتُحْرِقُهَا، وَلَا شَكَّ أَنَّ فِي هَذَا تَضْيِيقًا عَلَى الْأُمَمِ السَّابِقَةِ حَيْثُ تُحْرَمُ هَذَا السَّهَاءِ فَتُحْرِقُهُا، وَلَا شَكَ أَنَّ فِي هَذَا تَضْيِيقًا عَلَى الْأُمَمِ السَّابِقَةِ حَيْثُ تُحْرَمُ هَذَا النَّامِ الْكَثِيرَ.

ولعَلَّ الحَكْمَةَ -وَالله أَعلَم- مِنْ ذَلكَ أَنَّ الأُمَمَ السَّابِقَةَ لَا يُمكِنهَا أَنْ تَجمَعَ بَينَ نِيَّتَيْن: (الجِهَادِ وَالمَالِ)، فَحُرِمَتْ مِنهُ لِتكُونَ نِيَّتُها خَالِصةً لِلجهَادِ.

الرَّابِعةُ: «وَأُعْطِيتُ الشَّفَاعَةَ»، أعطَاهَا اللهُ لَه، و(التَّاءُ) نَائبُ فَاعل، وَ(الشَّفَاعَةُ) مَفعُول ثَانٍ، وهِيَ مِنَ الشَّفْع، وَهُو جَعلُ الوِترِ شَيئًا شَفْعًا بِأَنْ تَجعلَ الواحِدَ (اثنَينِ)، وَالثَّلاثَةَ (أَربَعَةً)، وَالخَمسَةَ (ستَّةً)، إِلَى آخِرِه.

وَسُمِّيَتْ بِذَلكَ؛ لِأَنَّ الشَّافعَ يَشفَعُ وِتْرِيَّةَ المشفُوعِ لَه، وَالشَّفَاعَةُ مَأْخُوذَةٌ مِنَ الشَّفعِ، وَالشَّفعُ ضِدُّ الوِترِ، قَالَ اللهُ تَعَالى: ﴿وَٱلشَّفْعِ وَٱلْوَتْرِ ﴾ [الفجر:٣]، فَإِذَا كَانَتْ ضِدَّ الوِترِ فَمَعنَاهُ أَنَّهَا تَكُونُ مِن شَيئينِ، فَالشَّفاعَةُ انضِمَامُ الشَّافِعِ إِلى المَشفُوعِ لَه، وَتَعرِيفُها التَّوسُّطُ لِلغَيرِ بِجَلبِ مَنفَعةٍ أَو دَفع مَضَرَّةٍ.

فَرَجُلٌ استَحَقَّ عُقوبَةً فَتَوسَّطَ إِنْسانٌ لَه بِأَنْ تُرفَعَ عَنهُ العُقُوبَةُ بَدلًا مَا كَانَ الطَلَبُ مُوجَّهًا مِن وَاحدٍ، صَارَ مُوجَّها مِنِ اثنينِ: الشَّافِع، وَالمشفُوعِ لَه.

هَذا وَجْهُ اسْتِقَاقِ في اللغَةِ، أَمَّا مَعنَاهَا فَهِيَ التَّوسُّطُ لِلغَير؛ لِجِلْب مَنفَعةٍ، أَو دَفع مَضَرَّةٍ.

وَشَفَاعَةُ النَّبِيِّ عَيَالِيَّةِ فِي النَّاسِ يَوْمَ المَوْقِفِ مِنْ أَجْلِ أَنْ يُرْفَعَ عَنْهُمُ الْغَمُّ، وَالْهَمُّ، وَالْهَمُّ، وَالْكَرْبُ، فَهَذِهِ مِنْ بَابِ دَفْعِ المَضَرَّةِ، وَأَمَّا شَفَاعَتُهُ لِأَهْلِ الجَنَّةِ أَنْ يَدْخُلُوهَا، فَمِنْ بَابِ التَّوَسُّطِ لِجَلْبِ المَنْفَعَةِ.

أَمَّا الشَّفَاعَةُ الَّتِي أُعْطِيَهَا الرَّسُولُ عَلَيْهِ ٱلصَّلَاهُ وَالسَّلَامُ دُونَ غَيْرِهِ فَهِيَ الْمُخْتَصَّةُ بِهِ، وَهِيَ الشَّفَاعَةُ الْعُظْمَى، الَّتِي يُحْشَرُ النَّاسُ فِيهَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِي مَكَانٍ وَاحِدٍ، يَنْفُذُهُم الْبَصَرُ، وَيَسْمَعُهُمُ الدَّاعِي، وَتَدْنُو الشَّمْسُ مِنْهُمْ، وَيْعَرقُون كُلُّ بِحَسَبِ عَمَلِهِ، وَيَلْحَقُّهُمْ مِنَ الْغَمِّ وَالْكَرْبِ مَا لَا يُطِيقُونَ، فَيَتَشَاوَرُونَ، وَيُلْهَمُونَ أَنْ يَرْجِعُوا إِلَى آدَمَ، فَيَسْأَلُونَهُ الشَّفَاعَةَ، فَإِذَا سَأَلُوهُ الشَّفَاعَة، اعْتَذَرَ بِأَنَّهُ أَكَلَ مِنَ الشَّجَرَةِ وَقَدْ نَهْيي عَنِ الْأَكْلِ مِنْهَا، وَمَعْلُوم أَنَّ مَنْ فَعَلَ مَعْصِيَةً فَإِنَّهُ جَدِيرٌ أَنْ يُشْفَعَ لَهُ؛ لِأَنَّ المَفْرُوضَ فِي الشَّافِعُ أَلَّا يَكُونَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ المَشْفُوعِ إِلَيْهِ وَحْشَةٌ بِتَرْكِ وَاجِبِ أَوْ فِعْل مَعْصِيَةٍ، وَيَكُونُ جَانِيُه نَظِيفًا مِنْ جِهَةِ المَشْفُوعِ إِلَيْهِ، ثُمَّ يُلهَمُونَ الذَّهَابَ إِلَى نُوح، وَيَذْكُرُونَ مِنْ أَوْصَافِهِ وَيَطْلُبُونَ مِنهُ الشَّفَاعَةَ، فَيَعْتَذِرُ بِأَنَّهُ سَأَلَ مَا لَيْسَ لَهُ بِهِ عِلْمٌ، وَذَلِكَ حِينًا غَرِقَ قَوْمُهُ الْمُكَذِّبُونَ لَهُ، وَمِنْهُمْ أَحَدُ أَبْنَائِهِ، فَقَالَ: ﴿رَبِّ إِنَّ ٱبْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعَدَكَ ٱلْحَقُّ وَأَنتَ أَحْكُمُ ٱلْحَكِمِينَ ﴿ ۚ قَالَ يَنْوُحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ ۚ إِنَّهُ عَمَلُ عَيْرُ صَلِحٍ فَلَا تَسْتَأْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ، عِلْمٌ ۚ إِنِّيٓ أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ ۞﴾ [هود:٥٥-٤٦]، فَيُلْهَمُونَ الذَّهَابَ إِلَى إِبْرَاهِيمَ، وَيَذْكَرُونَ لَهُ مِنْ أَوْصَافِهِ مَا يَقْتَضِي أَنْ يَكُونَ شَافِعًا، فَيَعْتَذِرُ بِأَنَّهُ كَذَبَ ثَلَاثَ كَذَبَات، مَعَ أَنَّهَا لَيْسَتْ كَذبَاتٍ، وَلَكِنَّهَا تَوْرِيَةٌ، إِلَّا أَنَّهُ لِشِدَّةِ خَوْفِهِ مِنَ اللهِ عَنَّوَجَلَّ خَافَ أَنْ تَكُونَ هَذِهِ التَّوْرِيَاتُ كَذِبًا تَمْنَعُ أَنْ يَكُونَ أَهْلًا لِلشَّفَاعَةِ، فَلَمْ يَشْفَعْ، فَيُلْهَمُونَ الذَّهَابَ إِلَى مُوسَى، وَيَذْكُرُونَ لَهُ مِنْ صِفَاتِهِ مَا يَقْتَضِي أَنْ يَكُونَ شَافِعًا، وَلَكِنَّهُ يَعْتَذِرُ بِأَنَّهُ قَتَلَ نَفْسًا لَمْ يُؤْذَنْ لَهُ بِقَتْلِهَا، وَهُوَ الْقِبْطِيُّ الَّذِي كَانَ مُشَاجِرًا لِرَجُل إِسْرَائِيلِيٍّ، فَاسْتَغَاثَ مُوسَى الرَّجُلُ الْإِسْرَائِيلِيُّ عَلَى الرَّجُلِ الْقِبْطِيِّ، فَقَتَلَهُ دُونَ أَنْ يُؤْذَنَ لَهُ بِقَتْلِهِ، فَاعْتَذَرَ بِهَذَا الْعُذْرِ، ثُمَّ يُلْهَمُونَ الذَّهَابَ إِلَى عِيسَى فَلَا يَعْتَذِرُ، وَلَكِنَّهُ يَتَخَلَّى لِمَنْ هُوَ أَوْلَى بِهَا مِنْهُ، وَهُوَ الرَّسُولُ ﷺ فَيَقُولُ: «اذْهَبُوا إِلَى مُحَمَّدٍ، عَبْدٌ غَفَرَ اللهُ لَـهُ مَا تَقَـدُّمَ مِنْ ذَنْبِهِ»، فَيَأْتُـونَ إِلَى رَسُـولِ اللهِ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّـمَ-

فَيَستَأْذِنُ مِنَ اللهِ عَنَّوَجَلَّ أَن يَشفَعَ، فَيَأْذَنُ لَهُ (١).

إِذَنِ، الشَّفَاعةُ اعتَذَرَ عَنهَا أُولُو العَزِمِ مِنَ الرُّسلِ، وَآلَت إِلَى مُحُمَّد عَلَيْ .

فإِن قِيلَ: كَيْفَ يَذْهَبُ النَّاسُ إِلَى آدَمَ، ثُمَّ نُوحٍ، ثُمَّ إِبْرَاهِيمَ، ثُمَّ مُوسَى، ثُمَّ عِيسَى، وَلَمْ يَكْرِفُونَ بِهَا حَدَّثَهُمْ بِهِ الرَّسُولُ بِأَنَّ الشَّهُاعَةَ سَوْفَ تَنْتَهِي إِلَيْهِ؟ الشَّهُاعَةَ سَوْفَ تَنْتَهِي إِلَيْهِ؟

الجوابُ: هَذَا إِشْكَالٌ جَيِّد، وَالْجُوَابُ عَلَيهِ مِن ثَلَاثَةِ أُوجُه:

الأُولُ: أَنَّه لَم يَعلَم أَحدٌ بِهذَا إلَّا هَذه الأَمَّةُ، وَالمَحْشَرُ يَشْمَل أُمَّا عَظيمَةً غَيرَ هَذه الأَمَّةِ، وَهُم لَا يَدرُونَ عَن هَذَا الشَّيْءِ.

الثَّاني: أَنَّ المدَّةَ طَويلَةٌ بَينَ عِلْمِنا وبَينَ وَقتِ الشَّفَاعَةِ.

الثَّالِثُ: أَنَّ الأهوَالَ المزعِجَةَ يَومَ القِيامَةِ تُنْسِي كُلَّ شَيْءٍ، كَمَا قَالَ الله تَعَالى: ﴿ يَوْمَ تَدَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُ مُرْضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمْلٍ خَمْلَهَا وَتَرَى ٱلتَّاسَ سُكَنَرَىٰ وَمَا هُم بِسُكَنَرَىٰ وَلَاكِنَّ عَذَابَ ٱللّهِ شَدِيدٌ ﴾ [الحج: ٢].

وَمِنَ الشَّفاعَاتِ الخَاصَّةِ بالرَّسُولِ -أَيضًا- شَفَاعتُه بِدخُولِ أُمَّتهِ الجُنَّةَ، فَإِنهُ لَا أَحدَ يَشفَعُ فِي هَذَا إِلَّا الرسُولُ صَلَّاتَهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ.

وَمِن شَفاعَتِه الحَاصِةِ كَذلِكَ، شَفَاعتُه فِي عَمِّهِ أَبِي طَالِب أَنْ يُخَفَّفَ عَنهُ، فَكَانَ «فِي ضَحْضَاحٍ مِنْ نَارٍ وَعَلَيْهِ نَعْلَانِ يَغْلِي مِنْهُمَا دِمَاغُهُ» (٢) -نَعوذُ بِالله- وَإِنَّه لَأَهْوَنُ أَهِلِ النَّارِ عَذَابًا، وَإِنَّمَا أُذِنَ لَه أَنْ يَشْفَعَ فِيهِ معَ أَنَّه كَافِرٌ، وَلُولًا شَفاعَةُ الرسُولِ ﷺ أَهلِ النَّارِ عَذَابًا، وَإِنَّمَا أُذِنَ لَه أَنْ يَشْفَعَ فِيهِ معَ أَنَّه كَافِرٌ، وَلُولًا شَفاعَةُ الرسُولِ ﷺ

<sup>(</sup>١) «مسند الطيالسي» (٤/ ٤٣٠)، رقم ٢٨٣٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب المناقب، باب قصة أبي طالب، رقم (٣٨٨٣)، ومسلم: كتاب الإيهان، باب شفاعة النبي على الله طالب، رقم (٢٠٩).

لَكَانَ فِي الدَّرِكِ الأَسفَلِ مِنَ النَّارِ؛ لِمَا لَه مِنَ الأَيَادِي البَيضَاءِ فِي نُصرَةِ النَّبِيِّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ - والدِّفَاعِ عَنهُ، والله عَرَّيَجَلَّ كَرِيمٌ، لَا يَظْلِم، فَلمَّا كَانَ لَه هَذَا فِي الإِسلَام مَا كَانَ لله إِلَّا أَنْ يُثيبَه عَلَى ذَلِكَ بِأَنْ أَذِنَ لِنَبِيِّه أَنْ يَشْفَعَ فِيهِ.

ذُكِرَ فِي الشَّفاعَةِ أَنَّه «يُجْمَعُ النَّاسُ فِي صَعِيدٍ وَاحِدٍ يَنْفُذُهُمُ الْبَصَرُ»(١)، فما الْمَرَادُ بِالبَصَرِ؟

الجوَابُ: أَيْ لَا يَحُولُ بَينَه وبيْنَ رُؤْيتهِم جَمِيعًا شَيْءٌ، لَا شَجَر، وَلَا حَجَر، وَلَا حَجَر، وَلَا جَدَار، ولَا شَيْء، ويرَى أقصَاهم دُونَ أدنَاهُم.

فإن قال قائل: لمَّا ذُكِرَ فِي شَفَاعَةِ النَّبِيِّ ﷺ لِأَبِي طَالِب أَنَّه أَخَفُّ أَهلِ النَّارِ عَذَابًا، وَفِي المَقَابِل رَجُلٌ أَشَدُّ عَذَابًا لَكنَّه قَد يَقْضِي مَا عَلَيه مِنَ العَذَابِ وَيَدخُلُ الجَنَّة، أَفَلا يَكُونُ أُولِي بِهَذَا أَبُو طَالِب؛ لِأَنَّه أَخَفُّ عَذَابًا؟

الجَوابُ: هَذَا الإستِنتَاجُ غَريبٌ!؛ لِأَنَّ كُلَّ كَافِر مُؤبَّدٌ فِي نَارِ جَهنَّم، سَواءٌ أَبُو طَالِبٍ أَو غَيرُه، وَلَكِن قَد يُخفَّفُ عَنهُ لَا بِاعتِبارِ المُدَّة، وَإِنَّمَا بِاعتِبَارِ كَيفِيَّة العَذَابِ، وَأَمَّا الَّذِينَ يَدخُلُونَ النَّارَ وَيَخْرُجُونَ، فَإِنَّهُم يُعَذَّبُونَ بِقَدر مَعَاصِيهِم، بَل قَد يَكُونُ العَذَابُ بِقَدْرِ المعصِيةِ أَقلَ بِكثيرٍ عِمَّا كَانَ عَلَيه أَبُو طَالِب أَو أَيُّ كَافِرٍ غَيره.

وَهَلْ يُقَاسُ أَبُو طَالِبٍ بِرَجُل كَافِر فِي هَذَا العَصرِ يَنصُرُ الدِّينَ؟ الجَوَابُ: لَا يُقاسُ، وَلَا شَفَاعةَ لَه.

الشَّفَاعَةُ الْحَاصَّةُ بِالرَّسُولِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ ثَلَاثُ شَفَاعَاتٍ:

الأُولَى: الشَّفَاعَةُ الْعُظْمَى الْحَاصَّةُ بِالرَّسُولِ، وَهِيَ الَّتِي تَكُونُ لِأَهْلِ المَوْقِفِ،

<sup>(</sup>١) المستدرك على الصحيحين (٢/ ٣٩٥، رقم ٣٣٨٤).

فَيَذْهَبُونَ إِلَى الْأَنْبِيَاءِ وَالرُّسُلِ، فَتَنْتَهِي الشَّفَاعَةُ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٓ آلِدِوَسَلَّمَ.

الثَّانِيَةُ: الشَّفَاعَةُ الَّتِي دَوَّنَهَا لَكِنَّهَا عَامَّةٌ، وَهِيَ الشَّفَاعَةُ لِدُخُولِ الجَنَّةِ، فَإِنَّ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا عَبَرُوا الصِّرَاطَ وَقَفُوا عَلَى طَرَفِي الجَنَّةِ وَالنَّارِ، وَاقْتَصَّ لِبَعضِهِمُ الْبَعضِ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا عَبَرُوا الصِّرَاطَ وَقَفُوا عَلَى طَرَفِي الجَنَّةِ وَالنَّارِ، وَاقْتَصَ لِبَعضِهِمُ الْبَعضِ اقْتِصَاصًا كَامِلًا يُزِيلُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ مِنَ الْغِلِّ، ثُمَّ يَقِفُونَ عِنْدَ بَابِ الجَنَّةِ، فَيَطْلُبُونَ شَغِعًا يُدْخِلُهُمُ اللهُ بِهِ الجَنَّة، فَيَشْفَعُ النَّبِيُّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِوَعَلَى الِهِ وَسَلَمَ.

الثَّالِئَةُ: شَفَاعَةٌ خَاصَّةٌ فِي شَخْصٍ خَاصِّ، وَهِي شَفَاعَتُهُ فِي عَمِّهِ أَبِي طَالِبٍ أَنْ فَي ضَحْضَاحٍ مِن نَارٍ ، يُخفِّفَ اللهُ عَنْهُ العَذَابَ، فَأَجَابَ اللهُ تَعَالَى شَفَاعتَه، وَكَانَ فِي ضَحْضَاحٍ مِن نَارٍ ، وَعَلَيهِ نَعْلَانِ يَعْلِي مِنهُمَا دِمَاعُهُ، وَلَوْلَا النَّبِيُّ عَلَيْ لَكَانَ فِي الدَّركِ الأَسفَلِ مِنَ النَّارِ (١) ، وَعَلَيهِ نَعْلَانِ يَعْلِي مِنهُمَا دِمَاعُهُ، وَلَوْلَا النَّبِيُّ عَلَيْ لَكَانَ فِي الدَّركِ الأَسفَلِ مِنَ النَّارِ (١) ، وَلَوْلَا أَنَا » فَائِدَةٌ عَظِيمَةٌ وَهِيَ: أَنَّ إِضَافَةَ الشَّيْءِ إِلَى سَبَيهِ الحَقِيقِي دُونَ وَفِي قَولِه: ﴿ وَلَوْلَا أَنَا » فَائِدَةٌ عَظِيمَةٌ وَهِيَ: أَنَّ إِضَافَةَ الشَّيْءِ إِلَى سَبَيهِ الحَقِيقِي دُونَ ذِكْ رَاللهِ جَائِزَةٌ ، فَإِذَا قُلتَ عَن شَخصٍ غَرِيقٍ أَنقَذْتَه مِنَ العَرَقِ: ﴿ لَوْلَا أَنَا لَعَرِقَ ﴾ وَهُو لَمَا أَنَا لَعَرِقَ الدَّرُكِ لَكَانَ فِي الدَّرْكِ لَكَانَ فِي الدَّرُكِ لَكَانَ فِي الدَّرْكِ لَكَانَ فِي الدَّرْكِ لَكَانَ فِي الدَّرُكِ اللهِ شَفَاعَتُه ؛ لَكَانَ فِي الدَّرْكِ اللهِ شَفَاعَة ، لَكَانَ فِي الدَّرْكِ الْأَشْفَل مِنَ النَّارِ ، لَكِنَّ الرَّسُولُ أَضَافَ الشَّيْءَ إِلَى سَبَيهِ الحَقِيقِيِّ ، وَهُو جَائِزُ .

الرَّابِعَةُ: شَفَاعَةُ الدَّاعِي بِالمغْفِرةِ مِثَنِ استَحَقَّ النَّارَ أَلَّا يَدخُلَهَا.

الخَامِسَةُ: شَفَاعَةُ مَن كَانَ فِي النَّارِ وَالعَذَابِ أَن يَخْرُجَ إِلَى الجَنَّةِ.

وَهَاتَانِ الْأَخِيرَتَانِ يُنْكِرُهُمَا الْمُعْتَزِلَة وَالْخَوَارِج؛ لِأَنَّهُمَا يَرَوْنَ خُلُودَهُ فِي النَّارِ؛ لِأَنَّهُمَا يَرُوْنَ خُلُودَهُ فِي النَّائِيةِ الْكَبِيرَة فِي الدُّنْيَا، وَلَكِنْ يَحْكُمُونَ بِتَخْلِيدِهِ لِارْتِكَابِهِ الْكَبِيرَة فِي الدُّنْيَا وَيَحْكُمُونَ عَلَيْهِ فِي الْآخِرَةِ فِي النَّارِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَأَمَّا الْخَوَارِجُ فَيُكَفِّرُونَهُ فِي الدُّنْيَا وَيَحْكُمُونَ عَلَيْهِ فِي الْآخِرَةِ بِالنَّارِ، وَيَقُولُونَ: مَنِ اسْتَحَقَّ النَّارَ فَلَا شَفَاعَة فِيهِ وَلَوْ كَانَ مِنَ المُؤْمِنِينَ؛ لِأَنَّهُمْ يَرَوْنَ كُفْرَهُ، فَلَا تَنْفَعُهُ الشَّفَاعَة.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب المناقب، باب قصة أبي طالب، رقم (٣٨٨٣)، ومسلم: كتاب الإيهان، باب شفاعة النبي ﷺ لأبي طالب، رقم (٢٠٩).

وَالشَّفَاعَةُ العَامَّةُ تَكُونُ فِي أَهلِ النَّارِ فِيمَنْ دَخلَهَا أَن يَخرُجَ مِنهَا، وَفِيمَن اسْتَحَقهَا أَلا يَدخُلها، وَهُم أَهلُ الكَبائِرِ، أَمَّا الكُفَّارِ فَلَا شَفاعَةَ لَـهمْ.

أَمَّا أَهلُ الكَبائِرِ كَالزَّانِي وَالسَّارِقِ وَشَارِبِ الخَمرِ وَمَا أَشبَهَهُم، فَهذَا القِسمُ يُنكِرُه الخَوارِجُ وَالمُعتَزِلَةُ بِنَاءً عَلَى مَذَهَبَيهِما أَنَّ فَاعِلَ الكَبيرَةِ مُحُلَّدٌ فِي النَّارِ، وَإِذَا كَانَ مُحُلَّدًا فِي النَّارِ لَمَ تَنفَعْهُ الشَّفاعَةُ.

وقولهُمْ هَذَا مُخَالِفٌ لِقُولِ السَّلْفِ المَبنِيِّ عَلَى كِتَابِ اللهِ وَسُنَّةِ رَسُولِ اللهِ ﷺ وَالصَّلْخِينَ أَنْ يَشْفَعُوا فَأَهُلُ الكَبائِرِ يَأْذَنُ اللهُ تَعالَى لِلأَنبِياءِ وَالصَّدِيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ والصَّالِحِينَ أَنْ يَشْفَعُوا لَهُمْ بِأَلا يَدخُلُوا النَّارَ إِنْ كَانُوا لَم يَدخُلُوا، وَفِي أَنْ يَخرجُوا مِنهَا إِنْ كَانُوا قَد دَخَلُوها، لَكِنَّ الْحَوَارِجَ يَقُولُونَ إِنَّ فَاعلَ الكَبيرَةِ دَخَلُوها، لَكِنَّ الْحَوَارِجَ وَالمَعتزِلَةَ أَبوا ذَلكَ؛ لأَنَّ الْحَوَارِجَ يَقُولُونَ إِنَّ فَاعلَ الكَبيرَةِ مُحُلدٌ فِي النَّارِ لِأَنهُ كَافِرٌ عِندَهُم، فَمَنْ زَنَى عِندَهُم فَهوَ كَافرٌ، وَمَن سَرَقَ فَهوَ كَافرٌ، وَمَن سَرَقَ فَهوَ كَافرٌ، وَعَلَى هَذَا فَيخَلَّدُ فِي النَّارِ لِأَنْ كُلَّ كَافرٍ مُخَلَّدُ فِي النَّارِ.

أَمَّا المُعتَزِلةُ فَيقُولُونَ إِنَّ فَاعِلَ الكَبِيرَةِ مُحَلَّدٌ فِي النَّارِ وَلكِنَّهُ لَيسَ بِكافِرٍ وَلا مُؤمِنٍ، قَالُوا: يَكُونُ فِي مَنزِلةٍ بَينَ المَنزِلتَينِ، إِنْ قُلتَ: (كَافِرٌ) أَخطَأتَ، وَإِن قُلتَ: (مُؤمِنٌ) أَخطَأتَ.

وَلَا شَكَّ أَنَّ هَذَينِ المَذهبَينِ غَيرُ صَحِيحَينِ، فَإِنَّ أَهلَ الكَبائِرِ تَنفَعُ فِيهِمُ الشَّفَاعَةُ كَما ثَبَتتْ في ذَلِكَ الأَحَادِيثُ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ بَلْ تَوَاتَرتِ الأَحَادِيثُ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ بَلْ تَوَاتَرتِ الأَحَادِيثُ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ فِي الشَّفاعَةِ لأَهلِ الكَبائِرِ.

وَأَمَّا اللَّعَتَزِلَةُ فَإِنَّ إِثْبَاتَهُمُ المَنزِلَتِينِ بَاطلٌ لِأَنَّ اللهَ قَالَ: ﴿ هُوَ الَّذِى خَلَقَكُمُ فَيَنكُرُ كَافِرٌ وَمِنكُمُ مُّوْمِنُ ﴾ [التغابن:٢]، وَلَمَ يَذكُرْ وَاسِطَةً، وَقُولَهُمْ هَذَا إِحدَاثُ لَا نَجِدُ عَلَيهِ بُرهَانًا لَا مِنْ قُرآنٍ وَلا مِنَ السُّنةِ. وَأَهُلُ السُّنةِ وَالجَمَاعَةِ يُؤمِنونَ بِأَنَّ النَّبيَّ ﷺ وَغَيرَهُ قَد يَشْفَعُونَ عِندَ اللهِ يَومَ القِيامَةِ فِي أَهلِ الكَبَائِرِ أَلَّا يَدخُلُوا النَّارَ وَفِيمَنْ دَخلَها أَن يَخْرُجَ مِنهَا.

وَالْحَقُّ أَنَّ الشَّفَاعَةَ فِي هَوَلَاءِ ثَابِتةٌ فِيمَنِ استَحقَّ النَّارَ أَلَّا يَدخُلَهَا وَفيمَنْ دَخَلَها أَنْ يَخُرُجَ مِنهَا وَالأَحَادِيثُ فِي ذَلِكَ مُتَواتِرَةٌ وَعَلى هَذَا قَولُ النَّاظِمِ(١):

مِّ اَتَ وَاتَرَ حَدِيثُ مَنْ كَذَبْ وَمَنْ بَنَى للهِ بَيْتًا وَاحْتَسَبْ وَمَنْ بَنَى للهِ بَيْتًا وَاحْتَسَبْ وَرُؤْيَةٌ شَا فَاعَةٌ وَالْحَوْثُ وَمَسْحُ خُفَّيْنِ وَهَذِي بَعضُ

الشَّاهِدُ مِن هَذَا قَولُهُ: «شَفَاعَةٌ»، فَإِنَّ أَحَادِيثَها مُتَواتِرَةٌ نَقَلَها أَهلُ السُّنةِ فِي كُتُبهِم، وَيَدلُّ لِذَلكَ مِنَ القُرآنِ الكَريمِ قَولُه تعَالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ عَلَيْهِم، وَيَدلُّ لِذَلكَ مِنَ القُرآنِ الكَريمِ قَولُه تعَالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾ [النساء: ٤٨]، فَإِنَّ هَذهِ الآيةَ تَدلُّ عَلَى أَنَّ مَا سِوَى الشِّركِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾ [النساء: ٤٨]، فَإِنَّ هَذهِ الآيةَ تَدلُّ عَلَى أَنَّ مَا سِوَى الشِّركِ تَحتَ المَشِيئَةُ اللهِ عَنَى الأَسْبَابِ الَّتِي تَكُونُ مِهَا مَشِيئَةُ اللهِ عَنَى الأَسْبَابِ الَّتِي تَكُونُ مِهَا مَشِيئَةُ اللهِ عَرَقِجَلَّ أَنْ يَغْفِرَ الذَّنبَ.

# شُرُوطُ الشَّفَاعَةِ:

الأولُ: رِضَا اللهِ عَنِ الشَّافعِ وَالمشفُوعِ فِيه؛ لِقَولِ الله تَبَازِكَوَتَعَالَى: ﴿وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ ﴾ [الأنبياء:٢٨]، وقولَه: ﴿ يَوْمَ إِلَّا لَنَفَعُ ٱلشَّفَعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَنُ وَرَضِىَ لَهُ, وَقُولُهُ ﴾ [طه:١٠٩].

الثَّاني: إِذْنُه فِيهَا؛ لِلآيةِ السَّابِقةِ؛ وَلِقَولِه أَيضًا: ﴿مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندَهُ وَ اللَّابِإِذَنِهِ ﴾ [البقرة: ٢٥٥].

فَمَنْ لَمَ يَرضَهُ الله، أَو يَأْذَن لَه، لَا يُمكِنُ أَنْ يَشْفَعَ أَو يُشْفَعَ فِيهِ.

<sup>(</sup>١) أورده الحافظ في «الفتح» (١/ ٢٧١).

وَقَد حَمَلْنَا الشَّفَاعَةَ فِي قَولِه: «وَأَعْطِيتُ الشَّفَاعَةَ» عَلَى الشَّفَاعَةِ العُظمَى الحَّاصَّةِ بِالرَّسُولِ؛ لِأَنَّ غَيرَه مِنَ الأَنبِياءِ، وَالصَّدِيقِينَ، وَالشَّهدَاءِ، وَالصَّالِحِينَ يَشْفَعونَ، حَتَّى الَّذين يُصَلُّونَ عَلى الجَنَازَةِ شُفَعَاءُ؛ لِقَولِه ﷺ: «مَا مِنْ رَجُلٍ مُسْلم يَشْفَعونَ، حَتَّى الَّذين يُصَلُّونَ عَلى الجَنَازَةِ شُفَعَاءُ؛ لِقَولِه ﷺ: «مَا مِنْ رَجُلٍ مُسْلم يَشُوتُ فَيَقُومُ عَلَى جَنَازَتِهِ أَرْبَعُونَ رَجُلًا لَا يُشْرِكُونَ بِاللهِ شَيْئًا إِلَّا شَفَّعَهُمُ اللهُ فِيهِ»(۱).

الخَامِسَةُ: ﴿وَكَانَ النَّبِيُّ يُبْعَثُ إِلَى قَوْمِهِ خَاصَّةً، وَبُعِثْتُ إِلَى النَّاسِ عَامَّةً»<sup>(۲)</sup>، فَالأَنْبِيَاءُ كُلُّ يُبعَثُ إِلى قَومِه، فَإِبرَاهِيمُ في قَومِه، وَالزَّمنُ وَاحدٌ. وَلُوطٌ فِي قَومِه والزَّمنُ وَاحدٌ.

فَإِذَا قَالَ قَائِلٌ: إِنَّ نُوحًا عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ قَالَ: ﴿ زَبِ لَا نَذَرُ عَلَى ٱلْأَرْضِ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ دَيَّارًا﴾ [نوح:٢٦]، فَأَهلَكَ اللهُ أَهلَ الأَرضِ إِلا مَنْ آمَنَ وَمَا آمَنَ مَعهُ إِلَّا قَلِيلٌ فَمَعنَى ذَلكَ يَكُونُ مُرسَلًا إِلى هَوُّ لاءِ وَهُمْ جَمِيعُ النَّاسِ؟

فَا لَجُوابُ: إِنَّ نُوحًا عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ كَانَ مَبعُوثًا إِلَى جَمِيعِ النَّاسِ بِلسَانِ الحَالِ، لَا فِي أَوَّلِ الأَمرِ كَانَ مَبعُوثًا إِلَى قَومِه خَاصَّةً لَكِن لَم أَهلَكَ اللهُ لَا فِي أَوَّلِ الأَمرِ كَانَ مَبعُوثًا إِلَى قَومِه خَاصَّةً لَكِن لَم أَهلَكَ اللهُ أَهلَ الأَرضِ وَلَم يَبقَ مِنَ النَّاسِ إِلا أَولَادُ نُوحٍ أَهلَ الأَرضِ وَلَم يَبقَ مِنَ النَّاسِ إِلا أَولَادُ نُوحٍ وَلَمْذَا كَانَ نُوحٌ يُسَمَّى الأَبَ الثَّانِي لِلبَشَريةِ، وَحِينَئذِ يَزُولُ الإِشكَالُ.

وقد تَجِدُونَ أَنبِياءَ مُتَعَدِّدِينَ فِي آنٍ وَاحِدٍ؛ كَمَا أَنَّ مُوسَى وَهَارُونَ تَشَارَكَا فِي قَومِهِمَا وَالزَّمنُ وَاحَدٌ؛ وَلِهَذَا قَالَ: ﴿وَأَشْرِكُهُ فِي آمْرِي﴾ [طه:٣٢]، وَأَمَّا النَّبيُّ ﷺ بُعثَ إِلَى النَّاسِ عَامَّةً.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الجنائز، باب من صلى عليه أربعون شفعوا فيه، رقم (٩٤٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب التيمم، رقم (٣٣٥).

وَلَا يُرَدُّ عَلَينَا بِأَنَّ نُوحًا عَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ بُعِثَ إِلَى أَهلِ الأَرْضِ جَمِيعًا؛ لِأَنَّه في ذلكَ الوقتِ لَيسَ هُنَاكَ قُومِيَّاتٌ وَقَبائلُ، بَل كَانَ النَّاسُ أَقَلَّ بِكَثِيرٍ مَمَا هُمْ عَلَيه بَعدَ ذَلكَ، فَصَارَ النَّاسُ كُلُّهم قَومَه؛ وَلهذَا لَهَا غَرِقَ المُكذِّبونَ لَه لم يَبقَ إِلَّا ذُرِيَّتُه، وَلهذَا لَهَا غَرِقَ المُكذِّبونَ لَه لم يَبقَ إِلَّا ذُرِيَّتُه، وَمِنهُم تَكوَّنَتِ الخلِيقَةُ البَشَرِيةُ مَرَّةً أُخرَى؛ وَلهِذَا يُقَالُ: إِنَّ نُوحًا هُوَ الأَبُ الثَّاني لِلبَشَرِيةِ، كَهَا قَالَ تَعَالى: ﴿وَجَعَلْنَا ذُرِيَّتَهُ مُرُ الْبَافِينَ ﴿ الصَافاتِ: ٧٧].

وَقُولُه ﷺ ﴿ بُعِثْتُ إِلَى النَّاسِ عَامَّةً ﴾ يَشْهَدُ لَهُ قُولُ اللهِ تَعَالَى: ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ إِنِّى رَسُولُ اللّهِ إِلَيْتَكُمْ جَمِيعًا الّذِى لَهُ مُلْكُ السّمَنوَتِ وَالْأَرْضُ لَا إِلَهَ إِلّا هُوَ يَحْمِ وَيُمِيثُ فَعَامِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيّ الْأَمِيّ ﴾ [الأعراف:١٥٨]، وَفِي هَذَا دَليلٌ عَلى هُو يَحْمِ وَيُمِيثُ فَعَامِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ النّبِيّ اللّهُ وَاللّهِ وَالنّصارَى يُلزَمُونَ بِاتبَاعِ النّبيّ ﷺ فَاليَهُودُ وَالنّصارَى وَالمَلاحِدَةُ وَالمُشْرِكُونَ وَغَيْرُهُم عِنْ كَانُوا بَعَدَ بَعَثَةِ النبِيّ ﷺ كُلّهُم مُلزَمُونَ أَن يَتَبِعُوهُ.

وَلهَذَا صَحَّ عَنهُ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: «وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ لَا يَسْمَعُ بِي وَاحِدٌ مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ يَهُودِيُّ وَلَا نَصْرَ انِيُّ ثُمَّ لَا يُؤْمِنُ بِهَا جِئْتُ بِهِ إِلَّا كَانَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ »(١).

## مِن فُوائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: التَّحدُّثُ بِنِعمَةِ اللهِ تَعَالَى عَلَى العَبدِ وَفَضلِه عَلَيهِ؛ لِقَولِه ﷺ: «أُعْطِيتُ خُسَّا..» إِلَى آخِرِه، وَهَذَا مِمَّا أَمَرَ اللهُ بِهِ أَنْ يُحَدِّثَ الإِنْسانُ بِنِعْمَةِ اللهِ عَلَيهِ، وَلَكِن لَا يَكُونُ ذَلِكَ فَخرًا عَلَى غَيرِه، أَو بَطَرًا بِنعمَةِ اللهِ؛ لِأَنَّ هَذَا عُلُوٌّ وَاستِكْبَارٌ.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ لله تَعَالَى أَنْ يَخْتصَّ بِفَضلِه مَن يَشَاءُ؛ لِقَولِه: «لَمْ يُعْطَهُنَّ أَحَدٌ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ»، وَلَيسَ هَذَا خِلَاف العَدلِ؛ لِأَنَّ هَذَا زِيَادَةُ فَضْل، وَلَا حرَجَ عَلَى الإِنْسانِ أَنْ يَزِيدَ أَحدًا فضْلًا عَلَى غَيرِه.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الإيهان، باب وجوب الإيهان برسالة نبينا محمد ﷺ، رقم (١٥٣).

وَلهٰذَا، لَمَّا مَثْلَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ هَذِهِ الْأُمَّةَ بِمَن أُوتِيَ الكِتابَ مِن قَبْلِهَا برَجُلِ اسْتَأْجَرَ أُجَراءَ مِنَ الظُّهِرِ إِلَى العَصِرِ عَلى دِينَارِ وَينَارِ وَينَارِ، وَاستَأْجَرَ أُجَراءَ مِنَ الظُّهِرِ إِلَى العَصِرِ عَلى دِينَار دِينَار، وَاستَأْجَر أُجَرَاءَ مِنَ العَصْر إِلَى غُروبِ الشَّمسِ عَلى دِينارَيْن دِينَارَيْن، فَاحتَجَّ دِينَار، وَاستَأْجَر أُجَرَاءَ مِنَ العَصْر إِلَى غُروبِ الشَّمسِ عَلى دِينارَيْن وَالمَدَّة أَقصَرُ؟ الأَوَّلُونَ، وَقَالُوا: كَيفَ تُعطِي هَوُ لاءِ عَلى دِينَارَين دينَارَينِ وَالمَدَّة أَقصَرُ؟

فَقَالَ لَهِم: هَل ظَلَمْتَكُم مِن حَقِّكُم شَيئًا؟ قَالُوا: لَا. قال: ذلِكَ فَضْلِي أُوتِيهِ مَن أَشَاءُ، وَهَذَا هُو الوَاقِعُ.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: حُسْنُ تَعْلِيمِ الرَّسُولِ عَلَيْهِ الصَّلَاهُ وَالسَّلَامُ حَيثُ يَجمَعُ أَحيَانًا بَعضَ الأَشياءِ الَّتِي تَتَّفِقُ فِي أَصْلٍ وَاحِدٍ وَإِنْ كَانَتْ ذَاتَ شِعَابٍ مُتَفرِّقَة، فَكُلُّ خَصِيصَةٍ مُتَفَرقَة عَنِ الأَخرَى، لَكِنَّه جَمَعهَا فِي أَصْل وَاحِد، وَهُوَ اختِصَاصُه بِها.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ إِرعَابَ العَدُوِّ نَصرٌ مِنَ الله عَنَّوَجَلَ وذَلِكَ في قَولِه: «نُصِرْتُ بِالرُّعْبِ مَسِيرَةَ شَهْرٍ».

وَلذَلكَ جَازَ أَنْ يَكْذَبَ الإِنْسَانُ عَلَى العَدُو بِوَصفِ الجَيشِ بِأَنَّهُ كَثِيرٌ وقَوِيٌّ، وَإِن لَم يَكُن كَذلِكَ؛ لِأَنَّ هَذَا مِن أَسبَابِ النَّصرِ.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: أَنَّ الأَرْضَ كُلَّهَا مَسجِدٌ، سَوَاءٌ كَانَتْ رَملِيَّةً أَو غَيرَ ذَلكَ، وَهَذَا العُمُومُ مَخَصُوصٌ بِبعضِ الأَشيَاءِ، مِثلَ أَن تَكُونَ الأَرْضُ نَجِسَةً، فتُزَالُ النَّجَاسَةُ لِتَصِحَّ لِلصَّلاةِ، كَما حَصَلَ في حَديثِ الأَعرَابي الَّذِي بَالَ في المَسجِدِ، فَأَمرَ النَّبَيُّ بِإِرَاقَة المَاءِ لِتَطهِيرِ الأَرْضِ (۱).

الْفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنَّ الْأَرضَ كُلَّها مَوْضِعٌ لِلتَّيمم، الرَّمْل وَالْحَصَى وَالتُّرَاب

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأدب، باب الرفق في الأمر كله، رقم (٦٠٢٥)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب وجوب غسل البول وغيره من النجاسات، رقم (٢٨٤).

وَغَيْر ذَلِكَ، حَتَّى وَإِنْ لَمَ يَكُنْ فِيهَا غُبَارٌ؛ لِقَولِهِ: «جُعِلَتْ لِيَ الْأَرْضُ مَسْجِدًا وَطَهُورًا»، وَلَمْ يَسْتَثْنِ شَيئًا مِنَ الأَرضِ، وَلَم يُخَصِّصْ شَيئًا مِنَ الأَرضِ، وَالرَّسُولُ ﷺ في أَسفَارِه كَانَ يُسافِرُ إِلى أَرَاضِ لَيسَ فِيهَا تُرابٌ، وَفِيهَا الرَّملُ فَيْتَيمَّمُ بِهِ.

لَكِنْ يُستَثنَى مِنْ هَذَا العُمُومِ المَقْبَرَةُ لأُمُورٍ:

أَوَّلا: المَقْبَرةُ: فَلا تَصِحُّ الصَّلاةُ فِي المَقبُرَةِ؛ لِقَولِ النَّبِيِّ عَلَيْهُا» (أَهُ مُسلِمٌ مِنْ حَديثِ أَبِي مَرْثَدِ الْغَنَويِّ: «لَا تُصَلُّوا إِلَى الْقُبُورِ وَلَا تَجْلِسُوا عَلَيْهَا» (أ) ، فَإِذَا نَهينا عَنِ الصَّلاةِ إِلَى الْقُبورِ لِثَلا تُصلِّي إِلى قَبرٍ أَمَامَكَ ، الصَّلاةِ إِلى الْقُبورِ لِثَلا تُصلِّي إِلى قَبرٍ أَمَامَكَ ، حَتَّى وَإِنْ لَمَ يَكُنْ فِيهِ مَقْبُرةٌ فَمَا بَالُكَ بِمكَانِ القُبُورِ .

وَأَخرَجَ التِّرِمِذِيُّ أَيضًا عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ أَنهُ قَالَ: «الْأَرْضُ كُلُّهَا مَسْجِدٌ إِلَّا المَقْبُرةَ وَالحَبَّامَ» (٢)، فَالمَقبُرةُ لَا تَصتُّ فِيها الصَّلاةُ حَتَّى في المَكَانِ الحَالي مِنَ القُبورِ، وَلَو كَانَتِ القُبورُ خَلفَ ظَهرِكَ، فَمَا دَامَ هَذَا المَكانُ يُسمَّى مَقْبُرةً وَقَد دُفِنَ فِيهِ فَإِنَّ الصَّلاةَ فِيهِ لَا تَصِتُّ. الصَّلاةَ فِيهِ لَا تَصِتُّ.

ثَانيًا: الحَمامُ؛ فَالصَّلاةُ فِي الحَمامِ لَا تَصِحُّ؛ لِأَنهُ مَأْوَى الشَّياطِينِ، وَلأَنَّهُ مَحَلُّ كَشفِ الْعَورَاتِ؛ وَلِأَنهُ رُبَّما يَكُونُ فِيهِ اخْتِلاطُ، فَلِهذَا نُهِيَ عَنِ الصَّلَاةِ فِيه فَلا تَصحُّ مِثلُ الصَّلاةِ فِي الحَمامِ لَا فِي دَاخِلِه وَلَا فِي تَخْصِيصِهِ.

ثَالثًا: أَعطَانُ الإِبلِ؛ وَقَد سَبقَ الْكَلامُ عَلَى ذَلكَ.

رَابِعًا: الْأَمَاكِنُ النَّجِسةُ؛ لَا تَصِحُّ الصَّلاةُ فِيهَا؛ لِقَولِهِ تَعَالَى: ﴿وَطَهِّرَ بَيْتِيَ لِلطَّآبِفِينَ وَٱلْقَالِمِينَ وَٱلرُّكَعِ السُّجُودِ ﴾ فَإِنَّ الأَمرَ بِتَطهِيرِ البَيتِ يَشمَلُ تَطهِيرَه

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الجنائز، باب النهي عن الجلوس على القبر والصلاة عليه، رقم (٩٧٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٣/ ٨٣، رقم ١١٨١٠).

مِنَ الأَصنَامِ وَالأَوْتَانِ وَهذَا تَطْهِيرٌ مَعنَوي وَتَطْهِيرَه مِنَ النَّجَاسَاتِ وهَذَا تَطْهِيرٌ حِسِيٌ، وَيدُلُّ لِذلكَ أَيضًا أَنَّ النَّبِي عَنِي قَالَ لِلرَّجلِ الَّذِي بَالَ فِي طَائِفَةِ المَسْجِدِ وَهُوَ أَعرَابِيُّ دَخلَ وَالنبيُّ عَنِي وَأَصحَابُه فِي المَسجِدِ فَتنَحَّى هَذَا الأَعرَابِيُّ وَبَالَ فِي جِهةٍ مِنَ المَسجِدِ فَزَجَرهُ النَّاسُ وأَطَاحُوا بِه فَقالَ رَسُولُ اللهِ عَنِي: «لا تَزْرِمُوهُ»، يَعنِي لا تَقطَعُوا عَلَيهِ بَولَه اتْرُكُوهُ فَلَما قَضَى بَولَه أَمرَ النبيُّ عَنِي أَنْ يُصبَّ عَليهِ ذَنُوبٌ مِن مَاءِ الذَّنوبِ وَهُو الدَّلُو فَإذَا صُبَّ عَليهِ ذَنوبٌ مِن الماء طَهرَ وَزالَ المَانعُ، أَمَّا الأَعرَابِيُّ فَإِنَّ النَّي وَهُو الدَّلُو فَإذَا صُبَّ عَليهِ ذَنوبٌ مِن المَاء طَهرَ وَزالَ المَانعُ، أَمَّا الأَعرَابِيُّ فَإنَّ النَّي وَلَا اللَّعرَابِيُّ فَإنَّ النَّي عَلِي لَكَانِ النَّعَ الْمَالِقِ الشَّهِ وَهُو اللَّهُ عَلَى وَالْقَذَرِ وَإِنَّنَا هِي لِلصَّلَاةِ وَقِرَاءَةِ الْقُرْآنِ وَالتَّسْبِحِ» (ا)، وَالشَّاهِدُ مِنْ هَذَا الحَديثِ أَنَّ النبِيَّ عَلَي يُصلَى فِيهِ وَهَذَا عَلى بُولِه ذَنُوبٌ مِن مَاءً وَهَذَا يَدلُّ عَلَى وُجوبِ تَطْهِيرِ المَكانِ الَّذِي يُصلَى فِيهِ وَهَذَا يَسَلَي مُ فَا الصَّلاةَ لَا تَصحُ فِي الأَماكِنِ النَّجِسَةِ.

خَامِسًا: اسْتَثَنَى بَعضُ العُلَماءِ الصَّلاة فِي قَارِعَةِ الطَّريقِ، أَو فِي الطَّريقِ المَسلُوكَةِ التِي تُقرَعُ لِحَديثِ ابنِ عُمرَ الذِي أَخْرَجَهُ ابنُ مَاجَه بِإسنَادٍ ضَعيفٍ وقَالَ: إنَّ العِلةَ فِي ثَقرَعُ لِحَديثِ ابنِ عُمرَ الذِي أَخْرَجَهُ ابنُ مَاجَه بِإسسَادِ ضَعيفٍ وقَالَ: إنَّ العِلةَ فِي ذَلكَ أَنَّ قَارِعَةَ الطَّريقِ سَببٌ لِإنشِغَالِ المُصَلَّى بِالسَّالِكِينَ وَمَعلُومٌ أَنَّ الصَّلاةَ لا يَشغَلُه ، كُلُّ شَيْءٍ يَشغَلُكَ فِي صَلاتِكَ لا تَشتَغِلْ بِهِ وَلهذَا نَهِي الإِنسَانُ وَهوَ حَاقنٌ يُدافِعُ الخَبثَ أَو وَهوَ جَائِعٌ تَتوقُ نفسُه إلى الطَّعامِ ؛ لِأنهَا تَشغَلُه عَنِ الصَّلاةِ فِي مُدافَعةِ الأَخْبَثينِ وَحُضُورِ لِأَنهَا تَشغَلُه عَنِ الصَّلاةِ فِي مُدافَعةِ الأَخْبَثينِ وَحُضُورِ الطَّعامِ لِأَنَّ ذَلكَ يَشغَلُ فَكذَلكَ قَارِعةُ الطَّريقِ يُنهَى عَنِ الصَلاةِ فِيهَا لِأَنَّهُ إذَا كَانتِ الطَّعامِ لِأَنَّ ذَلكَ يَشغُلُ فَكذَلكَ قَارِعةُ الطَّريقِ يُنهَى عَنِ الصَلاةِ فِيهَا لِأَنَّهُ إذَا كَانتِ الطَّعامِ لِأَنَّ ذَلكَ يَشغُلُ فَكذَلكَ قَارِعةُ الطَّريقِ يُنهَى عَنِ الصَلاةِ فِيهَا لِأَنَّهُ إذَا كَانتِ الطَّعامِ لِأَنَّ ذَلكَ يَشغُلُ فَكذَلكَ قَارِعةُ الطَّريقِ يُنهَى عَنِ الصَلاةِ فِيهَا لِأَنَّهُ إذَا كَانتِ الطَّعامِ لَا أَنْ ذَلكَ يَشغُلُ فَكذَلكَ قَارِعةُ المُصلِّ وَلكِن كُونُنَا نَقُولُ إنَّ الصَّلاةَ لا تَصحُّ الطَّعامُ أَلَا الطَّريقَ فَينشَغُلُ المُصلِّ وَلكِن كُونُنَا نَقُولُ إنَّ الصَّلاةَ لا تَصحُ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب تحريم الكلام في الصلاة، رقم(٥٣٧). ولفظه: «إِنَّ هَذِهِ الصَّلاَةَ لاَ يَصْلُحُ فِيهَا شَيْءٌ مِنْ كَلاَمِ النَّاسِ إِنَّهَا هُوَ التَّسْبِيحُ وَالتَّكْبِيرُ وَقِرَاءَةُ الْقُرْآنِ».

هَذَا غَيرُ ظَاهرٍ وَلهذَا كَانَ القَولُ الصَّحيحُ أَنَّ الصَّلاةَ في الطَّريقِ صَحِيحةٌ لَا سِيَّما إذَا لَمَ يَكُنْ هُناكَ أَحدٌ يَشغَلُ المُصَلِّي.

سَادسًا: اسْتَشَنَى بَعضُ العُلماءِ الصَّلاةَ فِي الْكَعبةِ فَقالَ لَا تَصحُّ الصَّلاةُ فِي الْكَعبةِ لِلحَديثِ الذِي أَخرَجَهُ ابنُ مَاجه بِإسنَادٍ الكَعبَةِ لِلحَديثِ الذِي أَخرَجَهُ ابنُ مَاجه بِإسنَادٍ ضَعيفٍ، وَلكِنَّ هَذَا القَولَ يُرَدُّ عَليهِ أَنهُ ثَبتَ فِي الصَّحِيحَينِ أَنَّ رَسولَ اللهِ عَلَيْهِ صَلَّى فَي جَوفِ الكَعبةِ صَلَّى رَكعتَينِ (۱).

وَأَجَابُوا عَنْ ذَلِكَ بِأَنَّ هَذَا فِي النَّافلَةِ، فَالنافِلَةُ تَصحُّ فِي الكَعبَةِ دُونَ الفَريضَةِ وَالنَّافِلَةِ كِلتَاهُمَا تَصحُّ فِي الكَعبَةِ لِأَنَّ وَلكِنَّ القَولَ الصَّحيحَ أَنَّ صَلاةَ الفَريضَةِ وَالنَّافِلَةِ كِلتَاهُمَا تَصحُّ فِي الكَعبَةِ لِأَنَّ حَديثَ ابنِ عُمَرَ ضَعيفٌ وَالكَعبَةُ مِنَ الأَرضِ فَتدخُلُ فِي عُمومٍ قَولِ النَّبيِّ عَيَّا حَديثَ ابنِ عُمَرَ ضَعيفٌ وَالكَعبَةُ مِنَ الأَرضِ فَتدخُلُ فِي عُمومٍ قَولِ النَّبيِّ عَيَّا اللَّهِ عَلَيْ الأَرضُ مَسجِدًا وَطَهُورًا، ثُمَّ نَقولُ إِذَا ثَبتَ أَنَّ النبيَّ عَيَّةِ صلَّى فِي الكَعبَةِ نَفلًا فَالفَرضُ مِثلُ النَّفلِ لَيسَ بِأُولِي وَلكِنهُ مِثلُه لأَنَّ لَدينَا قَاعِدَةٌ: مَا ثَبتَ فِي النَّفلِ اللهَ فَالفَرضُ ثَبتَ فِي النَّفلِ إِلا بِدَليلٍ وَمَا ثَبتَ فِي الفَرضِ ثَبتَ فِي النَّفلِ إِلا بِدَليلٍ؛ لأَنَّ الصَّلاةَ جِنسٌ وَاحِدٌ فَرضُها وَنفلُها، فَإِذَا كَانَتْ جِنسًا وَاحِدًا فَما ثَبتَ فِي أَحدِ النَّوعَينِ ثَبتَ فِي الآخرِ إلا بِدَليلٍ.

وَيدُلُّ لِهِذَهِ القَاعِدَةِ أَنَّ الصَّحابَةَ لَهَا ذَكرُوا أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ كَانَ يُصلِّي عَلَى عَلَى وَاجْلِتِه فِي السَّفَرِ قَالُوا غَيرَ أَنهُ لَا يُصلِّي عَليهَا المَفرُوضَةَ وَهذَا يَدلُّ عَلَى أَنَّهُ مَتى ثَبَتَ أَنه صَلَّى عَليهَا الفريضَةَ وَلكَنَّهُمُ اسْتَثنوهَا أَنه صَلَّى عَليهَا الفريضَةَ وَلكَنَّهُمُ اسْتَثنوهَا وَقَالُوا غَيرَ أَنهُ لَا يُصلِّى عَليهَا الكُتُوبَةَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصلاة، باب قول الله تعالى: ﴿وَأَيَّفِذُواْ مِن مَّقَامِ إِبْرَهِءَ مُصَلًى ﴾ [البقرة:١٢٥]، رقم(٣٩٧)، ومسلم: كتاب الحج، باب استحباب دخول الكعبة للحاج وغيره، والصلاة فيها، والدعاء في نواحيها كلها، رقم (١٣٢٩).

فَإِن قِيلَ: لَو صَلَّى شَخصٌ الفَريضَةَ في الحِجْرِ فَهلْ تَصحُّ صَلاتُه؟

قُلنَا: كُلٌّ مِنَ النافِلَةِ وَالفَريضَةِ تَصِحُّ عَلى القَولِ الصَّحِيحِ؛ لِأَنَّ الحِجرَ أَكثَرُه مِنَ الكَعبَةِ قَالَ العُلَماءُ: إِنَّه سِتةُ أَذرُع وَنِصف تَقرِيبًا مِنَ الكَعبَةِ.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: جَوَازُ صَلَاقِ الفَريضَةِ وَالنَّافِلةِ فِي الكَعبَةِ؛ لِقَولِه: «جُعِلَتْ لِيَ الْأَرْضُ مَسْجِدًا».

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: الفَريضَةُ لا تَصحُّ في جَوفِ الكَعبةِ.

قُلنا: وَهلِ الكَعبةُ مِنَ الأَرْض، أَو مِنَ السَّماء؟

سَيَقُولُ: مِنَ الأَرْضِ، فَنَقُولُ: مَنِ الَّذِي أَخرَجَها عَن عَمودٍ؟!

أمَّا النَّافلَةُ: فَقَد ثَبتَ في الحَدِيثِ أنَّ النبيَّ ﷺ صلَّى النَّافلَة في الكَعبَة (١١)، ولا إشكَالَ في ذَلِكَ، إِنَّمَ الإِشكَالُ في الفَريضَةِ وَالصَّحِيحُ هُوَ الجَوَازُ كَمَا تَقدَّمَ.

وأَمَّا حَدِيثُ ابنِ عُمرَ رَضَالِلَّهُ عَنْهُا: «فَوْقَ ظَهْرِ رِجْلَيْهِ»(٢) مِمَّا لَا تَصتُّ الصَّلاةُ فِيهِ، فَهوَ حَديثٌ ضَعِيفٌ لَا تَقومُ بِه حُجةٌ.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: جَوازُ الصَّلَاة في الرَّمَادِ؛ لِأَنَّه مِنَ الأَرْضِ، وَالأَرْضُ كُلُّها مَسجِدٌ، وَقَد كَرِهَ ذَلكَ بَعضُ العُلَهَاءِ، وَقَالُوا: إِنَّ هَذَا مَكانُ النَّارِ وَلَا تَنبَغي الصَّلَاةُ فِيهِ، وَلَكنْ لَا وَجْهَ لِقَولِهم.

الفَائِدَةُ الثَّامنَة: جَوازُ الصَّلاةِ في مَرابِضِ الغَنَم؛ لِأَنَّما داخِلةٌ في عُمومِ لَفظِه: «وَجُعِلَتْ لِيَ الْأَرْضُ مَسْجِدًا».

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصلاة، باب قول الله تعالى: ﴿وَٱتَّغِذُواْ مِن مَقَامِ إِبْرَهِ عَمَ مُصَلَّى ﴾، رقم: (٣٩٧) والنافلة: ما زاد على النصيب أو الحق أو الفرض يقال: هو يصلي النافلة. المعجم الوسيط نفل. (٢) الظهر: خلاف البطن ومن الإنسان مؤخر الكاهل إلى أدنى العجز. المعجم الوسيط ظهر.

الفَائِدَةُ التَّاسعةُ: جَوازُ الصَّلَاة فِي مَعَاطِنِ الإِبلِ؛ لِعُمُوم الحَدِيثِ، وَلَكنَّ هَذَا العُمومَ خُصِّصَ بِحَديثِ «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ نَهَى عَنِ الصَّلَاةِ فِي مَعَاطِنِ الْإِبلِ» (١)، فَيؤخَذُ بِهَذَا التَّخصِيصِ.

وكَذلِكَ الصَّلَاةُ فِي المَقبَرةِ الأَصْلُ فِيهَا الجَوازُ؛ لِأَنَّ المَقبرَةَ مِنَ الأَرْضِ، ولَكنْ خُصِّصَتْ بِحَديثِ: «لَعَنَ اللهُ الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيَائِهِمْ مَسَاجِدَ» (٢)، وكَذلِكَ الحَديثُ الَّذِي رَواهُ الترمِذيُّ «الْأَرْضُ كُلُّهَا مَسْجِدٌ إِلَّا المَقْبَرَةَ وَالحَمَّامَ» (٣)، وَحَذلِكَ الحَديثُ مُسْلِم عَن أَبِي مَرْثَد الغَنوِيِّ أَنَّ النبيَّ ﷺ قَالَ: «لَا تُصَلُّوا إِلَى الْقُبُورِ» (٤).

وكذلِكَ الصَّلَاةُ في الأَرْضِ المَعْصُوبَةِ، الأَصْلُ فِيهَا الجَوازُ، إلَّا إِذَا صَاحَ صَاحِبُها بِإِخْرَاجِكَ مِنهَا؛ لِقَولِه عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «مَنْ غَصَبَ شِبْرًا مِنَ الْأَرْضِ صَاحِبُها بِإِخْرَاجِكَ مِنهَا؛ لِقَولِه عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «مِنْ غَصَبَ شِبْرًا مِنَ الْأَرْضِ طُوِّقَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ سَبْعِ أَرَاضِينَ» (٥)، وقُولُه: «إِنَّ دِمَاءَكُمْ وَأَمْوَالكُمْ وَأَعْرَاضَكُمْ طُوِّقَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ سَبْعِ أَرَاضِينَ » (٥)، وقُولُه: «إِنَّ دِمَاءَكُمْ وَأَمْوَالكُمْ وَأَعْرَاضَكُمْ عَلَيْكُمْ حَرَامٌ » (٢)، وهذَا الحَدِيثُ أَعلنَه النبيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاهُ فِي الحَجِّ فِي عِدَّةِ مَوَاقِفَ وَالأَرْضِ معًا لَا شَكَ.

وَهَل تَصحُّ الصَّلَاةُ فيهَا أُو لَا تَصِح؟

الجوابُ: المَسْأَلَةُ عَلَى خِلَاف، وَالرَّاجِح فِيهَا أَنَّ الصَّلَاةَ صَحِيحَةٌ؛ لِأَنَّهُ لَمْ يَقَعِ النَّهيُ عَنِ الصَّلَاةِ، وَلَكِنْ يَلْحَقُهُ إِثْم اغْتِصَابِ الْأَرْضِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢/ ٤٥١، رقم ٩٨٢٤).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الصلاة، باب الصلاة في البيعة، رقم (٤٣٥)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب النهي عن بناء المساجد على القبور، رقم (٥٢٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٣/ ٨٣، رقم ١١٨١٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم: كتاب الجنائز، باب النهي عن الجلوس على القبر والصلاة عليه، رقم (٩٧٢).

<sup>(</sup>٥) جامع معمر بن راشد: (١١/ ١٠، رقم ١٩٧٥٤).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري: كتاب العلم، باب ليبلغ العلم الشاهد الغائب، رقم (١٠٥).

إِذَنْ، فَجَميعُ الصُّورِ التِي يُقَالُ فِيهَا: «لَا تَصِح الصَّلاة» فيُعمَلُ فِيها الدَّليلُ العَامُّ: «وَجُعِلَتْ لِيَ الْأَرْضُ مَسْجِدًا»، فَمَنِ ادَّعَى عَدَمَ صِحَّةِ الصَّلَاةِ في أَي بُقعَة مِنَ الأَرْضِ، فَعَلَيْهِ الدَّليلُ؛ لِأَنَّ (العَامَّ يَتناوَلُ جَميعَ أَفرادِهِ).

وَالدَّليلُ عَلَي أَنَّ أَيَّ عُمومٍ يَتَناوَلُ جَمِيعَ الأَفْرَادِ: أَنَّ النبيَّ عَيَالِيَّهُ قَالَ في التَّشَهُّدِ: «السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللهِ الصَّالِحِينَ»(١)، نُسَلِّم عَلَى كُلِّ عَبدٍ صَالحٍ في السَّماءِ وَالأَرْضِ.

الفَائِدَة العَاشِرةُ: مَن فَعَل العِبادَةَ واجتهَدَ فِيها، ثُم تبَيَّن خَطؤُه فِيها، فَإنهُ لَا إِعَادةِ لَا إِعَادةَ عَلَيه، لَا سِيَّا مِعَ تَعَذُّر مَن يَسأَله؛ لِأَنَّ النبِيَّ ﷺ لم يأْمُرْ عمَّارًا بِإِعَادةِ مَا صَلَّه فِي هَذَا التَّيَمم.

فَلَوْ أَنَّ رَجُلًا ظَنَّ أَنَّ مَنْ لَا يَجِدُ المَاءَ فَلَا يَتَيَمَّمُ وَلَا يُصَلِّي، وَبَقِيَ عَلَى ذَلِكَ شَهْرًا، أَوْ أَكْثَرَ حَتَّى عَلِمَ، فَلَا يُؤْمَرُ بِإِعَادَةِ مَا فَاتَهُ.

أَوِ امْرَأَة اسْتَحَاضَتْ فَظَنَّتْ أَنَّ الْمُسْتَحَاضَةَ لَا تُصَلِّي كَالْحَائِضِ، ثُمَّ تَبَيَّنَ أَنَّهَا تُصَلِّى، فَلَا إِعَادَةَ عَلَيْهَا.

وَهُنَاكَ قَاعِدَةٌ فِي الْأُمُورِ الكُفرية: لَو أَنَّ إِنْسَانًا يَفْعَلُ كُفْرًا، وَلَكِنَّهُ لَمْ يَعْلَمْ أَنَّهُ كُفْر، وَلَا وَجَدَ مَنْ يُنَبِّهُهُ، فَعَاشَ فِي قَرْيَةٍ يُشْرِكُ أَهْلَهَا بِقَبْرٍ مِنَ الْقُبُورِ، وَلَمْ يَأْتِهِمْ كُفْر، وَلَا وَجَدَ مَنْ يُنَبِّهُهُ، فَعَاشَ فِي قَرْيَةٍ يُشْرِكُ أَهْلَهَا بِقَبْرٍ مِنَ الْقُبُورِ، وَلَمْ يَأْتِهِمْ خَبَرٌ لِبُعْدِهِمْ عَنْ أَمْكِنَةِ الْعِلْمِ، فَلَا يُحْكَمُ بِكُفْرِهِمْ؛ لِأَنَّهُمْ لَمْ يَجِدُوا مَنْ يُنَبِّهُهُمْ، وَلَا طَرَأً عَلَى بَالِهِمْ أَنَّ هَذَا كُفْر، وَالله عَنَهَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ وَمَا كُنَا مُعَذِبِينَ حَتَى نَبْعَثَ وَلَا طَرَأً عَلَى بَالِهِمْ أَنَّ هَذَا كُفْر، وَالله عَنَهَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ وَمَا كُنَا مُعَذِبِينَ حَتَى نَبْعَثَ رَسُولُ ﴾ [الإسراء:١٥]، وَهَوُلًا عِنِي الحَقِيقَةِ كَأَنْ لَمْ يُبْعَثْ إِلَيْهِمْ رَسُولُ ﴾ [الإسراء:١٥]، وَهَوُلًا عِنِي الحَقِيقَةِ كَأَنْ لَمْ يُبْعَثْ إِلَيْهِمْ رَسُولُ ﴾ [الإسراء:١٥]،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب التشهد في الآخرة، رقم (٨٣١)، ومسلم: كتاب الصلاة، باب التشهد في الصلاة، رقم (٤٠٢).

وَهُمْ يَعْتَقِدُونَ أَنَّهُمْ مُسْلِمُونَ، أَمَّا مَنْ كَانَ يَعْبُدُ الصَّنَمَ عَلَى أَنَّهُ عَابِدٌ لَهُ؛ فَهُوَ كَافِرٌ كَفِعْلِ النَّصَارَى الْيَوْمَ؛ لِأَنَّهُمْ لَا يَدِينُونَ بِالْإِسْلَامِ ويُريدُونَه، فَلْيُنتَبه لِهَذِهِ المَسْأَلَةِ؛ لِأَنَّهَا عَظِيمَةٌ جِدًّا.

وَكَثيرٌ مِنَ النَّاسِ يَتهَاونُ بِالتَّكفِيرِ حَتَّى يُكفِّرَ مَن لم يُكفِّرُه اللهُ ورسُولُه، وَإِذَا فَعَلَ ذَلكَ فَهوَ الكَافر؛ لِأنَّ الرسُولَ ﷺ قَالَ: «مَنْ دَعَا رَجُلًا بِالْكُفْرِ وَلَيْسَ كَذَلِكَ، حَارَ عَلَيْهِ»(۱)، أَيْ: رَجَعَ عَلَيهِ.

وَأَخبَرَ أَنَّ مَنْ كَفَّرَ غَيرَهُ، «فَقَدْ بَاءَ بِهَا أَحَدُهُمَا» (٢) إِنْ كَانَ المَكَفَّر كَمَا وُصِفَ، وَإِلَّا صَارَ الكَافرُ هُوَ المُكفَّرَ.

فَاللَسْأَلَةُ خَطِيرَة جِدًّا، وَلَا سِيَّمَا أَنَّ هَذَا الزَّمَانَ صَارَ بَعض النَّاسِ فِيهِ يَتَهَاوَنُونَ، وَيُكَفِّرُونَ أَيَّ إِنْسَانٍ فَعَلَ مَا يُفَسِّقُ، أَوْ يُبَدِّعُونَ وَيُكَفِّرُونَ أَيَّ إِنْسَانٍ فَعَلَ مَا يُفَسِّقُ، أَوْ يُبدِّعُونَ أَيَّ إِنْسَانٍ فَعَلَ مَا يُفَسِّقُ، أَوْ يُبدِّعُونَ أَيَّ إِنْسَانٍ فَعَلَ مَا يُبَدِّعُ، وَهَذَا غَلَط، بَلْ لَا بُدَّ مِنْ شَرْطٍ مُهِمٍّ وَهُوَ بُلُوغُ الحُجَّةِ عَلَى وَجْهِهَا.

الفَائِدَةُ الحادِيةَ عَشْرَةَ: تَفَاضُلُ الأَنبِياءِ فِيهَا بَينَهُم، وَأَنَّ بَعضَهُم أَفضَلُ مِن بَعضٍ، وَهذَا نصُّ القُرْآنِ فِي قَولِه تَعَالى: ﴿ ﴿ تِلْكَ ٱلرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ ﴾ [البقرة:٢٥٣].

فإنْ قَالَ قَائل: أَلَيْسَ النبيُّ ﷺ قالَ: «لَا تُفَاضِلُوا بَيْنَ الْأَنْبِيَاءِ، لَا تُفَضِّلُونِي عَلَى يُونُسَ بْنِ مَتَّى»(٢)؟

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الإيهان، باب بيان حال إيهان من رغب عن أبيه وهو يعلم، رقم (٦١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الأدب، باب من كفر أخاه بغير تأويل فهو كما قال، رقم (٦١٠٤)، ومسلم: كتاب الإيهان، باب بيان حال إيهان من قال لأخيه المسلم: يا كافر، رقم (٦٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله تعالى: ﴿ وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴾، رقم (٣٤١٤) بلفظ: «لا تفضلوا بين أنبياء الله، فإنه ينفخ في الصور فيصعق من في السهاوات ومن في

نقول: بلَى، إنْ كانَ على سَبيلِ المُفاخَرةِ، لَا عَلى سَبِيلِ الإخْبَارِ، فَالمَفَاخرَةُ لَا تَجُوز؛ لِأَنَّ هَذا يَعنِي القدحَ في المَفْضُولِ.

أَمَّا عَلَى سَبيلِ الإِحبَارِ بِأَنْ نَقُولَ مُحَمَّدٌ أَفضلُ الرُّسلِ، أَو أُولُو العَزمِ أَفضَلُ الرُّسلِ فَجَائزٌ.

وَقَد يُقال: فُلَانٌ أَفْضَلُ مِنْ فُلَان، لَكِنَّ الْأَحْسَنَ أَنْ تُكْمِلَ فَتَقُولُ: وَكُلُّ مِنْهُمَا عَالَم؛ تَبَعًا لِلْقُرْآنِ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَدَاوُدَ وَسُلَيْمَنَ إِذَ يَعَكُمَانِ فِي الْحُرُثِ إِذَ نَفَشَتْ فِيهِ غَنَمُ ٱلْقَوْمِ وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ شَهِدِينَ ﴿ وَدَاوُدَ وَسُلَيْمَنَ إِذَ يَعَكُمُانِ فِي الْحَرُثِ إِذَ نَفَشَتْ فِيهِ غَنَمُ ٱلْقَوْمِ وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ شَهِدِينَ ﴿ فَا فَعَهَمْنَهَا سُلَيْمَانَ ﴾، فَبِهذَا صَارَ سُلَيَانُ أَكْثَرَ فَهمًا مِن دَاودَ، لَكنَّ الله جَبَر هَذَا بقولِه: ﴿ وَكُلَّ مَا لَيْنَا حُكُمًا وَعِلْمًا وَسَخَرْنَامَعُ دَاوُدَ ٱلْجِبَالَ يُسَبِّحْنَ ﴾ [الأنبياء:٧٥-٧٩]، إلى آخِرِ مَا ذُكِرَ مِنَ الثَّنَاءِ عَلَيهِ.

وَقَالَ تَعَالَى أَيضًا: ﴿لَا يَسْتَوِى مِنكُر مَّنَ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْحِ وَقَـٰنَلَ أُوْلَتِكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِن اللَّهِ وَقَالَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُسْنَى ﴾ [الحديد:١٠]، حتَّى لا يُفْهَم انتِقَاصُ اللَّخَرِينَ.

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ لَا يَسْتَوِى ٱلْقَاعِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِ ٱلضَّرَرِ وَٱلْمُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ ۚ فَضَّلَ ٱللَّهُ ٱلْمُجَاهِدِينَ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ عَلَى ٱلْقَاعِدِينَ دَرَجَةً ۚ وَكُلَّا وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلْحُسُنَى ﴾ [النساء: ٩٥].

فَإِن قِيلَ: ذُكِرَ أَنَّ مِنَ الشِّركِ الأَصغَرِ قَولَ الرَّجُل: «لَوْلَا قُلَيْبَةٌ فِي الدَّارِ لَأَتَى اللَّصُوصُ»، فَما قَولُكُم؟

الأرض إلا من شاء الله، ثم ينفخ فيه أخرى فأكون أول من بعث، فإذا موسى آخذ بالعرش فلا أدري أحوسب بصعقته يوم الطور أم بعث قبلي، ولا أقول: إن أحدًا أفضل من يونس بن متى»، ومسلم: كتاب الفضائل، باب من فضائل موسى عَلَيْهِ ٱلسَّكَرُمُ، رقم (٢٣٧٣).

الجَوابُ: هَذَا الأَثرُ رُوِيَ عنِ ابنِ عبَّاس مِن طَريقِ ابنِ حَاتم، وَفِي النَّفسِ مِنه شَيْءٌ، فَإِنْ صَحَّ عَنِ ابنِ عَباسٍ فَمرَادُه سَدُّ البابِ، وَإِلَّا لَا شَكَّ أَنَّ إضَافَةَ الشَّيْءِ لَشَيْءٍ مَعلومٍ هُو مُقْتضَى الجِكمَةِ، وَقَالَ ابنُ القَيمِ أيضًا في (الميمِيَّة) عَنِ الصَّحَابةِ رَخِوَاللَّهُ عَنْهُمُ (۱):

أُولَئِكَ أَتْبَاعُ النَّبِيِّ وَحِزْبُهُ وَلَوْلَاهُمُ مَا كَانَ فِي الْأَرْضِ مُسْلِمُ وَلَوْلَاهُمُ مَا كَانَ فِي الْأَرْضِ مُسْلِمُ وَلَيْكُ أَتْبَاعُ النَّبِيِّ وَحِزْبُهُ وَلَكِنْ رَوَاسِيهَا وَأَوْتَادُهَا هُمُ وَلَكِنْ رَوَاسِيهَا وَأَوْتَادُهَا هُمُ

ومَا زَالَ العُلَهَاء يُسْنِدُون الشَّيْءَ إلى سَببٍ مَعلُوم، لَكنْ إلى سَببٍ مَوْهُـوم، فَكَ فَهذَا حرَام، فَك يَجوزُ. مِثلَ إِنْسانٍ يَعقِد عَلَى ذِرَاعِه حَلْقةً وَيظنُّ أَنَّه لَا يُصيبهُ شَيْءٌ، فَهذَا حرَام، بَل نَوعٌ مِنَ الشِّركِ الأَصغَر.

وَأَمَّا عِصَابَة الرَّأْسِ الَّتِي تُذهِب الصُّدَاع، فَلَا بأَسَ بها، فقَد كَانَ الرَّسُول ﷺ في مَرَضِه مَعصُوبَ الرَّأْسِ، فَهذَا سَببٌ مَعلُوم.

الفَائِدَةُ الثَّانيةَ عَشْرَةَ: يَنْبغِي أَنْ يَستَعملَ المَجَاهِدونَ مَا يَحصُلُ بهِ الرُّعبُ لِلأَعْدَاء مِن كَثَافةِ الجَيشِ، وَشدةِ الهُجُوم، وَمَا أَشبَهَ ذَلكَ.

وَكَانَ النَّعَمَانُ بنُ مُقَرِّنٍ فِي إِحْدَى الغَزَواتِ يَبعَثُ الجُندَ أَرْسَالًا لِيرسِلَهم في أُولِ النَّهارِ، ثُمَّ يَجعَلهُم في اللَّيلِ يَذهَبونَ إِلى مَحَلِّ لِيُشَاهِدهُم العَدُوُّ وَفي الصَّباحِ يَرجِعونَ؛ لِيُوهِمَ العَدوَّ أَنَّ هَذَا مَدَدٌ جَديدٌ، فَيُلْقَى في قُلُومِم الرُّعبُ.

الفَائِدَةُ الثَّالثَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ جَمِيعَ بِقاعَ الأَرْضِ لَا تُكْرَهُ الصَّلَاة فِيهَا، فَمنْ قَالَ تُكْرَه الصَّلاةُ فِي الكَنيسَةِ، أَو فِي الدَّيْرِ، أَو فِي البِيَع أَو غَيرهَا مِنَ الأَماكِن فَعَليهِ الدَّليلُ؛ لِقَولِه: «جُعِلَتْ لِيَ» وَاللَّامُ فِي (لِيَ) لِلإِبَاحةِ.

<sup>(</sup>١) «مفتاح الأفكار» للسلماني (٣/ ١٢٤).

وَمَا ثَبِتَ فِي النَّفْلِ يَثْبِتُ فِي الفَرضِ إِلَّا بِدَليلٍ، فَإِنَّ الصَّحابَةَ لَـمَّا حَكُوْا أَنَّ رسُولَ الله ﷺ صلَّى عَلى مَا حِكَوْا أَنَّه لَا يُصلِّي عَليهَا المكتُوبَةَ (١)، فَاسْتَثْنَوْا حَتَّى لَا تُلحَقَ الفَريضَةُ بِالنَّافلَةِ فِي هَذِه المسأَلَة.

الفَائِدَةُ الرَّابِعةَ عشْرَةَ: أَنَّ جَمِيعَ الأَرْض يَصتُّ التَّيممُ عَليهَا، كَالرملِ، وَالتُّرابِ، والحَجر... إلخ؛ لِقولِه: «وَجُعِلَتْ لِيَ الْأَرْضُ مَسْجِدًا وَطَهُورًا»، فمَن ادَّعَى أَنَّ شيئًا مِن أَجزَاءِ الأَرْضِ لَا يَصتُّ التَّيممُ عَليه، فَعَليهِ الدَّليلُ.

الفَائِدَةُ الخامسَةَ عَشْرَةَ: لَا يُشتَرطُ فِي التَّيمِمِ أَن يَعْلَقَ التُّرابُ بِاليدِ.

وَجْهُ ذَلكَ: أَنَّنَا إِذَا قُلْنَا بِجَوَازِ التَّيمِمِ عَلَى كُلِ الأَرَاضِي، فَمِنَ المعلُومِ أَنَّ الأَرْضَ الرَّملِيةَ فِي الغَالِبِ لَا يَكُونُ لِمَا غُبارٌ يَعْلَقُ بِاليَدِ، وَلَا سِيَّما إِذَا كَانَتْ إِثْرَ مَطَرِ. مَطَرِ.

وَيَدَلُّ هَٰذَا تَأْكِيدًا: مَا ثَبَتَ فِي (صَحيح البُخارِيِّ) «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ لَمَّا أَرَى عَلَّارَ بْنَ يَاسِرٍ كَيْفَ يَتَيَمَّمُ نَفَخَ فِي يَدَيْهِ» (٢)، ولو كَانَ لا بُدَّ مِن وُجودِ الغُبارِ؛ لَمَا نَفَخَ فِي يَديهِ؛ لِأَنَّ النَّفخَ فِي اليَدَيْنِ يُزيلُ الغُبارَ.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: مَا تَقُولُونَ فِيها وَرَد فِي بَعضِ الأَلْفَاظِ الصَحِيحَةِ كَقُولِه: «وَجُعِلَتْ تُرْبَتُهَا لَنَا طَهُورًا»، أو «جُعِلَ التُّرَابُ لَنَا طَهُورًا» (قَالَ: «التُّرابُ».

قُلنَا: الجَوابُ علَى هَذَا أَنَّ النَّصَّ علَى بَعضِ أَفرادِ العَامِّ بحُكمِ العَام لَا يَقْتَضِي

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الصلاة، باب التوجه نحو القبلة حيث كان رقم (٤٠٠)، ومسلم: كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب جواز صلاة النافلة على الدابة في السفر حيث توجهت رقم (٧٠٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٤/ ٣٢٠، رقم ١٩٠٩٣).

<sup>(</sup>٣) صحيح ابن حبان (١٤/ ٣١٠، رقم ٢٤٠).

التَّخْصِيص عَلَى القَوْل المُحَقَّقِ، كَمَا ذكره الشنقِيطِي في (أَضْوَاء البَيان)، وَغيرُه مِن المحقِّقينَ.

مثَالُ ذَلكَ: إذَا قُلْتِ: "أَكْرِمِ الطلَبَةَ"، وَكان فِيهم مَنِ اسْمُه (عبد الله) ثُم قلت: "أَكْرِمْ عبدَ اللهِ"، فَلَا يقتضِي ذَلِكَ أَلَّا يكرِمَ بَقيةَ الطلَبةِ؛ لِأَننِي ذَكَرْتُ بَعضَ قلتَ: "أَكْرِمْ عبدَ اللهِ"، فَلَا يقتضِي ذَلِكَ أَلَّا يكرِمَ بَقيةَ الطلَبةِ؛ لِأَننِي ذَكَرْتُ بَعضَ أَفْرَادِ العَام بِحكم يُوَافِقُ حُكمَ العَام، فَذِكْرُه يَقتضي أَن يَكُونَ تَشرِيفًا لَه، كَمَا لَو ذُكِرَ الخَاصُّ بَعدَ العَام، مِثلَ قَولِه: ﴿ نَنَزُلُ ٱلْمَلَئِكِكَةُ وَٱلرُّوحُ فِيهَا ﴾ [القدر:٤]، فَلَا نقولُ: إِنهُ لـاً ذَكر الروحَ أَنَّ الملكَ تَكَةَ لَا تَنزِلُ.

وقال بَعضُهم: إِنَّ (التُّرابَ) في الحَدِيثِ لَقَبُّ، وَليسَ لَفظًا مُشتَقَّا، وَمفهُوم اللَّقب أَنَّه لا عِبْرَةَ بهِ، لكِنَّ هَذَا فِيه صُعُوبةٌ في التَّصَوُّر؛ وَلهٰذَا عَدَلْنا عَن هَذَا التَّعلِيلِ إلى التَّعليلِ السَّابقِ، وَهوَ: "إذَا ذُكرَ بَعضُ أفرَادِ العَامِّ بها يُوافِقُ العَام فَإنهُ لا يَقتَضِي التَّخصِيص».

الفَائِدَةُ السَّادَسَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ هذَا الحَدِيثِ مِنَّةٌ مِنَ الله عَنَّوَجَلَّ عَلى هَذَهِ الأُمَةِ بِهَذَهِ الخَصِيصَةِ العَظيمَةِ بِأَنْ جَعَلَ الأَرْضَ كُلهَا مَسجِدًا وَكُلَّها طَهُورًا، بَينَها الأُمَمُ السَّابِقَةُ لا يُصَلُّونَ إلَّا فِي مكَانٍ مُعينٍ، وَلا يتَطهرُونَ إلا بِالمَاءِ، فَإِذَا كَانَ الإِنْسانُ فِي السَّابِقَةُ لا يُصَلُّونَ الصَّلاةِ، وَإِذَا صَارَ فِي مَكَانٍ مَكَانٍ عَير مَكَانِ الصَّلاةِ، وَإِذَا صَارَ فِي مَكَانٍ مَكَانٍ عَير مَكانِ الصَّلاةِ، وَإِذَا صَارَ فِي مَكانٍ لَيسَ فِيهِ مَاء انتَظَرَ حَتَى يَجِدَ، وهذَا لَا شَكَّ أَنَّ فيهِ مَشْقَةً وَحرَجًا؛ وَلهذَا كَانَ جَوازُ التَّيشُمِ والصَّلاةِ في أي مَكانٍ كَانَ مِن خَصائصِ الأُمةِ هَذِه، ومن نِعمَةِ الله عَليهَا.

ُ الفَائِدَةُ السَّابِعَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ الرَّجُلَ مَتَى أَدْرَكَتْهُ الصَّلاةُ فليُصَلِّ في أي مَكانٍ؛ لِقولِه: «وَأَيْتُهَا رَجُلٍ مِنْ أُمَّتِي أَدْرَكَتْهُ الصَّلَاةُ فَلْيُصَلِّ»(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصلاة، باب قول النبي ﷺ: «جعلت لي الأرض مسجدًا وطهورا»، رقم (٤٣٨).

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ المرأَةَ إِذَا أَدرَكَتْهَا الصَّلاةُ ولَيسَ عِندهَا مَاءٌ فَإِنهَا لا تَتيَمَّمُ حَتى تَصِلَ إِلَى الماءِ.

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ مَا ثَبِتَ في حَقِّ الرِّجَالِ ثَبِتَ في حَق النِّسَاءِ إلَّا بِدَليل.

الفَائِدَةُ العِشرُونَ: المُحافَظةُ عَلى الوَقتِ بِحيثُ يُصلي الإِنْسَانُ في الوَقتِ عَلى أَي حَالٍ كَانَ؛ لِقولِه: «أَدْرَكَتْهُ الصَّلَاةُ فَلْيُصَلِّ».

الْفَائِدَةُ الْحَادِيَةُ وَالْعَشْرُونَ: أَنَّ الصَّلَاةَ تَلْزَم بِدخُولِ وَقْتِها.

وَجْهُ ذَلكَ قَولُه: «أَذْرَكَتْهُ الصَّلَاةُ»، وَالصَّلَاةُ تُدرِكُ الإِنْسَانَ إِذَا دَخلَ الوَقتُ، فَإِذَا حَصَلَ مَا يَمنَع مِنهَا؛ لَزِمَ القَضاءُ؛ لِقولِ النبيِّ ﷺ: «إِذَا حَضَرَتِ الصَّلَاةُ فَلْيُؤَذِّنْ لَكُمْ أَحَدُكُمْ»(١).

مِثَالٌ: امْرَأَةٌ حَاضَتْ بَعْدَ دُخُولِ الْوَقْتِ، فَإِذَا طَهُرَتْ يَلْزَمُهَا أَنْ تَقْضِيَ الصَّلَاةَ الَّتِي دَخَلَ وَقْتُهَا وَهِيَ طَاهِرَةٌ.

لَكَنْ هَل بِمُجَردِ دُخُولِ الوَقتِ تَسقُطُ الصَّلَاةُ؟

العُلَماءُ في ذَلِكَ عَلى ثَلَاثَةِ أَقْوَالٍ:

الأَولُ: أنَّه إذَا مَضَى قَدْرُ تَكبِيرَةِ الإِحرَامِ لَزِمَتْ، وَإِنْ كَانَ دُونَ ذَلكَ لَم يَلزَمْ؛ لِأَنَّهَا لَـهَا أُدركَت مِقدَارَ التَّحريم، فَلا تلزَمُ بِالتَّحرِيم الصَّلَاة.

الثَّاني: أَنَّهَا إِذَا تَيقَّنَت إِدرَاكَ الوَقتِ بِمقدَارِ رَكعَةٍ، لَزِمَتْهَا الصَّلَاةُ، وَإِنْ أَدركَتْ دُونَ ذَلكَ لَمَ تَلزَمهَا؛ لِقَول النَّبِيِّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ-: «مَنْ أَدْرَكَ رَكْعَةً

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب من قال: ليؤذن في السفر مؤذن واحد، رقم (٦٢٨).

مِنَ الصَّلَاةِ فَقَدْ أَدْرَكَ الصَّلَاةَ»<sup>(١)</sup>.

الثَّالثُ: لَا تَلْزَمُهَا الصَّلَاةُ إِلَّا إِذَا بَقِيَ عَلَيْهَا مِنَ الْوَقْتِ بِمِقْدَارِ الصَّلَاةِ؛ لِأَنَّ الصَّلَاةَ وَقْتُهَا مُوَسَّع، وَلَهَا أَنْ تُؤَخِّرَ إِلَى أَنْ يَبْقَى مِقْدَارِ الصَّلَاةِ، فَإِذَا كَانَتْ فِي وَقْتِ لِصَّلَاةَ وَقْتُهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللللَّةُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ

لَكِنْ لِلاحْتِيَاطِ، وَالْقَوْلُ الْوَسَطُ أَنَّهُ مَتَى أَدْرَكَتْ مِنْ وَقْتِهَا مِقْدَار رَكْعَة، لَزِمَتْهَا.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ وَالْعِشرُونَ: حِلُّ الْغَنائِمِ لَمَّذِهِ الْأُمَةِ، وَالْغَنِيمَةُ: مَا يَأْخُذُه المُسْلِمُونَ مِنَ الْكُفَّارِ بِقِتَالَ؛ لِقَولِه ﷺ: «وَجُعِلَ رِزْقِي تَحْتَ ظِلِّ رُغْجِي»(٢).

الفَائِدَةُ الثَّالثَةُ وَالعِشرُونَ: أَنَّ الله تَعَالى يَخَصُّ بِأَحكامِه الشَّرعِيةِ مَن شاءَ بِما شَاءَ، كَمَا يَخص بِأَحكَامِه القَدَرِيةِ؛ لِقَوله: «أُحِلَّتْ لِيَ المَغَانِمُ وَلَمْ تَحِلَّ لِأَحَدٍ قَبْلِي»، فَللهِ تَعالَى أَنْ يَخْصَّ بأَحكَامِه الشَّرعِيةِ وَالقدَرِيةِ مَن شاءَ.

وَأَحْكَامُ الله الْقَدَرِيَّةُ وَاضِحَة، كَمَنْ جَعَلَهُ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا، أَوْ مَرِيضًا، أَوْ مَنْ لَهُ أَوْلَاد وَمَنْ لَيْسَ لَهُ أَوْلَاد.

إِذَنْ، ظُهُور التَّبَايُنِ فِي الْأَحْكَامِ الْقَدَرِيَّةِ ظَاهِر، كَمَا أَنَّ الْأَحْكَام الشَّرْعِيَّة لله تَعَالَى أَنْ يُوجِبَ عَلَى هَذَا مَا لَا يُوجِبُ عَلَى الْآخَرِ.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ وَالْعِشْرُونَ: ظُهُورُ فَضيلَةِ رَسُولِ الله ﷺ حَيثُ أُعطِيَ الشَّفَاعَةَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصلاة، باب من أدرك من الصلاة ركعة، رقم (٥٨٠)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب من أدرك ركعة من الصلاة فقد أدرك تلك الصلاة، رقم (٦٠٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢/ ٥٠، رقم ١١٤٥).

العُظمَى؛ لِقَولِه: «وَأُعْطِيتُ الشَّفَاعَةَ»، وَهذَا خَاص بِه لَا تَدخُلُ فِيه الأُمةُ.

الفَائِدَةُ الخَامِسةُ وَالعشرُونَ: عُمُومُ بَعْثَةِ الرَّسُولِ ﷺ إِلَى النَّاسِ؛ لِقَولِه: «وَكَانَ النَّبِيُّ يُبْعَثُ إِلَى قَوْمِهِ خَاصَّةً، وَبُعِثْتُ إِلَى النَّاسِ عَامَّةً»، وَهذَا مِن فَضلِ الله عَلَى رسُولِه؛ لِأَنَّ كُلَّ مَن عَمِلَ بِشَرْعِه كَانَ لَه مِثلَ أَجرِه.

الفَائِدَةُ السَّادسَةُ وَالعشرُونَ: أَنَّ الْأَنْبِيَاءَ السَّابِقِينَ دَعْوَتهمْ مَحْصُورَة، حَيْثُ كَانَ الْوَاحِد مِنْهُمْ يُرْسَلُ إِلَى قَوْمِهِ فَقَطْ.

فَإِنْ قَالَ قَائل: أَليسَ الجِنُّ يَقُولُونَ: ﴿إِنَّا سَمِعْنَا كِتَبَّا أُنزِلَ مِنَ بَعْدِ مُوسَىٰ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِى إِلَى الْحَقِّ وَإِلَى طَرِيقٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ [الأحقاف:٣٠]، وهَذَا يَدُلُّ عَلَى أَنَهُم عَمِلُوا بِهَا جَاءَ به مُوسَى؟

قُلنا: إِنَّه إِنْ دَلَّ عَلى أَنَّهم عَمِلوا بِه؛ فَإِنَّهم عَمِلُوا بِهِ مِن غَير أَنْ يُكلَّف مُوسَى بِالرِّسَالةِ إِليهِم، ولَا مانِعَ في ذَلكَ.

الْفَائِدَةُ السَّابِعَةُ وَالْعِشْرُ ونَ: إِثْبَاتُ الشَّفَاعَةِ لِقَولِه: «وَأُعْطِيتُ الشَّفَاعَةَ».

الفَائِدَةُ الثَّامنَةُ وَالعِشرُونَ: حِلُّ الغَنِيمَةِ لَهَذِهِ الأُمَّةِ لِقَولِه ﷺ: «وَأُحِلَّتْ لِيَ المَغَانِمُ».

الفَائدَةُ التَّاسِعَةُ وَالعِشرُونَ: عُمومُ رِسَالَةِ النَّبِيِّ ﷺ إِلَى جَميع النَّاسِ.

الفَائدَةُ الثَّلَاثُونَ: أَنَّ رِسالَةَ رَسولِ اللهِ ﷺ هِيَ التِي خُتِمَتْ بَهَا الرِّسَالاتُ لِكَانَ مَن يَأْتِي بَعدَهَا رَسُول إِلى أُناسٍ خَرجُوا مِنَ لِأَنَّهُ لَولَا أَنهُ خُتِمتْ بِهِ الرِّسَالاتُ لَكانَ مَن يَأْتِي بَعدَهَا رَسُول إِلى أُناسٍ خَرجُوا مِنَ العُمومِ.





• ● ﴿﴾ ● •

قالَ المؤلفُ: «بَابُ الحَيْضِ».

الحَيْضُ مَصْدَر حَاضَ يَجِيضُ، وَمَعْنَى حَاضَ: سَالَ؛ لِقَوْلِ الْعَرَبِ: حَاضَ الوادِي إِذَا سَالَ.

وَاشْتِقَاق الحَيْض بِالمَعْنَى الإصْطِلَاحِيِّ مِنْ هَذَا المَعْنَى وَاضِح؛ لِأَنَّ الدَّمَ يَخْرُجُ مِنَ المَرْأَةِ بِكَثَافَة وَسَيَلَان.

وَالْحَيْضُ فِي الشَّرْعِ: دَمُ طَبِيعَةٍ وَجِبِلَّةٍ تُرْخِيهِ الرَّحِمُ فِي أَيَّامٍ مَعْلُومَةٍ عِنْدَ بُلُوغ سِنِّ مَعْلُومٍ وَ فَطرهَا اللهُ تَعالَى عَلَى بَناتِ آدَمَ ، كَما قَالَ النبيُّ عَلَيْ حِينَ دَخلَ عَلَى عَائشَةَ وَهِي تَبكِي فِي حَجَّةِ الوَدَاعِ وَكَانَتْ قَد أُحرَمَتْ بِالعُمرَةِ فَأَصَابَها الحيضُ في أَثنَاءِ الطَّريقِ فَجَعلَتْ تَبكِي فَدخلَ عَليهَا النَّبيُّ عَلَيْ فَقالَ: «مَا لَكِ لَعَلَّكِ نَفِسْتِ؟» الطَّريقِ فَجَعلَتْ تَبكِي فَدخلَ عَليهَا النَّبيُّ عَلَيْ فَقالَ: «مَا لَكِ لَعَلَّكِ نَفِسْتِ؟» قَالَتْ: نَعَمْ قَالَ: «هَذَا شَيْءٌ كَتَبُهُ اللهُ عَلَى بَنَاتِ آدَمَ» (١) ، وَالْمُرادُ بِالكَتَابَةِ هُنَا الكِتابَةُ الكونِيةُ القَدرِيةُ ؛ لأَنَّ الكِتابَةَ نُوعَانِ:

١ - كِتابَةٌ شَرعِيةٌ؛ مِثلَ قَولِهِ تَعَالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيامُ ﴾ [البقرة:١٨٣]، أي فُرضَ.

٢- كِتابَةٌ قَدَرِيةٌ؛ وَالكِتابَةُ القَدَرِيةُ مِثلَ قَولِه تَعَالى: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي ٱلزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ ٱلذِّكْرِ أَنَ ٱلأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِى ٱلصَّنالِحُونَ ﴾ [الأنبياء:١٠٥].

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الحيض، باب تقضي الحائض المناسك كلها إلا الطواف بالبيت، رقم (٣٠٥)، ومسلم: كتاب الحج، باب بيان وجوه الإحرام، رقم(٢٢١).

وفي حَديثِ عَائشَة رَضَالِيَّهُ عَنْهَ الذِي أَشَرنَا إِليهِ أَيضًا كِتابَةٌ قَدَريةٌ فَالحَيضُ كَتَبهُ اللهُ عَلَى بناتِ آدَمَ فَهوَ دَمُ طَبيعَةٍ يُصيبُ الأُنثَى إذَا بَلَغَتْ خَلقَهُ اللهُ عَرَّفَ عَلَ لِحَكمَةِ تَغذِيةِ الوَلدِ في بَطنِ أُمهِ، وَلهَذَا قَالَ العُلمَاءُ: إِنَّ الحَامِلَ لَا تَحيضُ يَعنِي في الغَالِبِ؛ لأَنَّ الدَّمَ يَنصَرفُ إِلى تَغذِيةِ الوَلدِ فَلا يَنزِلُ، وَهَذا مِنْ حِكمَةِ اللهِ وَلُطفِهِ بِعبَادِهِ.

وَالْحَيْضُ فِي الْحَقِيقَةِ لَا يَحْتَاجُ إِلَى تَعبِ وَعنَاءٍ، وَلا يَحْتَاجُ إِلَى تَقدِيرٍ وَتكَلْفٍ؟ لِأَنَّ اللهَ تَعالَى وَصَفهُ بِوَصفٍ مَتَى وُجِدَ هَذَا الوَصفُ ثَبتَ الحُكْمُ، فَقالَ جَلَّ وَعَلا: ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِّ قُلْ هُو أَذَى ﴾ [البقرة:٢٢٢]، فَمَتَى وُجِدَ هذَا الأَذَى فَهُو حَيضٌ، فَلا يُقدَّرُ بِمدَّةٍ لَا بِيوم وَليلَةٍ وَلا بِخَمسَةَ عَشرَ وَلا بِعَشَرَةٍ، بَلْ هُو تَابعٌ لِطَبيعةِ المرَأَةِ، وَالنسَاءُ تَختَلفُ طَبائِعُهنَ، فَمِنَ النساءِ مَن تَحيضُ إِلى خَسةَ عَشرَ يَومًا، وَتَبقَى عَادَةً لَهَا مُستَمِرَّةً، وَمِنَ النسَاءِ مَن لَا يَأْتِيهَا الحَيضُ كُلَّ شَهرٍ، بَل تَبقَى ثَلَاثَةَ وَلا بِحَبسُ هَذهِ وَأَربَعَةَ أَشهُرٍ وَمِنَ النسَاءِ مَن لَا يَأْتِيهَا الحَيضُ كُلَّ شَهرٍ، بَل تَبقَى ثَلَاثَةَ أَوْ الأَربَعَةَ ثُمَّ يَأْتِي فِي شَهرٍ وَاحِدٍ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيءٍ يَحْبسُ هَذهِ الأَشْهُرَ الثَّلاثَةَ أُو الأَربَعَةَ ثُمَّ يَأْتِي فِي شَهرٍ وَاحِدٍ وَاللهُ عَلَى كُلُّ شَيءٍ قَديرٌ.

المُهمُّ أَنَّ هَذَا الدَّمَ الذِي هُوَ الأَذَى لَا يَتَقدَّرُ بِمُدةٍ وَإِنَّمَا الحُكمُ رَاجعٌ لِوجُودِه مَتَى وُجِدَ ثَبَتَ الحُكمُ وَمَتَى عُدمَ انتَفَى الحُكْمُ.

قَالَ أَهلُ العِلمِ: خَلقَه الله عَرَّجَلً لِحِكْمةِ غِذَاء الوَلَد الَّذِي في بَطنِهَا؛ لأَنَّ الله تَعَالى جَعَلَ لهٰذَا الحَمْل سِرًّا في وَسَط بَطْنِه، يَشْرَبُ بِعروقٍ مِن هذَا الدم؛ وَلهٰذَا إذَا حَمَلَ المرَّأَةُ انقَطَعَ حَيْضُهَا، كَمَا قَالَ الإِمَامُ أَحمدُ رَحِمَهُ اللَّهُ: «إِنَّمَا تَعْرِفُ النِّسَاءُ الحَمْلَ بِانْقِطَاعِ الحَيْضِ» (١).

<sup>(</sup>١) الروض المربع (ص:٥٣).

وهَلِ الْحَيْضُ مُقيَّد بسِنٍّ مُعَينةٍ، أَو بِأَيَّام مَعلُومةٍ، أَو هُو مُطْلَقٌ؟

الجَوابُ: أَنَّ هذا فيه خِلافٌ طَويلٌ عَريضٌ بَينَ العُلَماء رَحَهُ مُاللَهُ وَلكِنَّنا لا نَجدُ فِي النُّصوصِ شَيئًا يَدلُّ عَلَى التَّقَيُّدِ ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلُ هُو أَذَى ﴾ [البقرة:٢٢٢]، فَمتَى وُجِدَ هَذَا الأذَى، حُكمَ بِأَنَّه حَيضٌ، سَواء في تِسع سِنينَ، أو عشْرٍ، أو ثمانٍ، أو كَانَ في كُل شَهرٍ مَرةً، أوْ مَرتَينِ، أو ثلَاثَ مرَّات؛ لِأنَّ الأَحْكَامَ عُلِقتْ بِوصفِ أَو كَانَ في كُل شَهرٍ مَرةً، أوْ مَرتَينِ، أو ثلَاثَ مرَّات؛ لِأنَّ الأَحْكَامَ عُلِقتْ بِوصفِ الأَذَى وَلم ثُحَدَّ، فَمتَى وُجدَ هذَا الأذَى في أي وقتٍ، فَهُو حَيضٌ، لَكِنَّ الغَالِبَ أَنَّ المرأة لَا تَحيثُ قَبلَ تِسعِ سَنوَاتٍ، وَلا بَعدَ السِّتِين وَهذَا نَادر جِدًّا؛ لأَنَّ المرأة إذَا المَّتَى هُذَه السِّنَ لَم تَكنُ صَالحةً لِلحَمل؛ فَيجِف دَمُها فَلا تَحيثُ، وَقَبلَ التِّع بَلَا لَا اللهُ عَيضُ، وَقَبلَ التِّع مَنوَاتٍ، وَلا يَأْتِي الدمُ غَالِبا قَبلَ عَمام تِسع سَنوَاتٍ. كَذَلِكَ لَيسَت أَهلًا لِتِحمُّل الحَملِ؛ وَلهذَا لَا يَأْتِي الدمُ غَالِبا قَبلَ عَمام تِسع سَنوَاتٍ. كَذَلِكَ لَيسَت أَهلًا لِتَحمُّل الحَملِ؛ وَلهذَا لَا يَأْتِي الدمُ غَالِبا قَبلَ عَام تِسع سَنوَاتٍ.

ويُمْكِنُ أَن تَحيضَ المَرَأَةُ ثُمَّ تَطهُرُ لِعشَرَةِ أَيامٍ ثُمَّ تَحِيضٌ، وَيُمكِنُ أَن تَحيضَ ثُمَّ تَجْهُر لِعِشرينَ يَومًا ثُمَّ يَأْتِيهَا الحَيضُ، وَيُمكِنُ أَن تَحيضَ ثُمَّ تبْقَى شَهرًا ثُمَّ يَأْتِيهَا الحَيضُ، وَلَكنَّ الأَمرَ الذِي يُبَينُ الحَيْضَ هُوَ مَا جَاءَ فِي الْقُرآنِ: ﴿قُلُ هُو أَذَى ﴾ الحَيضُ، وَلَكنَّ الأَمرَ الذِي يُبَينُ الحَيْضَ هُو مَا جَاءَ فِي الْقُرآنِ: ﴿قُلُ هُو أَذَى ﴾ [البقرة: ٢٢٢]، وَلكِنْ قَدْ يَعرِضُ لِلمَرأَةِ مَرضٌ يَخْرُجُ بِهَا عَنْ طَبِيعَتها في هذَا الدَّمِ فَيكُونُ الدَّمُ مُستمِرًّا عَلَيهَا دَائِها فَهُنَا نَعلَمُ أَنَّ هذَا الدَّمَ لَيسَ دَمَ حَيضٍ؛ لأَنَّهُ خَرجَ عِن الطَّبِيعَةِ.

إِذَنْ فَهُو دَمٌ آخَرُ مُغايِرٌ لِدَمِ الحَيضِ مُغَايِرٌ حَقِيقَةً، وَمُغايِرٌ حُكَمًا، أَمَّا الحَقِيقَةُ فَإِنَّ أَحادِيثَ عَائِشَةَ رَضَيَّلِيَّهُ عَنَى التِي ذَكَرَ المؤلِّفُ عَن فَاطِمةَ بِنتِ أَبِي حُبَيشٍ رَضَاً لِيَّهُ عَنَهَ فَإِنَّ أَحادِيثَ عَائِشَةَ وَخِيَّلِيَّهُ عَنَهَ التِي ذَكَرَ المؤلِّفُ عَن فَاطِمةً بِنتِ أَبِي حُبَيشٍ رَضَالُهُ مُنهُ أَنهَا كَانَتْ تُستَحاضُ فَلا تَطهُرُ يَعنِي أَنَّهَا يأتِيهَا الحَيضُ بِكَثرَةٍ وَشَدَّةٍ وَلَا تَطهُرُ مِنهُ فَبَينَ الرَّسولُ عَلَيْهِ أَنَّ ذَلكَ دَمُ عِرقٌ فَقالَ: «إِنَّ ذَلِكَ دَمَ عِرْقٍ».

وَمَعنَى قَولِهِ ﷺ: «دمَ عِرقٍ» أي ليسَ دَمَ طَبيعَةٍ وَحَيضٍ، فَلا تَثبُتُ لَه أَحكَامُ الْحَيضِ، وَأَمرَها النبِيُّ ﷺ أَن تَرجِعَ إِلى عَادَتَهَا فَتحسبُ عَادَتَها ثُم تَعْتَسِلُ وَتُصلِّي،

وَعلَى هذَا إِذَا رَأْتِ المَرَأَةُ الدَّمَ عَلَى وَجِهِ دَائمٍ فِي حَيضٍ يَستَوعِبُ جَمِيعَ الشَّهِرِ أَوْ لَا يَنقَطِعُ إِلا يَومًا أَوْ يَومَينِ مِنَ الشَّهْرِ فَإِننَا نَعلَمُ أَنَّ هذَا لَيسَ بِحيضٍ، وَإِنهَا هُو اسْتَحَاضَةٌ لأَنَّه دَمَ عِرْقٍ.

قالَ أَهلُ العِلمِ: وَدمُ الاسْتِحاضَةِ يَحُرُجُ مِن عِرقٍ في أَدنَى الرَّحمِ وَدمُ الحَيضِ يَخرجُ مِن عَرقٍ في أَدنَى الرَّحمِ وَدمُ الحَيضِ يَخرجُ مِن أَقصَى الرحمِ مِن قَعرِه لأن ذَاكَ دَمُ عِرقٍ يَنفجِرُ وَيسَالُ الدَّمُ مَعَ المرأَةِ، فَإذَا رَأْتِ المرأَةُ هَذهِ الإستِحاضَةَ وَهيَ مِن ذَواتِ العَادَةِ فَإنها تَجلِسُ عَادَتهَا ثُمَّ تغتَسلُ وَتُصلِّ وَتتوَضأُ لِوقتِ كُل صَلَاةٍ.

مثَالُ ذَلكَ: امرأَةٌ تَرى الحَيضَ يَأْتِيهَا بِاستِمرَارٍ وَكَانَتْ قَبَلَ ذَلكَ تَحيضُ في كلِّ شَهرٍ خَمسَةَ أَيَّامٍ مِن أُولِهِ؟

نقُولُ: تَجلسُ خَسةَ أَيامٍ مِن أُولِ الشَّهرِ ثُم تَغتَسِل وَتُصلِّي وَتصُومُ وَيُجامِعُهَا زَوجُها وَيَثبُتُ هَا جَميعُ أَحكَامِ الطَّاهِراتِ؛ لأَنهُ مَتَى جَازتِ الصَّلاةُ جَازَ مَا سِواهَا؛ لأَنَّ الصَّلاةَ أَعظمُ مَا يُشتَرطُ لَه الطَّهارَةُ، فَإِذَا جَازتِ الصَّلاةُ لهَذهِ المرأةِ فَمَا سِواهَا مَنْ بَابِ أُولَى.

مُدةُ الطُّهْرِ: هَذَا أَيْضًا لَا دَلِيلَ عَلَى تَحْدِيدِهِ، فَهَا أَكْثَرَ اخْتِلَافَ النِّسَاءِ فِيهِ!، لَكِنَّ بَعضَ الْعُلَمَاءِ قَالُوا: مَا دُونَ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ لَيْسَ بِحَيْض، وَمَا زَادَ عَلَى خَمْسَةَ عَشَرَ يَوْمًا فَلَيْسَ بِحَيْضٍ، وَهَذَا أَيْضًا يَخْنَاجُ إِلَى دَلِيل.

وَلهٰذَا، رُبَّمَا نَقُولُ: مَا زَادَ عَلَى خَمْسَةَ عَشَرَ يَومًا فَإِنهُ استِحَاضَة؛ لأَنَّه صارَ أَكثَر وَقتِهَا الدَّمَ، وَهذَا خِلافُ مَا تَقتَضيه الأدِلَّةُ كَمَا سَيأتِي –إِن شَاءَ اللهُ–.

وَقَالَ عُلَمَاءُ الطِّب: لَا يُمكِنُ أَنْ تَحيضَ الْحَاملُ إِطلَاقًا.

وَلَكَنَّ شيخَ الإِسلَامِ ابنَ تَيمِيةَ، وَجَماعةً منَ العُلَماءِ رَحِمَهُمِ ٱللَّهُ قالُوا: تَحيضُ،

لَكُن يَكُونُ هُو حَيضُها الأُوَّلُ، بِمَعْنَى أَنْ تَستَمرَّ عَادتُها كَمَا هِيَ، وَلا يَستَمر في جَميع أُوقَاتِ الحَملِ، بَل في أُوائِله، فَإِذَا كَانَ كَذلِكَ فَنحنُ لَيسَ لَنَا إلَّا الظَّاهِرُ.

مِثالٌ: امْرأَةٌ مِنَ عَادتِها أَنْ تَحِيضَ السَّنَّةَ أَيامِ الأُولَى مِن كُل شَهرٍ، فَحَملَتْ في أَثناءِ الشَّهرِ، وَفي الشَّهرِ الثَّاني خلَالَ السَّيَّةِ الأَيامِ الأُولَى حَاضَت، فَنقُولُ: حَيضُها هُوَ الطبِيعِيُّ.

مسألة: كَيفَ يُحسَبُ وَقتُ الأذَان إذَا دَخلَ على المرأَةِ فَحَاضَت؟

الجَوابُ: إذَا تأكدَتْ أَنَّ المؤذنَ أذَّن بَعدَ غُروبِ الشَّمسِ وَرَأْتِ الغروب، ثُمَّ قَالَ: «الله أَكبَر» وَانتَهَى مِنَ (الرَّاء)، وَهِي طَاهرٌ فَقَد أَدركَتْ تَكبيرةَ الإحرَامِ، وَالحَقيقَةُ أَنَّ هَذه مَسأَلةٌ دَقيقَة، وَلا يُمكِن لإِنْسانٍ الجزْم بِأَنَّ تَكبِيرَةَ الإحرَامِ أَو أَقَل وَالحَقيقَةُ أَنَّ هَذه مَسأَلةٌ دَقيقَة، وَلا يُمكِن لإِنْسانٍ الجزْم بِأَنَّ تَكبِيرَةَ الإحرَامِ أَو أَقَل أَو أَكثَر إلَّا فِي وَقتِ الغرُوبِ؛ لِأَنَّ الفَجرَ كَما هُو مَعلُوم يَخرجُ شَيئًا فَشَيئًا، وَالزَّوالُ أَو أَكثَر إلَّا فِي وَقتِ العصرِ أَيضًا، وَوقت العِشَاء كَذلِكَ، وَليسَ هُناكَ مَا يُمكِن أَخفَى، وَأَخفَى وقت العصرِ أَيضًا، وَوقت العِشَاء كَذلِكَ، وَليسَ هُناكَ مَا يُمكِن بِه تحديدُ دُخولِ الوَقتِ بِالدقيقَةِ إِلَّا الغُرُوب؛ لِأَنَّ الغُرُوبَ مُقتَرَنٌ بِاختِفَاءِ قُرصِ الشَّمس.

تَرُخِيه الرَّحِمُ عِندَ بُلوغِ الأُنثَى في أُوقَات مَعلُومَة؛ وَلَـهذَا لَا تَرتاحُ المرأَةُ إِلَّا إِذَا خَرَجَ مِنْهَا دَمُّ الحَيضِ؛ لِأَنَّهُ طَبيعِيُّ، وَلَو جُرِحَتْ وَخَرِجَ مِنْهَا دَمُّ الْحَيْضِ؛ لِأَنَّهُ طَبيعِيُّ، وَلَو جُرِحَتْ وَخَرِجَ مِنْهَا دَمُّ الْحَيْضِ؛ لَارْتَعَدَتْ وَخَافَت.

قَولهُ: «فَأَمرَهَا النَّبيُّ عَيَّا أَن تَغتَسلَ فَكَانَتْ تَغتَسلُ لِكُلِّ صَلَاةٍ» أَي أَمرَهَا إذَا مَضَتْ أَيَامُ عَادِبِها، وَيكُونُ هَذَا الإغتسَالُ عَلى أَنَّه اغتِسالٌ عَنِ الحَيضِ، ثُمَّ تَتوضَّأُ لِكلِّ صَلاةٍ اجْتهَادًا مِنهَا، وَليسَ أَمرًا مِن لِكلِّ صَلاةٍ اجْتهَادًا مِنهَا، وَليسَ أَمرًا مِن رَسولِ اللهِ عَيْنِي، وَالأَمرُ مِنَ الرسُولِ أَن تَغتَسلَ، يَعنِي عِندَ انتِهاءِ عَادِبَها، وأَن تَتوضَّأُ لِوقتِ كُلِّ صَلاةٍ.

فَنقُولُ لَمَذهِ المَرَأَةِ: اجْلِسِي مِن أَوَّل كُلِّ شَهرٍ خَسَةَ أَيَّامٍ ثُمَّ اغتَسِلِي وَصَلِي، لَكَنْ لَا تَتوضَّئي لِلصلاةِ إِلا إِذَا دَخلَ الوَقتُ، فَإِذَا أَرَادتْ أَنْ تُصلِيَ الظُّهرِ مَثلًا قُلنَا لا تَتوضَّئي لِلصلاةِ الظُّهرِ إلا بَعدَ دُخولِ وَقتِ الظُّهرِ، فَإِذَا دَخلَ وَقتُ الظُّهرِ لا تَتوضَّئي لِصلاةِ الظُّهرِ إلا بَعدَ دُخولِ وَقتِ الظُّهرِ، فَإِذَا دَخلَ وَقتُ الظُّهرِ فَتَوضَئي وَصَلِي مَا شِئتِ مِنَ الفُروضِ وَالنوافِلِ، وَاقرَئِي القُرآنَ وَالمَسِي المُصحفَ وَلا حَرجَ.

إِذَا قَالَتْ: رُبِهِ يَشُقُّ عَلِي أَنْ أَتُوضًّا لِوقتِ كُلِّ صَلاةٍ؟

قُلنا: لَكِ أَن تَجمَعِي بَينَ الصَّلاتَينِ إِمَّا جَمعَ تَقدِيمٍ وَإِمَّا جَمعَ تَأخيرٍ حَسبَ مَا يَتيسَّرُ لَمَا، تَجمعُ جَمعًا حَقيقِيًّا لَا جَمعًا صُورِيا، وَالجَمعُ الْحَقيقيُّ أَنهَا إِنْ شَاءتْ جَمعَتِ العَصرَ إِلَى الظَّهرِ أَوِ الظُّهرِ أَوِ الظُّهرَ إِلَى العَصرِ في وَقتِ العَصرِ، أَو صَلَّتِ العَصرَ إِلَى الظَهرَ فِي الشَّه ِ الوَضُوءِ عَليها لِكلِّ الظهرَ في آخِرِ وَقتِها، وَالعصرَ في أُولِ وَقتِها، فَلهَا الجَمعُ لَمشَقَّةِ الوُضُوءِ عَليها لِكلِّ صَلاةٍ.

هَلْ تَصومُ الْمُستَحَاضَةُ؟ إِنْ قُلتُم تَصومُ قُلنَا خَطأٌ، وَإِنْ قُلتُم لَا تَصومُ قُلنَا خَطأٌ، بَل هِيَ تَصومُ إِذَا انتَهتِ العَادَةُ، وَلا تَصومُ إِذَا لَم تَنتهِ العَادةُ.

أحكَامٌ تَترتَّبُ عَلى الْحَيضِ:

الحُكمُ الأَولُ: أَنَّ الحَائضَ لَا تُصلِّي وَلا تَقضِي الصَّلاةَ.

الحُكمُ الثَّانِي: الحَائِضُ لَا يَأْتِيهَا زُوجُهَا، أَي: لَا يُجَامِعُهَا، لِقَولِ اللهِ تَعالَى: ﴿ فَأَعَتَزِلُوا ٱلنِّسَآءَ فِي ٱلْمَحِيضِ وَلَا نَقْرَبُوهُنَ حَتَىٰ يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأْتُوهُنَ مِنْ حَيثُ أَمَرَكُمُ ٱللهُ ﴾ [البقرة:٢٢٢]، وَلَكِن لِزُوجِهَا أَن يُباشِرَها بِغَيرِ الجِماعِ لِقَولِ عَائشَةَ رَضَيَالِتُهُ عَنْهَا: (كَانَ النَّبَيُّ عَيْكِ يَأْمُرُنِي فَأَتَّزِر فَيُبَاشِرُنِي وَأَنَا حَائضٌ (أ).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الحيض، باب مباشرة الحائض، رقم (٣٠٠).

أَمَّا فِي مُباشَرَةِ الجِماعِ فَإِنَّ هَذَا حَرامٌ عَليهِ، وَحرامٌ عَليهَا هِي أَن تُمكِّنهُ مِن ذَلكَ.

الحُكمُ الثَّالثُ: أَنهَا لَا تَصومُ، وَهذَا أَمرٌ مُجَمَعٌ عَليهِ لَا فَرضًا وَلا نَفلًا، فَإِن صَامَت فَصومُهَا بَاطِلٌ غَيرُ صَحيح، وَإِنْ حَدثَ لَهَا الحَيضُ في أثناءِ الصَّومِ فَسدَ صومُهُا وَإِنْ طَهرَتْ في أَثناءِ النَّهار لَّا يَلزَمُها أَن تُمسِكَ؛ وَذلكَ لِأَنَّ إِمسَاكَها في أَثناءِ النَّهارِ لَا يُفيدُها شَيئا، وَهذَا اليَومُ بِالنسبَةِ لَهَا غَيرُ مُحَترَمٍ حَيثُ إِنها انْتَهكَتْ حُرمتَه بِأمرِ اللهِ في أُولِ النَّهارِ.

وَقَد رُويَ عَنِ ابنِ مَسعُودٍ رَضَّالِلَهُ عَنهُ أَن مَن أَفطَرَ فِي أُولِ النَّهارِ فَليُفطِرْ آخِرَه (١)، أو قَالَ: مَن أَكلَ في أُولِ النَّهارِ فَليَأكُل في آخِرِه، يَعنِي مَن أُبيحَ لَه الفِطرُ في أوَّلِ النَّهارِ أُبيحَ لَه الفِطرُ في أوَّلِ النَّهارِ أُبيحَ لَه الفِطرُ في آخِرِ النَّهارِ، وَعلى هَذا لَا يَلزَمُها الإِمسَاكُ إِذَا طَهُرتْ في أثنَاءِ النَّهارِ ، وَهذه إلى اللهُ وَالشَّافِعيِّ رَحِمَهُ مَااللهُ . اليَوم، وَهذِه إحدَى الرِّوايتَينِ عَن أحمدَ وَمذهَب مَالكٍ وَالشَّافِعيِّ رَحِمَهُ مَااللهُ.

الحُكمُ الرابعُ: أَنهَا إِذَا طُلِّقتْ فَلا بُدَّ أَن تَعتَدَّ بِثلَاثِ حِيضٍ طَالَتِ اللَّهُ أَم قَصُرتْ، وَقد كَانَ بَعضُ العامَّةِ يَظنُّ أَنَّ المرأَةَ إِذَا طُلَقَتْ فَإِنهَا تَعتَدُّ بِثلاثَةِ أَشهُرٍ وَهذَا خَطأُ عَظِيمٌ، فَالتى تَعتَدُّ بِثلاثَةِ أَشهُر هِيَ التِي لَا تَحيضُ لِصِغَرِ أَو إِياسٍ؛ لِقَولِهِ تَعَالَى: ﴿ وَالتَنِي بَيِسْنَ مِنَ الْمَحِيضِ مِن نِسَآبِكُمْ إِنِ ارْتَبَتْمُ فَعِدَّتُهُنَّ ثَلَاثَةُ أَشُهُرٍ وَالتَنِي لَمَ المَحيضِ مِن نِسَآبِكُمْ إِنِ ارْتَبَتْمُ فَعِدَّتُهُنَّ ثَلَاثَةُ أَشُهُرٍ وَالتَنِي لَمَ لَيَعَنَى لَمُ الطلاق:٤]أمَّا الحَائضُ فَتعتَدُّ بِثلاثِ حِيضٍ.

وعلَى هَذَا إِذَا كَانَتِ المُطلَّقةُ تُرضِعُ فإنَّ العَادَةَ أَلَّا يَأْتِيَها الحَيضُ إِلا بَعدَ الفِطامِ فَتكُونُ عِدتُها سَنةً كامِلةً، وَقَد تَكونُ سَنتينِ حَسبَ الإِرضَاعِ.

واللهِ مُّ أَنَّ المَرأَةَ الحائضَ تكُونُ عِدتُها بالحَيضِ ثَلاثَةَ قُروءٍ طَالتِ المدَّةُ أَو قَصُرتْ.

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن للجصاص (١/ ٢٦٣)، وأخرجه ابن أبي شيبة في المصنف (٣/ ٢٣).

الحُكمُ الخَامسُ: أنهُ لا يَحلُّ لهَا أَن تَطُوفَ بِالبَيتِ؛ لِأَنَّ النبِيَ عَلَيْ قَالَ لعَائِشةَ حِينَ أَخْبَرَتْهُ أَنَّهَا حَائضٌ قَالَ: «افعَلِي مَا يَفعَلُ الحَاجُّ عَيْرَ أَلَّا تَطُوفِي بِالْبَيْتِ» (١)، وَليَّا انتَهَى منَ الحَجِّ عَلَيْهِ الصَّلَامُ وَأَرَادَ الرَّحِيلَ وأَرَادَ مِنْ صَفيةَ مَا يُريدُ الرَّجُلُ مِن أَهلِهِ قَالُوا: إنها حَاضَتْ، قَالَ: أحابِستُنَا هِيَ؟ يعنِي أَمانِعتُنَا مِنَ السفرِ لأَنَّ المرأةَ إذَا أَهلِهِ قَالُوا: إنها حَاضَتْ، قَالَ: أحابِستُنَا هِيَ؟ يعنِي أَمانِعتُنَا مِنَ السفرِ لأَنَّ المرأةَ إذَا حَاضَتْ لَا تَطوفُ وَإذَا كَانتْ صَفيةُ رَضَالِيَهُ عَنْهَا لَم تَطُف فَإِنَّا سَتَمنَعُ الرَّسولَ عَلَيْهُ مِنَ السَّفرِ لأَنَّ المَوفَ وَإذَا كَانتْ صَفيةُ رَضَالِيَهُ عَنْهَا لَم تَطُف فَإِنَّا سَتَمنَعُ الرَّسولَ عَلَيْ مِنَ السَّفرِ لأَنَّهُ مَحَرَمُها، قَالُوا: يَا رَسولَ اللهِ إِنها قَد أَفَاضَتْ قَالَ: هَا تَعني طَافَتْ طَوافَ الوَدَاعِ لا يَجِبُ أَفَاضَتْ يَعنِي طَافَتْ طَوافَ الوَدَاعِ لا يَجِبُ أَفَاضَتْ يَعنِي طَافَتْ طَوافَ الإِفَاضَةِ قَالَ: فَلتنفِرْ إذَنْ لأَنَّ طَوافَ الوَدَاعِ لا يَجِبُ عَلَى الْحَائِضِ.

وهُنَا نَتوقَّفُ مَعَ مَا يَفعَلُه بَعضُ النسَاءِ، فَبعضُ النِّساءِ تَحيضُ قَبلَ أَن تَطوفَ لِلعُمرَةِ وَهِيَ حَائِضٌ فَإِذَا فَعلَتْ ذَلكَ لِلعُمرَةِ وَهِيَ حَائِضٌ فَإِذَا فَعلَتْ ذَلكَ فعمْرَةً وَلاَ يَخبُرُ أَهلَها فَتطُوفُ لِلعُمرَةِ وَهِيَ حَائِضٌ فَإِذَا فَعلَتْ ذَلكَ فعمْرَةً العَيْرُ صَحيحَةٍ ولَا تَنْ الْحَائِضَ لَا تَطُوفُ بِالبَيتِ وَلَو طَافَتْ فَطَوافُهَا غَيرُ صحيحٍ وَإِذَا لَم يَصِح الطَّوافُ لَم تَصحَّ العُمرَةُ لأَنَّ الطوافَ في العُمرَةِ رُكنٌ.

الحُكمُ السَّادِسُ: أَنَّ المرأَةَ إِذَا طَهُرتْ قَبلَ مُنتصَفِ الليلِ لَزِمتهَا صَلاةُ العِشَاءِ لَقُولِه ﷺ: «مَنْ أَدْرَكَ رَكْعَةً مِنَ الصَّلَاةِ فَقَدْ أَدْرَكَ الصَّلَاةَ»(٢)، وإِن طَهُرَتْ قَبلَ أَن لَقُولِه ﷺ: «مَنْ أَدْرَكَ رَكْعَةً مِنَ الصَّلَاةِ فَقَدْ تَعْرِبَ الشَّمسُ لَزِمتهَا صَلاةُ العَصرِ لِقَولِه ﷺ: «مَنْ أَدْرَكَ رَكْعَةً مِنَ الصَّلَاةِ فَقَدْ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الحيض، بابٌ تقضي الحائض المناسك كلها إلا الطواف بالبيت، رقم (۳۰۵)، ومسلم: كتاب الحج، باب بيان وجوه الإحرام وأنه يجوز إفراد الحج والتمتع والقران، برقم (۱۲۱۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٦/ ٣٨، رقم ٢٤٦٠٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصلاة، باب من أدرك من الصلاة ركعة، رقم (٥٨٠)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب من أدرك ركعة من الصلاة فقد أدرك تلك الصلاة، رقم (٦٠٧).

أَدْرَكَ الصَّلَاةَ»، فَإِذَا طَهُرَتْ قَبلَ خُروجِ وَقتِ الصَّلاةِ بِرِكعَةٍ وَجبَ عَليهَا أَن تَقضِيَ هَذهِ الصَّلاةِ بِرِكعَةٍ وَجبَ عَليهَا أَن تَقضِيَ هَذهِ الصَّلاةَ.

وإنْ حَاضَتْ بعدَ دُخولِ الوَقتِ فَهلْ يَلزَمُها أَن تقضِيَ الصَّلاةَ التِي دَخلَ علَيها وَقتُها وهِي طَاهرةٌ؟

الجَوابُ: نَعمْ، هذَا هُـوَ القَـولُ الرَّاجِحُ؛ لأَنهَا أَدركَتْ رَكعَـةً مِنَ الصَّلاةِ فَأَدرَكَتِ الصَّلاة.

٤٤ - عَنْ عَائِشَةَ رَضَيْلَتُ عَنَهَا أَنَّ فَاطِمَةً بِنْتَ أَبِي حُبَيْشٍ: سَأَلَتِ النَّبِيَّ عَيْلِهُ فَقَالَتْ:
 إِنِّي أُسْتَحَاضُ فَلَا أَطْهُرُ، أَفَأَدَعُ الصَّلَاةَ؟ قَالَ: «لَا، إِنَّ ذَلِكِ عِرْقٌ، وَلَكِنْ دَعِي الصَّلَاةَ وَلَيْسَتْ قَدْرَ الْآيَّامِ الَّتِي كُنْتِ تَحِيضِينَ فِيهَا، ثُمَّ اغْتَسِلِي وَصَلِّي "(). وَفِي رِوَايَةٍ: «وَلَيْسَتْ بِالْحَيْضَةِ، فَإِذَا أَقْبَلَتْ الْحَيْضَةُ: فَاتْرُكِي الصَّلَاةَ فِيهَا، فَإِذَا ذَهَبَ قَدْرُهَا فَاغْسِلِي عَنْكِ الدَّمَ وَصَلِّي "().
 عَنْكِ الدَّمَ وَصَلِّي "().

## الشترح

ثُمَّ ذَكَرَ الْمُؤلِّف رَحَمُ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ - فَقَالَتْ: «إِنِّي أَسْتَحَاضُ فَلَا أَطْهُرُ»، سَأَلَتِ النَّبِيَّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ - فَقَالَتْ: «إِنِّي أُسْتَحَاضُ فَلَا أَطْهُرُ»، وَلَم تَقُل: أُحِيضُ؛ لأنَّ السِّينَ وَالتَّاءَ وَالهمزَةَ زَائِداتٌ، وَزِيادَةُ المَبْنَى تدُلُّ عَلى زِيادَةِ المَعْنَى في الغَالِب، وَمَعْنى «أُسْتَحَاضُ»، أَيْ: يُصِيبُني حَيْضٌ كَثيرٌ، «فَلَا أَطْهُر» أَيْ: يُصِيبُني حَيْضٌ كَثيرٌ، «فَلَا أَطْهُر» أَيْ: يَسِتَمِر مَعهَا الدَّمُ طِيلَة شَهرِهَا، «أَفَأَدَعُ الصَّلَاةَ؟ فَقالَ النَّبِيُّ ﷺ: «لَا»، وَهُنَا تَسأَل

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الحيض، باب إذا حاضت في شهر ثلاث حيض، رقم (٣٢٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الحيض، باب الاستحاضة، رقم (٣٠٦).

أَنْ تَتَرُكَ الصَّلاةَ مَا دَامتْ تُسْتَحَاضُ، فَكَأَنَّها تَقولُ: أَفَأَسْتَمِر فِي تَركِ الصَّلَاةِ مَا دَامَ هَذَا الدَّمُ مَعِي؟

فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ: ﴿ لَا ﴾ يعنِي لَا تَدَعِي الصَّلاةَ فِي هَذهِ الاستِحَاضَةِ ، ﴿ إِنَّ ذَلِكِ عِرْقٌ ﴾ و (ذَلِكِ) إِشَارَة إِلَى الدَّمِ الَّذِي كَانَت تَتحدَّثُ عَنهُ ، والكَافُ هُنَا مَكسُورةٌ ؟ لِأَنَّ الأَفصَحَ فِي اسمِ الإِشَارِةِ إِذَا اقتَرَنَتْ بهِ الكَافُ أَن يَكُونَ بِحَسَبِ المُخاطَب ، فَإِذَا خَاطَبنا مُفرَدًا ذكرًا ، قُلنَا: (ذلِكَ) ، وَالمُثنَّى: (ذَلِكُمَا) ، وجماعةُ الذُّكورِ: (ذَلِكُم) ، فَإِذَا خَاطَبنا مُفرَدًا ذكرًا ، قُلنَا: (ذلِكَ) ، وَالمُثنَّى: (ذَلِكُمَا) ، وجماعةُ الذُّكورِ: (ذَلِكُم) ، وَجماعةُ النِّساءِ: (ذَلِكُنَّ) ، فَهذَا هُوَ الأَفصَحُ ، وَبهِ جَاءَ القُرْآنُ ، قَالَ اللهُ تَعَالى: ﴿ أَلَمْ أَنْهَ كُمَا عَن تِلَكُمَا الشَّجَرَةِ ﴾ (ذَلِكُمَا مِمَّا عَلَمَنِي رَبِّ ﴾ [يوسف:٣٧] ، وقَالَ اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَى: ﴿ قَالَتْ فَذَلِكُنَّ ٱلذِى لُمُتُنَى اللهُ مُا كُنتُم تَقَرَحُونَ وَقَالَ اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَى: ﴿ قَالَتْ فَذَلِكُنَّ ٱلذِى لُمُتُنَى فِي المُعْرَاكُمُ بِمَا كُنتُم تَقْرَحُونَ فِي المُولِ بَعَلَى: ﴿ وَقَالَ اللهُ تَبَارَكُوتَعَالَى: ﴿ وَالتَ فَذَلِكُنَّ ٱلذِى لُمُتُنْفِى فِي المُولِ اللهُ عَلَى اللهُ تَبَارَكُوتَعَالَى: ﴿ وَالتَ فَذَلِكُنَ ٱلنَّهُ مُعَاطِبُ جَمَاعَةَ نِسَاء ، وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَالْتُ فَذَلِكُمُ مِمَا كُنتُمُ تَقُرَحُونَ فَالْأَرْضِ بِعَيْرِ ٱلْمُقَى ﴿ إِنْفَوْرَهُ مَا مُنَا عَلَى اللهُ مُعَامَةً ذُكُورٍ .

ويَجوزُ أَنْ تَجعَلَ (ذلِكَ) مُفرَدةً مَفتُوحةً في كُلِّ الخِطَابَاتِ، فَتقُولُ لِلمَرأةِ: «ذَلكَ خَيرٌ» بِاعتِبَارِ أَنَّهَا شَخصٌ، وَتقُولُهَا لِلمَذَكَّرِ، وَالْمُثنَّى، وَالجَمعِ، بِاعتِبارِ المخَاطَبِ جِنسٌ يَشمَلُ الوَاحِد وَالمتعَددَ، فَهذَا جَائزٌ لُغةً، وَلكنَّ الأَفصَحَ مُرَاعَاةُ المخاطَبِ.

قُولُه ﷺ: "إِنَّ ذَلِكِ عِرْقُ": وَدَمُ العِرْقِ لَيسَ دَمَ طَبِيعةٍ، بَلَ عِرْقُ انفَجَر مِنَ الضَّغطِ، وَيكُونُ مِنَ الجُرْحِ أَو غَيرِ ذَلكَ مِنَ الأَسبابِ، المَهِمُّ أَنَّه لَيسَ طَبِيعيًّا، وَقَولُه ﷺ: "وَلَكِنْ دَعِي الصَّلَاةَ قَدْرَ الأَيّامِ الَّتِي كُنْتِ تَحِيضِينَ فِيهَا، ثُمَّ اغْتَسِلِي وَصَلِّي، بِمَعْنَى اترُكِي الصَّلَاةَ بِقَدْرِ الأَيّامِ التِي كُنتِ تَحِيضِينَ فِيهَا.

مثَالٌ: إِذَا كَانَتْ عَادَة المَرْأَة قَبْلَ إِتْيَان الـدَّم الْكَثِير سَبْعَةَ أَيَّام، فَتَبْقَى سَبْعَةَ أَيَّام، فَتَبْقَى سَبْعَةَ أَيَّام،

أَوْ إِذَا كَانَ مِنْ عَادَتِهَا أَنْ تَحِيضَ مِنْ أَوَّلِ كُلِّ شَهْرٍ سَبْعَةَ أَيَّام، وَفِي الْيَوْمِ النَّامِنِ تَطْهُر، فَتَجْلِسُ مِنْ أَوَّلِ كُلِّ شَهْرِ أَوَّل يَوْمِ إِلَى سَبْعَةِ أَيَّامٍ، فَإِنْ قَالَتْ: إِنَّهَا تُرِيدُ أَنْ تَبْدَأ مِنَ الْيَوْمِ الثَّامِنِ إِلَى الثَّالِثَ عَشَرَ، فَنَقُولُ: لَا، بَلْ بِقَدْرِ الْأَيَّامِ الَّتِي تُرِيدُ أَنْ تَبْدَأ مِنَ الْيَوْمِ الثَّامِنِ إِلَى الثَّالِثَ عَشَرَ، فَنَقُولُ: لَا، بَلْ بِقَدْرِ الْأَيَّامِ الَّتِي كَانَتْ تَسْتَحِيضُ فِيهَا، ثُمَّ تَغْتَسِل وَتُصَلِّي وَالدَّمُ يَجْرِي.

قولُه: «اغْتَسِلِي وَصَلِّي»، الإغْتِسَالُ وَالصَّلاةُ وَاجبَانِ.

قولُه: «وَفِي رِوَايَةٍ: وَلَيْسَتْ بِالْحَيْضَةِ»، إذَا كَانَتِ (الحِيضَةُ) بالكَسرِ عَلى وَزن فِعْلة فَباعتِبَارِ الوَحدَةِ، وَكِلاهُما صَحيحُ، «فَإِذَا فَعْلة فَباعتِبَارِ الوَحدَةِ، وَكِلاهُما صَحيحُ، «فَإِذَا أَقْبَلَتِ الْحَيْضَةُ»، أَي: أقبلَتْ أَيَّامُهَا «فَاتْرُكِي الصَّلَاةَ فِيهَا، فَإِذَا ذَهَبَ قَدْرُهَا أَقْبَلَتِ الْحَيْضَةُ»، أي: أقبلَتْ أيَّامُهَا «فَاتْرُكِي الصَّلَاةَ فِيهَا، فَإِذَا ذَهَبَ قَدْرُهَا فَاغْسِلِي عَنْكِ فَاغْسِلِي عَنْكِ الدَّمَ»، وَبَينَ الروايَةِ الأُولَى في قَولِه: «اغْتَسِلِي».

فَالْأُولَى مِنْ بَابِ رَفْعِ الحَدَثِ، وَالثَّانِيَة تَدَلُّ عَلَى وُجُوبِ غَسْلِ الدَّمِ مِنْ بَابِ إِزَالَةِ النَّجَاسَةِ، فَإِذَا جَمَعْنَا بَيْنَ الرِّوَايَتَيْنِ، قُلْنَا بِوُجُوبِ الْغَسْلِ لَمِنْ عَلَيْهَا الدَّمُ؛ اجْتِنَابًا لِلنَّجَاسَةِ وَرَفْعًا لِلْحَدَثِ.

هَذَا الْحَدِيثُ كَمَا هُوَ ظَاهِرٌ فِيهِ أَنَّ امْرَأَةً شَكَتْ إِلَى الرَّسُولِ ﷺ طُولَ حَيْضَتَهَا فَبَيِّنَ لَـهَا عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ.

# مِن فَوَائدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولى: وُجُوبُ التَّصريحِ بِما يُسْتَحْيَى مِنهُ إِذَا تَوقَّف عِلْمُ الحُكمِ عَلى ذَلِكَ؛ لِقَولها: «إنِّي أُسْتَحَاضُ فَلَا أَطَّهُرُ».

وَيُؤْخَذُ الْوُجُوبُ مِنْ كَوْنِ الشَّيْءِ يُستحيَى مِنْهُ، وَالْحَيَاءُ مِنَ الْإِيمَانِ، وَالْإِيمَانُ وَاجِبٌ، فَإِذَا فُعِلَ مَا يُستحيَى مِنْهُ، عُلِمَ أَنَّهُ لَا يُتْرَكُ الْوَاجِبِ إِلَّا لِوَاجِبٍ فَهَذَا وَجْه الدَّلَالَةِ -وَإِنْ كَانَ فِيهَا شَيْءٌ مِنَ الْخَفَاءِ- لَكِنَّ الْقَوَاعِدَ الْعَامَّةَ تَدُلُّ عَلَى أَنَّ الْإِنْسَانَ لَا بُدَّ أَنْ يَقُولَ كُلَّ مَا يَخْتَاجُ إِلَى فَهْمِهِ فِي دِينِ اللهِ.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: الإستِحَاضَةُ هِيَ استِمرَارُ الدَّم.

إِن قَالَ قَائلٌ: هَلِ الْمَرَادُ أَنْ يَستَمرَّ خُروجُ الدَّمِ كُلَّ الشُّهورِ في جَميعِ السَّنوَاتِ؟ قلنَا: هَذَا ظاهِرُ الحَدِيثِ؛ لِأَنَّهَا قَالَتْ: «أُسْتَحَاضُ فَلَا أَطْهُرُ» فَأَثْبَتَتْ دَوامَ الاستِحَاضَةِ ثُمَّ نَفَتِ الطُّهرَ.

لَكِنَّ أَهْلَ الْعِلْمِ -رَحِمَهُمُ اللهُ تَعَالَى- يَقُولُونَ: إِذَا غَلَبَ الدَّمُ عَلَى أَكْثَرِ الْمُدَّةِ، فَهِيَ مُسْتَحَاضَة، تَغْلِيبًا لِلْأَكْثَرِ.

مِثْالٌ: إِذَا حَاضَتْ وَبَقِيَ الدَّمُ مَعَهَا سِتَّةَ عَشَرَ يَوْمًا، فَهِيَ مُسْتَحَاضَةٌ تَغْلِيبًا لِلْأَكْثَرِ؛ لِأَنَّ الْأَكْثَرَ يُعْطَى حُكْمَ الْكُلِّ، وَإِلَّا فَإِنَّ حَدِيثَ فَاطِمَةَ بِنْتِ أَبِي حُبَيْشٍ لَا لَكُلِّ، وَإِلَّا فَإِنَّ حَدِيثَ فَاطِمَةَ بِنْتِ أَبِي حُبَيْشٍ لَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّهَا تَطْهُرُ فِي يَوْمٍ مِنَ الْأَيَّامِ.

وَالْخِلَافُ فِي هَذِهِ المَسْأَلَةِ عَلَى أَنَّهُ مِنَ الْأَحْكَامِ الْمُهِمَّةِ؛ لِأَنَّهُ يَتَرَتَّبُ عَلَى ذَلِكَ صَلَاةٌ، وَصِيَامٌ، وَجِمَاع، وَطَلَاقٌ، وَعِدَّة، وَغَيْر ذَلِكَ حَتَّى أَوْصَلَهَا الْعُلَمَاءُ إِلَى مِئَةِ حُكْم.

وَمَعَ ذَلِكَ نَجِدُ الْعُلَمَاءَ يَخْتَلِفُونَ فِيهِ، وَالنِّسَاءُ دَائِمًا يَسْأَلْنَ وَيُحَيِّرُنَ الرَّجُلَ، فَلَا بُدَّ مِنْ ضَوَابِطَ فِي الحَقِيقَةِ، وَهَذِهِ الضَّوَابِط لَيْسَتْ عَلَى سَبِيلِ الْيَقِينِ، إِنَّمَا عَلَى سَبِيلِ غَلَبَةِ الظَّنِّ؛ لِأَنَّ النِّسَاءَ تَضْطَرِبُ عَادَاتهنَّ بَعضَ الْأَحْيَانِ، وَلَا سِيَّمَا فِي وَقْتِنَا الْأَخِيرِ الظَّنِّ؛ لِأَنَّ النِّسَاءَ تَضْطَرِبُ عَادَاتهنَّ بَعضَ الْأَحْيَانِ، وَلَا سِيَّمَا فِي وَقْتِنَا الْأَخِيرِ حَيْثُ جَاءَتْ هَذِهِ الْكِيمَاوِيَّات كَحُبُوبِ مَنْع الحَمْل، وَحُبُوبِ مَنْع الحَيْض، وَالحُبُوبِ مَنْع الحَيْض، وَالحُبُوبِ النَّسَاءَ. اللَّوْلَبُ... إِلَخْ، حَتَّى أَرْبَكَتِ النِّسَاءَ.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: لَا إِشْكَالَ أَنَّ الحَائِضَ تَحْرُم عَلَيْهَا الصَّلَاةُ، وَقَدِ استَقَرَّ هَذَا في أَذَهَانِ المُسْلِمِينَ، كَقُولها: «أَفَأَدَع الصَّلَاةَ؟»، وَهذَا أَمرٌ ثَابتٌ بِالإجمَاعِ المُسْتَنِد إلى الشَّرع، فَإِنَّ النَّبيَ ﷺ قَالَ: «أَلَيْسَ إِذَا حَاضَتْ لَمْ تُصَلِّ وَلَمْ تَصُمْ» (١)، وَهذا تَقريرٌ لَيَا كَانَ مَعلومًا وَلَا إِشْكَالَ فِيه.

الفَائِدَةُ الرَّابِعةُ: أَنَّ المُستَحَاضَةَ لَا تَدَع الصَّلَاةَ؛ لِقَولِ النَّبِيِّ عَلِيَّةٍ: «لَا».

الفَائِدَةُ الْحَامِسةُ: إِذَا تَيَقَّنَا أَو غَلَبَ عَلَى ظَنِّنَا أَنَّ الدَّمَ الخَارِجَ مِنَ المرأَةِ دَمُ عِرْقٍ، فَإِنَّهُ لَا يُلحَقُ بِالحَيضِ؛ لِقَولِه: «إِنَّ ذَلِكَ دَمُ عِرْقٍ».

وهَذَا يَتَأَتَّى في كَثيرٍ مِنَ المسَائِلِ، مِنهَا:

أَنَّ المرأَةَ إِذَا أُجرِيَ لَهَا عَمَليةٌ جرَاحِيةٌ، ثُمَّ أَفرَزَتْ دَمًا، وَأَحيَانًا يكُونُ الدَّمُ بَسَبِ العَمَلِيَّة، فَهُنا نَقُولُ إِنَّه عِرقٌ، وَلَا تَتْركِ الصَّلَاةَ لِأَجلِه.

كَذَلِكَ مَا يُسَمَّى بِاللَّوْلَبِ فَعندَمَا يُركَّبُ فِي الْمَرَأَةِ، يَحَصُّلُ مِنهَا دَمُّ بِسَببِ تَركِيبه، وَهَذَا عِرقٌ وَلا يُعتبَر حيضًا.

الفَائِدَةُ السَّادسَةُ: رُجوعُ المستحَاضَةِ إِلَى عَادَتِها؛ لقَولِه: «دَعِي الصَّلَاةَ قَدْرَ الثَّيَام الَّتِي كُنْتِ تَحِيضِينَ فِيهَا».

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: المُعْتَدَّةُ التِي لَها عَادَة تَرْجِع إِلَى عَادَتِها وَلَو كَانَ لِدَمِهَا تمْيِيزٌ، فَلَو فَرَضْنَا أَنَّ امرَأَةً مُستَحَاضةً يَتغَيرُ وَيَتبدَّلُ لَونُ دَمهَا بَينَ الحَيضِ والعِرْق، لَكنْ لَكَنْ لَهَا عَادَةٌ مِن قَبْلُ، فَهَل تَرجِع فَلا تَأْخُذُ بِالتَّمييزِ، وَلَن تَرجِعَ إِلَى العَادَةِ؛ لِأَنَّ الرَّسُولَ قَالَ: «قَدْرَ الْأَيَّامِ الَّتِي كُنْتِ تَحِيضِينَ فِيهَا»، وَلَم يَقُلْ: «مَا لمْ يَكُنْ هُنَاكَ تَمْييزٌ»، الرَّسُولَ قَالَ: «مَا لمْ يَكُنْ هُنَاكَ تَمْييزٌ»،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصوم، باب الحائض تترك الصوم والصلاة، رقم (١٩٥١).

فَأَطْلَقَ!، وَفِي الأَخِذِ بِهِذَا رَاحَةٌ لِلمَرأَةِ؛ لِأَنَّ التَّمْيِيزِ قَد يَصِعُبُ ويَشُقُّ، وَقَد يَتنَقَّلُ دَمُهَا فِي أُولِ الشَّهِرِ فَيمِيلُ إِلَى الحَيضِ، وَفِي آخِرهِ يَمِيلُ إِلَى الحَيضِ، أَو يَكُونُ مُتَقَطِّعًا، فَمرَّةً يَمِيلُ إِلى الاستِحَاضَةِ، فَأَرادَ النَّبيُّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ- أَنْ تَرجِعَ إِلَى أَمرٍ فِيهِ الرَّاحَةُ، وهذَا القَولُ هُوَ الرَّاجِحُ، وهُوَ الرَّاجِحُ، وَهُوَ الرَّاجِحُ، وَهُوَ الرَّاجِحُ،

وَقَالَ بِعِضُ أَهِلِ العِلمِ: تَرجِعُ إِلَى التَّمييزِ وَتَدَعِ العَادَةَ؛ لِأَنَّ الدَّمَ لَمَّا تَغَيَّرَ، بَطَلَ حُكمُ العَادةِ، وَالتَّمييز يُرْوَى فِيهِ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قُولُه: «إِنَّ دَمَ الحَيْضِ أَسْوَدُ يُطْلَ حُكمُ العَادةِ، وَالتَّمييز يُرْوَى فِيهِ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قُولُه: «إِنَّ دَمَ الحَيْضِ أَسُودُ يُعْرَفُ» فَهُوَ مِنَ المَعرِفَةِ، وَإِنْ كَانَ "يُعْرِفُ» فَهُوَ مِنَ المَعرِفَةِ، وَإِنْ كَانَ "يُعرِفُ» فَهُوَ مِنَ المَعرِفَةِ، وَإِنْ كَانَ "يُعرِفُ» فَهوَ مِنَ العَرقِ، أَي: لَه رَائِحةُ دَمِ الحَيضِ.

وَقَالُوا مِن عَلَامَاتِه:

أُولًا: أَنَّه أُسوَدُ.

ثَانيًا: تُخِينٌ، لَا يَجِرِي كَالْمَاءِ.

ثَالِثًا: مُنْتِنٌ لَـه رائِحَـةٌ كَرِيهَـةٌ؛ لِأَنَّه يَخرُجُ مِن أَقصَى الرَّحِـم، فيُنْتِن، وَأَمَّا دَمُّ الاستِحَاضَةِ فَهُوَ دَمُ عِرقٍ لَا رِيحَ لَه.

رَابِعًا: ذَكَرَ أَحدُ الأَطِبَّاءِ الْمَتَأَخِّرِينَ، وَهُو مُحَمدُ بنُ عِلِي البَارِ: إِنَّ دَمَ الحَيضِ لَا يَتَجمَّدُ، وَدَمَ الاسْتِحَاضَةِ يَتَجَمدُ؛ لِأَنَّ الحَيضَ عِبَارةٌ عنِ انفِجَارِ البُويضَةِ العَالِقَةِ فِي الرَّحِمِ حَالَ انكِماشِهَا، وَفِي عَدَمِ انفِجَارِها تَكُونُ مُتَجَمدَةً، فلَا تَتَجمَّد مَرةً ثَانِيةً، هَذَا هُو التَّعلِيلُ الطِّبي، وَهِيَ أُوضَحُ العَلَامَاتِ لِلحَيضِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في «الصغرى» (١/ ٧٠، رقم ١٦٠).

<sup>(</sup>٢) أي: له رائحة دم الحيض.

الفائِدةُ الثَّامِنةُ: تَدلُّ عَلَى أَنَّنَا نُقَدِّمُ العَادَةَ؛ لِأَنَّ الرَّسُولَ ﷺ لَمَ يَسْتَفْصِلْهَا ولَمَ يُفَصِّل لها، وَالقَاعِدَةُ: «تَرْكُ الإِسْتِفْصَالِ فِي مَقَامِ الاحْتِهَالِ يُنَزَّلُ مَنزِلَةَ العُمُومِ فِي المَقَام».

وَإِذَا كَانَتِ المَرْأَة لَيْسَ لَهَا تَمْيِيزٌ لِدَمِهَا هَلْ هُوَ أَسْوَدُ، أَوْ ثَخِين، أَوْ مُنْتِن، فَتَرْجِعُ إِلَى عَادَاتهنَّ، سَوَاء سِتًّا أَوْ سَبْعًا، ثُمَّ تَغْتَسِل وَتُصَلِّي.

مسألة: بَعضَ أَهْلِ الْعِلْمِ يَقُومُونَ بِتَقْدِيمِ التَّمْيِيزِ، وَيَقُولُونَ بِأَنَّ التَّمْيِيزَ اجْتِهَاد، وَالإَجْتِهَاد مُقَدَّم عَلَى التَّقْلِيدِ، فَهَا رَأْيكُمْ؟

الجَوابُ: لَا شَكَّ أَنَّ فِيهَا قَولًا، وَهُو مَذَهَبُ الشَّافِعي أَنَّ التَّمييزَ مُقَدَّمٌ عَلَى الْعَادةِ، وَهُو رِوايَة عَن أَحمَد، هَذَا لَا إشكالَ فِيه، وَأَمَّا التَّعلِيلُ فَإِنهُ غَريبٌ، بَل إِنَّه ميِّت لَم تُنفَخْ فِيه الرُّوحُ أَصْلًا!، فَكَيفَ يَكُونُ تَقيِيدًا وَالرَّسُولُ هُوَ الَّذِي قَالَه؟!

فَيُقَالُ: مَنْ لَـهَا عَادَةٌ تَرْجِعُ إِلَى عَادَتِهَا، وَمَنْ لَيْسَتْ لَـهَا عَادَةٌ فَإِلَى تَمْييزِهَا هَذَا؛ لِأَنَّهُ لَيْسَ هُنَاكَ تَفْضِيلٌ لِأَحَدِهِمَا عَلَى الْآخَرِ، وَلَكِنَّ الرَّسُولَ ﷺ أَطْلَقَ.

الْمُرَادُ بِالشَّهْرِ لِحِسَابِ المَرْأَةِ عَادَتَهَا هُوَ الشَّهْرُ الْهِلَالِيُّ؛ لِأَنَّهُ هُوَ المُعْتَبَرُ شَرْعًا؛ لِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ ۚ يَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِلَةِ ۚ قُلَ هِى مَوَقِيتُ لِلنَّاسِ ﴾ [البقرة:١٨٩].

وَلْيُعْلَمْ أَنَّ مِن أَكْثَرِ مَا يُشْكِلُ عَلَى العُلَماءِ -فَضلًا عَنِ النِّساءِ- مَعرِفَةَ حَقيقَةِ الحَيضِ، حَتى إِنَّ شَيخَنَا عَبدَ الرحَمنِ بنَ سَعدِي رَحَمَهُ ٱللَّهُ ذَكَرَ لَنَا أَنَّ أَحدَ المشَايخِ يُدَرِّسُ التَّلَاميذَ، وَجَاءَ لَهمْ بِتَفْصِيلِ المَذْهَبِ في الحَيضِ، وَهَذا صَعبٌ جِدًّا.

فَقَالَ لَهُ أَحَد الطَّلَبَة: يَا شَيْخ -عَفَا الله عَنْكَ- نَحْنُ لَا نَحِيضُ، فَدَعْنَا مِنَ الحَيْضِ وَإِشْكَالَاتِهِ.

وَلَكِنَّ هَذَا الطَّلَبَ مِنَ التِّلْمِيذِ غَيرُ مُوفَّق؛ لِأَنَّه كَمَا يَتعلَّق بِالنِّسَاءِ يَتَعلَّق بِنَا كَذلِكَ لَا سِيَّا الْمُتزَوِّجُ.

مسألة: مَا هِيَ الضوَابِطُ في المترَابِطَاتِ؟

الجَوابُ: الضَّابِطُ فِي الْمُتَرَابِطَاتِ أَنْ تَرْجِعَ المَرْأَةُ لِعَادَتِهَا، فَإِذَا كَانَتْ تَتَجَاوَزُ الخَمْسَةَ عَشَرَ، فَنَرْجِعُ لِعَادَتِهَا.

الفَائِدَةُ التَّاسِعةُ: الحَائِضُ لَا تَقْضِي الصَّلاةَ؛ وَذَلكَ لِأَنَّه لَـَّا قَالَ: «دَعِي الصَّلَاةَ» لَم يَقُلْ: «ثُم صَلِّيها بَعدُ»؛ فَدَلَّ هَذَا عَلى أَنَّها لَا تَقضِي الصَّلَاةَ.

الْفَائِدَةُ الْعَاشِرةُ: وُجُوبُ الْغُسْلِ لِلْحَيضِ؛ لِقَولِه: «ثُمَّ اغْتَسِلِي وَصَلِّي».

الفَائِدَةُ الحَادِيةَ عَشْرَةَ: لَا يَجِبُ عَلَى الْمُسْتَحَاضَةِ أَنْ تَغْتَسِلَ لِكُلِّ صَلَاةٍ؛ لِأَنَّ الرَّسُولَ ﷺ لَمْ يَأْمُرْ فَاطِمَة أَنْ تَغْتَسِلَ إِلَّا إِذَا مَضَتْ مُدَّةُ الحَيْضِ؛ فَدَلَّ هَذَا عَلَى أَنَّهُ لَا يَجِبُ عَلَيْهَا الإغْتِسَالُ فِيهَا بَعْد.

الفَائِدَةُ الثَّانيةَ عَشْرَةَ: وُجوبُ الصَّلَاةِ عَلى المُسْتَحَاضةِ؛ لِقَولِه: «دَعِي الصَّلَاةَ قَدْرَ الْأَيَّامِ الَّتِي كُنْتِ تَحِيضِينَ فِيهَا».

فإِن سأَل سائِلٌ: كَيفَ تُصِلِي المُستَحَاضَةُ وَالدَّم يَجِرِي؟

الجَوَابُ: أَنْ تَغْسِلَ فَرْجَهَا ثُمَّ تَلْبَسُ حَفَّاضَةً؛ لِأَجْلِ أَنْ تَمْنَعَ سَيلَانَ الدَّمِ عَلَى الْفَخِذَيْنِ وَبَقِيَّة الثِّيَابِ، ثُمَّ تَتَوَضَّأُ لِكُلِّ فَرِيضَة، وَلِفِعْل كُلِّ نَافِلَة.

وَيَجُوزُ لَـهَا إِذَا تَوَضَّأَتْ لِلنَّافِلَةِ أَنْ تُصَلِّيَ بِوُضُوئِهَا الْفَرِيضَةَ؛ لِأَنَّ حَدَثَهَا قَدِ ارْتَفَعَ حُكْمًا، وَإِذَا ارْتَفَعَ الحَدَث صَلَّى الْإِنْسَان مَا شَاءَ مِنْ فَرَائِضَ وَنَوَافِلَ.

مِن فَوَائِدِ الرِّوَايةِ الثَّانِيةِ: «وَلَيْسَتْ بِالْحَيْضَةِ، فَإِذَا أَقْبَلَتِ الْحَيْضَةُ: فَاتْرُكِي

الصَّلَاةَ فِيهَا، فَإِذَا ذَهَبَ قَدْرُهَا فَاغْسِلِي عَنْكِ الدَّمَ وَصَلِّي»:

الفَائِدَةُ الأُولَى: وُجُوبُ غَسْلِ دَمِ الحَيضِ؛ لِقَولِه ﷺ: «فَاغْسِلِي عَنْكِ الدَّمَ»، والأَصْلُ في الأَمرِ الوُجُوبُ.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّه لَا يُعْفَى عن يَسيرِ دَم الحَيضِ؛ لِعُمومِ قَولِه: «فَاغْسِلِي عَنْكِ الدَّمَ»، فَتُغسَلُ وَلَو كَانَت نُقطَةً يَسيرَةً.

حُكمُ دَمِ الإِنْسَانِ غَيرِ الْحَيضِ طُهرًا وَنجَاسَةً:

جُمهُورُ أَهْلِ العِلمِ حَكَوْا إِجَمَاعًا أَنَّه نَجِسٌ، كَالدَّمِ الَّذِي يَخْرُجُ مِنَ الأنفِ، وَالسِّن، وَالجَرْحِ، وَغيرهَا إِلَّا مَا يَخرِجُ مِنَ السَّبِيلَينِ، وَلَكنْ عِندَ التَّأَملِ لَا نَجِدُ دَللًا عَلَى نَجَاسَتِه -أَعنِي دَمَ الآدَمِي خَاصَّة- لِأَسبَابٍ:

أُولًا: عُمومُ قُولِ الرَّسُولِ ﷺ: ﴿إِنَّ الْمُؤْمِنَ لَا يَنْجُسُ ﴾(١)، وَإِذَا لَمَ نَجِد دَليلًا عَلَى نَجَاسَةِ شَيْءٍ فَالأَصْلُ طَهَارِتُه، وَلكنْ لَيسَ مَعْنَى طَهَارِتِه أَنَّه يَجوزُ شُربُه!، لَكنْ لَا يَلزَمُ مِنَ التَّحرِيمِ أَن يَكونَ الشَّيْءُ نَجِسًا.

وَهَذَا دَليلُ عدَمِه، بِحَيثُ يُقالُ لِن طَلبَ الدَّليلَ: «الدَّليلُ عدَمُ الدَّليل».

وهنَاكَ أُدلَّه إِيجابِيةٌ عَلَى طَهارَةِ دَم الآدمِي، مِنها:

أَنَّ الصَّحَابَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ كَانُوا يُصَلُّونَ فِي ثِيَابِ جِرَاحَاتِهِم أَيَّامَ الجِهَادِ، وَلَم يُؤمَرُوا بِإِزَالَتِهَا، وَلَا بِتَطْهِيرِهَا، وَعَدَمِ الْأَمْرِ مَعَ قِيَامِ السَّبَبِ يَـدُلُّ عَلَى عَدَمِ الْوُجُـوبِ، وَلَوْ كَانَ يَجِبُ التَّنَزُّهُ مِنَ الدَّم لَأَمَرَ النَّبِيُّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ- بِذَلِكَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الغسل، باب عرق الجنب وأن المسلم لا ينجس، رقم (٢٨٣)، ومسلم: كتاب الحيض، باب الدليل على أن المسلم لا ينجس، رقم (٣٧١).

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: أَلَيْسَتْ فَاطِمةُ رَضَالِيَّهُ عَنْهَا كَانَت تَغْسِلُ الدَّمَ مِنْ وَجْهِ الرَّسُولِ

ﷺ فِي أُحُدٍ لَـها شُجَّ وَجْهُه؟

فَنَقُولُ: لَا، بَل كَانَتْ تَفَعَلُ ذَلكَ، لَكَنَّ مُجُردَ الفِعلِ لَا يَدل عَلَى الوجُوبِ، وَهَذِه قَاعِدَة أُصُوليَّةٌ: «مُجَرَّدُ فِعْلِ الرَّسُولِ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ لَا يَدُلُّ عَلَى الوُجُوبِ مَا لَمُ يَقْتَرِنْ بِأَمْرٍ».

وَعَلَى هَذَا، فَمَن قَالَ: إِنَّ غَسْلَها وَجْهَه مِن أَجْلِ النَّجَاسَة، نَرُدُّ عَلَيه بِأَنَّه كَانَ مِن أَجلِ إِزَالَةِ المؤْذِي منْ وَجْهٍ، وَإِزالَةِ المشَوهِ مِن وَجْهٍ آخَرَ.

ثانيًا: إِنَّه قَدْ رُوِيَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ: «إِنَّ مَا أُبِينَ مِنْ حَيٍّ فَهُوَ كَمَيْتَتِهِ»(١)، أي: مَا قُطِعَ مِن حَيٍّ وَانْفَصَلَ مِنهُ فَهُوَ كَميْتَتِه، ومِنِ المعْلُومِ أَنَّ مَيْتَةَ الآدَمِي طَاهِرةٌ؛ فَما انفَصَلَ مِنه في حَيَاتِه فَهُو طَاهِر.

كاليَدِ التِي قُطِعَتْ مِن إِنْسَانٍ تكُونُ طَاهِرةً، مَعَ أَنَّهَا أَعظَمُ مِنَ الدَّمِ، وَفِيهَا أَيضًا دَمُ نَفسِ اليَدِ.

فَالَّذي يظْهَرُ لِي أَنَّ دَمَ الآدَمِي طَاهِرٌ، وَلَكِنْ مِنْ بَابِ الاحتِيَاطِ -وَلَيسَ الوُجوبِ- نَقُولُ لِلإِنْسانِ: لَا تُعرِّضْ صَلَاتَك لِلفَسادِ، وَاغْسِلِ الدَّمَ.

وُهنَاكَ أَدلَّه إِيجَابِيَّةٌ تَدُلُّ عَلَى عَدَم نَجَاسَةِ الدَّم.

فَإِنْ قَالَ قَائلٌ: كَيفَ تُخَالِفُ الإجماع؟

فَنَقُولُ: لِعَدَمِ وُجُودِ الإِجْمَاعِ!، الخِلَافُ مَعروفٌ مِن عَهدِ السَّلَفِ، وَدَعوَى الإِجْمَاعِ دَعوًى عَظيمةٌ، عَظيمةٌ، حَتَّى إِنَّ الإِمَامَ أَحمدَ رَحِمَهُ اللَّهُ قَالَ: «مَنِ ادَّعَى

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه في سننه: كتاب الصيد، باب ما قطع من البهيمة وهي حية، رقم (٣٢١٧).

الإِجْمَاعَ فَهُوَ كَاذِبٌ، وَمَا يُدْرِيهِ لَعَلَّهُمُ اخْتَلَفُوا (() وَلَا سِيَّا فِي الزَّمنِ الأُولِ، حَيثُ إِنَّ كُلَّ مَدِينَةٍ تُعتَبرُ قَارَّةً فِي تَباعُدِ اللَّدنِ، وَعَدم العِلمِ بِالأَحْوَالِ، وَلَيسَ هُناكَ تَلغراف وَلا بَرقِياتٌ وَلَا هَوَاتِف، فَمَا يُدرِينَا إِذَا كَانَ إِنْسانٌ فِي أَقصَى إِفرِيقيا وَإِنْسانٌ فِي أَقصَى إِفرِيقيا وَإِنْسانٌ فِي أَقصَى آسيَا وَاختَلَفُوا!؛ وَلِهذا نَقْلُ الإِجمَاعِ فِي غَيرِ المسَائِلِ المَعْلومَةِ أَمرٌ صَعبٌ.

اختَلَفَ العُلَماءُ في المُكَاتَبَةِ، فِي قُولِ اللهِ تَعَالى: ﴿فَكَاتِبُوهُمْ ﴾ [النور:٣٣]، فَنَقَلَ صَاحِبُ كِتَابِ (الإِجَاعِ) أَنَّ المُكَاتَبَةَ مَندُوبَةٌ، وَأَمَا أَهلُ الظَّاهِرِ فَيقُولُونَ بِالوجُوبِ، وَالخِلَافُ قَائمٌ.

وَفِي مَسأَلَةِ الدَّم نَجَاسَةُ الدَّم لَا يُمكِنُ أَن تَكُونَ إِجَاعًا وَالنُّصُوصُ هَكَذَا ظَاهرُهَا الطَّهَارَةُ؛ لِأَنَّ الإِجمَاعَ لَا يُحَالفُ النصوصَ، وَيَظهَر هَذَا لَمَنْ تَتَبَّع النُّصوصَ.

والقَولُ الَّذِي تطمَئِنُّ إِلَيه نَفْسِي: أَنَّ دَمَ الآدَمِيِّ لَيسَ بِنَجسٍ، لكنَّه يُغسَلُ مِن بَابِ الاحتِياطِ وَالتَّورُّعِ، أَمَّا مَا خَرَجَ مِنَ السَّبِيلَيْن كَالحَيْضِ وَالْبَاسُور، وكَذلِكَ إِذَا النَّجَرَ حَتِ الأَمْعَاءُ وَنَزلَ الدَّمُ الحَارِجُ، فَهذَا كُلُّه نَجِسٌ بِلَا إِشْكَالٍ.

وَاختَلُفَ العُلَماءُ في جِماع المُشتَحَاضَةِ:

فَقَالَ بَعضُ العُلَمَاءِ: لَا يَجوزُ أَن يُجامِعَها زَوجُهَا إِلَّا إِذَا خَافَ العَنَتَ، أَيِ: المشقَّةَ بِعدَم الوَطْءِ، وَأَمَّا مَعَ الرَّاحَةِ فَلَا يَجوزُ.

وَالصَّوابُ: أَنَّه يَجوزُ أَن يُجامِعَها زَوجُها بِلا كَراهةٍ وبِلا حَاجةٍ، وَذلكَ أَنَّه إِذَا جَارِتِ الصَّلاةُ وَهِيَ أَشدُّ منْعًا مِنَ الجَهَاعِ، فَالجِهاعُ مِنْ بَابِ أُولى.

<sup>(</sup>١) المسودة، لشيخ الإسلام (ص:٣١٥).

وَلِهِذَا لَمَ سُئَلَ ابنُ عَباسٍ وَعَلِللَهُ عَنِ المرأَةِ النَّفَسَاءِ إِذَا طَهُرَتْ قَبلَ الأَربَعِين، هَلْ يأْتِيهَا زَوجُهَا؟ فَقَالَ: «تَغْتَسِلُ وَتُصَلِّي وَلَوْ سَاعَةً، وَيَأْتِيهَا زَوْجُهَا إِذَا طَلَّرَبُ عَيْنَ، هَلْ يأْتِيهَا زَوْجُهَا؟ فَقَالَ: «تَغْتَسِلُ وَتُصَلِّي وَلَوْ سَاعَةً، وَيَأْتِيهَا زَوْجُهَا إِذَا صَلَّتُ، الصَّلَاةُ أَعْظَمُ »(۱) وهذا قِيَاسٌ وَاضِحٌ جَلِيٌّ، فَإِذَا جازَ أَن تُصَلِي فَجَوَازُ الصَّلَةُ أَعْظَمُ »(۱) وهذا قِيَاسٌ وَاضِحٌ جَلِيٌّ، فَإِذَا جازَ أَن تُصَلِي فَجَوَازُ الجِينَ الصَّلَاةُ أَولَاجِهِ المستحَاضَات الجِماعِ مِنْ بَابِ أُولى؛ وَلِذَلكَ لَم يَأْمُو النَّبِيُّ عَلَيْهِ أَحَدًا مِنْ أَزْوَاجِهِ المستحَاضَات وَاللَّرِي اسْتُحِضَنَ فِي عَهِدِ الرَّسُولِ عَلَيْهِ -كُنَّ سَبعًا - بِاجْتِنَابِهِنَّ، وَالأَصْلُ الحِلُّ فِي وَاللَّاتِي اسْتُحِضَنَ فِي عَهِدِ الرَّسُولِ عَيْهِ -كُنَّ سَبعًا - بِاجْتِنَابِهِنَّ، وَالأَصْلُ الحِلُّ فِي غَيْرِ الحَيْض.

فَالصَّوَابُ، أَنَّ وَطْءَ المستَحَاضَةِ جَائزٌ، سَواءٌ كَانَ ذَلكَ لِحَاجةٍ أَو لِغَيرِ حَاجَةٍ.



٤٥ - عَنْ عَائِشَةَ رَضَالِيَّا عَنْ اللهِ عَنْ عَائِشَةَ رَضَالِكَ عَائِشَةَ اللهُ عَلْمَ اللهِ عَلَيْهِ عَنْ ذَلِكَ؟ فَأَمَرَهَا أَنْ تَغْتَسِلَ، قَالَتْ: فَكَانَتْ تَغْتَسِلُ لِكُلِّ صَلاةٍ» (٢).

### الشترح

فَأُمُّ حَبِيبَةً هِي المَرَّةُ التَّانِيةُ التِي عَرَفنَاها مِنْ سِياقِ الأَحَاديثِ التِي سَاقَهَا المؤلِّفُ، وَالأُولَى هِي فَاطِمةُ بِنتُ أَي حُبَيشٍ. فَهَذِه أُمُ حَبِيبةَ اسْتُحِيضَتْ سَبعَ سِنِينَ، فَسَأَلَتِ الرَّسُولَ فَأَمَرَهَا أَنْ تَعْسَلَ، لَكِن مَتَى تَعْتَسِلُ؟ الحَدِيثُ مُطلَقٌ؛ فَيُحمَلُ هَنَا المطلَقُ عَلَى مَا سَبقَ في حَدِيثِ فَاطِمةَ، أَنَّهَا تَعْتَسلُ إِذَا انتَهَى الحَيض، سَواءٌ كَانَتِ هَذَا المطلَقُ عَلَى مَا سَبقَ في حَدِيثِ فَاطِمةَ، أَنَّهَا تَعْتَسلُ إِذَا انتَهَى الحَيض، سَواءٌ كَانَتِ العَادَةُ أَم كَانَتِ المعْتَادَة، أو التَّميزُ إِنْ لَم تَكنْ مُعتَادَةً، لَكِنَّهَا رَضَالِيَّهُ عَنْهَا كَانَتْ تَعْتَسِل لِكلِّ صَلاةٍ مِن اجتِهَادِهَا، وَاغْتِسَالُ المستَحَاضَةِ لِكُلِّ صَلاةٍ لَيسَ في الصَّحِيحَيْنِ، لَكِنَّ وَرَدَ في السَّننِ أَنَّ النبيَّ عَيْكُ أَمَرَهَا أَنْ تَعْتَسلَ لِكلِّ صَلاةٍ، وَأَنْ تَجْمَعَ بَينَ لَكِنْ وَرَدَ في السَّننِ أَنَّ النبيَّ عَيْكِ أَمَرَهَا أَنْ تَعْتَسلَ لِكلِّ صَلاةٍ، وَأَنْ تَجْمَعَ بَينَ لَكِنْ وَرَدَ في السَّننِ أَنَّ النبيَّ عَيْكُ أَمَرَهَا أَنْ تَعْتَسلَ لِكلِّ صَلاةٍ، وَأَنْ تَجْمَعَ بَينَ لَكِنْ وَرَدَ في السَّننِ أَنَّ النبيَّ عَيْكُ أَمَرَهَا أَنْ تَعْتَسلَ لِكلِّ صَلاةٍ، وَأَنْ تَجْمَعَ بَينَ

<sup>(</sup>١) «تغليق التعليق»، لابن حجر (٢/ ١٨٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الحيض، باب عرق الاستحاضة، رقم (٣٢٧)، ومسلم: كتاب الحيض، باب المستحاضة وغسلها وصلاتها، رقم (٣٣٤)،

الظُّهرِ وَالعَصرِ، وَبَينَ المغرِبِ وَالعِشَاءِ.

وَفِي هَذَا الحَدِيثِ مَا سَبقَ مِنَ الأَحْكامِ، وَلَكِن فِيهِ إِشْكَالُ: وَهِيَ أَنَّهَا بَقِيتُ سَبعَ سِنينَ مَا سَأَلتِ الرَّسُولَ، فَيُقالُ: لَا إِشْكَالَ فِي الحَدِيثِ؛ لِأَنَّ الفاءَ في قُولِها: «فَسَأَلَت» اسْتِئنَافِيةٌ وَلَيسَتْ عَاطِفَةً، وَعَلى هَذَا، فَإِنَّ عَائِشَةَ وَيَحَلِيلُهُ عَنْهَا أَرادَتْ أَنْ تُبَيِّنَ مِقدَارَ اسْتِحَاضِتِها، وَأَنَّهَا اسْتُحِيضَت سَبعَ سِنينَ، وَأَمَّا (فَسَأَلَت) فَمِنَ لَمُعْلُومِ أَنَّهَا سَوفَ تَسَأَلُ الرَّسُولَ مِنْ أُولِ مَا أَتَاهَا هَذَا الشَّيْءُ؛ لِأَنَّه أَمرٌ مُستَغرَبٌ لِمُلافَ العَادَةِ.

#### -680

٤٦ - عَنْ عَائِشَةَ رَضَالِيَّهُ عَنْهَ قَالَتْ: «كُنْتُ أَغْتَسِلُ أَنَا وَرَسُولُ اللهِ ﷺ مِنْ إِنَاءٍ وَاحِدٍ، كِلَانَا جُنُبٌ.

٤٧ - فَكَانَ يَأْمُرُنِي فَأَتَّزِرُ، فَيْبَاشِرُنِي وَأَنَا حَائِضٌ.

٤٨ - وَكَانَ يُخْرِجُ رَأْسَهُ إِلَيَّ، وَهُوَ مُعْتَكِفٌ، فَأَغْسِلُهُ وَأَنَا حَائِضٌ (١).

# الشترح

هَذَا الْحَدِيثُ فِيهِ مَوَاضِيعُ شَتَّى:

قَولُها: «كُنْتُ أَغْتَسِلُ أَنَا وَالنَّبِيُّ ﷺ مِنْ إِنَاءٍ وَاحِدٍ»، وَفِي الصَّحِيحَينِ زِيادَةُ: «تَخْتَلِفُ أَيْدِينَا فِيهِ» يَعْنِي أَنَّ يَدَهَا تَنزِلُ وَيدُ الرسُولِ ﷺ تَخْرُجُ، يَعنِي تُنزِلُ يَدَهَا لِتغتَرفَ وَالرسُولُ يَكُونُ قَدِ اغتَرفَ وَرفَعَهُ أَوْ بِالعَكسِ، وَلا شَكَّ أَنَّ هَذَا يَجَلِبُ المَودَّةَ بَينَ الزَّوجَينِ وَعدَمَ الكُلفَةِ بَينَهُما.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الحيض، باب مباشرة الحائض، رقم (٢٩٩، ٣٠٠، ٣٠١).

وَهكَذَا يَنبغِي لِلإنسَانِ أَن يَكُونَ مَعَ أَهلِهِ لَطيفًا رَفيقًا مُتَحبِّبًا لَديهِم، وَكذَلكَ بِالنسبَةِ لِلزَّوجَةِ، يَنبغِي أَن تَكُونَ لَطيفَةً مُتحَببةً إِلى زَوجهَا؛ وَلهذَا قَالَ ﷺ: «تَزَوَّجُوا الْوَدُودَ الْوَلُودَ»(۱)، الودُودَ يَعنِي كَثيرَةَ التَّودُّدِ لِزُوجِهَا.

قولُها: «كِلَانَا جُنُبٌ»، جملة: (كِلَانَا جُنُبٌ): جملةٌ حاليَّة، أي: والحالُ أنَّ كلَّ وَاحدٍ مِنَّا كان جُنْبًا.

وقَولُها: «كِلَانَا جُنُبٌ»: قَدْ يَقُولُ قائِلٌ: إِنَّ (جُنُبٌ) مُفرَدٌ، و(كِلَانَا) مُتعَددٌ، فَكَيفَ أُخبِرَ بِالمفرَدِ عَنِ المتعَدِّدِ؟

وَالجَوابُ عَن ذَلكَ أَنْ يُقالَ: إِنَّ كَلْمَةَ (جُنُبُ ) كَلِمَةٌ تَصلُحُ لِلجَهاعَةِ وَالمَفرَدِ، قَالَ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿...وَإِن كُنتُم جُنُبًا فَأَطَّهَرُواْ...﴾ [المائدة:٦]، وَفيهِ لُغَيةٌ لَكِنَّهَا لَيْسَتْ قَوِيةً، وَهِيَ أَنَّه يُجْمَعُ فَيُقَالُ: (جُنُوبِين) أَوْ (جُنُوبُون)، لَكِنَّ اللَّغةَ المشْهُورَةَ الفُصحَى أَنَّها مُفرَدٌ صَالحٌ لِلجَهاعَةِ وَالوَاحِدِ.

قولُها: «يُخْرِجُ رَأْسَهُ إِلَيَّ وَهُوَ مُعْتَكِفٌ»: الجُملَةُ حَالِيَّةٌ.

قولُها: «فَأَغْسِلُهُ وَأَنَا حَائِضٌ»: أَيضًا جُملَةُ (وَأَنَا حَائِضٌ) حَالِيَّةٌ.

قُولُها: «كُنْتُ أَغْتَسِلُ أَنَا وَالنَّبِيُّ ﷺ مِنْ إِنَاءٍ وَاحِدٍ»: فَلَازِمُ هَذَا أَنْ يرَى عَورَتَه، وَأَمَّا حَدِيثُ: «تُوفِي رَسُولُ اللهِ ﷺ وَمَا رَأَيْتُهُ مِنْهُ وَمَا رَآهُ مِنْهُ وَمَا رَآهُ مِنْهُ عَورَتَه مِنْهُ وَمَا رَآهُ مَنْهُ عَورَتَه مِنْهُ عَورَتَه مِنِّي »(٢) فَه ذَا حَدِيثٌ ضَعِيفٌ لَا يَصِحُ، بل إِنَّ الرَّجلَ يَجُوزُ أَنْ يَكشِفَ عَورَتَه

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود: كتاب النكاح، باب النهي عن تزويج من لم يلد من النساء رقم(۲۰۵۰)، والنسائي: كتاب النكاح، باب كراهية تزويج العقيم رقم (۳۲۲۷)، وأحمد (۳/۸۸، رقم،۱۲۲٤).

<sup>(</sup>٢) «الأنوار في شهائل النبي المختار»، للبغوي (١٠٧١).

لِامرَأَتِهِ، وَالمرأَةُ يَجُوزُ أَنْ تَكشِفَ عَورَتَهَا لِلرَّجلِ؛ لِعُمومِ قَولِ اللهِ تَعَالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ۞ إِلَّاعَلَىٓ أَزْوَجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ﴾، إِذَن في هَذَا الحَدِيثِ جَوازُ كَشفِ الزوْجِ عَورَتَه لِزَوجَتِه وَبِالعَكسِ.

قُولُها: «فَكَانَ يُخْرِجُ رَأْسَهُ إِلَيَّ وَهُوَ مُعْتَكِفٌ فِي المَسْجِدِ فَأُرَجِّلُهُ وَأَنَا حَائِضٌ»، كَانَ الرَّسولُ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ يَعتَكفُ فِي رَمضَانَ تَحَرِّيًا لِليلَةِ القَدرِ فَاعتَكفَ العَشرَ الأُولَ ثُم الأُوسَطَ ثُمَّ قِيلَ لَه إِنهَا فِي العَشرِ الأَواخِرِ فَاعتَكفَ العَشرَ الأَواخِرِ فَاعتَكفَ العَشرَ الأَواخِرَ رَجاءً لِليلَةِ القَدرِ (1)، وَهذَا هُو الإعتِكافُ المَشرُوعُ المَسنُونُ، أَن يَعتَكفَ الإِنسَانُ فِي العَشرِ الأَواخِرِ تَحَرِّيًا لِليلَةِ القَدرِ وَانقِطاعًا لِلعِبادَةِ فِي هَذهِ العَشرِ المَبَارَكةِ.

وَأَمَّا الإعتِكَافُ فِي غَيرِ رَمضَانَ فَهوَ وإِنْ كَانَ جَائزًا كَمَا أَذِنَ النَّبيُّ ﷺ لِعُمرَ بنِ الحَطابِ أَنْ يُوفِي بِنذرِهِ حِينَ نَذرَ أَن يَعتكِفَ لَيلَةً أَو يَومًا فِي المَسْجِدِ الحَرامِ فَقَالَ: «أَوْفِ بِنَذْرِكَ»(٢)، لَكنهُ لَيسَ مِنَ الأُمورِ المشرُوعةِ المطلُوبَةِ؛ وَلهذَا لَمَ يَأْمُرِ النَّبيُّ ﷺ أَحَدًا مِن أَصحَابِه أَن يَعتكِفَ فِي غَيرِ العَشرِ الأَواخِرِ.

وَمَا قَالُهُ بَعضُ العُلماءِ مِن أَنهُ يَنبَغِي لِلإِنسَانِ إِذَا دَخلَ المُسْجِدَ أَن يَنوِيَ الإعتِكافِ مُدةَ لُبثِهِ فِي المَسجِدِ فَإِنَّ هَذَا ضَعيفٌ وَلا دَليلَ لَه، بَل إِنَّ نِيةَ الإعتِكافِ لَاعتِكافَ مُدةَ لُبثِهِ فِي المَسجِدِ فَإِنَّ هَذَا ضَعيفٌ وَلا دَليلَ لَه، بَل إِنَّ نِيةَ الإعتِكافِ لَن دَخلَ المسجِدَ لَيسَتْ بِمشرُ وعَةٍ؛ وَدَليلُ ذَلكَ أَنهَا لَو كَانت مَشرُ وعةً لكانت مِن شَرع اللهِ، وَشَرعُ اللهِ إِنها يُؤخَذُ مِن الكِتابِ وَالسنَّةِ، وَليسَ فِي الكِتابِ وَالسُّنةِ مَا يَدلُّ عَلى أَن مَن دَخلَ المسجِدَ يَنبغِي لَه أَن يَنوِيَ الإعتِكافَ مُدةَ لُبثِهِ فِيه وَلو كَانَ هَذا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب السجود على الأنف والسجود على الطين (۸۱۳)، ومسلم: كتاب الصيام، باب استحباب صوم ستة أيام من شوال إتباعا لرمضان، رقم (١١٦٧). (٢) أخرجه البخاري: كتاب الاعتكاف، باب من لم ير عليه صومًا إذا اعتكف، رقم (٢٠٤٢).

مَشرُوعا، لَبيَّنهُ النَّبيُّ ﷺ للأُمةِ إِمَّا بِفعلِه وَإِمَّا بِقولِه فَلَمَا لَمَ يُبينُه لِلأَمةِ عُلَمَ أَنهُ ليسَ بِمشرُوعِ.

## مِن فَوَائِد هَذَا الْحَدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى: جَوازُ اغتِسَالِ الرَّجلِ وَالمرأَةِ مِنْ إِنَاءٍ وَاحِدٍ، وَوَجْهُهُ فِعلُ الرَّسُولِ عَلَيْهِ اَلصَّلَةُ مَعَ زَوجَتِه عَائشَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهَا.

فَإِنْ قلْتَ: لَو تَعَاقَبَ الزَّوجُ وَالزَّوجَةُ على الماءِ، بِأَنِ اغْتَسلَتْ قبلَهُ ثُمَّ اغْتَسلَ بَعدَهَا أَو بِالعَكسِ، فَهَل هَذَا يَجُوزُ؟

قلنَا: نَعَمْ، يَجُوزُ، وفِيهِ خِلافٌ بَينَ العُلماءِ، وَالصَّحيحُ أَنَّ لَه ذَلكَ، وَأَنهُ يَجُوزُ لِلرَّجلِ أَن يَتَطهَّرَ بِفضْلِ طَهورِ المَرَأَةِ، فَيتوَضأُ أَو يَغتَسِل؛ لِأَنَّ المَاءَ لَم يَنجسْ إِذَا خَلتْ بِهِ المُرْأَةُ، لَكِنَّ الأَولَى خِلَافُ ذَلكَ، وَهوَ أَنْ يَكُونَا جَمِيعًا؛ وَلِهِذَا جَاءَ فِي السُّننِ خَلتْ بِهِ المُرْأَةُ، لَكِنَّ الأَولَى خِلَافُ ذَلكَ، وَهوَ أَنْ يَكُونَا جَمِيعًا؛ وَلِهِذَا جَاءَ فِي السُّننِ أَنَّ النَّبي عَلَيْ قَالَ: «لَا يَغْتَسِلُ الرَّجُلُ بِفَضْلِ المَرْأَةِ، وَلَا المَرْأَةُ بِفَضْلِ الرَّجُلِ، وَلْيَغْتَرِفَا جَمِيعًا» (١).

وأَمَّا مَا وَردَ مَنَ النَّهِي عَنهُ فَإِنهُ مَحَمُولٌ عَلَى الأَوْلَى، وَلكِنْ لَو فُعلَ فَإِنَّ ذَلكَ لَا يَضِرُّ، وَلهِذَا اغتَسلُ مِنهُ فَقالَتْ: لَا يَضرُّ، وَلهَذَا اغتَسلُ مِنهُ فَقالَتْ: يَا رَسولَ اللهِ إِنِّي اغْتَسلُ مِنهُ فَقالَ ﷺ: «إِنَّ المَاءَ لَا يُجْنِبُ» (٢).

فإذَا سَأَلَ سَائلٌ: هَلِ الأَفضَلُ أَنْ أَغتَسِلَ أَوَّلًا ثُمَّ تَأْتِي الزَّوجَةُ بَعدِي، أَو أَنْ تَغتَسلَ هِيَ أُولًا ثُمَّ أَغتَسلُ أَنَا بَعدَهَا؟

قُلنا: الْأَفْضَلُ أَنْ تَغْتَسِلَا جَمِيعًا، مَعَ أَنَّ هَذَا بِحَسَبِ الْعُرْفِ لَيْسَ هُوَ الْأَوْلَى،

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد: (٥/ ٣٦٩، رقم ٢٣٥٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٦/ ١٢٩، ٢٥٤٩١).

فَعَلَى حَسَبِ الْعُرْفِ الْأُوْلَى التَّعَاقُب، لَكِنَّ الشَّرْعَ فَوْقَ الْعُرْفِ، فَكَمَا أَمَرَ النبيُّ عَلِيهِ الْعَرْفِ، فَكَمَا أَمَرَ النبيُّ عَلِيهِ السَّدُهُ وَالسَّلَامُ: (وَلَيْغَتَرِفَا بَجِيعًا)، وَلَمَا اغْتَسَلَتْ مَيمُونَةُ أَتَى النبيُّ عَلِيهِ لِيغْتَسِلَ بِهَاءِ فَضَلَ مِنْ مَائِهَا قَالَتْ: إِنِّ كُنتُ جُنبًا، فَقَالَ عَلِيهِ: (إِنَّ المَاءَ لَا يُجْنِبُ (()). وهَذَا مِن حُسْنِ تَعْلَيمِ الرَّسُولِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ أَي إِنَّ جَنابتكِ لَا تَتَعدَّى إلى المَاءِ. وَهذَا كَشْنِ تَعْلَيمِ الرَّسُولِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ أَي إِنَّ جَنابتكِ لَا تَتَعدَّى إلى المَاءِ. وَهذَا كَفُولِ أُمِّ المُؤمِنِينَ عَائِشَةَ رَضَالِسَّكُمُ أَي إِنَّ جَنابتكِ لَلْ تَتَعدَّى إلى المَاءِ. وَهذَا مَن كَقُولِ أُمِّ المُؤمِنِينَ عَائِشَةَ رَضَالِسَّكُمُ أَي إِلَّ طَلبَ الرَّسُولُ عَلَيْهِ مِنْهَا أَنْ تَأْتِي بِالْحُمْرَةِ مِن لَكُولُ اللَّهُ اللهُ مِن عَائِشَةَ رَضَالِسَّكُ اللهُ عَلْكَ الرَّسُولُ عَلَيْهُ مِنْهَا أَنْ تَأْتِي بِالْحُمْرَةِ مِنَ المَسْجِدِ، قَالَتْ: وَلَاتُ إِنِّ حَائِضُ ؟ قَالَ: (إِنَّ حَيْضَتَكِ لَيْسَتْ فِي يَدِكِ (\*). وَمَا عَلَى المُسجِدِ، قَالَتْ: وَلَاتْ: وَلَا كَانَ فِيهِ حَائِضُ ؟

وَلَو سَأَل سَائِلٌ: هَل يَجوزُ دُخُولُ المرأةِ الحائِضِ إِلَى المَسجِدِ؟

وَالجَوابُ: نَعَمْ، يَجُوزُ للحَائِضِ أَنْ تَدخُلَ المَسجِدَ بِالْخُمْرَةِ مَارَّةً بِهِ لَا مَاكِثةً فيهِ لِأَنَّ النَّبِيَ عَلَيْهِ أَمَرَ النِّسَاءَ أَنْ يَحْرُجْنَ يومَ العِيدِ لِصَلَاةِ العِيدِ، وَأَمرَ الحُيَّضَ أَنْ يَعَزِلنَ المُصَلَّى، فَدَلَّ ذَلكَ عَلَى أَنَّ الحَائِضَ لَا يَجُوزُ أَنْ تَمَكُثَ في المَسجِدِ، لِأَنَّهُ مَنَعَهُنَّ مِنْ مُصَلَّى العِيدِ -مَعَ أَنَّ الصَّلَاةَ فِيهِ مَرَّتِينِ فِي السَّنَةِ - وكَذَلِكَ إِذَا حَصَلَ استسقاءٌ في المسجِدِ الَّذِي تُصَلَّى فِيهِ الصَّلُواتُ الحَمسُ فَهُو مِن بَابِ أُولَى.

وَيُحْمَلُ حَدِيثِ الْخُمْرَةِ عَلَى مُرُورِ الجُنُبِ بِالمَسْجِدِ فَقَطْ، لَكِنَّهَا لَا تَمْكُثُ فِيهِ إِلَّا بِوُضُوءٍ.

وَالْخُمْرَةُ: هِيَ سجَّادةٌ صغِيرَةٌ تتَّسعُ لِلوَجْهِ وَالكَفينِ، تُوضَعُ عِندَ السُّجُودِ.

الْحُلَاصَةُ: إِنَّ هَذَا يَدُلُّ عَلَى جَوَازِ أَنْ يَغْتَسِلَ الرَّجُلُ وَزَوْجَتُهُ مِنْ إِنَاءٍ وَاحِدٍ، وَفِيهِ دَلِيلٌ عَلَى كَشْفِ الْعَوْرَةِ لِكُلِّ مِنَ الزَّوْجَيْنِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٦/ ١٢٩، ٢٥٤٩١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الحيض، باب جواز غسل الحائض رأس زوجها وترجيله وطهارة سؤرها والاتكاء في حجرها وقراءة القرآن فيه، رقم (٢٩٨).

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ اغتِسالَ الزَّوجِ وَزَوجَتِهِ مِنْ إِنَاءٍ وَاحِدٍ يُوجِبُ المَودَّةَ وَالأُلْفَةَ، وَهَذَا أَمْرٌ يَعرِفُهُ مَن ذَاقَ، وَقَد يَستَغرِبُ الإِنْسَانُ ذلِكَ، لَكِنَّه في الواقِعِ وَالْأُلْفَةَ وَالمَودَةَ بَينَ الزَّوجَينِ إِذَا اغْتَسَلَا جَميعًا مِن إِنَاءٍ وَاحدٍ أَفضَلُ.

فَإِنْ قِيلَ: إِنَّه فِي عَهِدِ الرَّسُولِ عَلَيْهِ الصَّلَاثُهُ وَالسَّلَامُ لَم يَكُنْ هُنَاكَ أَنوَارٌ، فَكَشْفُ العَورَةِ لَا يَلزَمُ مِنهُ الرُّؤْيَةُ.

وَالْجَوَابُ: أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ الصَّلَاهُ وَالسَّلَامُ لَم يَكُنْ إِتِيَانُه أَهلَهُ مُقتَصِرًا عَلَى اللَّيلِ، بَلْ كَانَ هُنَاكَ فَرقُ لَجَاءَتِ السُّنَّةُ بِهِ، ثُمَّ إِنَّ الله كَانَ هُنَاكَ فَرقُ لَجَاءَتِ السُّنَّةُ بِهِ، ثُمَّ إِنَّ الله تَعَالَى قَالَ: ﴿ وَالنَّهارِ وَالنَّهارِ ، ثُمَّ إِنَّه لَو كَانَ هُنَاكَ فَرقُ لَجَاءَتِ السُّنَّةِ بِهِ، ثُمَّ إِنَّ الله تَعَالَى قَالَ: ﴿ وَالنَّيْنَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ﴿ إِلَّا عَلَى الْأَوْرِجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتَ أَيْمَنَهُمْ اللهُ وَاللهُ مَا مَلَكَتُ أَيْمَنَهُمْ فَالَ : ﴿ وَالنَّيْنَ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ ال

وَلُو قَالَ قَائِلٌ: هَذَا خَاصٌّ بِهِ صَلَّالَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّالِلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

نَقُولُ: لَا يُوجَدُ دَلِيلٌ عَلَى الخُصُوصِيَّةِ، وَهَذِه قَاعِدَةٌ يَتَّخذُهَا بَعضُ النَّاسِ إِذَا عَجَزَ عَنِ الجَوَابِ، قَالَ: هَذَا خَاصُّ بِهِ، والأَصْلُ عَدمُ الخُصُوصِيَّةِ؛ لِأَنَّ اللهَ قَالَ: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً ﴾ [الأحزاب:٢١]، وَلاَّنَهُ لَو أَرَادَ الخُصُوصِيَّة لِينَّ ذَلِكَ لَيَّا قَالَ: ﴿ وَأَمْرَأَةً مُؤْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ إِنْ أَرَادَ ٱلنَّبِيُّ أَن يَسْتَنكِكُمَ لَليَّ ذَلكَ لَيَّا قَالَ: ﴿ وَأَمْرَأَةً مُؤْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِ إِنْ أَرَادَ ٱلنَّبِيُّ أَن يَسْتَنكِكُمَ لَليَّ فَالَ لَيْ قَالَ: ﴿ وَالْمَانِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ إِللَّهُ اللهُ وَاللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

إِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: مَعلُومٌ أَنَّ الـدَّمَ الَّذِي يخرُجُ مِنَ السَّبيلَينِ نَجِسٌ، وَالَّـذِي لَا يَخرُجُ مِنَ السَّبيلَينِ نَجِسٌ، وَالَّـذِي لَا يَخرُجُ مِنَ السَّبيلَينِ لَيسَ بِنَجِسٍ، فَهَا الدَّلِيلُ عَلَى تَوثِيقِ ذَلِكَ، مَعَ أَنَّ النبِيَّ قالَ:

«إِنَّمَا الدَّمُ عِرْقُ»(١). والعِرْقُ وَالدَّمُ كُلُّهُ يَخِرُجُ مِنَ العِرْقِ، فَكَيفَ يَدُلُّ عَلَى نَجَاسَتِه؟

وَالجَوابُ: إِنَّ الرَّسُولَ لَـرَّا سُئلَ عَن دَمِ الحَيضِ يُصِيبُ الثَّوبَ، أَمَرَ بِتَطهِيرِ الثَّوبِ مِنهُ؛ وَلَهٰذَا قَالَ: «تَغْسِلُهُ وَتَفْرُكُهُ ثُمَّ تُصَلِّي فِيهِ»(٢).

قَالَ العُلَمَاءُ: قَولهُ: «ثُمَّ تُصَلِّي فِيهِ» دَلِيلٌ عَلَى أَنَّه نَجِسٌ، وَأَنَّه لَا بُدَّ مِن إِزَالَتِه قَبِلَ الصَّلَاةِ.

وَالتَّعلِيلُ إِنَّهَ دَلَّ عَلَى أَنَّه دَمُ حَيضٍ، أَمَّا دَمُ العِرْقِ فَغَيرُ دَمِ الحَيضِ، وَالعِرْقُ مِثُلُ مَا يَحُرُجُ مِن بَقِيةِ البَدَنِ، لَكنَّهُ يَقُولُ: لَهَا مَرَّ عَلَى أَمَاكِنَ قَذِرَةٍ، صَارَ نَجِسًا، وَلَو لَا أَنِّي أَخشَى أَنْ يَكُونَ هُنَاكَ إِجمَاعٌ عَلَى أَنَّ مَا خَرِجَ مِنَ السَّبيلَينِ نَجِسٌ لَقُلتُ: إِنَّا ذَلكَ دَمُ عِرقٍ، لَكِنِّي لَا أَتَجَاسَرُ عَلَى هَذَا.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: كَيفَ نُوجِّهُ قَوْلَ اللهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ قُل لَاۤ أَجِدُ فِي مَآ أُوحِى إِلَىّٰ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَآ أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمَّا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرِ فَإِنَّهُ وَجُسُّ ﴾ [الأنعام:١٤٥].

وَالجَوَابُ: إِنَّ هَذَا دَمُ الحَيَوانِ، وَالحَيوَانُ مِيتَتُه نَجِسَةٌ، فَإِذَا كَانَتْ مِيتَةُ الحَيَوانِ نَجِسَةٌ، كَانَ دَمُ الْبَحرِ، وَكَانَ بِهَا دَمٌ نَجِسَةٌ، كَانَ دَمُه نَجِسًا؛ وَلِذَلِكَ لَو أَنَّ إِنْسَانًا صَادَ سَمِكةً مِنَ البَحرِ، وَكَانَ بِهَا دَمٌ فَأَصَابَه مِن دَمِهَا، فَهَذَا الدَّمُ طَاهِرٌ؛ لِأَنَّ مِيتَتَه طَاهِرَةٌ.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: المُسْتَحَاضَةُ إِذَا بَرِئَ عِرْقُهَا فَهَل يَجِبُ عَلَيهَا أَنْ تَغتَسلَ؟ فَفِي السُّنَنِ أَنَّ النَّبِيَّ أَمَرِهَا أَنْ تَغتَسلَ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الحيض، باب غسل الدم، رقم (۲۲۸) بلفظ: «لا، إنها ذلك عرق، وليس بحيض...».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب غسل الدم، بلفظ: «تَحُتُّهُ ثُمَّ تَقْرُصُهُ بِالمَاءِ وَتَنْضَحُهُ وَتُصَلِّى فِيهِ» برقم(٢٢٧).

والجَوابُ: لَا يَجِبُ عَلَيْهَا أَنْ تَغْتَسِلَ عِنْدَ انْقِطَاعِ الدَّم، وَلَكِنَّ مَا ذُكِرَ فِي السُّنَنِ هُوَ الإغْتِسَالُ عِنْد كُلِّ صَلَاةٍ وَهِيَ مُسْتَحَاضَةٌ، وَهُوَ أَيْضًا مُسْتَحبُّ.

وَلُو سَأَلَ سَائِلٌ: كَانَ الصَّحَابةُ يُصلُّونَ فِي أَيَّامِ الجِهَادِ وَالدِّماءُ عَلَى ثِيابِمِم، فَما تَوجِيهُ ذَلِكَ؟

والجَوابُ: رُبَّمَا كَانَ مَعَهُم ثِيابٌ غَيرُهَا يُصَلُّونَ فِيهَا، وَربَّمَا وَضَعُوا الرِّدَاءَ وَبَقُوا بِالإِزَارِ.

ولَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: فِي قَولِ النَّبِيِّ ﷺ: «وَلَكِنْ دَعِي الصَّلَاةَ قَدْرَ الْأَيَّامِ الَّتِي كُنْتِ تَحِيضِينَ فِيهَا»(۱). أَلَا يُؤخَذُ مِنهُ دَليلٌ عَلى أَنَّ السَّائِلةَ كَانَتْ مُعتَادةً؟

وَالْجُوابُ: بَلِي، يُؤخذُ مِنهُ أَنَّهَا كَانَت مُعتَادَةً.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: جَوازُ تَصرِيحِ الإِنْسَانِ بها يُستَحيَى مِنْهُ نَشرًا للعِلمِ، وَهذَا يُؤخَذُ مِنْ قَولِ عَائشَةَ رَضَالِيَّهُ عَنَانَ أَغْتَسِلُ أَنَا وَالنَّبِيُ عَلَيْهُ مِنْ إِنَاءٍ وَاحِدٍ»، وَهَذَا يَدخُلُ «يَأْمُرُنِي فَأَتَّزِرُ»، «يُخْرِجُ رَأْسَهُ إِلَيَّ وَهُوَ مُعْتَكِفٌ فَأَغْسِلُهُ وَأَنَا حَائِضٌ»، وَهَذَا يَدخُلُ تَحَتَ قَولِه تَعَالى: ﴿وَاللَّهُ لاَيَسْتَحْيِء مِنَ الْحَقِّ ﴾ [الأحزاب:٥٣].

وَقدْ يُقالُ: إِذَا أَمكَنَ لِلإِنسَانِ أَن يَسأَلَ عَن شيءٍ يُستَحيَى مِنهُ، فَهلِ الأَولَى أَن يَسأَلَ عَنهُ سِرَّا، أَو عَلَنًا؟

نقُولُ: الأولَى أَن يَكُونَ سِرَّا؛ إِلا فِي مَسأَلَةٍ يَحَتَاجُ إِليهَا عَامَةُ النَّاسِ فَلا حَرجَ أَن يَسأَلَ عَلنًا حَتَّى يَنتِفِعَ النَّاسُ مَعهُ، وَقَدْ كَانَ هَذَا حَالَ بَعضُ الصَّحابَةِ رَضَالِلَهُ عَنْهُمُ يَسأَلُونَ عَنِ الحَقِّ وَإِنْ كَانَ يُستَحيَى مِنهُ عَادَةً، جَاءَتْ أُمُّ سُلَيْمٍ إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الحيض، باب إذا حاضت في شهر ثلاث حيض، رقم (٣٢٥).

فقَالَتْ: يَا رَسولَ اللهِ هلْ عَلَى المَرَأَةِ مِن غُسلٍ إِذَا هِيَ احْتَلَمَتْ؟ قَال: «نَعَمْ إِذَا هِيَ رَأَتِ اللَّهَ وَهَذَا قَدَّمَتْ قَبِلَه قَو لَهَا: إِنَّ اللهَ رَأَتِ المَاءَ»(١)، وَهذَا السُّوَّالُ سُؤالُ يُستَحيى مِنهُ عَادَةً وَلَهٰذَا قَدَّمَتْ قَبِلَه قَو لَهَا: إِنَّ اللهَ لَا يَستَحيي مِنَ الحَقِّ هَل عَلى المَرَأَةِ مِنْ غُسْلٍ إِذَا هِيَ احْتَلَمَتْ؟ قَالَ: «نَعَمْ إِذَا هِيَ رَأْتِ المَاءَ».

وَقَدْ أَثْنَتْ عَائِشَةُ رَضَالِكَهَ عَلَى نِساءِ الأَنصَارِ فَقَالَتْ: «نِعْمَ النِّسَاءُ نِسَاءُ الْأَنْصَارِ لَمْ يَمْنَعْهُنَّ الْحَيَاءُ أَنْ يَتَفَقَّهْنَ فِي الدِّينِ»(٢).

فَعلَيكَ -يَا أَخِي المسلِم- أَنْ تَسأَلَ عَن كُلِّ مَا تَحَتَاجُ إِلَيهِ وَإِنْ كَانَ مِنَ الأُمُورِ التَّتِي يُستَحيَى مِنهَا مِنْ أَجلِ أَن تَكُونَ عَلى بَصِيرَةٍ مِنَ الأَمْرِ.

الفَائِدَةُ الرَّابِعةُ: أَنَّ غَمْسَ الجُنبِ يَدَيهِ لِلاغتِسَالِ لَا يُنجِّس المَاءَ، وَلَا يَجَعَلُهُ طَاهِرًا غَيرَ مُطَهِّرٍ، كَمَا قَالَه بَعضُ العُلَمَاءِ؛ لِقَولها: «مِنْ إِنَاءٍ وَاحِدٍ»، وَفِي لَفظٍ: «نَغْتَرِفُ مِنْهُ جَمِيعًا»، وَلَكنَّ الظَّاهِرَ أَنَّ الرَّسُولَ ﷺ كَانَ يَغسِلُ كَفيْهِ قَبلَ أَنْ يُدخِلَهُمَا الإِنَاءَ؛ لِأَنَّهَا آلَةُ الغَرْفِ.

الفَائِدَةُ الخَامسةُ: أَنَّهُ يَجُوزُ لِلرَّجلِ أَنْ يُبَاشِرَ زَوْجَتَه وَهِيَ حَائضٌ؛ لِقَولهَا: «وَكَانَ يَأْمُرُنِي فَأَتَّزِرُ، فَيُبَاشِرُنِي وَأَنَا حَائِضٌ»، فَفِيهِ دَلِيلٌ عَلى جَوازِ مُباشَرةِ الرَّجلِ لِزَوجَتِه وَهِيَ حَائضٌ، وَلكِنْ بِدونِ جِماعٍ فِي الفَرجِ، فَالجِماعُ فِي الفَرجِ مُحرَّمٌ، وَأَمَّا مَا عَدَا ذَلكَ فَهوَ جَائزٌ؛ لِأَنَّ الرَّسولَ ﷺ وَهو أَشدُّ الناسِ حَياءً وَأَتقَاهُم للهِ وَأَحشَاهُم لَه كَانَ يُباشِرُ زَوجتَه وَهِيَ حَائِضٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الغسل، باب إذا احتلمت المرأة، رقم (٢٨٢)، ومسلم: كتاب الحيض، باب وجوب الغسل على المرأة بخروج المني منها، رقم (٣١٣)

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الحيض، باب استعمال استحباب المغتسلة من الحيض فرصة من مسك في موضع الدم، رقم (٣٣٢).

الْفَائِدَةُ السَّادِسةُ: أَنَّ الأولَى لِلزَّوجِ إِذَا أَرادَ أَن يُباشِرَ زَوجَتَه وَهِيَ حَائضٌ أَن يَامُرهَا بِالاتِّزارِ، أَي بِلْبَاسِ الإِزارِ؛ لِئَلَّا يَرَى أَثَرَ الدَّمِ فَتتقَزَّزُ نَفسُه مِنهَا، ثُم لَا تَزَالُ هَذهِ الصُّورَةُ عَالقَةً في ذِهنِهِ حَتَّى في الطُّهرِ.

الفَائِدةُ السَّابِعَةُ: أَنهُ يَجُوزُ لِلزَّوجَةِ في غَيرِ الحَيضِ أَن يُباشِرَهَا زَوجُهَا بِدونِ إِنَّارٍ؛ لِأَنَّ كَونَ الرَّسولِ ﷺ يَأْمُرُ عَائِشَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهَا أَن تَأْتَزِرَ في حالِ الحَيضِ، دَلِيلٌ عَلَى أَنَّهُ لَا يَأْمُرُها أَن تَأْتَزِرَ في غَيرِ حَالِ الحَيضِ.

الفَائِدَةُ الثامنةُ: أَنَّه يَنْبغِي لَه عِندَ مُباشَرتِها وَهيَ حائِضٌ أَنْ يَأْمرَهَا بِالاتِّزَار، أي: بِأَنْ تَلبَسَ إِزَارًا؛ كَيلا يَرى مِنهَا مَا تَتَقَزَّزُ نَفسُه مِنهُ، فَإنَّها إِذَا كَانتْ حَائِضًا فَإنَّ الدَّمَ يَخرِجُ مِنَ الفَرجِ فَسَوفَ يَتَقَزِزُ، وَربَّها الدَّمَ يَخرِجُ مِنَ الفَرجِ فَسَوفَ يَتَقَزِزُ، وَربَّها يَكرهُ أَنْ يُجَوعُ مِنَ الفَرجِ فَسَوفَ يَتَقَزِزُ، وَربَّها يَكرهُ أَنْ يُجَامِعَهَا إِذَا طَهُرَتْ، فَكَانَ هَذَا فِيه إِشَارةٌ إِلَى أَنْ يَتُوقَى الإِنْسانُ كُلَّ شَيْءٍ يُوجِبُ تَقَزُّزُ النَّفُوسِ مِنهُ.

الفَائِدَةُ التاسعَةُ: جَوازُ استمتَاعِ الرَّجلِ مِنَ الحَائِضِ مَا دُونَ الفَرجِ؛ لِقَولهَا: «يَأْمُرُنِي فَأَتَّزِرُ، فَيُبَاشِرُنِي»، وَهَذَا يَدلُّ عَلَى أَنَّ المبَاشَرَةَ كَانتْ مِن تَحتِ الإِزَارِ لَكنَّهَا بِدُونِ جِماع.

لَو سَأَلَ سَائلٌ: هَل يُشرَعُ لِلزَّوجِ أَنْ يُنْزِلَ أَثناءَ مُبَاشَرتِه لِزَوجَتِه الحَائِض؟ والجَوابُ: نَعَمْ، يُشرَعُ لَه أَنْ يُنْزِلَ وَيَقضِيَ شَهوَتَه، بَل وَلَهُ أَن يَستَمنِيَ في يَدِ امرَأَتِه.

لَو سَأَلَ سَائِلٌ: مَا حُكمُ مَسِّ الحَائِضِ لِلمُصحَفِ؟

والجَوابُ: إِنَّ مَسَّ المصحَفِ لَا يَجُوزُ إِلا لِطَاهرٍ؛ لِحَدِيثِ عَمرِو بنِ حَزْمٍ عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدِّهِ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ كَتَبَ إِلَى أَهْلِ الْيَمَنِ كِتَابًا فَكَانَ فِيهِ: «لَا يَمَسُّ

الْقُرْآنَ إِلَّا طَاهِرٌ (١)، وَلَكِنْ يَجوزُ مَشَّهُ مِنْ وَرَاءِ حَائِلٍ، فَإِنْ كَانَتِ الْمُعَلِّمةُ فِي الفَصلِ مَثَلًا وَتُعَلِّمُ القُرْآنَ وَهِيَ حَائِضٌ، فَلَا بَأْسَ بِأَنْ تَلْبَسَ قُفَّازَينِ وَهِيَ تُعَلِّمُ، أَلْ بَأْسَ بِأَنْ تَلْبَسَ قُفَّازَينِ وَهِيَ تُعَلِّمُ، أَلْ فَصل مَثَلًا وَتَعَلَّمُ الْمُصْحَفِ. أَو أَنْ تُمْسِكَه بِشَيءٍ كَمِندِيلٍ يَكُونُ بَينَهَا وَبَينَ المُصْحَفِ.

الفَائِدَةُ العاشرةُ: جَوازُ إِخْراجِ المعتكِفِ جُزْءًا مِنْ بَدَنِه؛ لِقَولَمَا: «يُخْرِجُ رَأْسَهُ إِلَيَّ وَهُوَ مُعْتَكِفٌ»، وَلَا فَرقَ بَينَ أَنْ يَكُونَ الرَّأْسَ أَوِ الْيَدَ أَوِ القَدَمَينِ، مِثلَ أَنْ يَضْطَجِعَ وَيُخْرِجَ قَدمَيهِ مِنَ المَسجِدِ أَو رَأْسَه أَوْ يَدِيْه فَيتَنَاولُ شَيْئًا مِن خَارِجِ المَسْجِدِ، فَإِنَّ هَذَا لَا يُعدُّ خُرُوجًا؛ لِأَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ كَانَ يَفْعَلُه.

الفَائِدَة الحادية عشرة: جَوازُ تَنْظِيفِ المعتكِفِ؛ لِقَولِها: «يُخرِجُ رَأْسَهُ إِلَى وَهُو مُعْتَكِفٌ فَأَغْسِلُهُ»، وَعَلَى هَذَا نَقُولُ: إِنَّ النَّظَافَة أَمرٌ مَطلُوبٌ، سَواءٌ كَانَ الإِنْسَانُ مُعتكِفًا أَو غَيرَ مُعتكِف، وَأَمَّا القَذَارةُ وَعَدمُ مُبالَاةِ الإِنْسَانِ بِنَفْسِهِ فَهَذَا لَا يَنْبغي؛ مُعتكِفًا أَو غَيرَ مُعتكِف، وَأَمَّا القَذَارةُ وَعَدمُ مُبالَاةِ الإِنْسَانِ بِنَفْسِهِ فَهَذَا لَا يَنْبغي؛ لِأَنَّكُ وَإِنْ تَحَمَّلُه؛ وَلِذَلِكَ يَفْعَلُ الإِنْسَانُ الشَّيْءَ الْأَنْكُ وَإِنْ تَحَمَّلُه؛ وَلِذَلِكَ يَفْعَلُ الإِنْسَانُ الشَّيْءَ اللَّانَّ فِي الاسْتِنجَاءِ مَثلًا يُبَاشُرُ النَّي يَستَقذِرُهُ مِن غَيرِه استِقذَارًا عَظيمًا، فَتَجدُ الإِنْسَانَ فِي الاسْتِفذَرَ هَذَا، فَلَا تَقِسِ النَّاسَ فِيهَا يَتَعلقُ بِمُوَاجَهةِ النَّاسِ.

الفَائِدَةُ الثانية عشرةُ: طَهَارَةُ بَدنِ الحَائِض؛ لِأَنَّهَا كَانتْ تَغسِلُ رَأْسَ رَسُولِ اللهِ عَلَى وَهِي حَائِضٌ، وَبِهِ نَعرِفُ مَعْنَى قَولِهِ تَعَالى: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُلُ هُو اللهِ وَهِي حَائِضٌ، وَبِهِ نَعرِفُ مَعْنَى قَولِهِ تَعَالى: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُلُ هُو اللهِ وَيَسْتَلُونَكُ عَنِ ٱلْمَحِيضِ وَلَا نَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرُنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢]، أنَّ المرادَ بِذَلكَ الجِماعُ وَلَيسَ القُربَ مُطْلَقًا.

وَفِي قَولِ أُمِّ اللَّوْمِنِين عَائِشَةَ رَضَالِيَّهُ عَنْهَا: ﴿ وَهُلُو مُعْتَكِفٌ ﴾: بَيانُ مَشرُوعِيةِ

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير (١٢/ ٣١٣، رقم ١٣٢١٧).

الاعتِكَافِ، وَالإعتِكَافُ المشْرُوعُ مَا كَانَ فِي العَشرِ الأَوَاخِرِ مِن رَمَضَانَ، وَما عَدَا ذَلكَ فَلَيسَ هُنَاكَ اعتِكَافٌ مَشرُوعٌ، أَي: لَا يُطلَبُ مِنَّا أَنْ نَعتكِفَ فِي أَي سَاعةٍ، بَلِ المطلُوبُ أَنْ يَكُونَ اعْتِكَافُنَا فِي العَشرِ الأَوَاخِرِ مِن رَمَضَانَ تَحَرِّيًا لِلَيلَةِ القَدرِ؛ وَلهذَا اعتكفَ النبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ العَشْرَ الأُولَ مِن رَمَضَانَ تَحريًا لِلَيلةِ القَدرِ، ثُمَّ اعتكفَ الغَشرَ الأُواخِرِ مِن رَمَضَانَ تَحريًا لِلَيلةِ القَدرِ، ثُمَّ اعتكفَ العَشرَ الأواخِرِ مِن رَمَضَانَ فَقَطْ.

فَانظُرْ كَيفَ تَنقَّلَ الرَّسُولُ عَيَهِ الصَّلاهُ وَالسَّلامُ مِنَ العَشرِ الأُولِ إِلَى الأَوسَطِ إِلَى الأَخِرِ، وَلَم يعُدْ مَرةً أُخرى إِلَى الإعتِكَافِ فِي العَشرِ الأُولِ أَوِ الأوسَطِ، مَعَ أَنَّ مِن عَادَتِه أَنَّه إِذَا عَمِلَ عَملًا أَثْبَتَه عَيَهِ الصَّلاهُ وَالسَّلامُ لَكِنْ لَيًا كَانَ عَملُه -وهُو الاعتِكَافُ - تَحَريًا لِليَلةِ القَدرِ، وتَبينَ أَنَّ لَيلةَ القَدرِ لَيسَتْ فِي الأُولِ وَلا فِي الأُوسَطِ لَم يَعدُ إليهِ بَعدَ ذَلكَ، وَبِهذَا نَعرِفُ أَنَّ مَن قَالَ مِنَ العُلَمَاءِ: يَنْبغِي لَمَنْ قَصَدَ الأُوسِطِ لَم يَعدُ إليهِ بَعدَ ذَلكَ، وَبِهذَا نَعرِفُ أَنَّ مَن قَالَ مِنَ العُلَمَاءِ: يَنْبغِي لَمَنْ قَصَدَ اللهُ عِبْدَا أَنْ يَنوِي الإعتِكَافَ مُدَّةً لُبثِهِ فِيهِ، أَنَّ هَذَا قَولُ خَطَأٌ وَهُو إِلَى البِدعَةِ أَقْرَبُ السَّنَة، وَوَجْهُ ذَلكَ أَنَّ الرَّسُولَ عَيَهِ الصَّلاهُ وَالسَّامَةِ الْأُولَى، مِنه إِلَى السَّاعَةِ الأُولَى، يَومَ الجُمُعَةِ، قَالَ: «مَنِ اغْتَسَلَ يَوْمَ الجُمُعَةِ غُسْلَ الجَنَابَةِ، ثُمَّ رَاحَ فِي السَّاعَةِ الأُولَى، فَكَأَتُمَا قَرَّبَ بَدَنَةً » قَالَ: «مَنِ اغْتَسَلَ يَوْمَ الجُمُعَةِ غُسْلَ الجَنَابَةِ، ثُمَّ رَاحَ فِي السَّاعَةِ الأُولَى، فَكَأَتُمَا قَرَّبَ بَدَنَةً » قَالَ: «مَنِ اغْتَسَلَ يَوْمَ الجُمُعَةِ غُسْلَ الجَنَابَةِ، ثُمَّ رَاحَ فِي السَّاعَةِ الْأُولَى، فَكَأَتُمَا قَرَّبَ بَدَنَةً » قَالَ: «مَنِ اغْتَسَلَ يَوْمَ الجُمُعَةِ غُسْلَ الجَنَابَةِ، ثُمَّ رَاحَ فِي السَّاعَةِ الْأُولَى،

وَسَيبَقَى الْإِنْسَانُ خَسَ سَاعَاتٍ أَو أَكْثَرَ فِي الْمَسَجِدِ، وَلَمَ يَقَلْ: "وَمَن تَقَدَمَ فَلْيَنُو الاعتِكَافَ"، وَلَو كَانَ هَذَا مَشْرُوعًا مَا أَخْفَاهُ الرَّسُولُ عَن أُمَّتِه، وَإِنها كَانَ سَيُبَيِّنه لَهُمْ، فَهَا يُوجَدُ فِي بَعضِ كُتبِ الفُقَهَاءِ رَجْهَهُواللَّهُ أَو فِي كُتُبِ العُبَّادِ مِن أَنَّه سَيُبَيِّنه لَهُمْ، فَهَا يُوجَدُ فِي بَعضِ كُتبِ الفُقَهَاءِ رَجْهَهُواللَّهُ أَو فِي كُتُبِ العُبَّادِ مِن أَنَّه يَنْبِعِي لَمَن قَصَدَ المَسجِدَ أَنْ يَنوِيَ الاعتِكَافَ بِهِ، فَإِنَّه إِلَى البِدعَةِ أَقرَبُ مِنهُ إِلَى يَنْبِعِي لَمَن قَصَدَ المَسجِدَ أَنْ يَنوِيَ الاعتِكَافَ بِهِ، فَإِنَّه إِلَى البِدعَةِ أَقرَبُ مِنهُ إِلَى

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجمعة، باب فضل الجمعة، رقم (٨٨١)، ومسلم: كتاب الجمعة، باب الطيب والسواك يوم الجمعة، رقم (٨٥٠).

السُّنَّةِ، وَكَانَ الصَّحابةُ يُبكِّرونَ في الجُمُعةِ وَيَأْتُونَ قَبلَ أَنْ تُقَامَ الصَّلاَةُ، وَلم يُنقَل عَن أَحدٍ مِنهُم أَنَّه كانَ يَقولُ: «نَوَيْتُ الاعْتِكَافَ مُدَّةَ لُبْثِي بِالمَسْجِدِ»، وَلا أَرشَدهُم النَّبيُّ ﷺ إلَيهِ.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: أَلِيسَ النَّبِيُّ عَلَيْ قَد أَذِنَ لَعُمرَ أَنْ يَعتَكِفَ فِي غَيرِ رَمَضانَ، حِينَ قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ إِنِّي نَذَرْتُ فِي الجَاهِلِيَّةِ أَنْ أَعْتَكِفَ لَيْلَةً إِنْ الْسُجِدِ الْحَرَامِ، فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ عَلَيْ اللهِ إِنِّي نَذَرْتُ فِي الجَاهِلِيَّةِ اللهُ وَسُأَلَهُ رَجُلٌ فَقَالَ: إِنِّي نَذَرْتُ فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ عَلَيْهُ: «هَلْ كَانَ فِيهَا وَثَنٌ مِنْ أَوْثَانِ الجَاهِلِيَّةِ يُعْبَدُ؟» أَنْ أَنْ خَرَ إِبلًا بِبُوانَةَ، فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ: «هَلْ كَانَ فِيهَا وَثَنٌ مِنْ أَوْثَانِ الجَاهِلِيَّةِ يُعْبَدُ؟» أَنْ أَنْ حَرَ إِبلًا بِبُوانَةَ، فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ: «هَلْ كَانَ فِيهَا وَثَنٌ مِنْ أَوْثَانِ الجَاهِلِيَّةِ يُعْبَدُ؟» قَالَ: لَا، قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ: قَالَ: لَا، قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ: «أَوْفِ بِنَذْرِكَ». فَهَذَا الْحَدِيثُ إِنْ صَحَّ يَدُلُّ عَلَى تَعيِينِ الأَمَاكِنِ للذَّبِحِ وَإِن لَم تَكُن مَكَانَ فِيهَا عَلَى مَتَكَفَ فِي غَيرِ رَمَضَانَ.

فَالجَوابُ مِن وَجْهَينِ:

الوَجْهِ الأَولِ: أَنَّ عُمرَ نَذَرَ، وَالنذْرُ يَجِبُ الوَفاءُ بِه، بِخلَافِ الَّذِي يُريدُ أَنْ يَعتَكفَ ابتِدَاعًا.

الوَجْهُ الثَّاني: أَنَّ الرَّسُولَ أَذنَ لَه إِذنَ إِباحةٍ وَلَيسَ إِذنَ مَشرُوعِيَّة، وَالرَّسُولُ عَلَيْهِ الطَّن وَعِيةٍ فَلَا يَكُونُ مَشرُوعًا عَلَيْهِ الطَّن لَمُ يُكُونُ مَشرُوعًا لِلأُمَّةِ، لكِنْ لَو فَعلَه الإِنْسَانُ لَم يُبَدَّع، وَلَنَا عَلَى ذَلِكَ أَمثِلَةٌ:

أُولًا: أَنَّ النَّبِيَّ عَيَّ بَعَثَ رَجُلًا عَلَى سَرِيَّةٍ، وَكَانَ يَقْرَأُ لِأَصْحَابِهِ فِي صَلاتِهِمْ، فَيَخْتِمُ بِقُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ، فَلَمَّا رَجَعُوا ذَكَرُوا ذَلِكَ لِلنَّبِيِّ عَيَّ فَقَالَ: «سَلُوهُ لِأَيِّ شَيْءٍ يَكُونُ مُونَا أُحِبُ أَنْ أَقْرَأ بِهَا، فَقَالَ يَصْنَعُ ذَلِكَ؟»، فَسَأْلُوهُ، فَقَالَ: لِأَنَّهَا صِفَةُ الرَّحْمَنِ، وَأَنَا أُحِبُّ أَنْ أَقْرَأ بِهَا، فَقَالَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الاعتكاف، باب من لم ير عليه صومًا إذا اعتكف، رقم (٢٠٤٢).

النَّبِيُّ ﷺ: «أَخْبِرُوهُ أَنَّ اللهَ يُحِبَّهُ»(١)، فَهَل يُشرَعُ لَنَا أَنْ نَختِمَ قِرَاءَةَ الصَّلَاةِ بِ﴿قُلْ هُوَ اللهُ أَحَــَدُ ﴾؟

وَالجَوابُ: لَا يُشرَعُ لَنَا؛ لِأَنَّ نَبيَّنَا -وَهُو أُسوَتُنا ﷺ - لَـم يَكُنْ يَفعَلُ ذَلكَ، لَكِنِ اجْتَهَدَ أَحدُ الصَّحابةِ فَفَعلَه فَلَم يُنكِرْ عَلَيهِ.

ثانِيًا: أَنَّ سَعْدَ بْنَ عُبَادَةَ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ تُـُوفِّيتُ أُمُّهُ وَهُـو غَائِبٌ عَنْهَا، فَقَـالَ: يَا رَسُولَ الله إِنَّ أُمِّي تُوُفِّيَتْ وَأَنَا غَائِبٌ عَنْهَا، أَيَنْفَعُهَا شَيْءٌ إِنْ تَصَدَّقْتُ بِهِ عَنْهَا؟ وَسُولَ الله إِنَّ أُمِّي تُوفِيَّيْ وَأَنَا غَائِبٌ عَنْهَا، أَيَنْفَعُهَا شَيْءٌ إِنْ تَصَدَّقَتُ عَلَيْها؟ قَالَ: «نَعَمْ»، قَالَ: فَإِنِّي أُشْهِدُكَ أَنَّ حَائِطَي الحِخْرَافَ صَدَقَةٌ عَلَيْها (٢).

فَهَل نقُولُ: إِنَّه يُسَنُّ لِلإِنْسَانِ أَنْ يَفْعَلَ ذَلِكَ وَيُوقِفَ البَسَاتِينَ لِأُمه وَأَبِيهِ؟ لَا، لَكِن لَو فَعَلَ فِإننا لَا نُنكِرُ عَلَيه ذَلِكَ، وَالدَّليلُ عَلَى أَنَّه لَا يُسنُّ، أَنَّ الرَّسُولَ ﷺ لَا، لَكِن لَو فَعَلَ فِإننا لَا نُنكِرُ عَلَيه ذَلِكَ، وَالدَّليلُ عَلَى أَنَّه لَا يُسنُّ، أَنَّ الرَّسُولَ ﷺ لَم يَقُلْ لِأُمَّتِه: اجْعَلُوا مِن بَسَاتِينِكُم لأَمْوَاتِكُم، بَل قالَ: «إِذَا مَاتَ الْإِنْسَانُ انْقَطَعَ لَم يَقُلُ لِأَمَّتِه: إلَّا مِنْ صَدَقَةٍ جَارِيَةٍ، أَوْ عِلْم يُنتَفَعُ بِهِ، أَوْ وَلَدٍ صَالِحٍ يَدْعُو لَهُ عَمُلُهُ إِلَّا مِنْ ثَلَاثَةٍ: إِلَّا مِنْ صَدَقَةٍ جَارِيَةٍ، أَوْ عِلْم يُنتَفَعُ بِهِ، أَوْ وَلَدٍ صَالِحٍ يَدْعُو لَهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وَالحَاصِلُ، أَنَّ إِذِنَ الرَّسُولِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ لِعُمرَ بِنِ الخَطَّابِ أَنْ يُوفِيَ بِنَذرِه لَا يَدُلُّ عَلَى المشْرُوعِيَّةِ، وَنَحنُ نَقولُ: إِنَّ الإعتِكَافَ المشرُوعَ هُو مَا كَانَ في العَشرِ الأَوَاخِرِ مِن رَمَضانَ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب التوحيد، باب ما جاء في دعاء النبي أمته إلى توحيد الله تَبَارَكَوَقَعَالَى، رقم (۷۳۷۵). ومسلم: كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب فضل قراءة ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَــُكُ ﴾ رقم (۸۱۳).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الوصايا، باب إذا قال: أرضي أو بستاني صدقة لله عن أمي، فهو جائز، وإن لم يبين لمن ذلك، رقم (٢٧٥٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب الوصية، باب ما يلحق الإنسان من الثواب بعد وفاته، رقم (١٦٣١).

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: أَلَيسَ النَّبِيُّ ﷺ قَدِ اعتكفَ عَشَرَةَ أَيامٍ مِن شَوَّالٍ في عَامٍ مِنَ الأَعوَامِ؟

قُلنا: بَلَى، لَكنَّ هَذَا كَانَ قَضَاءً، وَهُو أَنَّهُ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ لَم خَرجَ ذَاتَ يَومٍ وَكَانَ فِي الْعَشرِ الأَوَاخرِ وَجَدَ أَخْبِيَةً فِي المَسجِد، أَي: خَيمَةً صَغِيرَةً بِقَدرِ الإِنْسانِ، فَلَا عَنهَا، فَقِيلَ لَهُ: هَذَا خِبَاءُ عَائِشَة، وَحفصَة، وَزَينب، فَأَمرَ بِأَنْ تُنقَضَ فَلَا رَآهَا سَأَلَ عَنهَا، فَقِيلَ لَهُ: هَذَا خِبَاءُ عَائِشَة، وَحفصَة، وَزَينب، فَأَمرَ بِأَنْ تُنقَضَ هَذهِ الأَخْبِيَةُ، وَقَالَ: «آلْبِرَّ يُرِدْنَ؟» (١)، وتَركَ الاعتكاف تِلكَ السَّنَة، وَلما تَركَه قَضَاهُ مِن شَوَّالٍ قَضَاءً، كَمَا يُقضَي الوِترُ إِذَا فَاتَ فَيُقضَى بِالنَّهارِ، وَإِلا لَم يَفعَلْه الرَّسُولُ ابتِدَاءً فَيعتكِفُ فِي غَيرِ رَمَضانَ.

الفَائِدةُ الثالثة عَشْرَةَ: أَنَّ اتَخَاذَ شَعرِ الرَّأْسِ سُنَّةُ؛ لِأَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ الصَّلاهُ وَالسَّلامُ الْخَذَهُ وَإِلَى هَذَا ذَهبَ بَعضُ أَهلِ العِلمِ وَقَالَ: إِنَّ اتَخَاذَ شَعرِ الرَّأْسِ سُنةٌ وأَنهُ يَنبَغِي لِلرَّجلِ أَنْ يُبقِي شَعرَ رَأْسِهِ لَكِنْ يَتَعَاهَدُه بِالتَّنظِيفِ وَلَكِنَّ الآخرينَ مِنْ أَهلِ العِلمِ مَنعُوا ذَلكَ وَقَالُوا إِنَّ اتَخَاذَ النَّبِيِّ عَلَيْهُ لِلشَّعرِ لَيسَ تَعبدًا بَل هُو عَادَةٌ وأَنَّ النَّاسَ في مَنعُوا ذَلكَ وَقَالُوا إِنَّ اتَخَاذَ النَّبيِّ عَلَيْهُ لِلشَّعرِ لَيسَ تَعبدًا بَل هُو عَادَةٌ وأَنَّ النَّاسِ في ذَلكَ الوقتِ كَانُوا يَعتَادُونَ اتَخَاذَ شَعرِ الرَّأْسِ فَإِذَا كَانَ مِن عَادةِ النَّاسِ اتِّخَاذُ الشَّعرِ فَلكَ الوقتِ كَانُوا يَعتَادُونَ اتَخَاذَ شَعرِ الرَّأْسِ فَإِذَا كَانَ مِن عَادةِ النَّاسِ التِّخَاذُ الشَّعرِ فَلكَ الوقتِ كَانُوا يَعتَادُونَ اتَخَاذَ شَعرِ الرَّأْسِ فَإِذَا كَانَ مِن عَادةِ النَّاسِ التَّعرِ فَلْ السَّعرِ فَلْ اللهُ عَلَيْسُ لِللْإِنسَانِ وَافِقِ النَّاسَ بِعادَتِهم لِأَنَّ مُوافَقَةَ العَاداتِ الَّتِي لَا تُنافِي الإِسلَامَ أُولَى مِنَ الشُّدُوذِ وَلهَذَا نُهُي عَنْ لِباسِ الشُّهرَةِ لِأَنَّ الذِي يَلبَسُ لِباسَ الشُّهرَةِ يَكُونُ شَاذًا بَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ النَّاسِ.

وَهَلِ اتِّخاذُ شَعرِ الرَّأسِ لِلرَّجُلِ سُنةٌ يُثَابُ عَلَيهَا؟ في هَذَا خِلَافٌ:

فَبَعضُ العُلماءِ قَالَ إِنهُ سُنةٌ يُثابُ عَلَيهَا لأَنَّ هَذَا فِعلُ رَسولِ اللهِ ﷺ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الاعتكاف، باب متي يدخل من أراد الاعتكاف في معتكفه، رقم (١١٧٢).

وَبعضُ العُلَماءِ قَالَ لَيسَ بِسُنةٍ يُثَابُ عَلَيهَا لِأَنَّ النَّبِيَ ﷺ فعَلَ ذَلكَ بِمُقتَضَى العَادَةِ والدَّلِيلُ عَلَى هَذَا أَنهُ لَمْ يَأْمُوْ بِهِ بَلْ لَهَا رَأَى صَبِيًّا قَدْ حَلَقَ بَعضَ رأْسِهِ وتَرَكَ بَعضَهُ قَالَ: «احْلِقْهُ كُلَّهُ أَوْ دَعْهُ كُلَّهُ» (١) ، وَلَوْ كَانَ تَرِكُ الشَّعرِ هُوَ السُّنةَ لَقالَ: «اتْرُكهُ كُلَّه» ، مَا قَالَ: «اخْلِقْهُ كُلَّهُ أُو اتْرُكْهُ كُلَّهُ» ، يَعنِي مَا جَعَلَ الأَمرَ بِالخِيَارِ ؛ لِأَنَّ السُّنةَ لَا كُلَّه» ، مَا قَالَ: «احْلِقْهُ كُلَّهُ أُو اتْرُكْهُ كُلَّهُ» ، يَعنِي مَا جَعَلَ الأَمرَ بِالخِيَارِ ؛ لِأَنَّ السُّنةَ لَا شَكَّ رَاجِحَةٌ عَلَى غَيرِهَا.

وَمَا نَظِيرُ شَعرِ الرَّأْسِ مِنَ العَادَاتِ التِي كَانَ الرَّسُولُ ﷺ يَفْعَلُها وَلكِنَّها لَيَسَتْ بعِبادَةٍ؟

لِبَاسُ الإِزارِ وَالردَاءِ، فَإِنَّ الرَّسولَ عَلَيْهُ يَلْبَسُ الإِزَارَ وَالرِّداءَ وَرُبَّمَا لَبسَ القَمِيصَ كَثِيابِنَا هَذِهِ، وَلكِنَّ الإِزَارَ وَالرِّدَاءَ غَالِبًا مَا كَانَ يَلْبَسُه صَلَواتُ اللهِ وَسَلَامُه عَلَيهِ.

فَهِلْ نَقُولُ: إِنَّ لُبِسَ الإِزَارِ وَالرِّداءِ مِنَ الأُمورِ المَسنُونَةِ؟

الجَوابُ: لَا، بَلْ نَقولُ الأَمرُ المَسنُونُ أَنْ يَتَّبِعَ الإِنسَانُ في لِبَاسِهِ عَادَةً بِلَدَه مَا لَمَ تَكُنِ الْعَادَةُ مُخَالِفَةً لِلشَّرِعِ فَإِنْ خَالَفتِ الشَّرِعَ فَالشَّرِعُ هُوَ الْحَاكِمُ عَلَى الْعَادَةِ وَلَيسَتِ الْعَادَةُ حَاكِمَةٌ عَلَى الْشَرِعِ. الْعَادَةُ حَاكِمَةٌ عَلَى الشَّرع.

لِباسُ العِمامَةِ هَلْ هُوَ سُنةٌ أَو لَا؟

مِن هَذَا البَابِ أَيضًا، وَلهذَا ذَهَبَ بَعضُ العُلَماءِ إِلى اسْتِحبَابِ العِمامَةِ وَقَالَ: ينبَغِي لِلإنسَانِ أَن يَلبَسَ العِمامَةَ وَقَالَ آخَرونَ: بِل لُبسُ العِمامَةِ مِن بَابِ العَادَاتِ فَإِنْ كُنتَ في وَسطٍ يَعتَادُونَ لبسَ العِمامَةِ كَانَ لُبسُ العِمامَةِ سُنةً لِأَنَّ اتِّباعَ العَادَةِ سُنةً

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في سننه: كتاب الترجل، باب في الذؤابة رقم (١٩٥)، والنسائي في سننه: كتاب الزينة، باب الرخصة في حلق الرأس، رقم (٥٠٤٨).

حَيثُ كَانَ الرَّسولُ عَلَيْهِ يَتَبعُ عَادةَ النَّاسِ إِذَا لَم يَكُن فِيهَا مَحَذُورٌ شَرعِيٌّ، وَإِذَا كَان مِن عَادةِ النَّاسِ أَلَّا يَلبَسُوا العِمامَةَ فَلَا تَلْبَسْ.

وَإِذَا كَانَ مِن عَادَةِ النَّاسِ أَلَّا يَلْبَسُوا العِمامَةَ وَلا غَيرَهَا؟

قلنًا: لَا تَلْبِسْ عِهِامَةً وَلَا غَيرَها، اتَّبِعِ النَّاسَ لِأَنَّ الرَّأْسَ لَيسَ بِعورَةٍ حَتَّى نَقولَ لَا يَجوزُ كَشْفُه.

وإِذَا نَظُرنَا إِلَى مَن فِي المَسجِدِ الحَرَامِ مِن سَائِرِ النَّاسِ وَجدنَا مِنَ النَّاسِ مَن لَا يَلبَسُ شِيئًا عَلَى رَأْسِهِ وَمِنهُم مَن يَلبَسُ طَاقية كَبيرَةً وَمَن يَلبَس طَاقية عَادية لَكِنْ بِدُونِ غَترة أو شماغ، وَمِنهُمْ مَن يَلبَسُ الطاقية والشماغ، ومِنهُم مَنْ يَلبَسُ الشماغ بِدُونِ غَترة أو شماغ، مَنْ يَلبَسُ البَرانِسَ الثِّيابَ التِي يَكُونُ عَليهَا قبع مُتصِلٌ بِالقَميصِ بِلَا طَاقية، وَمِنهُم مَنْ يَلبَس البَرانِسَ الثِّيابَ التِي يَكُونُ عَليهَا قبع مُتصِلٌ بِالقَميصِ إِذَ هَوَ لَاء فِي بِلَادِهِم.

فَنقُول هَذَا اللِّباسُ الذِي لَبستُمُوهِ في بِلادِكُم هُوَ الأَفضَلُ لِأنَّ السُّنةَ أَلَّا يَلبَسَ الإِنسَانُ مَا يَشتَهِرُ بِه عَن بَنِي جِنسِهِ، فَإنَّهُ قَد نُمِيَ عَنْ لِباسِ الشُّهرَةِ<sup>(١)</sup>.

إِذَنِ اتَخَاذُ الشَّعرِ عَلَى القَولِ الرَّاجِحِ لَيسَ بِسنةٍ مَا لَم يَكنْ عَادَةً فَإِذَا كَانَ عَادَةً كَانَ سُنةً.

وَاتَخَاذُ شَعرِ اللِّحيَةِ عِبَادَةٌ؛ لِأَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ أَمَرَ بِهَا فَقَالَ عَلِيْ : «خَالِفُوا المَجُوسَ خَالِفُوا المُشْرِكِينَ وَفِّرُوا اللِّحية وَحُفُّوا الشَّوَارِبَ» (٢)، وَعَلَى هَذَا فَإِبقَاءُ شَعرِ اللِّحيَةِ سُنةٌ يُثابُ عَلَيهَا الإِنسَانُ وَنَعنِي بِكونِهَا سُنةً أَنَّهَا مِنْ سُنةِ الرَّسولِ عَلِيْ وَلَكنهَا وَاجِبَةٌ سُنةٌ يُثابُ عَلَيهَا الإِنسَانُ وَنعنِي بِكونِهَا سُنةً أَنَّهَا مِنْ سُنةِ الرَّسولِ عَلِيْ وَلَكنهَا وَاجِبَةٌ

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في سننه: كتاب اللباس، باب في لبس الشهرة رقم (٤٠٢٩)، وابن ماجه: كتاب اللباس، باب من لبس شهرة من الثياب رقم (٣٠٠٦)، وأحمد (٣/ ١٩٩، رقم ٥٧٦٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب اللباس، باب تقليم الأظفار، رقم (٥٨٩٢)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب خصال الفطرة، رقم (٢٥٩).

حَسبَ اصطِلَاحِ العُلَمَاءِ يُثابُ عَلَيها الإِنسَانُ وَيُؤجَرُ لِأَنَّهُ امتَثَلَ أَمرَ الرَّسُولِ ﷺ وَاقتَدَى بهِ صَلَواتُ اللهِ وَسَلامُهُ عَليهِ فَإِنَّهُ كَانَ عَظيمَ اللِّحيةِ كَثِيرَهَا كَثَّهَا وَهَذهِ عَادَةُ الرُّسلِ أَيضًا قَالَ هَارُونُ لِأَخِيهِ مُوسَى: ﴿ قَالَ يَبْنَوُمَ لَا تَأْخُذَ بِلِغَيَقِ وَلَا بِرَأْسِيَ ﴾ الرُّسلِ أَيضًا قَالَ هَارُونُ لِأَخِيهِ مُوسَى: ﴿ قَالَ يَبْنَوُمَ لَا تَأْخُذَ بِلِغَيقِ وَلَا بِرَأْسِيَ ﴾ الرُّسلِ أَيضًا قَالَ هَارُونُ لِأَخِيهِ مُوسَى: ﴿ قَالَ يَبْنَوُمُ لَا تَأْخُذَ بِلِغَيقِ وَلَا بِرَأْسِيَ ﴾ الرُّسلِ أَيضًا قَالَ هَارُونُ لِأَخِيهِ عَبَادَةٌ وَلَيسَ بِعادَةٍ، فَلَا مَرجعَ فِيهِ إِلَى العَادةِ فَلُو كُنَّا وَهِ وَسَطِ أُناسٍ يَعتَادُونَ حَلَقَ اللَّحَى لَا نَقُولُ إِنَّ السُّنةَ حَلقُهَا تَبعًا لعَادَتِهِم ﴾ لأنَّ هَذَا فَي وَسَطِ أُناسٍ يَعتَادُونَ حَلقَ اللَّحَى لَا نَقُولُ إِنَّ السُّنةَ حَلقُهَا تَبعًا لعَادَتِهِم ﴾ لأنَّ هَذَا لِنَانَ السُّنةَ حَلقُهَا تَبعًا لعَادَتِهِم ﴾ لأنَّ هَذَا لِنَانِ السَّنةَ حَلقُهَا تَبعًا لعَادَتِهِم .

وَمِثُلُ ذَلكَ أَيضًا لَو كُنَّا فِي وَسَطِ قَومٍ يُسبِلُونَ ثِيابَهُم إِلَى مَا تَحتَ الكَعبَينِ، فَلَا نُتَابِعهُم فِي هَذِه العَادَةِ؛ لِأَنهُ مُخَالِفٌ لِلشَّرعِ، وَلَو كُنَّا فِي وَسَطٍ يَلبسُ ذُكورُهُ خَوَاتِمَ الذَهَبِ فَكُلُّ وَاحدٍ يُقَابِلكَ عَليهِ خَاتَمُ ذَهبٍ فَلا نَقولُ إِنَّ هَذهِ العَادَةَ جَائِزَةٌ.

#### <del>-680-</del>

٤٩ – عَنْ عَائِشَةَ رَضَالِيَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: «كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَتَّكِئُ فِي حِجْرِي وَأَنَا حَائِضٌ، فَيَقْرَأُ الْقُرْآنَ»<sup>(۱)</sup>.

# الشترح

قولُهَا: «يَتَكِئُ»: أَي يَعتَمدُ عَلى يَدِه فِي حَجْرِها أَو حِجْرِهَا يَجُوزُ الوَجْهَانِ، أَي: بَينَ فَخِذَيها وَصَدرِهَا.

وَقُولُها: «وَأَنَا حَائِضٌ»: جُملَة حَاليَّةٌ منَ اليّاءِ في قَولِها: «حِجْرِي».

وقولُمها: «فَيَقْرَأُ الْقُرْآنَ»: يعنِي وَلَا يَمنعُه عَنِ القِرَاءَة كَوني حَائِضَةً، فَفِي هَذَا دَلِيلٌ عَلى جَوازِ استِهاعِ الحَائِضِ لقِرَاءةِ القُرْآنِ؛ لِأنَّها سَوفَ تَستَمعُ بِلَا شَكَّ،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الحيض، باب قراءة الرجل في حجر امرأته وهي حائض، رقم (٢٩٧)، ومسلم: كتاب الحيض، باب جواز غسل الحائض رأس زوجها وترجيله، رقم (٣٠١).

وفِيهِ أَيضًا دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ بَدنَ الحائِضِ طاهِرٌ؛ لِأَنَّه لَو كَانَ نَجِسًا لَكَانَ قَذرًا، وَلَو كَانَ قَذِرًا لَمَ يَكُنْ مِنَ الأَدبِ أَن يُقرَأَ فِيهِ القُرْآنُ.

فإنْ قَالَ قَائلٌ: وَهَـلْ تَقـرَأُ القُـرْآنَ؟ أَي: إِنَّ استِهَاعَ الحَائِضِ لِلقُـرآنِ جَـائزٌ لَا إِشكَالَ فِيهِ، لَكِنْ، هَل يَجوزُ لَـهَا أَن تَقرَأَ القُرْآنَ؟

وَالجَوَابُ: فِي هَذَا خِلَافٌ بِينَ العُلَمَاءِ، لَكِنَّ شَيخَ الإسلامِ ابنَ تَيمِيةَ قَالَ: لَيسَ فِي مَنعِ الحَائِضِ مِن قِرَاءَةِ القُرْآنِ سُنَّةٌ صَحِيحَةٌ صَرِيحَةٌ، وَإِذَا لَم يكنْ فِيهِ سُنةٌ صَحِيحَةٌ صَرِيحَةٌ فَالأَصْلُ الجَوَازُ، وَلَو كَانَتْ قِرَاءَةُ الحَائِضِ لِلقُرآنِ مُحَرَّمةً، لَكَانَ صَحِيحَةٌ صَرِيحَةٌ فَالأَصْلُ الجَوَازُ، وَلَو كَانَتْ قِرَاءَةُ الحَائِضِ لِلقُرآنِ مُحَرَّمةً، لَكَانَ هَذَا مِمَّا تَعُم البِلوةُ بِهِ وَتَتَوافَرُ الدَّواعِي عَلَى نَقلِه، وَلَمَا لَم يُنقَلْ إِلا بِأَحادِيثَ ضَعِيفةٍ أَو صَحِيحةٍ غَيرِ صَرِيحَةٍ، كَانَ الأَصْلُ الجَوَازُ، وَالعُلَمَاءُ فِي ذَلِكَ مُحْتَلِفُونَ عَلَى ثَلاثَةِ أَو صَحِيحةٍ غَيرِ صَرِيحَةٍ، كَانَ الأَصْلُ الجَوَازُ، وَالعُلَمَاءُ فِي ذَلِكَ مُحْتَلِفُونَ عَلَى ثَلاثَةِ أَوْونَ عَلَى ثَلاثَةِ

القَولُ الأَولُ: المنْعُ مُطلَقًا.

القَولُ الثَّاني: الجوَازُ مُطلَقًا.

القَولُ الثَّالِثُ: المنْعُ إِلا لحَاجَةٍ، وَالحَاجَةُ، مِثْل أَنْ تَخْشَى نِسيَانَه، أَو أَنْ تَقرَأَ الأورَادَ القُرْآنيةَ في الصَّباحِ وَالمَسَاءِ، أَو أَنْ تَتَعلَّمَ القُرْآنَ أَو أَنْ تُعلِّمَ القُرْآنَ.

المهِمُّ، إِذَا كَانَ لَحَاجَةٍ فَلَا بَأْسَ وَإِلَا فَلَا تَقرَأُ، وَهذَا القَولُ هُوَ الَّذِي نُفتِي بِهِ وَهُو الأَقرَبُ.

# مِنْ هُوائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

بَسَاطَةُ النَّبِيِّ عَلَيْهِ مَعَ أَهلِه حَيثُ يَتَّكَئُ بِحَجرِهم وَيَقرأُ القُرْآنَ، وَهذَا لَا شَكَّ أَنَّه تَوَاضعٌ وَتَنازَلُ مَعَ الأَهلِ يُوجِبُ المحَبةَ وَالْأَلْفَةَ وَعدَمَ الكُلفَةِ، وَيَا لَيتَنا نَتَأْسَى بِالرَّسُولِ عَلَيْهِ الصَّلةُ وَالسَّلاَةُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ ا

الإِنْسَانُ امرَأْتَه إِلا بِالفِرَاشِ، وَغَيرِ ذَلكَ رُبَهَا لَا يَقرَبُها وَلَا تَقرَبُه كَأَنَّهَا أَجنَبِيَّةٌ عنْهُ! وَهذَا لا يَنْبغِي، فَكُلما حَصلَ تَقَارُبُ بَينَ الزَّوْجينِ، فَهوَ أَحسَنُ لِمَا في ذَلكَ مِنَ الأَّلْفَةِ وَالحَياةِ السَّعِيدَةِ وَعَدم التَّفرِقَة.

الآن - وَللهِ المَثُلُ الأَعلَى، وَلِرَسُوله ﷺ الحُلُقُ الأَكمَلُ، لَو أَنَّ رَئيسَ الدَّولَةِ أَو رَئِيسَ الوُزَراءِ أَو غَيرَه، جَلسَ إِلَى امرَأَتِه وَاتَّكَأَ فِي حَجرِهَا، فَفِي ظَنِّي أَنَّ النَّاسَ سَيَعيبُونَهُ، وَلَكنْ، مَن عَابَ فَهُوَ المعْيُوبُ فِي الوَاقِعِ، فَهذَا مِن خُلُقِ الرَّسُولِ عَيَهِ السَّلَامُ وَلَكنْ، مَن عَابَ فَهُوَ المعْيُوبُ فِي الوَاقِعِ، فَهذَا مِن خُلُقِ الرَّسُولِ عَيَهِ السَّلَامُ وَالظَّاهِرُ أَيضًا أَنَّ الرَّسُولَ مَا كَانَ يَفْعَلُ هَذَا أَمَامَ النَّاسِ، وَلَكِنْ فِيهَا بَيْنَهُ وَبَينَ أَهْلِهِ.

• ٥ - عَنْ مُعَاذَةَ قَالَتْ: «سَأَلْتُ عَائِشَةَ رَضَالِيَّهُ عَهَا فَقَلْتُ: مَا بَالُ الْحَائِضِ تَقْضِي الصَّوْمَ، وَلَا تَقْضِي الصَّوْمَ، وَلَا تَقْضِي الصَّوْمَ، وَلَا تَقْضِي الصَّوْمَ، وَلَا تُقْضِي الصَّلَة؟ فَقَالَتْ: أَحَرُ ورِيَّةٌ أَنْتِ؟ فَقُلْتُ: لَسْتُ بِحَرُ ورِيَّةٍ، وَلَكِنِّي أَسْأَلُ، فَقَالَتْ: كَانَ يُصِيبُنَا ذَلِكَ، فَنُؤْمَرُ بِقَضَاءِ الصَّوْمِ، وَلَا نُؤْمَرُ بِقَضَاءِ الصَّوْمِ، وَلَا نُؤْمَرُ بِقَضَاءِ الصَّوْمِ،

### الشكرح

قُولُها: «مَا بَالُ»: أَي مَا شَأَنُ الْحَائِضِ تَقضِي الصَّومَ وَلَا تَقضِي الصَّلَاةَ، وَالصَّلَاةُ أَوْكَدُ مِنَ الصَّومِ، وَهَذَا إِشْكَالُ وَارِدٌ؛ لِأَنَّ الصَّومَ عِبَادَةٌ وَالصَّلَاةَ عِبَادَةٌ، وَالصَّلَاةُ أَوْكَدُ مِنَ الصَّومِ، فَلَا إِشْكَالُ وَارِدٌ؛ لِأَنَّ الصَّومَ عِبَادَةٌ وَالصَّلَاةُ عَائِشَةُ: «أَحَرُورِيَّةٌ أَنْتِ؟»: فَلِهَاذَا لَا تُقضَى الصَّومُ؟ فَقَالَتْ عَائِشَةُ: «أَحَرُورِيَّةٌ أَنْتِ؟»: لِإعرَابِ هَذِه الجُملَةِ وَجْهَانِ جَائِزَانِ:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الحيض، باب لا تقضي الحائض الصلاة، رقم (٣٢١)، ومسلم: كتاب الحيض، باب وجوب قضاء الصوم على الحائض دون الصلاة، رقم (٣٣٥).

الأُولُ: يَجُوزُ أَنْ تَقُولَ: (حَرُورِيَّةٌ) مُبتَدَأٌ، و(أَنْتِ) فَاعِلْ حَلَّ مَحَلَّ الخَبرِ. وَالثَّانِي: يَجُوزُ أَنْ تَقُولَ: (حَرُورِيَّةٌ) خَبرٌ مُقَدَّمٌ، وَ(أَنْتِ) مُبتَدَأٌ مُؤَخَّرٌ.

وَلَو قُلتَ: أَقَائِمٌ الزَّيدَانِ؟ فَهَلْ يَجُوزُ أَيضًا الوَجْهَانِ؟

والجَوابُ: لَا يَجُوزُ فيهَا الوَجْهَانِ لِعَدمِ التَّطَابِقِ فِي العَددِ، إِلَّا عَلَى لُغةِ «أَكَلُونِي البَرَاغِيثُ»، فَهُم يُجُوِّزونَ أَنْ تَلحقَ عَلَامَةُ الجَمعِ وَالتَّثنِيَةِ مَا كَانَ عَاملًا.

إِذَنْ، كَلِمةُ: (قَائِم): تُعرَبُ: مُبتدَأً، و(الزَّيدَانِ): فَاعلٌ حَلَّ مَحَلَّ الْحَبرِ.

وَإِذَا قُلتَ: «أَحَجَرٌ أَنْتَ؟» هَلْ يَجوزُ فِيهَا الوَجْهَانِ؟

وَالْجُوابُ: لَا يَجُوزُ فِيهَا إِلَّا وَجْهٌ واحدٌ.

إِذَا قُلتَ: «أَحَجَرٌ أَنْتَ؟» هَل يَجوزُ فِيهَا الوَجْهانِ؟

والجَوابُ: لَا يَجوزُ فِيهَا إِلَّا وَجْهٌ وَاحِدٌ؛ وَالسَّببُ أَنَّ (قَائِمٌ أَنْتَ) وَصفٌ يَعمَلُ عَملَ الفِعلِ، و(حَجَرٌ) اسْمٌ جَامِدٌ لَا يَعمَلُ عَملَ الفِعلِ.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هَل يُشرَعُ للزُّوجِ أَنْ يُنْزِلَ أَثنَاءَ مُبَاشَر تِه لِزَوجَتِه الحَائِضِ؟

والجَوابُ: نَعَمْ، يُشرَعُ لَه أَنْ يُنْزِلَ وَيَقضِيَ شَهوتَه، بَل وَلَهُ أَن يَسْتَمنِيَ في يَدِ

# حُكمُ الكُدرَةِ وَالصُّفرَةِ:

الكُدرَةُ هِيَ عِبارَةٌ عَن سَائِلٍ يَخرُجُ مِنَ المَرأَةِ مُتَغيرًا، بِحَيثُ تَكُونُ كَغسَالَةِ اللَّحمِ يَعنِي حَمرَاءَ لَكِن لَيسَت بَيِّنَةً الحمْرَةِ، وَأَمَّا الصُّفرَةُ فَهِيَ مَاءٌ أَصفَرُ يَخرُجُ مِنَ المَرأَةِ، وَقَدِ احْتَلَفَ فِيهِمَ العُلَماءُ عَلى خَسَةِ أَقوَال، لَكِنَّ أَقرَبَ الأَقوَالِ أَنَّ مَا كَانَ مُتصلًا بِالحَيضِ فَهوَ مِنهُ مَا لَم يَطُلْ زَمَنُه، وَمَا لَم يَكُن مُتَّصِلًا بِالحَيضِ فَليسَ مِنهُ.

#### القَصَّةُ البَيضَاءُ:

المَرَادُ بِالقَصةِ البَيضَاءِ أَنَّ المرأَةَ إِذَا جَعَلتْ قُطنَةً فِي مَكانِ الْخَارِجِ لَمَ تَتَغيَّرْ، فَتَخرُجُ بَيضَاءَ، وَإِنْ تَغَيَرَتْ فَهذَا دَليلٌ عَلى أَنَّ الدَّمَ لَم يَنقَطِعْ، وَمِنَ النِّساءِ مَا لَم يَكنْ عِندَهَا قَصةٌ بَيضَاءُ، وَإِنْ تَغيرَتْ فَهذِه عَلامَةُ عِندَهَا الصُّفرَةُ مِنَ الحيضةِ إِلى الحيضةِ فَهذِه عَلامَةُ طُهرِهَا، أَن يَتوقَّفَ الدَّمُ وَلَو بَقِيَتِ الصُّفرَةُ لِأَنْهَا لَيسَ لَهَا قَصةٌ بَيضَاءُ.

وَمَسائِلُ الحَيضِ في الوَاقِعِ عِندَمَا تَكُونُ غَيرَ طَبِيعِيةٍ تَكُونُ مِن أَشكلِ المسائلِ، وَأَكثُرُ مَا يَكُونُ الإِشكالُ بِسَبِ وَأَمَّا المَرأَةُ الطَّبيعِيةُ فَحَيضُهَا لَيسَ فِيه إِشكَالُ، وَأَكثُرُ مَا يَكُونُ الإِشكالُ بِسَبِ استِعهَالِ العَقَاقِيرِ، يَعنِي الحُبُوبَ التِي تَأْخُذُها النِّسَاءُ، فَإِنَّ هَذِهِ الحُبُوبَ مَعَ كَونِها ضَارَّةً عَلَى المَرأَةِ وَعَلَى مَن تَستَفتِيهِمُ المَرأَةُ.

وَعَلَى هَذَا فَإِنِي أَحَذِّرُ النِّسَاءَ مِنِ استِعهَا لِهَذِهِ الحُبُوبِ لَا سِيَّمَا المَرَأَةَ التِي لَم تَتَزَوَّجْ، فَإِنَّهُ قَد قَالَ لِي بَعضُ الأَطبَّاءِ إِنَّ استِعهَا لَهَا لِهِذِه الحُبُوبِ يُؤدِّي إِلَى العُقمِ يَعنِي إِلَى أَن تَكُونَ عَقيمَةً لَا تَلدُ، وَالشَّيءُ الذِي يَمنَعُ الطَّبِيعَةَ لَا شَكَّ أَنَّ نتِيجَتَه عَكَسِيَّةٌ، فَالحَيضُ دَمُ طَبِيعَةٍ فَإِذَا أَكَلَ الإِنسَانُ أَوِ استَعمَلَ شَيئًا يَمنَعُه عَن طَبِيعَتِه فَلَا بُدَّ أَن يُؤثِّرُ عَلَى الجِسمِ كَرَدِّ فِعلٍ، لِأَنهُ حَرَّفَ الجِسمَ وَلَواهُ عَن طَبِيعَتِه التِي خَلقَهَا اللهُ عَنَّهَ عَلَى الجِسمِ كَرَدِّ فِعلٍ، لِأَنهُ حَرَّفَ الجِسمَ وَلَواهُ عَن طَبِيعَتِه التِي خَلقَهَا اللهُ عَنَّهَ عَلَى الْمَعَلِي النِّهُ عَن السِتِعمَالِ هَذِهِ الحُبُوبِ.





#### • • ﴿﴾ • •

قَوْله: «كِتاب»: اعْلَم أَنَّ الْمُؤَلِّفينَ رَحِمَهُمُ اللَّهُ يُعنْوِنونَ تآليفَهم كالتَّالي:

(كِتاب)، يُعنْوِنون به عَنِ الجِنْسِ.

و(بَاب)، يُعنْوِنون به عَنِ النَّوع.

و(فَصْل)، يُعنْوِنون به عَنِ الآحَادِ.

و (تتِمَّة)، أي بقيَّة.

و (تَنْبِيه)، يُعنْوِنُون بِه عن خَوْف الخَطَأ في الْفَهْم.

وهَذِهِ تَجِدُونَهَا كثيرًا في الكُتُب الْمُؤَلَّفة.

قَوْله رَحَمُهُ اللَّهُ: «الصَّلَاة»: الصَّلَاة ترجمةٌ لجنسٍ مِن العُلُوم يدخل تَحْتَه أَنْوَاع مِن الصَّلوَات: كالفَرائِض، والنَّوافِل، والكُسُوف، والاسْتِسْقاء، والجُمُعة، ومَا أَشْبَه ذَلِك.

والصَّلَاة في اللُّغة: الدُّعَاء، لِقَولِهِ تعالى: ﴿ وَصَلِّ عَلَيْهِمْ ﴾ [التَّوْبَة:١٠٣]، أي ادْعُ لـهم.

وهُنَا نقفُ لنَسألَ ما مَعْنَى قولِ الإِنْسَانِ: اللَّهمَّ صَلِّ عَلَى مُحُمَّدٍ؟

مَعْنَاهُ عَلَى الْقَوْلِ الرَّاجِحِ اللَّهمَّ أَثْنِ علَيْه في الملاِّ الأَعْلَى، هَكَذا قال أبو العالِيَةِ، وتلقَّاهُ عنه كثيرٌ منْ أهلِ العِلْمِ بالقبُولِ، فمَعْنَى اللَّهمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ؛ أي أَثْنِ علَيْه

في الملا الأَعْلَى عندَ المَلائِكَةِ، وإِذَا كَانَ الإِنْسَانُ إِذَا صلَّى عَلَى النَّبِيِّ ﷺ مرةً، صلَّى اللهُ عَلَيْها بها عشرًا، فمَعْنَى ذَلِك أَنَّ اللهَ يُثْنِي عَلَى مَنْ صلَّى علَيْه ﷺ عندَ الملا الأَعْلَى عَشْرَ مرَّاتٍ، وَهَذَا يدلُّ عَلَى فَضِيلَةِ النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

وفي الشَّرع: عِبادَةٌ ذاتُ أَقْـوَالٍ وأَفْعَـالٍ مَعْلُومـةٍ، مُفتتَحةٌ بالتَّكبير، مُخْتتَمةٌ بالتَّسلِيم.

وعرَّ فها البَعْض بِقَوْلِهم: إنها أَقْوَال وأَفْعَال مَعْلُومة، مفتتَحة بالتَّكبير، مُخْتتَمة بالتَّسْلِيم.

وَهَذَا تعريف قاصر، بل نَقُول هي (عِبادَة)؛ حَتَّى يشعر الإِنْسَان بأنه يتعبَّد لله عَرَّفَجَلَّ بِهَذَا الأَمْرِ.

وهُنَا نَقُولُ: عِبادَةٌ؛ لأن كثيرًا منَ الذَّين عَرَفوا الصَّلَاة قَالُوا: إن الصَّلَاةَ أَقْوَالُ وَأَفْعَالُ مَعْلُومةٌ مُفْتتَحةٌ بالتَّكبيرِ مُحتتَمةٌ بالتَّسْلِيمِ، ولكنَّ هذا التَّعريفَ قاصرٌ؛ لأَنَّهُ يجبُ أَن نَقُولَ إِن الصَّلَاةَ عِبادَةٌ ذاتُ أَقْوَالٍ وأَفْعَالٍ مَعْلُومةٌ مُفْتتَحةٌ بالتَّكبيرِ مُحتتَمةٌ بالتَّسْلِيم.

وهي مُشْتَقَّةٌ مِن الصِّلَة؛ لأنَّهَا صلة بين العَبْد وبين ربِّه، ولأنَّ الإِنْسَان إِذَا قام يُصلِّي فإِنَّه يُناجِي ربه.

وقيل: مِن الصِّلْوَيْن، والصِّلْوان عِرْقَان في الظَّهر يَنْحنيانِ إِذَا ركع الإِنْسَان، لكن المَعْنَى الأَوَّل أَسَدُّ وأَتَمُّ.

وقد فُرِضَت الصَّلَاة عَلَى النَّبِيِّ -صلَّى اللهُ علَيْه وعلَى آلِه وسلَّم- ليلة الإسراءِ والمعراج، فوق السَّموَات السَّبع؛ لأنَّهَا فُرِضَتْ عَلَى النَّبِيِّ عَلَيْهُ وهو فوق السَّموَات السَّبع، فُرِضَتْ عَلَى النَّبِيِّ عَلَيْهُ فِي النَّبِيِّ فِي أَعْلَى مكان وَصَلَ إِلَيْه بَشَرٌ فوق السَّموَات السَّبع،

فُرِضَتْ عَلَى النَّبِيِّ عَلِيهِ من ربِّ العِزَّةِ والجَلال إِلَى النَّبِيِّ عَلِيهِ بدون واسطةٍ، ولا نعلمُ فريضة غيرَها فُرِضَتْ عَلَى الرَّسولِ عَلِيهِ بدون واسطةٍ، وكان ذَلِك قبل الهجرة بثلاث سنوات، وفُرِضَتْ ركعتَيْن ركعتَيْن إلَّا المَغْرِب فثلاث؛ لأنَّهَا وِتْر النَّهار، وليَّا هاجر زيدَ في صَلَاة الحضر إِلَى أَرْبَع، وبَقِيَت صَلَاة السَّفَر.

فُرِضَتْ خمسينَ صَلَاةً في الْيَوْم واللَّيْلَة، ولكنَّ النَّبيَّ ﷺ الَّذِي هو أعبدُ النَّاسِ للهِ وأشَدُّهم تكريمًا لِحُكْمِهِ، يَسَّرَ اللهُ له موسى بنَ عِمرانَ فَسألَهُ ماذا فَرضَ اللهُ عَلَيْكَ وعلى أُمَّتِكَ؟ قال: فَرضَ عليَّ وعلى أمتي خمسينَ صَلَاةً في الْيَوْم واللَّيْلَة. انتبهْ؛ فَالرَّسُولُ عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ حَيْنَ فَرضَ اللهُ عَلَيْه خمسينَ صَلَاةً رَضِيَ وسَلَّمَ وأطاعَ، ولم يَحْصُلْ فِي قلبهِ أَدنى تَرَدُّدٍ، وَهَذَا من كمالِ عُبودِيَّتِه، صَلَواتُ الله وسلامُه علَيْه، لكن كما قلتُ لكم أيدَّ اللهُ له موسى فسألَهُ فقال: فَرَضَ عليَّ وعلى أمتي خمسينَ صَلَاةً في الْيَوْم واللَّيْلَة، قال له: إنَّ أمتَكَ لا تُطيقُ ذَلِك؛ إني قد جَرَّبْتُ النَّاسَ قبلكَ، وعالَجْتُ بني إسرائيلَ أَشَدَّ المُعَالَجَةِ، اذهبْ إِلَى ربِّكَ فاسأَلْهُ التَّخْفيفَ عن أمتِكَ عَلَّ اللهُ عَزَّوَجَلً يُحَفِّفُ، فذهبَ النَّبيُّ ﷺ إِلَى الله وسألَهُ التَّخفيفَ، فَوَضَعَ عنه عَشْرًا وعشرًا وعشرًا وعشرًا وخُمْسًا حَتَّى بَقِيَتْ خَمْسُ صَلَواتٍ، فقال: ارجِعْ إِلَى رَبِّكَ فاسأله التَّخفيفَ، فنادى مُنَادٍ منَ السَّماء: إني قد أَمْضَيْتُ فَريضتِي وخَفَّفْتُ عن عبادي، وإنها خَمْسٌ بالْفِعْلِ وخمسونَ في الميزانِ، اللَّهمَّ لك الحمدُ، خمسونَ في الميزانِ، لَيسَ من بابِ الحَسَنَة بِعَشْرِ أَمثالِها؛ لأنَّ بابَ الحَسَنَة بِعَشْرِ أمثالِها، كُلُّ العِباداتِ عَلَى هذا المِنْوَالِ، لكنْ منْ باب أننا نُصلِّي خَمْسًا وكأنَّنا صَلَّيْنَا خمسينَ صَلَاةً، لا من حيثُ الثَّوَابُ، لكنْ من حيثُ الفِعْلُ؛ لأنَّنا لو قُلنا إنها خمسونَ من حيثُ الصَّوابُ لم يكنْ بينها وبين سَائرِ الحسناتِ فَرْقٌ، والحسنةُ بعَشْرِ أَمْثَالهِا.

إذنْ متى فُرِضَتْ؟ أين فُرِضَتْ؟ كيف فُرِضَتْ؟ كم فُرِضَتْ؟ هَذِهِ أَرْبَعةُ أسئلةٍ،

قال عبدُ الله بن شَقِيقِ أحدُ التَّابِعينَ: كَانَ أَصْحَابُ النَّبِي ﷺ لا يَرَوْنَ شيئًا مِنَ الأَعْمَالِ تَركُهُ كُفْرٌ غَيْرَ الصَّلَاةِ، مِنَ الأَعْمَالِ؛ يعني بعدَ الشَّهادتيْنِ؛ لأَنَهُما أصلُ الدِّينِ، لكنَّ الزَّكَاةَ والصِّيامَ والحجَّ والصَّلَة أَعْمَالُ ليستْ مِن هَذِهِ الأَعْمَالِ، مَا تَرْكُهُ للدِّينِ، لكنَّ الزَّكَاةَ والصِّيامَ والحجَّ والصَّلَاة أَعْمَالُ ليستْ مِن هَذِهِ الأَعْمَالِ، مَا تَرْكُهُ للدِّينِ، لكنَّ الزَّكَاةِ وجَحْدُ الصَّيامِ كُفْرٌ إلا الصَّلَاةُ، تَرْكُها مُحْرِجٌ عَنِ الملَّةِ، أَمَّا جَحْدُهَا وجَحْدُ الزَّكاةِ وجَحْدُ الصِّيامِ وجَحْدُ الحَيامِ ويَعْرَبُ عَنِ المَلِيمِ ويَعْرَبُ عَنِ المَلْقِ المَّالِقِ المَالِقِيمِ ويُعْرَبُ المَّيامِ ويَعْرَبُهُ عَنِ المَّذَا وَالْقَيْمِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمُ عَنِ المَلْقِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَيَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَيُعْرَبُهُ الْمَامِ وَيَالِمُ الْمَامِ وَيَعْمَ الْمَامِ وَيَعْمَامِ وَالْمَامِ وَيَعْمَالُ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَلَهُ وَيْ المَالَّةِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَلَهُ وَالْمَامِ وَالْمُوالِمُ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَا

ولِمَ الْمَنْ فَلَهُ مَنَ الأَهُمِّيَّةِ العَظِيمَةِ، ولما يترتَّبُ علَيْها من الأَحْكَامِ، فلا بُدَّ أَنْ نركِّزَ علَيْها، فنقولُ: إنَّ تَرْكَ الصَّلَاةِ تركًا مطلقًا كُفْرٌ مُحْرِجٌ عَنِ المَلَّةِ، وعندنا في ذَلِك دَلِيلٌ من كَلَامِ نبيِّنا عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ ودَلِيلٌ من أَقْوَالِ الصَّحَابَة، رَضَالِيَّهُ عَنْهُمُ.
الصَّحَابَة، رَضَالِيَّهُ عَنْهُمُ.

فَمنَ القُرْآنِ قَوْلُه تعالَى فِي الْمُشْرِكِينَ: ﴿ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ الصَّكَوْةَ وَءَاتُواُ الرَّكُوةَ فَالدِّينِ عَلَى ثَلاثَة الرَّكُوةَ فَالدِّينِ عَلَى ثَلاثَة الرَّكُوةَ فَالدِّينِ عَلَى ثَلاثَة شُرُوطٍ، وهي: التَّوْبَةُ منَ الشِّركِ، وإِقَامَةُ الصَّلَاةِ، وإيتاءُ الزَّكاةُ، فإنْ لم يتوبُوا من الشِّركِ فليسوا إِخْوَةً لنا في الدِّينِ، وَهَذَا وَاضِحٌ، المسلمُ أخو المسلم، ولَيسَ المسلمُ أَخُو المسلم، ولَيسَ المسلمُ أَخُو المسلم، ولَيسَ المسلمُ أَخُو المسلم، ولَيسَ المسلمُ أَخُو المسلم، وأَن الشِّركِ ولم يقيموا الصَّلَاةَ فليسوا إِخْوَةً لنا في الدِّينِ، وإنْ تابوا من الشِّركِ ولم يقيموا الصَّلَاةَ فليسوا إِخْوَةً لنا في الدِّينِ، ومُقتضى تَابوا من الشَّركِ وأَقاموا الصَّلَاةَ ولم يُؤْتُوا الزَّكاةَ فليسوا إِخْوَةً لنا في الدِّينِ، ومُقتضى ذَلِك أَنْ تَرْكَ الزَّكاةِ كَافِرًا إِنَّ مُقتضى كَوْنِ تاركِ الزَّكاةِ كَافِرًا وَلَائِنَا نَقُولَ إِنَّ مُقتضى كَوْنِ تاركِ الزَّكاةِ كَافِرًا

بدَلالةِ مفهومِ الآية، وَهَذَا المفهومُ يُعارِضُه مَنطوقٌ، وهو قول النَّبِيِّ ﷺ: «مَا مِنْ صَاحِبِ ذَهَبٍ وَلاَ فِضَةٍ لاَ يُؤَدِّي مِنْهَا حَقَّهَا إِلَّا إِذَا كَانَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ صُفِحَتْ لَهُ صَفَائِحُ مِنْ نَارٍ فَأُهْمِى عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَيُكُوى بِهَا جَنْبُهُ وَجَبِينُهُ وَظَهْرُهُ، كُلَّمَا رُدَّتْ صَفَائِحُ مِنْ نَارٍ فَأُهْمِى عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَيُكُوى بِهَا جَنْبُهُ وَجَبِينُهُ وَظَهْرُهُ، كُلَّمَا رُدَّتُ الْعَبَادِ فَيَرَى سَبِيلَهُ إِمَّا أَعِيدَتْ لَهُ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ خُسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ حَتَّى يُقْضَى بَيْنَ الْعِبَادِ فَيَرَى سَبِيلَهُ إِمَّا إِلَى نَارٍ » (١).

فإن هَذَا الحَدِيثَ يدلُّ عَلَى أن تاركَ الزَّكاة لَيسَ بكَافِرٍ، ووجهُ الدَّلالةِ من قَوْله وَلَهُ فَيرَى سَبِيلَهُ إِمَّا إِلَى جَنَّةٍ، وَإِمَّا إِلَى نَارٍ»؛ لأَنَّهُ لو كَانَ كَافِرًا لم يَكُنْ له سَبِيلٌ إِلَى الجُنَّةِ، وحِينَئَذٍ نَقُولُ: دَلالةُ الآيةِ الكَرِيمةِ عَلَى عَدَمِ كُفْرِ تاركِ الزَّكاةِ دَلالةُ مَنْطُوقٍ، وقد قال علماء الأصول: إن دَلالةَ المَنطوقِ مُقَدَّمَةٌ عَلَى دَلالةِ المفهوم.

أما إِقَامَةُ الصَّلَاة فلَيسَ في الْكِتَابِ ولا في السُّنَّةِ ما يدلُّ عَلَى أن تركَ الصَّلَاةِ لَيسَ بكَافِر، لَيسَ بكُفْرٍ؛ أي أنه لا يوجدُ في الْكِتَابِ ولا في السُّنَّةِ أنَّ تاركَ الصَّلَاةِ لَيسَ بكَافِرٍ، ولا أنَّ تاركَ الصَّلَاةِ يدخلُ الجنَّةَ، ما وُجِدَ هذا، حَتَّى إنه جاء إِلَى حَمْلِ الكُفْرِ عَلَى كُفْرٍ دونَ كُفْرٍ.

ومن السُّنَّةِ حديثُ جَابِرِ الَّذِي أخرجه مسلمٌ في صحيحه، أنَّ النَّبِيَّ ﷺ قال: «بَيْنَ الرَّجُلِ وَبَيْنَ الشِّرْكِ وَالْكُفُرِ تَرْكُ الصَّلَاةِ» (٢).

الكُفْرُ هنا مُعَرَّفٌ بـ (أَلْ)، وإِذَا دخلَتْ أَلْ عَلَى اسمِ الجِنْسِ صَارَت حقيقةً فيه، وعلى هذا فيكُونُ الكُفْرُ هنا حقيقةَ الكُفْرِ، ولِهذا قال شيخُ الإِسْلام ابن تَيْمِيةَ رَحِمَهُ اللّه في كتابِ (اقتضاءِ الصِّراطِ المُستقيم): "إنَّ هناكَ فَرْقًا بينَ أَنْ يُقَالَ الكُفْرُ بِأَلْ،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الزَّكَاة، باب إثم مانع الزَّكَاة، رقم (٩٨٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الإِيمَان، باب بيان إطلاق اسم الكفر على من ترك الصَّلاة، رقم (٨٢).

وبينَ أَنْ يُقالَ كُفْرٌ بدونِ أَلْ (۱) ففي قَوْلِه ﷺ: «اثْنَتَانِ فِي النَّاسِ هُمَا بِهِمْ كُفْرٌ: الطَّعْنُ فِي النَّاسِ هُمَا بِهِمْ كُفْرٌ: الطَّعْنُ فِي النَّسَبِ، وَالنِّيَاحَةُ عَلَى المَيِّتِ (٢).

لا نَقُولُ إِنَّ الطَّعْنَ فِي النَّسَبِ والنِّيَاحةَ عَلَى الْمَيِّتِ كُفْرٌ مُحْرِجٌ عَنِ اللَّهِ؛ لأَنَّهُ جاءَ مُنْكَرًا «كُفْرِ»؛ أَي أَنَّ هذا من الكُفْرِ، لكنْ «بَيْنَ الرَّجُلِ وَبَيْنَ الشَّرْكِ وَالْكُفْرِ» أَي الدَّلالة عَلَى الحقيقةِ فيها دَلالةٌ وَاضِحةٌ عَلَى أَنَّ الْمُرَادَ بِالكُفرِ هنا هو الكُفْرُ المُخرِجُ عَنِ اللِّيَةِ، ثم إِن كَلِمَةَ (بَيْنَ) تدلُّ عَلَى أَن هُناكَ حاجِزًا بين الإِسْلام وبين الكُفْرِ والكُفْرِ اللَّذي هو دون الكُفْرِ اللَّذي هو دون الكُفْرِ الَّذي هو دون الكُفْرِ لا يُخْرِجُ منَ الإِسْلامِ، لكنَّ الكُفْرَ المُطْلَقَ هو الَّذي يُخْرِجُ منَ الإِسْلامِ، فإذَا قلنا بينَ السَّجِدِ والشَّارِعِ جِدارٌ، فلا يَكُونُ المَسْجِدُ داخلًا في الشَّارِعِ، ولا يَكُونُ الشَّارِعُ اللَّسَارِعِ والشَّارِعِ والشَّارِعِ والشَّارِعِ والشَّارِعِ والسَّارِعِ والسَّارِةِ والسَّارِعِ والسَّارِعِ والسَّارِعِ والسَّارِةِ والسَّارِعِ والسَّارِةِ والسَّارِعِ والسَّارِةِ والسَّارِةِ والكُفْرِ، تَرْكُ الصَّلاةِ والكَفْرِ، تَرْكُ الصَّلاةِ والطَّالِقَ عَنِ الآخِرِ، بين الرَّجِل -يعني المسلمَ والشِّركِ والكُفْرِ، تَرْكُ الصَّلاةِ، إذْ تَرْكُ الصَّلاةِ حاجِزٌ يُخْرِجَ هذا من هذا، لا يُمْكِنُ أَن يَكُونَ تارِكُ الصَّلاةِ له إِسْلامٌ، ولا المُحافظُ عَلَى الصَّلاة له كفرٌ.

وفي السُّنَنِ أيضًا من حديث بُرَيْدَةَ بن حُصَيْنٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قال: «الْعَهْدُ الَّذي بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمُ الصَّلَاةُ، فَمَنْ تَرَكَهَا فَقَدْ كَفَرَ »(٣).

الضَّميرُ في بينهم يعودُ عَلَى الكُفَّارِ.

الجدارُ هو الفاصلُ الَّذي بين المَسْجِدِ والشَّارِعِ، فها كَانَ داخلَ الجدارِ فهو مَسْجِدٌ، وما كَانَ خارجُه فهو شارعٌ، إذن الشَّارعُ لا يدخلُ في المَسْجِدِ، والمَسْجِدُ لا يدخلُ في المَسْجِدِ، والمَسْجِدُ لا يدخلُ في الشَّارعِ، إذن العهدُ الَّذي بيننا وبينهم الصَّلَاةُ، فهي الفاصلُ بين المُسْلِمينَ

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط المستقيم، (ص:٧٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الإِيمَان، باب إطلاق اسم الكفر على الطعن في النسب والنياحة، رقم (٦٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٥/ ٣٤٦ رقم ٢٢٩٨٧).

والكُفَّارِ، وفي هذا دَلالةٌ وَاضِحةٌ عَلَى أنَّ المُرادَ بالكفرِ هنا الكفرُ المُخْرِجُ عَنِ الملَّةِ.

أما أَقْوَالُ الصَّحَابَةِ فقد قال أمير المُؤمِنينَ عمر بن الخطَّاب رَضَّالِللهُ عَنهُ: «لَا حَظَّ فِي الإسْلَامِ لَمِنْ تَرَكَ الصَّلَاةَ» (١)، لا حظ؛ أي لا نَصِيبَ، ولا هَذِهِ نافيةٌ للجِنْسِ، والنَّافيةُ للجنسِ يقول النُّحاةُ: إنها نقصٌ في العُمُوم، أي ليسَ لمن تركَ الصَّلَاةَ حَظُّ لا قليلٌ ولا كثيرٌ.

فعمرُ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ الْمُلَهَمُ للصَّوابِ، الَّذي قال فيه النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاهُ وَالسَّلَامُ: "إِنْ يَكُنْ فِيكُمْ مُحَدَّثُونَ فَعُمَرُ "(٢)، يقول: «لَا حَظَّ فِي الإسْلَامِ لِمَنْ تَرَكَ الصَّلَاةَ»، وحِينَئَذٍ يَكُمْ مُحَدَّثُونَ قول الصَّحَابَة دالا عَلَى كُفْرِ تاركِ الصَّلَاة.

وإجماعُ الصَّحَابَةِ الَّذي نقله عبدُ الله بن شَقِيقٍ وَاضِحٌ، كَانَ أَصْحَابِ النَّبِيِّ لا يَرَوْنَ شيئا من الأَعْهَال تَرْكُهُ كُفْرٌ إلا الصَّلَاة، وقد نقل إجماعَ الصَّحَابَة عَلَى فَلْ إلى الصَّلَاة وقد نقل إجماعَ الصَّحَابَة عَلَى فَلِكَ إِسحاقُ بْنُ رَاهَوَيْةِ الْإِمَامُ المشهورُ، فالمَسْأَلَةُ أدلتُها وَاضِحةٌ من الكِتابِ وَالسُّنَّةِ وأَقْوَالِ الصَّحَابَة، بل إجْمَاع الصَّحَابَةِ.

وهل النَّظَرُ الصَّحِيحُ والقِياسُ والتَّرجِيحُ يدلُّ عَلَى كُفْرِ تاركِ الصَّلَاةِ؟

الجَوَاب: نعمْ، إذْ كيفَ يُقالُ لشَخْصٍ يُداوِمُ عَلَى تَرْكِ الصَّلَاةِ إِنَّه مِنَ الْمُسْلِمِينَ؟ أَينَ الإِسْلامُ فِي قلبه؟ وأين الإِيمَانُ من شَخْصٍ يُداوِمُ عَلَى تَرْكِ الصَّلَاةِ، وهو يعلمُ أهميَّتها في الإِسْلامِ؟ لولا أنه لا يَجُوزُ الحَلِفُ عَلَى ما يَكُونُ بالنَّاسِ لَحَلَفْتُ أنه لَيسَ أهميَّتها في الإِسْلامِ؟ لولا أنه لا يَجُوزُ الحَلِفُ عَلَى ما يَكُونُ بالنَّاسِ لَحَلَفْتُ أنه لَيسَ في قلبِ هذا الرَّجلِ ذَرَّةٌ من إيهانٍ، فَهذَا الرَّجلُ إِذَا قِيلَ له صَلِّ، قال والله ما أصلي. فإنْ قِيلَ: يا رَجل، فإنْ قِيلَ: يا رَجل، فإنْ قِيلَ: يا رَجل،

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى (٣/ ٣٦٦ رقم ٦٢٩١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب فضائل الصَّحابَة، باب مناقب عمر بن الخطَّاب، رقم (٣٤٨٦).

تَرْكُ الصَّلَاةِ كُفْرٌ، قال: والله إِلَى الآن ما طاقَتْ -يعني إِلَى الله- نفسي، ما أَرَادتْ أن تصليَ. ثم نَقُول هذا مسلم!

وإن كَانَ القَائِلُ من المُرْجِئَةِ يقول: هذا مؤمِنٌ كَامِلُ الإِيمَان؛ لأنَّ المُرْجِئَةَ -كما تعرفونَ- يقولُونَ: إنَّهُ لا يَنقصُ الإِيمَانُ بالمَعْصِيَةِ. مَنْ يقولُ هذا؟

لذَلِك فالكِتَابُ والسُّنَّةُ وأَقُوالُ الصَّحَابَةِ والنَّظَرُ الصَّحِيحُ، كلُّ هَذِهِ الأَرْبَعةِ دالةٌ عَلَى كُفْرِ تاركِ الصَّلَاةِ، ولكن مع هذا الخِلافُ موجودٌ بين أهلِ الْعِلْمِ، فإنَّ مِنَ النَّاسِ مَنْ ذَهَبَ إِلَى أَنَّ تارِكَ الصَّلَاةِ لا يُكَفَّرُ، وإن كَانَ مُدَاوِمًا عَلَى تركِها ليلًا ونهارًا لا يُصلِّي، يقول: لا يُكَفَّرُ ولكنه فَاعِلُ كَبِيرَةٍ وفاستُّ، ويستدلونَ بأَدِلَّةٍ، لكنَّ أدلتَهم لا تخرجُ عَنِ الأَقْسَام التَّاليةِ:

القِسْمُ الأولُ: أَدلَّةٌ لَيسَ فيها دَلالةٌ، ومَعْلُومٌ أَن مَنِ استدلَّ بدَلِيلٍ لا دَلالةَ فيه فاستِدلاله سَاقطٌ، وممَّا استدلُّوا به قَوْله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾ [السَّاء: ٤٨]، قَالُوا: ومِنْ جُملةِ هؤُلاءِ تاركُ الصَّلَاة تحتَ المشيئةِ.

هل في الآية دَلِيلٌ؟ ما ذُكِرَتِ الصَّلَاةُ إطلاقًا في الآية، ثم نَقُولُ حديثُ جَابِرِ: «بَيْنَ الرَّجُلِ وَبَيْنَ الشِّرْكِ وَالْكُفْرِ تَرْكُ الصَّلَاةِ» (١)، وَهَذَا يدلُّ عَلَى أَن تَرْكَ الصَّلَاة شِركٌ، لكن شِرْكُ هواهُ فلم يُصَلِّ. شِركٌ، لكن شِرْكُ هواهُ فلم يُصَلِّ.

القِسْمُ التَّانِي: أَدِلَّةٌ يَقُولُونَ فيها تاركُ الصَّلَاةِ معذورٌ بحديثِ حُذَيْفَةَ في القومِ القِسْمُ التَّانِي: أَدِلَةٌ يَقُولُونَ فيها تاركُ الصَّلَاةِ معذورَ اللهِ إلا الله أنه فتدخلُهم الَّذِينَ انْدَرَسَ الإِسْلامُ فيهم، ولم يفهمُوا مِنَ الإِسْلامِ إلَّا لا إلهَ إلا الله أنه فتدخلُهم الجنَّة، لماذا؟ لأنَّ الإِسْلام عندهم مُنْدَرِسٌ، فهم معذورونَ لا يعلمونَ عَنِ الصَّلَاةِ الجنَّة، لماذا؟ لأنَّ الإِسْلام عندهم مُنْدَرِسٌ، فهم معذورونَ لا يعلمونَ عَنِ الصَّلَاةِ شيئا، لكنهم يقولُونَ: لا إلهَ إلا الله مُحمَّدٌ رَسُولُ الله، هؤلاء لا نَقُولُ بكُفرِهم؛ لأنَّهُم

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الإِيمَان، باب بيان إطلاق اسم الكفر على من ترك الصَّلاة، رقم (٨٢).

لا يعلمونَ شيئًا، ولا يَسْتَطِيعونَ أكثرَ من ذَلِك، وقد قال اللهُ تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ [البقرة:٢٨٦].

القِسْمُ الثَّالَث: أَدِلَّةٌ فيها وَصْفُ يَمتنِعُ منه تَرْكُ الصَّلَاة، كحديثِ عَفَّانَ بنِ مالكِ: «إِنَّ اللهَ حَرَّمَ عَلَى النَّارِ مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ يَبْتَغِي بِذَلِكَ وَجْهَ اللهِ» (١). كَلِمَةُ (يَبتغِي) جُملةٌ في مَوْضِعِ نصبٍ عَلَى الحَالِ، حَالٌ مِنْ فَاعِلِ (قَالَ)، أي: مَنْ قَالَ لا إِلهَ إِلَّا اللهُ، حَالَ كَوْنِهِ مُبْتَغِيًا بِذَلِكَ وَجْهَ اللهِ، والَّذِي يقول لا إِلهَ إِلَّا اللهُ، مُبْتَغِيًا بِذَلِكَ وَجْهَ اللهِ، والَّذِي يقول لا إِلهَ إِلَّا اللهُ، مُبْتَغِيًا بِذَلِكَ وَجْهَ اللهِ، ما يَكُونُ به رضَا الله.

وهل يمكنُ أنْ يَكُونَ تَرْكُ الصَّلَاةِ مما يوصِلُ إِلَى رضا الله؟

الجَوَاب: لا، فمَنْ قال لا إلهَ إلا اللهُ، يبتغي بذَلِك وجهَ اللهِ، فإن مُقتضى هذا الوصفِ المُلازِم له، وهو ابتغاءُ وَجْهَ اللهِ، أن يَكُونَ حريصًا عَلَى الطَّاعاتِ التي تُوصِلُه إِلَى اللهِ، لا عَلَى تركِ الصَّلَاة، إذنْ لَيسَ فيه دَلِيلٌ.

القِسْمُ الرَّابِعُ: أَدِلَّهُ أحاديثَ ضَعِيفةٍ، إما في السَّنَدِ وإما في الدَّلالةِ، ومَعْلُومٌ أنَّ الحُّكْمَ لا يَحِلُّ إلا بصِحَّةِ الدَّليلِ سَنَدًا ومَتْنًا ودَلالةً.

القِسْمُ الخامسُ: أَدِلَّةٌ عامَّةٌ، والقَاعِدَةُ الأصوليةُ الْمُتَّفَقُ علَيْها أنه إِذَا وُجِدَتْ أَدِلةٌ عَامَّةٌ وأدِلةٌ خَاصَّةٌ، فإن العامَّ يُخَصَّصُ بالخَاصِّ، «مَنْ كَانَ آخِرُ كَلَامِهِ مِنَ الدُّنْيَا لَا اللهِ اللهُ دَخَلَ الجَنَّةَ» (٢)، هذا عامُّ، لكن مع ذَلِك لو قال الإِنْسَان هَذِهِ الكَلِمَةَ عند موتِه تائبًا مِنْ تَرْكِ الصَّلَاةِ، فإِنَّه يدخلُ الجنَّة؛ لأنَّ التَّوْبَةَ تُقْبَلُ ما لم يُغَرْغِرِ الإِنْسَانُ برُوحه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري رقم، كتاب الصَّلاة، باب المساجد في البيوت، رقم (٤١٥)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب الرخصة في التخلف عَنِ الجماعة بعذر، رقم (٣٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود: كتاب الجنائز، باب فِي التَّلْقِينِ، رقم (١١٨).

ونقول لهم عَلَى أي شَيْء تحملونَ الأحاديثَ أو النصوصَ الدَّالةَ عَلَى الكُفْرِ؟ قَالُوا: نحملُها عَلَى أحدِ وجهيْنِ؛ إما أنَّ المُرادَ بالكُفْرِ كُفرٌ دون كُفْرٍ، كَقَوْل النَّبِيّ قَالُوا: «اثْنَتَانِ فِي النَّاسِ هُمَا بِهِمْ كُفْرٌ»، وإمَّا المُرادُ بالتَّرْكِ التَّرْكُ المُتضمِّنُ للجُحود، يقولُ مَعْنَى مَنْ تَرَكَ الصَّلَاةَ جَاحِدًا لوُجوبها.

فَمَا مُوقِفُنا مِن هذا الرَّدِّ الَّذي ردُّوا بِه أَدِلَّةَ القَائِلينَ بِكُفْرِ تاركِ الصَّلاة؟

نَقُول: أما دَعواكم بأنه كفرٌ دون كفر فإنَّ هذا يُبْطِلُ اللَّفْظَ نفسَه ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الطَّيْرَةِ وَءَاتُوا الزَّكُونَ فَإِخْوَنُكُمُ فِي الدِينِ ﴾ [التَّوْبَة:١١]، إنْ لم يفعلُوا فليسُوا إِخْوَةً، وانتفاءُ الأُخُوَّةِ الدينيةِ لا تَكُونُ بالمعَاصِي وإنْ عَظُمَتِ المَعْصِيَةُ، فليسُوا إِخْوَةً الدينيةُ إلا بالكُفْرِ، فالمسلمُ أخوكَ وإنْ فعلَ ما فعلَ مِنَ المعَاصِي، لا تَنتفي الأُخُوَّةُ الدينيةُ إلا بالكُفْرِ، المسلمُ أخوكَ وإن زنى وإن سرق وإن شربَ الخمرَ.

أَلْيْسِ الله تعالى يقولُ في آية القِصاص: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي آلْقَنْلَى ﴾ [البقرة:١٧٨]، ولا يَثْبُتُ القِصاصُ إلَّا بقتلِ العَمْدِ، وقتلُ العَمْدِ من أكبرِ الْكَبائِرِ، قال اللهُ تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ اللهُ عَلَيْهِ وَهَمَ اللهُ عَلَيْهِ وَلَمَ نَهُ وَأَعَدَ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ [النِّسَاء: ٩٣]، خمس خُلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَلَمَ نَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ [النِّسَاء: ٩٣]، خمس عُقوبَات:

أولًا: جهنَّم.

ثانيًا: خالدًا فيها.

ثالثًا: غَضِبَ اللهُ علَيْه.

رابعًا: لَعنه.

خامسًا: أعدَّ له عذابًا عَظِيمًا.

وقال تعالى: ﴿ وَإِن طَآيِفَنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱفۡنَتَلُواْ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَهُمَّا فَإِنْ بَغَتَ إِلَىٰ آمْرِ ٱللَّهِ فَإِن فَآءَتْ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَهُمَا إِحْدَنَهُمَا عَلَى ٱلْأُخْرَىٰ فَقَنِلُواْ ٱلَّتِي تَبَغِى حَتَّى تَفِيءَ إِلَىٰ آمْرِ ٱللَّهِ فَإِن فَآءَتْ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَ أَخُويَّكُمْ ﴾ إِلْعَدْلِ وَأَقْسِطُواً إِنَّ ٱللَّهُ يُحِبُ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴿ ﴾ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخُوةٌ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَ أَخُويَكُمْ ﴾ [الحجرات:٩-١٠] فجعلَ الله الطوائف الثَّلاثَة كلَّها إِخوةً ، الطَّائفتيْنِ المقتتلتيْنِ والطَّائفة المُصلِحة ، ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَ أَخُويَكُمْ ﴾.

فإذَا قال قَائِلٌ: أنت الآن تقولُ إن الطَّائفتيْنِ المقتتلتَيْن أَخُوانِ، وتستدلُّ بالآية الكَرِيمة، لكنَّ النَّبِيَّ عَيَالِهُ قال: «سِبَابُ المُسْلِمُ فُسُوقٌ وَقِتَالُهُ كُفْرٌ»(١)، نَقُولُ الآن هنا: إنها كُفْرٌ دونَ كُفْر.

فلم يَأْتِ فِي القُرْآن و لا فِي السُّنَّةِ أَنَّ تاركَ الصَّلَاةِ أَخُ للمؤمنِ.

الوجه الثَّانِي: يَقُولُون: فمنْ تركَها جاحِدًا لوُجوبها، نَقُول: هذا جوابٌ ضَعِيفٌ جدًّا، الجاحدُ لوُجُوبُ الصَّلَاةِ، لو صلَّى الفَرائِضَ والنَّوافِلَ مع الجَهَاعَةِ وكان دَائهًا خلفَ الْإِمَام في الصَّف الأوَّل وهو يقول إن الصَّلَاة غير فَرِيضَةٍ، حكمه كَافِرٌ، وإن لم يَتُبْ فجَحدهُ كُفْرٌ، صلَّى أو ما صلَّى، وأنتَ إِذَا حملتَ النَّصُوصَ عَلَى الجَحْدِ وقعتَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الإِيمَان، باب خوف المؤمن من أن يحبط عمله وهو لا يشعر، رقم (٤٨)، ومسلم: كتاب الإِيمَان، باب بيان قول النبي ﷺ: «سباب المسلم فسوق وقتاله كفر»، رقم (٦٤).

في محذورَيْن عَظِيمَيْن، أحدُهما إلغاءُ الوصفِ الَّذي اعتبرَهُ الشَّارِعُ وهو التَّرْكُ، والثَّانِي إِثْباتُ وصفٍ لم يعتبِرْه الشَّارعُ وهو الجَحْدُ، ومَعْلُومٌ أن هذا جنايةٌ عَلَى النُّصُوصِ.

ثم نَقُول له: لو كَانَ الْمُرَادُ الجَحْدَ، لم يكن هُناكَ فرقٌ بين الصَّلَاةِ والزَّكاةِ والصِّيامِ والحَجِّ وسَائِرِ الوَاجِبَاتِ المَعْلُومةِ بالضَّرورةِ من الدِّينِ، فتصيرُ الصَّلَاةُ لا فَائِدَة منها عَلَى هَذِهِ الحَال، وبِهَذَا بَطلَ اعتراضُهم عَلَى الْقَوْل أو عَلَى أَدِلَّة القَائِلين بأنَّ تاركَ الصَّلَاةِ كَافِرٌ.

وما الَّذي يترتَّبُ عَلَى تَرْكِ الصَّلَاة؟

قلنا الكفرُ، وإِذَا كَفَرَ الإِنْسَانُ تَرَتَّبَ عَلَى كُفْرِه أَحْكَامٌ دنيويةٌ وأَحْكَامٌ بَرْزَخِيَّةٌ وأَحْكَامٌ أُخْرَوِيَّةٌ.

الأَحْكَامُ الدُّنيويةُ: أولاً: أنه لا يُزَوَّجُ بمسلمةٍ لاَّنَهُ كَافِرٌ، وقد قال اللهُ تعالى: ﴿ وَإِنْ عَلِمْتَكُومُنَ مُؤْمِنَتِ فَلا نَرْحِعُومُنَ إِلَى اَلْكُفَّارِ لَا هُنَّ حِلْكُمْ وَلا هُمْ يَحِلُونَ لَمُنَ ﴾ [المتحنة:١٠]، لكن جاءنا رجل وقال: يا جَماعة ابن أخي خطبَ بنتي وأنا فقيرٌ، وَهَذَا ابن أخي غنيٌ تاجرٌ، لكن ما فيه إلا شَيْءٌ وَاحِدٌ؛ هو ما يُصلِّي، فهاذا نَقُول يُزَوَّجُ أو لا يُزوَّجُ ؟ قيل له: يأمرُه أن يُصلِّي، ويقول: أنت إِذَا صليتَ الْيَوْمَ زوجناكَ اللَّيْلَة، لَيسَ هُناكَ مشقة، وأنتَ إِذَا صليتَ فسنضمنُ لك أن تحيا حياةً سعيدةً؛ لأنَّ اللهَ يقول: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِيحًا مِن ذَكِرٍ أَوَ أُنتَى وَهُو مُؤْمِنُ فَلَنُحِينَنَهُ حَيَوْهُ طَيِّبَةً وَلَنَجْزِينَهُمْ عَمِلَ صَلِيحًا مِن ذَكِرٍ أَوَ أُنتَى وَهُو مُؤْمِنُ فَلَنُحِينَنَهُ حَيَوْهُ طَيِّبَةً وَلَنجْزِينَهُمْ وَالرَّا أُسِ ولكن يا أخي ارجعْ إِلَى الإِسْلام صلِّ والبِنْت تَحْتَ طلبكَ، فليسَ هُناكَ وَليسَ هُناكَ تفريقٌ للقَبائِل، هُناكَ جمعٌ للقَبائِل عَلَى دينِ اللهِ، ارجعْ وللإِسْلام صلِّ والبِسْد عَلَى دينِ اللهِ، ارجعْ وليسَ هُناكَ تفريقٌ للقَبائِل، هُناكَ جمعٌ للقَبائِل عَلَى دينِ اللهِ، ارجعْ للإِسْلام صلِّ وانزوِّجكَ.

يترتَّبُ عَلَى ذَلِك أيضًا أنه لو ماتَ أحدٌ من أقاربِه فإِنَّه لا يرِثُه، يعني إِذَا مات رجلٌ و تركَ ملايين الدَّراهم، وكان له أبٌ لا يُصلِّي، وعمُّ يُصلِّي، مَنْ الَّذي يرثُه؟ يَرِثُه عمُّه، أما أبوهُ فلا يَرِثُ؛ لأنَّهُ كَافِرٌ لا يُصلِّي.

وما الدَّليلُ عَلَى أَنَّ الكَافِرَ لا يرث المُسْلِم؟ الدَّلِيلُ قولُ النَّبِيِّ ﷺ في حديث أَسَامة بن زيدٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ: «لَا يَرِثُ المُسْلِمُ الْكَافِرَ، وَلَا الكَافِرُ المُسْلِمَ»(١).

ويشير ذَلِك إِلَى البعدِ بين الأقاربِ إِذَا اخْتَلَفَ الدِّينُ، ويُبَيِّنُ ذَلِك قولُه تعالى عن نوح: ﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ رَّبَهُ فَقَالَ رَبِ إِنَّ آبَنِي مِنَ أَهْلِي وَإِنَّ وَعَدَكَ ٱلْحَقُّ وَأَنتَ آحَكُمُ الْحَكِينَ ﴾ [هود: ٤٥]، ماذا قال اللهُ له؟ ﴿ قَالَ يَننُوحُ إِنَّهُ لَبُسَ مِنْ أَهْلِكَ ﴾ [هود: ٤٦]، مع أنه ابنُه، لماذا؟ لأنَّهُ كَافِرٌ، ونوحٌ أحدُ الأَنْبِيَاءِ الكرام، إذن هذا الَّذي لا يُصلِّي لا يَرِثُ قريبَه المسلم؛ لأنَّهُ مَحَالِفٌ له في الدِّينِ، وقد قال النَّبِي ﷺ: ﴿ لَا يَرِثُ المُسْلِمُ الْكَافِرَ، وَلَا الكَافِرُ المُسْلِمُ الْكَافِرَ،

الأَحْكَامُ البَرُوزِخِيَّةُ، كَلِمَةُ بَرُوزِح مَعْنَاهَا الوَقْتُ الَّذِي بِين الموتِ وقيامِ السَّاعةِ يُسَمَّى بَرُوزَحًا، سَواءٌ كَانَ مدفونًا أو مُلقًى في البَرِّ أو مُلقًى في البَحْرِ أو محترِقًا، فإنَّ بين موتِه وقيامِ السَّاعةِ يُسَمَّى بَرُوزَحًا، قال اللهُ تعالى: ﴿ وَمِن وَرَآبِهِم بَرَنَحُ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ موتِه وقيامِ السَّاعةِ يُسَمَّى بَرُوزَحَيَّةُ أنَّ هذا الرَّجلَ الَّذي لا يصلي إِذَا ماتَ لا نُعسِّلُه ولا نَحْفَلُه ولا نَدفنُه مع المُسْلِمينَ، ولا نَدعو له بالرَّحةِ والمَعفرةِ، بَلْ ندفنُه في مكانٍ وحدَهُ؛ لِئلًا يتأذَى النَّاسُ برائحتِه، ويتأذَى أهلُه بمشاهدتِه، أما هو فلا حُرْمَةَ له.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الفرائض، باب لا يرث المسلم الكافر ولا الكافر المسلم، رقم (٦٣٨٣)، ومسلم: كتاب الفرائض، رقم (١٦١٤).

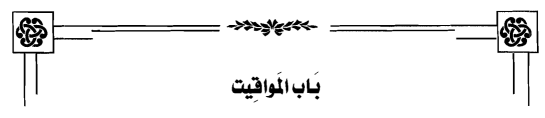
الأَحْكَامُ الأُخْرَوِيَّةُ، أنهُ يُحْشَرُ يومَ الْقِيَامَةِ، كها جاءَ في الحَدِيثِ، مع فِرعونَ وهامانَ وقارونَ وأُبِيِّ بنِ خَلَفٍ، رُؤسَاءِ الكَفَرَةِ؛ فمَنْ شَغَلَهُ الجَاهُ والرِّئَاسَةُ فهو مع أُبِيِّ بنِ خَلَفٍ، ومَنْ شَغَلَهُ مُلْكُهُ فهو مع فرعونَ، أُبِيِّ بنِ خَلَفٍ، ومَنْ شَغَلَهُ مُلْكُهُ فهو مع فرعونَ، ومَنْ شَغَلَهُ مُلْكُهُ فهو مع فرعونَ، ومَنْ شَغَلَهُ مالُه فهو مع قارونَ؛ لأنَّ الغالِبَ أنه لا يستكبرُ عن أوَامِرِ اللهِ إلا مَنْ غَرَّتُهُ الدُّنْيَا بَهَذِهِ الأُمُورِ، بالمُلْكِ والجَاهِ والتَّرَفِ.

هَذِهِ أَحْكَامُ تاركِ الصَّلَاةِ، ولِهِذا كَانَ الْقَوْلُ الرَّاجِحُ من أَقْوَالِ أَهلِ العِلْمِ هو كُفْرُ تَارِكِ الصَّلَاةِ كُفْرًا أَكْبَرَ خَارِجًا عَنِ اللِّلَةِ، وَهَذَا مذهبُ الْإِمَامِ أَحْمَدَ بْنِ حَنْبَلٍ، رَحِمَه اللهُ.

وللصَّلاة شُرُوطٌ، وأَرْكَانٌ، ووَاجِباتٌ، ومُكمِّلَاتٌ.

فالشُّروطُ سَيأْتِي بيانُها، وأمَّا الْأَرْكَانُ والـوَاجِبَاتُ فهي ماهِيَّة الصَّلَاة، أي تكوينُها وترْكِيبُها مِن الْأَرْكَان والوَاجِبَات.





#### • • ∰ • •

قَـوْله: «المَواقِيت»: الجَمْع مِيقات، وهـو زمـن الوَقْت، وتُعتبَر المَواقِيت مِن شُرُوط الصَّلَاة؛ لأنَّ الصَّلَاة تصِحُّ بعدَه للعُذْر إلَّا الجُمْعَة، فلو خَرج وقْتُها ولو لعذر فإنَّما لا تُقام جُمعَة، وإِنَّما تقام ظُهرًا.

ودخُول وقت الصَّلَاة مِن آكَد شُرُوطها، ولِهِذا قد تُهْدَر بَعْض الشُّروط الَّتي إِذَا أُقِيمَت فات الوَقْت، كالطَّهارَة -مثلًا- إِذَا جاء الوَقْت ولَيسَ هُناكَ ماء فننتَظِر حَتَّى يوجَد المَاء، أو نُصلِّي ولو بالتَّيَشُم الثَّانِي، فإن لم يوجد مَا يُتيَمَّم به، أو عجَز الإِنْسَان عَنِ التَّيمُّم لكَوْنِه مغلولَ الْيَديْنِ، وكذَلِكَ الْأَرْكَانُ إِذَا تعارضَتْ مع الوَقْتِ، فَإِنْ كَانَ لا يَسْتَطِيعُ أن يتحركَ فإنَّه يُصلِّي حَسَبَ حاله.

وبِهَذا نَعرف ضلال قوم مِن المَرْضَى إِذَا كانوا لا يَسْتَطِيعون الوُضوءَ، ولا التَّيمُّم، ولا تطْهِير ثيابِهم مِن النَّجاسَة، فيُؤخِّرونَ الصَّلَاة حَتَّى يَقْدِروا عَلَى ذَلِك، وَهَذَا خطَرٌ عَظِيمٌ لـو ماتَ الإِنْسَان علَيْه؛ خُشِيَ أَنْ يَكُون مِن أَهـل النَّار -والعياذ بالله-؛ لأنَّهُ أَخَّر الصَّلَاة عَن وَقْتِها بِلَا عُذْر شرعي.

فالوَقْت مُهَيْمِنٌ عَلَى بقية الشُّروط؛ ولِهذا يَنْبَغِي المُحافَظَة عَلَى الصَّلَاة في وقتها حَتَّى ولو فاتَتْ بَعْض الشُّروط كالطَّهارَة، وستر العَوْرَة؛ ولِهذا لو مر عَلَى الإِنْسَان الوَقْت وهو لا يجد ثيابًا؛ فلا بُدَّ أَنْ يُصلِى ولو عُريَانًا.

ولو مرَّ علَيْه الوَقْت وهو في حال لا يَسْتَطِيعُ التَّوَجُّهَ إِلَى القِبْلَة؛ فَإِنَّه يُصلي عَلَى حَسَب حاله ولو كَانَتِ القِبْلَة خلفه، لأنَّ الوَقْت مُهَيْمِنٌ عَلَى جميع الشُّروط.

واعْلَم أنَّ الله عَزَّوَجَلَّ جعل الصَّلوَات مُوقَّتة، ليست في آنٍ وَاحِد؛ لِحِكَمٍ عَظِيمَة يظهر لنا منها ثلاثُ حِكَم:

الحِكْمَة الأولى: أَنْ لا يَسْأَمَ الإِنْسَانَ أَو يَمَـلَّ، أَو يعجِـزَ، أَو يتعبَ؛ لأنَّهَا إِذَا اجتمعت السَّبعَ عشرةَ ركعةً في آنٍ وَاحِد -ولا بُدَّ مِن طُمَأْنِينةٍ-؛ فرُبَّها تَكَاسَل أَو تَعب.

الجِكْمَة الثَّانِية: اتحاد المُسْلِمينَ، فيمكن لبَعْض النَّاس أَنْ يصلُّوا في أَوَّل النَّهار، وبَعْضهم في وَسَطِه، وبَعْضهم في آخِرِه، وبَعْضهم في اللَّيل؛ يحصل التَّفرُّق.

الجِكْمَة الثَّالثة: أَنْ لا ينقطعَ العَبْد عن مُناجَاة ربه؛ لأَنَّه لو كَانَتْ في وقتٍ وَاحِدٍ وأَتَى بِها جميعًا؛ بَقِي بَقِيَّةُ الوَقْت بلا مُناجاةٍ منقطعًا عن ربه عَزَّوَجَلً.

الأَوْقاتُ قد دَلَّ علَيْها الكِتابُ والسُّنَّةُ، فمن أَدِلَّةِ أَوْقاتِ الصَّلَاةِ في القُرْآنِ قولُه تعالى: ﴿ أَقِمِ ٱلصَّلَوْةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ ٱلَّتِلِ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ ﴾ [الإسراء:٧٨].

ثُم إِنَّ هذا التَّوقيت يَكُون بعلاماتٍ ظَاهِرةٍ عَظِيمَةٍ مِن آيات الله، وهي:

وقت الْفَجْر: هو وقت ظهور نور الشَّمْس، وهُو عِبارَةٌ عن انْتِقالٍ مِن زمن إِلَى زمن، ويستلزمُ الانتقال مِن حالٍ إِلَى حال.

وقت الظُّهر: زَوَال الشَّمْس حين تُسَجَّرُ<sup>(۱)</sup> جهنم، وحين يتغير الكون تغَيُّرًا عَظِيهًا، حيثُ تنتقل الشَّمْس من الجِهَة الشَّرقية إِلَى الغَرْبية وهَذِهِ آية كبرى.

وقت العَصْر: لا يَتَبَيَّنُ لِي فيها حِكْمَةٌ.

وقت المَغْرِب: أنَّ النَّاس بغُرُوب الشَّمْس ينتَقِلون مِن نهارٍ إِلَى ليل، وَهَذَا اخْتِلَاف عَظِيم جَوْهَرِيُّ.

<sup>(</sup>١) أي: تُوقَد. المعجم الوسيط (سجر).

وقت الْعِشَاء: فكذَلِك؛ لأنَّهُ عند مغيب الشَّفَق الَّذي تنقطع به آثار الشَّمْس.

فالحَاصِلُ أنك إِذَا تأملْتَ توقيتَها في هَذِهِ المَواقِيتِ الخَمْسَةِ وجدْتَ لها حِكْمَةً، ويكفينا أن نَقُولَ هَكَذا وقَّتَهَا الله عَنَّهَجَلَّ؛ إِذَا أَرَدْنا أَنْ نَسْلَمَ مِن الاعتِرَاضِ والتَّشكيك، وكما أننا لا نسألُ لماذا كَانَ الظُّهر، والعَصْر، والْعِشَاء أَرْبَعًا ولَيسَ ثمانيًا؛ فكذَلِك لا نسألُ لماذا وُقِّتَ بِهَذَا الوَقْت، وإِنْ تبَيَّنَتْ لنا حِكْمَةٌ فَهَذِهِ من نِعْمَة الله عَنَّقِجَلً.

وهل نَقُول إنَّ الحِكْمَة في وقت صَلَاة العَصْر أنَّهَا بين الظُّهر والمَغْرِب، لأن بينهما وقتًا طويلا؛ فاقتضت الحِكْمَة وُجُود العَصْر؟

الجَوَاب: نعم، رُبَّما نَقُول هذا، لكن يُورِد عَلَى الإِنْسَان الفرق أنَّ ما بين الْفَجْر والظُّهر أطْوَل مما بين الظُّهر والمَغْرِب أو مثْلُه، ثُمَّ أيضًا لَيسَ وقتُ صَلَاة العَصْر يدخل في النِّصف، وأَحْيانًا يَكُون بعد الظُّهر أطْوَلُ من العَصْر، وأَحْيانًا يَكُون العَصْر أطول من الظُّهر.

وهل نَسْتَطِيع أَنْ نَقُول المَشَقَّة تنقض الوُجُوب؟

الجَوَاب: لَا، بل نَقُول: المَشَقَّةُ تَجْلِبُ التَّسيرَ.

وهل صَلَاة المَغْرِب وقت مُوَسَّعٌ؟

الجَوَاب: نعم، وقت المَغْرِب إِلَى دخُول وقت الْعِشَاء.

مسألة: إذا عَرَضَ لأحَدٍ عارضٌ فأخَّر الصَّلَاة، فهل له أَنْ يُؤَخِّرَها أو يصلِّيها عَلَى وقْتِها، وهل لا يلزمُ عَلَى مَن يغلِبُ عَلَى ظنه بأنَّ هذا العَارِض سيزول؟

الجَوَابِ: إِذَا كَانَ يخشى مِن خُرُوجِ الوَقْت فَلْيُصَلِّهَا، إِلَّا إِذَا كَانَ ممن يَجُوز له

الجمع وكَانَتْ تُجْمَع إِلَى ما بعدها فليَجْمَعْها، وإذَا علِمَ أنه سيَزولُ فينتظر، فقَدْ يَكُون وُجُوبًا وقد يَكُون غير وُجُوب.

# وتحديد المواقيت كالتَّالي:

الْفَجْرِ: مِن طُلُوعِ الْفَجْرِ الثَّانِي إِلَى طُلُوعِ الشَّمْس.

الظُّهر: مِن الزَّوَال إِلَى أَنْ يصيرَ ظل الشَّيْء مثله، بحيثُ إِذَا وَضَعْتَ عصًا صار للهَّا ظِلُّ، ثم يبدأ الظِّل ينقص إِلَى آخر نُقْطةٍ، ثُمَّ يبدأ بالزِّيادة، وبداءتُه بالزِّيادة يعني أَنَّ الشَّمْس زالَتْ.

العَصْر: مِن بعد أَنْ يَصِيرَ الظِّل مِثْلِي الشَّيْء، والضَّرورَة فيه إِلَى غُرُوب الشَّمْس، فمَن أدرك ركعة مِن العَصْر قبل أَنْ تَغْرُب الشَّمْس فقد أدرك العَصْر.

المَغْرِب: إِذَا غابت الشَّمْس ما لم يسقط الشَّفق الأحمر.

العِشَاء: إِلَى نِصْف اللَّيل.

فهَذِهِ خُمْسَة أَوْقات، وتَكُون عند العُذْر ثَلاثَة، كما في الجَمْع.

وبيان ذَلِك: أنَّ الْفَجْر وقته مُسْتَقِرُّ، ويندمج وقت الظُّهر ووقت العَصْر؛ فيَكُونان وقتًا وَاحِدًا، فتصير فيَكُونان وقتًا وَاحِدًا، فتصير الأَوْقات ثلاثًا.

الظُّهْرُ إِذَا خرجَ وقتُه دَخَلَ وقتُ العَصْرِ مباشرةً، والعَصْرُ إِذَا خَرَجَ وقتُه دَخَلَ وقتُ الطُّهْرُ إِذَا خَرَجَ وقتُه دَخَلَ وقتُ العِشَاءُ والمُغْرِبُ إِذَا خَرَجَ وقتُه دَخَلَ وقتُ العِشَاءُ العِشَاءُ وقتُه لم يدخلُ وقتُ الفَحْرِ، فمِنْ نصفِ اللَّيل إِلَى طُلُوعِ الفَحْرِ ليسَ وقتًا للصَّلاة المفروضةِ.

ومن السُّنَّةِ: حديثُ عبدِ الله بنِ عمرِو بن العاصِ رَضَالِللهُ عَنْهُ، حيثُ فصَّلَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الضَّلَامُ هَذِهِ الأَوْقاتِ، فقال: «وقتُ الظُّهْرِ إِذَا زَالَتِ الشَّمْسُ وَكَانَ ظِلَّ الرَّجُلِ كَطُولِهِ مَا لَمْ يَحْضُرْ وَقْتُ الْعَصْرِ، وَوَقْتُ الْعَصْرِ مَا لَمْ تَصْفَرَّ الشَّمْسُ، وَوَقْتُ الْعَصْرِ مَا لَمْ تَصْفَرَ الشَّمْسُ، وَوَقْتُ الْعِشَاءِ إِلَى نِصْفِ اللَّيْلِ، ووَقْتُ الصَّبْحِ وَوَقْتُ الْعِشَاءِ إِلَى نِصْفِ اللَّيْلِ، ووَقْتُ الصَّبْحِ مَا لَمْ تَطُلُع الشَّمْسُ»(۱).

وهَذَا الحَدِيثُ يُفَصِّلُ، لَكنَّ فيه إِشْكَالًا؛ لأَنَّهُ قال: «وَقْتُ الْعَصْرِ مَا لَمْ تَصْفَرَّ الشَّمْسُ»، ونحن ذكرْنَا أنَّ وقت العَصْرِ يمتدُّ إِلَى غُرُوبِ الشَّمْسِ، فَهَا الجَوابُ عَنِ الشَّمْسُ، ونحن ذكرْنَا أنَّ وقت العَصْرِ يمتدُّ إِلَى غُرُوبِ الشَّمْسِ، فَهَا الجَوابُ عَنِ الْعَصْرِ الإشكالِ عن هَذَا الحَدِيثِ؟ نَقُول: حديثُ أبي هُرَيْرَةَ: «مَنْ أَدْرَكَ رَكْعَةً مِنَ الْعَصْرِ الإِشكالِ عن هَذَا الحَدِيثِ؟ نَقُول: حديثُ أبي هُرَيْرَةَ: إلى الاصْفرادِ، وَقْتُ جَواذٍ، وَمِنَ الاصْفرادِ، وَقتُ جَواذٍ، ومِنَ الاصْفرادِ إِلَى الغُروبِ وقتُ ضرورةٍ.

مسألة: إِذَا تعارضَتْ شُرُوط الصَّلَاة فأيها نُقَدِّم؟

الجَوَاب: نقدِّمُ الوَقْت، مثل أن يَكُونَ الإِنْسَان في مكانٍ نَجِس، ويخاف أنْ يخرجَ الوَقْت قبل أنْ يخرجَ من المكَانِ، وعلى هذا فَقِسْ.

ولِهِذَا يَحَافَظُ عَلَى الوَقْتِ، وإن فاتَ بَعْضُ الشُّروطِ والْأَرْكَانِ، بدأَ بالوَقْتِ؛ لأَنَّ الوَقْتَ أَهَمُّ شُروطِ الصَّلَاةِ، أَرأيتَ لو حضرَ وقتُ الصَّلَاةِ ولم يوجدُ ماءٌ، فلا نَقُولُ انتظرْ حَتَّى تَجِدَ المَاءَ، بَلْ نَقُولُ: تيمَّمْ، فإنْ قال لا أَسْتَطِيعُ التَّيَمُّمَ لأني مريضٌ، نَقُولُ: صَلِّ. فهُنا فاتَ شَرْطُ الطَّهَارَةِ مِنْ أَجْلِ المُحافَظَةِ عَلَى الوَقْتِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب أوقات الصلوات الخمس، رقم (٦١٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصَّلاة، باب من أدرك من الفجر ركعة، رقم (٥٥٤)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب من أدرك ركعة من الصَّلاة فقد أدرك تلك الصَّلاة، رقم (٦٠٨).

مِثَالٌ آخَرُ: رجلٌ مريضٌ لا يَسْتَطِيعُ أَنْ يُصلِّيَ قائلًا، لكنَّ هُناكَ أَمَلًا أَنْ يُشْفَى بعد يومٍ أو يومَيْن ويُصلِّيَ قائلًا، فَلا نَقُولُ له انتظرْ حَتَّى تُشْفَى وتصليَ قائلًا، بَلْ نَقُولُ: صَلِّ عَلَى جَنْبٍ وأَوْمِئْ إيهاءً، فإنْ نَقُولُ: صَلِّ عَلَى جَنْبٍ وأَوْمِئْ إيهاءً، فإنْ قال لا أَسْتَطِيعُ، نَقُولُ: صَلِّ عَلَى جَنْبٍ وأَوْمِئْ إيهاءً، فإنْ قال لا أَسْتَطِيعُ، فَهُنَا اختلفتِ الآراءُ:

فرأيٌ -وهو لِعَامِّيِّ - قال: إنْ كنتَ لا تستطيعُ أنْ تُومِئَ برأسكَ فأَوْمِئَ برأسكَ فأَوْمِئَ بإصْبَعِكَ؛ لأَنَّهُ رأى أنْ الإصبعَ هيئتُه كهَيئةِ المصلِّي تمامًا، فمثلًا الرُّكُوعُ يَثني فيه إصبعَه عَلَى قَدْرِ الأُنْمُلَةِ الوسطى، والسُّجُودُ يَثني فيه إصبعَه مرةً ثانيةً أكثرَ.

ورأيٌ -لرجلٍ عنده عِلمُ عالمٍ- قال: أَوْمِئْ بِعَيْنِكَ، عند الْقِيَامِ افتحِ العَيْنَ، وعند اللهِيَامِ افتحِ العَيْنَ، وعند السُّجُودِ أَغْمِضْ كثيرًا.

ورأيٌ -لرجل آخرَ مِنَ العُلَمَاء- قال: إِذَا لم تستطعْ أَنْ تُومِئَ برأسكَ فلا تُومِئَ برأسكَ فلا تُومِئُ بالنَّيَّةِ، وهَكَذا بقيةُ الأَفْعَالِ تَنويها نِيَّةً.

فأمَّا رأيُ العَامِّيِّ، وهو الإيهاءُ بالإصبعِ، فلا صِحَّةَ له؛ لأَنَّهُ لَا دَلِيلَ علَيْه من القُرْآنِ والسُّنَّةِ ولا من أَقْوَالِ أهلِ الْعِلْم.

وأمَّا مَنْ قالَ يُومِئُ بالعَيْنِ، فاستدلَّ بحديثٍ وَرَدَ في ذَلِك لكنَّهُ ضَعِيفٌ.

بقيتْ حَرِكةُ القَلْبِ، وَهَذَا القَوْلُ أَصَحُّ الْأَقْوَالِ.

فهُنا فاتَ رُكْنُ القِيامِ منْ أجلِ الْمُحافَظَةِ عَلَى الوَقْتِ.

فبدأ المؤلِّفُ رَحِمَهُ اللَّهُ بِالمَواقِيتِ؛ لأنَّهَا أَهَمُّ شُرُوط الصَّلَاة، يُحافِظُ علَيْها حَتَّى إِنْ سَقَطَ بَعْضُ الشُّروطِ أو بَعْضُ الْأَرْكَانِ، والوَقْتُ -وقت الصَّلَاة- مَذْكُورٌ في القُرْآنِ والسُّنَّةِ، ففي القُرْآن قَوْله تعالى: ﴿ أَقِمِ الصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ التَّلِ ﴾ القُرْآنِ والسَّنَةِ، لِذُلُوكِ الشَّمْسِ، وقِيلَ اللَّامُ للتَّوقيتِ، [الإسراء:٧٨]، لِدُلُوكِ، اللَّام هنا بمَعْنَى مِنْ؛ أي مِنْ دُلُوكِ الشَّمْسِ، وقِيلَ اللَّامُ للتَّوقيتِ،

كَفُولُه تعالى: ﴿ فَطَلِقُوهُنَ لِعِدَ بَهِ فَ الطَلاق: ١]، أي في وقتِ اسْتِقْبَالِ عِدَّتِهِنَ فَمَعْنَى دُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ اللَّيلِ والحلافُ في هذا لا يؤدي إِلَى الحَلافِ في المَعْنَى، فَدُلُوكِ الشَّمْسِ هو زَوَالُ الشَّمْسِ، وغَسَقُ اللَّيلِ هو ظُلمةِ اللَّيلِ، وأَعْلَى ظلمةِ تَكُون عند مُنْتَصَفِ اللَّيلِ، إذنْ من نصفِ النَّهارِ إِلَى نصفِ النَّهارِ إِلَى نصفِ اللَّيلِ كل هذا وقتُ لِلصَّلَاةِ، لكنه مُقَسَّمٌ، فالظُهرُ من الزَّوَالِ إِلَى أن يصيرَ كُلُ شَيْءٍ مثلَه، والعَصْرُ من هذا الوَقْتِ إِلَى اصفرارِ الشَّمْسِ، والضَّرورَةُ إِلَى عَنْدِ مُنْتَصِلُ الشَّمْسِ، والضَّرورَةُ إِلَى عَنْدِ الشَّمْسِ، والغَسْرُ من هذا الوَقْتِ إِلَى اصفرارِ الشَّمْسِ، والضَّرورَةُ إِلَى عَنْدِ الشَّمْسِ، والغَسْرُ من هذا الوَقْتِ إِلَى اصفرارِ الشَّمْسِ، والغَسْءُ من مَعْيبِ عَنْدِ الشَّمْسِ، والعَصْرُ من هذا الوَقْتِ إِلَى مَعْيبِ الشَّفَقِ الأَحْرِ، والْعِشَاءُ من مَعْيبِ الشَّفَقِ الأَحْرِ، والْعِشَاءُ من مَعْيبِ الشَّفَقِ الأَحْرِ، والْعِشَاءُ من مَعْيبِ الشَّفَقِ الأَحْرِ إِلَى نصفِ اللَّيلِ، هَذِهِ أَوْقَاتُ أَرْبَعَةُ متواصلةً، ما فيها فاصلٌ.

لو قال قَائِلُ: العَصْرُ والمَغْرِبُ بينهما فاصلُ؛ لأنَّ العَصْرَ إِلَى اصفرارِ الشَّمْسِ، فالجَوَابُ: لكنَّ الضَّرورَةَ إِلَى الغُرُوبِ؛ لِقَوْلِ الرَّسُولِ ﷺ: «مَنْ أَدْرَكَ رَكْعَةً مِنَ الْعَصْرِ قَبْلَ أَنْ تَغْرُبَ الشَّمْسُ، فَقَدْ أَدْرَكَ الْعَصْرَ»(١).

ثم قال: فَصَلَ؛ لأن صَلَاةَ الْفَجْرِ لا يَتَصِلُ وقتُها بها قبلَها ولا بها بعدَها، ولو كَانَ يَتَصِلُ - والْعِلْمُ عند الله عَزَّقَجَلَّ - لكانَ سِياقُ الآيةِ أن يُقالَ أَقِمِ الصَّلَاةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى طُلُوعِ الشَّمْسِ حَتَّى تتصِلَ الأَوْقاتُ، لكن قال: إِلَى غَسَقِ اللَّيلِ، ثم وَصَلَ وقال: ﴿وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ ﴾ [الإسراء: ٧٨]، وهذه الدَّلالةُ في الآية هي مُقتضى حديثِ عبد الله بن عمرِ و بن العاصِ السَّابِقِ ذِكْرُه، أنَّ النَّبِيَّ عَلِيْهُ قال: ﴿وَقُتُ الْعِشَاءِ إِلَى نِصْفِ اللَّيْلُ».

وينبني عَلَى هذا مَسْأَلَةٌ مهمةٌ؛ لو طَهُرَتِ المَرْأَةُ من الحَيْضِ بعد مُنْتَصَفِ اللَّيلِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصلاة، باب من أدرك من الصلاة ركعة، رقم (٥٨٠)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب من أدرك ركعة من الصلاة فقد أدرك تلك الصلاة، رقم (٢٠٧).

وقبلَ الْفَجْرِ، فهل يجبُ علَيْها قضاءُ صَلَاةِ الْعِشَاءِ؟ والجَوَابُ: لا؛ لأن وقتَ الْعِشَاءِ إِلَى نصفِ اللَّيلِ بصريحِ السُّنَّةِ وظَاهِرِ القُرْآن. إذن الأَوْقاتُ خَمْسَةٌ؛ أَرْبَعةٌ متصِلٌ بَعْضُها البَعْضِ ووَاحِدٌ منفرِدٌ.

#### 

٥٠ عَنْ أَبِي عَمْرٍ و الشَّيْبَانِيِّ وَاسْمُهُ سَعْدُ بْنُ إِيَاسٍ، قَالَ: حَدَّثَنِي صَاحِبُ هَذِهِ الدَّارِ، وَأَشَارَ بِيَدِهِ إِلَى دَارِ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ رَحَوَلِيَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَأَلْتُ النَّبِيَّ ﷺ: مَا الْعُمَلِ أَحَبُّ إِلَى اللهِ؟ قَالَ: «الصَّلَاةُ عَلَى وَقْتِهَا». قُلْتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: «بِرُّ أَيُّ الْعُولُ اللهِ اللهِ»، قَالَ: حَدَّثَنِي بِهِنَّ رَسُولُ اللهِ اللهِ»، قَالَ: حَدَّثَنِي بِهِنَّ رَسُولُ اللهِ اللهِ»، قَالَ: حَدَّثَنِي بِهِنَّ رَسُولُ اللهِ وَلَوِ اسْتَزَدْتُهُ لَزَادَنِي (۱).

#### الشترح

في هَذَا الحَدِيث يَسْأَل ابنُ مَسْعُودٍ عن أَحَبِّ الأَعْمَال؛ مِن أَجْل أَن يفعل ما هو أحب، لا لُجرَّد أَنْ يَعْلَم؛ لأن عِلْم الصَّحَابَة رَضَيَّكُ عَنْهُمْ جدُّ لاقترانه بالْعَمَل، فيَسْأَلُون عَنِ الشَّيْء فِي الشَّيْء في النَّاس الْيَوْم في أَجْل أَن يَدَعُوه إِنْ كَانَ منهيًّا عنه، عَلَى عكسِ ما عليْه بَعْض النَّاس الْيَوْم في أَلُون عَنِ الشَّيْء ليَعْلَمُوا أَمَطْلُوبٌ هو أَمْ لا، فإنْ كَانَ مَطْلُوبًا تراخَوْا، وإنْ كَانَ منهيًّا تهاونوا.

فقال حِينَما سأل: «أَيُّ الْعَمَلِ أَحَبُّ إِلَى اللهِ؟»، المُراد أَعْمَال الجَوَارِح، ولا تَشْمَل أَعْمَال الْقَلْب كالتوكُّل، والخَوْف، والرَّجَاء، بدَلِيل جَوابِ الرَّسُول أنه لم يقل:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصَّلاة، باب فضل الصَّلاة لوقتها، رقم (٥٠٤)، ومسلم: كتاب الإِيمَان، باب بيان كون الإِيمَان بالله تعالى أفضل الأَعْمَال، رقم (٨٥).

إيهان بالله، بل قال: «الصَّلاةُ عَلَى وَقْتِهَا»، ولم يَقُل: «الصَّلاة في وقتها»، ولا «في أوَّل وَقْتِها»؛ ليَشْمَل أَفْضَلِيَّةَ التَّأْخِير في صَلَوات أُخْرَى كَصَلَاة الْعِشَاء، ولو قال الصَّلَاة في أوَّل وَقْتِها؛ لَلزِم أَنْ تَكُون الصَّلَاة أوَّل الوَقْتِ أَفْضَلَ عَلَى كل حال، وليسَ كذَلِك.

وقَوْله: «الصَّلَاةُ عَلَى وَقْتِهَا» فيه إِشَارَة إِلَى أَنَّ الْمُراد بِذَلِك الصَّلَاة المَوْقُوتة؛ لأنَّ الصَّلوَات عندنا منها ما هو مَوْقُوت، ومنها ما هو مُطْلَق، ومنها ما هو مقيَّدٌ بسبَب.

المَوْقُوت مثل: الصَّلوَات الخَمْس، والوِتْر، وصَلَاة الضُّحي.

الْمُقَيد بِسَبَب، مثل: تحية المُسْجِد، وسُنة الوُّضُوء، وصَلَاة الاسْتِخَارَة.

المُطْلَق، وهو ما لم يُقيَّد بِسَبَب ولم يُوَقَّت بوقت.

«قُلْتُ ثُمَّ أَيُّ؟» التَّقدير: ثُم أيُّ العمَل أَحَبُّ؟ فحُذِف المُضَاف إِلَيْه، وحُذِف خبَر المبتدأ؛ للعلم به، وحَذْفُ المُضَاف إِلَيْه إِذَا كَانَ مَعْلُومًا أَمْرٌ جائز، كما قال اللهُ تعالى: ﴿ لِللَّهِ الْأَمْرُ مِن قَبَلُ وَمِنْ بَعْدُ ﴾ [الروم:٤]، أيْ مِن قبل غلَبَتِهم ومِن بعدها؛ إذن، نَقُول حُذَف منها المُضَاف إِلَيْه والخبَر؛ يعني: ثُم أيُّ العمَل أحب إِلَى الله؟

قال: «بِرُّ الوَالِدَيْنِ»، البِرُّ: كَثرةُ الخَيْرِ، ومنه قَوْله تعالى: ﴿ إِنَّا كُنَّ مِن فَبْ لَهُ لَا يَعْمُ أَلِهُ الْمِلِّ الطور: ٢٨]، قالَ المفسرونَ: البَرُّ: كَثيرُ الخَيْرِ والإِحْسَانِ، فالبِرُّ هو كَثْرَةُ الإِحْسَانِ إِلَى الوالدَيْن، والوَالِدانِ هما الأمُّ والأبُ.

أصلُ البِرِّ مأخوذٌ مِن السَّعَة والْكَثْرَة، ومنه البَرُّ أَيْ خارج الْمُدُن؛ لسعته، والبِر هو كَثْرَة الخَيْر، فبِرُّ الوالدَيْنِ بكَثْرَة الإِحْسَان إِلَيْهما قولًا، وفِعْلًا، ومالًا، ونَفْسًا، وبكل شَيْء. والْمُرَاد بـ (الوَالِدَيْنِ) الأب والأم الأَدْنَيَيْن، فأمَّا الجَد والجَدَّة فلهما بِرُّ لكِنَّه دون بِر الوالدَيْن الأقرَبَيْن.

وتأمَّلُ كيف قال: «بِرُّ الوَالِدَيْنِ»، وبالأرحامِ يقال: صِلَةُ الأرحامِ؛ لأن حَقَّ الوَالِديْن أَهَـمُّ، فكان الوَاجِبُ البِرَّ، وهـو أمـرٌ زائدٌ عَلَى الصلةِ: الأرحامُ صِلَةٌ، والْوَالِدَان بِرُّ.

ولا يتقدَّمُ بِرُّ الوالدَيْن عَلَى حقِّ الرَّسول، ولا حقِّ النَّفس، فلو فَرضنا أن إِنْسَانًا لَيسَ معه إلَّا ماء قليل لنَفْسه ومعه أبوه مضطرٌ لشرب الهَاء، وإِمَّا أنْ يشرب لِينجوَ بنَفْسِه ويموتَ أُبُوه، أو يُشْرِبَه الأبَ فيَحْيا ويموتَ هُو؛ وحِينَئذٍ ليَبْدَأ بنفسه كما في حديث «ابْدَأ بنَفْسِكَ»(١).

«قُلْتُ ثُمَّ أَي؟»، نَقُول فيها كها قلنا في الأولى، قال: «الجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللهِ»، وهو القتال لتكُون كَلِمَة الله هي العُليا.

والدَّلِيل: أَنَّ النبِيَّ -صلَّى اللهُ علَيْه وعلَى آلِه وسلَّم- سُئِلَ عَنِ الرَّجُلِ يُقَاتِلُ شَجَاعَةً، وَيُقَاتِلُ حَمِيَّةً، ويُقَاتِلُ لِيُرَى مَكَانُهُ، أَيُّ ذَلِكَ فِي سَبِيلِ اللهِ؟ فَقَالَ: «مَنْ قاتَلَ لِتَكُونَ كَلِمَةُ اللهِ هِيَ الْعُلْيَا فَهُوَ فِي سَبِيلِ اللهِ» (٢).

وكَلِمَة (الجِهَاد) بِمَعْنَى بَذْلِ الجُهد والطَّاقة لإِدراك مَقْصُود.

فبيّنَ النَّبِيُّ عَيَالِيَّ مرتبةَ الجِهَادِ بعد بِرِّ الوالديْنِ، وعلى هذا فيَكُونُ بِرُّ الوالِدَيْنِ مُقدَّمًا عَلَى الجِهَادِ في سَبِيلِ الله، ولكن يجبُ أنْ نعلمَ أنَّ بِرَّ الوالِدَيْنِ منه ما هو وَاجِبٌ، ومنه ما هو نَفْلٌ، فالوَاجِبُ أقلُّ ما يُطلَقُ علَيْه اسمُ البِرِّ، والنَّفْلُ ما زادَ عَلَى ذَلِك،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الزَّكَاة، باب الابتداء في النفقة بالنفس ثم أهله ثم القرابة، رقم (٩٩٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا، رقم (٢٦٥٥). ومسلم: كتاب الإمارة، باب من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا، رقم (١٩٠٤).

وإِن الجِهَادَ أَيضًا منه وَاجِبٌ، ومنه تَطَوَّعٌ. فالنَّفْلُ من بِرِّ الوالِدَيْنِ دون الوَاجِبِ من الجِهَادِ، أي أنَّ الوَاجِبَ من الجِهَادِ أَعْلَى من النَّفْلِ في بِرِّ الوالِدَيْنِ، والوَاجِبُ من بِرِّ الوالِدَيْنِ، والوَاجِبُ من بِرِّ الوالِدَيْنِ أَعْلَى من التَّطَوُّعِ في الوالِدَيْنِ أَعْلَى من التَّطَوُّعِ في الجِهَادِ، والتَّطَوُّعُ في بِرِّ الوالِدَيْنِ أَعْلَى من التَّطَوُّعِ في الجِهَادِ.

فإِذَا قال قَائِل: متى يَكُونُ الجِهَادُ وَاجِبًا؟

فالجَوابُ عَلَى ذَلِك: يَكُونُ وَاجِبًا فِي أَرْبَع حالات:

الحَال الأُولَى: إِذَا حضرَ صَفَّ القِتَالِ؛ فإِن القتالَ يَكُونُ وَاجِبًا عَلَيْه، ولا يَجُوزُ له الأَنْصِرَافُ؛ لِقَوْلِ الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ إِذَا لَقِيتُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ زَحَفًا لَهُ الأَنْصِرَافُ؛ لِقَوْلِ الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَا لَقِيتُمُ ٱلْأَدِينَ كَفَرُواْ زَحَفًا فَلَا تُولُوهُمُ ٱلْأَدْبَارَ ﴿ اللهِ وَمَن يُولِهِمْ يَوْمَ إِلهِ مُنَامَةً إِلَّا مُتَحَرِّفًا لِقِنَالٍ أَوْ مُتَحَيِّرًا إِلَى فَلَا تُولُوهُمُ ٱلْأَدْبَارَ ﴿ اللهِ اللهِ وَمَأْوَلَهُ جَهَنَمُ وَبِثَسَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [الأنفال:١٥-١٦].

الحَال الثَّانِية: إِذَا استنفرَهُ الْإِمَامُ، يعني: إِذَا أَمرَ النَّاسَ بِالنُّفُورِ، وجبَ علَيْهِم أَن يَنفِرُوا؛ لِقَوْلِ الله تعالى: ﴿ يَمَا يُنْهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا مَا لَكُو إِذَا قِيلَ لَكُو اَنفِرُوا فِي سَبِيلِ اللهِ اَتَّاقَلْتُمْ إِلَى اللَّرْضِ أَرضِيتُم بِالْحَيَوْةِ الدُّنْيَا مِنَ الْآخِرَةِ فَمَا فِي سَبِيلِ اللهِ اَتَّاقَلْتُمْ إِلَى الْأَرْضِ أَرضِيتُم بِالْحَيَوْةِ الدُّنْيَا مِنَ الْآخِرَةِ فَمَا مَتَكُ الْحَيوَةِ الدُّنْيَا فِي الْآخِرَةِ إِلَّا قَلِيلُ اللهِ إِلَّا نَنفِرُوا يُعَذِبُكُمْ عَذَابًا مَتَكُ الْحَيوَةِ الدُّنْيَا فِي الْآخِرَةِ إِلَّا قَلِيلُ اللهِ إِلَّا لَمَن مِن اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

الحال الثَّالثة: إِذَا حَصَرَ العَدُوُّ بلدَه -بلد الإِنْسَان- وجبَ عَلَى جميعِ أَهلِ البلادِ أَن يَفُكُّوا الحصارَ عن أَنفسِهم، وذَلِك بوُجُوبِ الدِّفاعِ عَنِ النَّفسِ؛ فإِن الدِّفاعَ عَنِ النَّفسِ وَاجِبُ؛ لِقَوْلِهِ تعالى ﴿ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمُ إِلَى النَّهُ لُكَةٍ ﴾ [البقرة: ١٩٥]، فمن لم يدافِعْ عن نفسِه، فقد ألقى بنفسِه إلى التَّهْلُكَةِ، وذَلِك حرامٌ.

الحَال الرَّابِعة: إِذَا احتِيجَ إِلَيْه لِكَوْنِ اختصاصِه نادرًا لا يوجدُ مع غيره. ولنفَرضْ أنه قائدُ طيارةٍ نفاثةٍ مثلًا ولا يوجدُ غيره، فحِينَئذٍ يتعينُ علَيْه الجِهَادُ. فهَذِهِ أَرْبَعُ حالاتٍ يَكُون الجِهَادُ فيها وَاجِبًا.

وقول النَّبِيِّ عَلَيْهِ: «الجِهَادُ في سَبِيلِ اللهِ»، ويَكُونُ الجِهادُ في سَبِيل الله إِذَا كَانَ لَإِعلاءِ كَلِمَةِ اللهِ، لِقَوْلِهِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «مَنْ قاتَلَ لِتَكُونَ كَلِمَةُ اللهِ هِيَ الْعُلْيَا فَهُوَ لِإِعلاءِ كَلِمَةِ اللهِ، لِقَوْلِهِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «مَنْ قاتَلَ لِتَكُونَ كَلِمَةُ اللهِ هِيَ الْعُلْيَا فَهُوَ فِي سَبِيلِ اللهِ».

وقال: «حَدَّثَنِي بِهِنَّ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَلَوِ اسْتَزَدْتُهُ لَزَادَنِي»، أَيْ لو طلَبْت منه زيادة؛ لعَلَّمنِي وزادني، وإِنها فَهِم ابن مَسْعُودٍ هذا مِن حال النَّبيِّ -صلَّى اللهُ علَيْه وعلَى آلِه وسلَّم- وأنه لم يتضَجَّر مِن الأسئلة الثَّلاثة الَّتي وُجِّهَتْ إلَيْه، بل بقِيَ مُنشرِح الصَّدر، وَهَذَا يدُلِّ عَلَى أنه لو اسْتزَادَه لزادَهُ.

# مِن فُوائِد هَذا الحدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى: حِرْص الصَّحَابَة رَضِاًلِللَّهُ عَنْهُمْ عَلَى العِلْم.

وجهه: قول ابن مَسْعُودٍ «سَأَلْتُ النَّبِيَّ ﷺ أَيُّ الْعَمَلِ أَحَبُّ إِلَى اللهِ؟»، وهَكَذا كُلَّما جاءنا مثل هذا التَّركيب فإِنَّه يدُلِّ عَلَى حرص الصَّحَابَة عَلَى الْعِلْم.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: إِثْبات المَحبَّة لله عَرَقِجَلَ؛ لِقَوْلِهِ: «أَحَبُّ إِلَى اللهِ»، ولم ينكرِ النَّبِيُّ عَلَى عبدِ الله بنِ مسعودٍ ذَلِك، بل أقرَّهُ، فالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يحبُّ، ومَحبةُ الله تعالى تتعلقُ إما بالشَّخصِ، وإما بالْعَمَل، وإما بالزَّمانِ، وإما بالمكانِ.

فَمَحبةُ الله المتعلِّقةُ بالشَّخص، أنه تعالى يحبُّ الْمُؤمِنينَ، ويحبُّ المقسطينَ.

والمَحبَّةُ المتعلِّقةُ بالشَّخْص قد تَكُون في شَخْصٍ بعينهِ، وقد تَكُون في شَخْصٍ بوصفه.

تَكُونُ لَشَخْصِ بعينِه، مثل قول النَّبِي ﷺ: «لَأُعْطِيَنَ الرَّايَةَ غَدًا رَجُلًا يُحِبُّ اللهُ وَرَسُولُهُ» (١) ، فأعطاها عليَّ بنَ أبي طالب، هذا بعينه. ومثل قَوْله عَلَيْهِ اللهُ وَرَسُولُهُ ، مَنْ أَحَبُّ الرِّجَالِ إلَيْكَ؟ قَالَ: «أَبُو بَكْرٍ » (٢). قَوْله عَلَيْهِ اللهُ وَالَّذِي يَحِبُّه اللهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَحَبُّه اللهُ.

والمَحبَّةُ المتعلقةُ بالْعَمَل: مثْلَ حَدِيث: «أَيُّ الْعَمَلِ أَحَبُّ إِلَى اللهِ؟»(٣).

والمَحبَّةُ المتعلقةُ بالزَّمنِ، مثل قَوْله ﷺ: «مَا مِنْ أَيَّامِ الْعَمَلُ الصَّالِحُ فِيهِنَّ أَكَامِ الْعَمَلُ الصَّالِحُ فِيهِنَّ أَكَامِ اللهِ مِنْ هَذِهِ الأَيَّامِ الْعَشْرِ» - يعني: عشرَ ذي الحِجَّةِ - قَالُوا: ولا الجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللهِ، إلَّا رَجُلٌ خَرَجَ بِنَفْسِهِ وَمَالِهِ، فَلَمْ يَرْجِعْ سَبِيلِ اللهِ، إلَّا رَجُلٌ خَرَجَ بِنَفْسِهِ وَمَالِهِ، فَلَمْ يَرْجِعْ مِنْ ذَلِكَ بِشَيْءٍ» (1).

والمَحبَّةُ المتعلقةُ بالمكانِ، مثل: «أَحَبُّ الْبِقَاعِ إِلَى اللهِ مَسَاجِدُهَا»(٥).

وأهل السُّنة والجَمَاعَةِ يُثبِتُونَ لله عَجَبَّةً حقيقيةً، ويَقولُون: إن الله يُحِبُّ ويُحَبُّ، وأدلتهم موجودة في القُرْآن والسُّنة، فهما عملوءَانِ بإِثباتِ عَجَبَّةِ اللهِ عَرَّيَجَلَّ.

وذهبَ بَعْض العُلَمَاء مذهبًا لَيسَ بصَوَابٍ، فقال: إنَّ اللهَ لا يُوصَفُ بالمَحبَّةِ، فلا يُحِبُّةِ، والمَحبَّةُ التي وصفَ اللهُ بها نفسَه -على زعمهم- هي الإِحْسَانُ،

<sup>(</sup>١) أخرجه ومسلم: كتاب فضائل الصَّحابَة، باب من فضائل علي بن أبي طالب رَضَالِللَّهُ عَنْهُ، رقم (٢٤٠٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب فضائل الصَّحابَة، باب قول النبي ﷺ: «لو كنت متخذًا خليلا»، رقم (٣٤٦٢)، ومسلم: كتاب فضائل الصَّحابَة، باب من فضائل أبي بكر الصديق رَضِيَالِللهَعَنْهُ، رقم (٢٣٨٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصَّلاة، باب فضل الصَّلاة لوقتها، رقم (٥٠٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (١/ ٣٤٦ رقم ٣٢٢٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو يعلى (٨/ ٢٧٩ رقم ٤٨٦٥).

أو إِرادَةُ الإِحْسَانِ! ولكنَّ الصَّوابَ أنَّ المَحبَّةَ ثابتةٌ لله كما أثبتها الله لنَفْسهِ.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ محبَّة الله تتفاضَل، فَيُحِب شيئًا أكثر مِن شَيْء، وتُؤخَذ مِن قَوْله: «أَحَبُّ»؛ لأنَّها اسْم تفضيل يَقْتَضِي أَنَّ الله يجب شيئًا أكثر مِن شَيْء، وَهَذَا ثابت في أكثر مِن نَصِّ، ومنه قَوْله تَبَارَكَوَتَعَاكَ في الحَدِيث القُدُسِي: «وَمَا تقرَّبَ إِلَيَّ ثابت في أكثر مِن نَصِّ، ومنه قَوْله تَبَارَكَوَتَعَاكَ في الحَدِيث القُدُسِي: «وَمَا تقرَّبَ إِلَيَّ عَبْدي بشَيءٍ أَحَبَّ إِلَيَّ مِمَّا افْتَرَضْتُهُ عَلَيْهِ» (١)، يعني: الفَرائِضُ أحبُّ إِلَى الله من النَّوافِلِ؛ لأنَّ الفَرائِضَ أَهَمُّ، والْقِيَامُ بها أكثرُ أجرًا.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ محبَّة الله تتَعلَّق بالعمَل كما تتَعلَّق بالعَامِل، فكما أنَّ الله يجب المحسنين، ويُحِبُّ المَتَّقِين، ويحب الصَّابرين، كذَلِك يحب الأَعْمَال، وتُؤخَذ مِن: «أَيُّ العَمَلِ أَحَبُّ إِلَى اللهِ».

وقد اختلفَت بَعْض الطَّوائف مع أهل السُّنة في إِثْبات المَحبَّة لله عَنَّهَ جَلَّ. الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: فَضِيلَة الصَّلَاة عَلَى وقْتِها، وأنها أفضلُ مِن كل الأَعْمَال.

وجهه: أنَّ ابنَ مَسْعُودٍ قال: «أَيُّ العَمَلِ أَحَبُّ؟»، فقال رَسُول الله ﷺ: «الصَّلَاةُ عَلَى وَقْتِهَا أَحَبُّ إِلَى الله مِن بِر الوالدَيْن، والجِهَاد في سَبِيل الله، والحج والعُمْرَة.

لكن هل المُرادُ فَضيلتُها عَلَى أولِّ الوَقْتِ، أم فضيلتُها عَلَى الوَقْت المَشْرُوعِ وَالأَكملِ؟ عَلَى وقْتِها المَطْلُوبِ شرعًا، وإلا لقال: الصَّلَاةُ في أوَّل وَقْتِها، وذَلِك أنَّ الصَّلوَات منها ما يُسَنُّ تقديمُه، ومنها يُسَنُّ تَأْخِيرُه. فصَلَاةُ الْعِشَاءِ مثلًا يُسَنُّ تَأْخِيرُه، فصَلاَةُ الْعِشَاءِ مثلًا يُسَنُّ تَأْخِيرُها إِلَى ثُلُثِ اللَّيلِ، ولِهذا لو كانتِ امَرْأَةٌ في الْبَيْتِ، وقالتْ: أَيُّهما أفضلُ لي أن تُطييرُها إِلَى ثَلُثِ اللَّيلِ، ولِهذا لو كانتِ امَرْأَةٌ في الْبَيْتِ، وقالتْ: أَيُّهما أفضلُ لي أن أُطير صَلَاةَ الْعِشَاءِ من حين أَذَانِ الْعِشَاءِ، أم أن أُوَخِرَها إِلَى نصفِ اللَّيل؟ قلنا:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الرقاق، باب التواضع، رقم (٦١٣٧).

الْأَفْضَلُ أَن تُؤَخرِيها إِلَى ثلثِ اللَّيل؛ لأنَّ النَّبِيَّ ﷺ تَأَخَّرَ ذاتَ ليلة، حَتَّى قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، رَقَدَ النِّسَاءُ والصِّبْيَانُ، فخرجَ وصلّى بهم، وقال: «إنَّ هَذَا لَوَقْتُهَا لَوَقْتُهَا لَوُقْتُهَا لَوُقْتُهَا لَوُلْأَفْضَلُ للمَرْأَة إِذَا كَانتْ في بيتها أَنْ تُؤَخِّرَ.

وكذَلِك لو فُرِضَ أنَّ رِجالًا محصورين -يعني مُحدَّدين مُعيَّنينَ في سَفَرٍ - فقَالُوا: نُؤَخِّرُ الصَّلَاة، أم نُقَدِّمُ؟ نَقُول: الْأَفْضَلُ أن تؤخِّرُوا.

كَذَلِك جَمَاعَةٌ خرجوا في نُزهةٍ، وحانَ وقتُ الْعِشَاء، فهل الْأَفْضَلُ أن يُقدِّموا الْعِشَاء، أم يُؤخِّروها؟

نَقُول: الْأَفْضَل أَن يُؤخِّروها، إلا إِذَا كَانَ فِي ذَلِك مَشَقةٌ.

وبقيةُ الصَّلوَاتِ الْأَفْضَلُ فيها التقديمُ، إلا لسَبِ، فالْفَجْرُ تُقَدَّمُ، وكذَلِك الظُّهرُ، والعَصْرُ، والمَغْرِبُ، إلا إِذَا كَانَ هُناكَ سببٌ، فمن الأَسْباب: إِذَا اشتدَ الحَرُّ؛ فالأَفْضَلُ تَأْخِيرُ صَلَاةِ الظُّهرِ إِلَى أَن يَبُردَ الوَقْتُ، يعني: إِلَى قُرب صَلَاةِ العَصْرِ؛ فالأَفْضَلُ تَأْخِيرُ صَلَاةِ الظُّهرِ إِلَى أَن يَبُردَ الوَقْتُ، يعني: إِلَى قُرب صَلَاةِ العَصْرِ؛ فالأَفْضَلَ لأَنَّهُ لا يَبْرُدُ الوَقْتُ إلا إِذَا قَرُبَ وقتُ العَصْرِ، فإذَا اشتدَ الحَرُّ، فإن الأَفْضَلَ الإِبْرَادُ؛ لِقَوْلِ النَّبِيِّ عَيَلَةٍ: "إِذَا اشْتَدَ الحَرُّ فَأَبْرِدُوا بِالصَّلَاةِ؛ فَإِنَّ شِدَّةَ الحَرِّ مِنْ فَيْحِ الإِبْرَادُ؛ لِقَوْلِ النَّبِيِّ عَيَلَةٍ: "إِذَا اشْتَدَ الحَرُّ فَأَبْرِدُوا بِالصَّلَاةِ؛ فَإِنَّ شِدَّةَ الحَرِّ مِنْ فَيْحِ الإِبْرَادُ؛ لِقَوْلِ النَّبِيِّ عَيَلَةٍ: "إِذَا اشْتَدَ الحَرُّ فَأَبْرِدُوا بِالصَّلَاةِ؛ فَإِنَّ شِدَّةَ الحَرِّ مِنْ فَيْحِ الإِبْرَادُ؛ لِقَوْلِ النَّبِيِّ عَيَلَةٍ: "إِذَا اشْتَدَ الحَرُّ فَأَبْرِدُوا بِالصَّلَاةِ؛ فَإِنَّ شِدَّةَ الحَرِّ مِنْ فَيْحِ الْإِبْرَادُ؛ لِقَوْلِ النَّبِيِّ فِي سفو، فقامَ بلالُ ليؤذِّنَ، فقال: "أَبْرِدُ"، ثم قام ليؤذِن، فأذِنَ له"، ولكن متى؟ حين سَاوَى الظُّلُّ فَيْئَهُ، يعني: فقال: "أَبْرِدُ"، ثم قام ليؤذّن، فأذِنَ له"، ولكن متى؟ حين سَاوَى الظُّلُّ فَيْئَهُ، يعني:

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب وقت العشاء وتأخيرها، رقم (٦٣٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصَّلاة، باب الإبراد بالظهر في شدة الحر، رقم (٥١١)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب استحباب الإبراد بالظهر في شدة الحر، رقم (٦١٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصَّلاة، باب الإبراد بالظهر في شدة الحر، رقم (٥١١)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب استحباب الإبراد بالظهر في شدة الحر، رقم (٦١٦).

حِينَما كَانَ ظِلَّ الشَّيء كطولِه تقريبًا، يعني: حول العَصْرِ، وَهَذَا هو الإِبْرَاد المشْرُوط؛ ليخرجَ النَّاسُ إِلَى الصَّلَاةِ في راحةٍ.

ومن الأَسْبابِ أيضًا: أن يَكُونَ في آخرِ الوَقْتِ جَماعَةٌ لا تَحْصُلُ في أولِّ الوَقْتِ، فهنا التَّأْخِيرُ أفضلُ، كرجلٍ أدركه الوَقْتُ وهو في البَرِّ، وهو يعلم أنه سيصلُ إِلَى البلدِ ويدركُ الجَمَاعَةَ في آخرِ الوَقْتِ، فالْأَفْضَلُ أن يُؤخِّرَ حَتَّى يدركَ الجَمَاعَة، بل قد نَقُولُ بو جُوبِ التَّأْخِيرِ هنا؛ تحصيلًا للجَهاعَة.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: اسْتِحْبَابِ تَحَرِّي الصَّلَاة عَلَى وقْتِها.

وجهه: أنَّ ذَلِك أَحَبُّ إِلَى الله، وقد قلنا إنه لم يقل الصَّلَاة في أوَّل وَقْتِها، بل قال «عَلَى وَقْتِهَا»؛ لِيَشْمَلَ تَأْخِير الصَّلَاة كالْعِشَاء.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: أَنَّ بِرَّ الوالدَيْن مِنْ أَفْضَلِ الأَعْمَالِ، وهو مُقدَّمٌ عَلَى جميعِ الحقوق؛ لأنَّ الرَّسول ﷺ جعل أَحَبَّ الأَعْمَال الصَّلَاة عَلَى وقْتِها، ثم بِر الوالدَيْن، ولا شَكَّ أَنَّ بِرَّ الوالِدَيْنِ من أعظم حقوقِ الإِنْسَانِ عَلَى الإِنْسَانِ.

الْفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: فَضِيلَة بِرِّ الوالِدَيْن، حيثُ كَانَ يَلِي الصَّلَاة عَلَى وقْتِها، وَهَذَا يَدُلّ عَلَى فضيلته، وأنه مِن أفضل الأَعْمَال.

والنَّاسُ بالنِّسبة للوالديْنِ عَلَى ثَلاثَةِ أَقْسَامٍ: قِسْمٌ بَارٌ، وقِسْمٌ بَائِرٌ، وقِسْمٌ بَيْنَ هذا. هذا وَهَذَا، فالقِسْمُ البَارُّ: هو المحسنُ، والبائِرُ: هو العَاقُّ، وما بينهما لا هذا ولا هذا. فالبَارُّ هو مَنْ قام بوَاجِبِه تجاه والدَيْه، والبائرُ آثمٌ، وإثمُه أعظمُ وأكبرُ من الَّذي بين هذا وَهَذَا: لا بارُّ ولا بائرٌ.

والوَاجِبُ عَلَى الإِنْسَانَ أَن يَبَرَّ وَالِدَيْهِ؛ لأَنَّ مَنْ مات ولمْ يَبَرَّ وَالِدَيْهِ وقد أُدركها، فإنَّ جبريلَ دعا علَيْه بأَنْ يُرْغَمَ أَنْفُهُ، وأَمِّنَ عَلَى ذَلِك النَّبِيُّ ﷺ فقال:

«رَغِمَ أَنْفُ امْرِيٍ أَدْرَكَ أَبَوَيْهِ أَوْ أَحَدَهُمَا فَلَمْ يَدْخُلِ الْجَنَّةَ، قُلْ: آمِينَ، فَقُلْتُ: آمِينَ»(١).

فها ظنُّكم -أيها الإخوةُ- بدُعَاءِ صادرٍ من جبريلَ يُؤَمِّنُ علَيْه مُحَمَّدٌ ﷺ إنه لَحَرِيُّ بالقَبُولِ!! ولهِذا تجدُ أهلَ العُقوق دائبًا في حَسْرَةٍ، وفي ضِيقٍ، وفي وَسَاوِسَ، ورُبَّما يُضَيَّقُ رزقُهم؛ بِسَبَبِ عُقوقهم، وعدم الْقِيَام ببِرِّ الوالِدَيْنِ.

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: فَضِيلَة الجِهَاد في سَبِيل الله؛ لِقَوْلِهِ: «الجِهَاد في سَبِيلِ اللهِ»، والجِهَادُ في سَبِيلِ اللهِ»، والجِهَادُ في سَبِيلِ الله ذُرْوَةُ سَنَامِ الإِسْلام، كما قال النَّبِي ﷺ: «ذُرْوَةُ سَنَامِهِ الجِهَادُ والجِهَادُ فَي سَبِيلِ اللهِ»(٢). وما أكثرَ الآيَاتِ التي فيها الأَمْرُ بالجِهَادِ، والحثُّ علَيْه، والتَّرغيبُ فيه، وبيانُ فضلِهِ.

الْفَائِدَةُ الْعَاشِرَةُ: بِرُّ الوالدَيْن مُقدَّم عَلَى الجِهَاد في سَبِيل الله.

أما عَلَى التَّفصيل فنقول:

إِنْ كَانَ بِرِ الوالدَيْنِ فيه وَاجِب؛ فهو مقدَّم حَتَّى عَلَى الجِهَاد الوَاجِب، وإِنْ كَانَ فِي الْمُسْتَحَبِّ، أَمَّا إِذَا كَانَ الجِهَاد وَاجِبًا والبِرُّ كَانَ فِي الْمُسْتَحَبِّ، أَمَّا إِذَا كَانَ الجِهَاد وَاجِبًا والبِرُّ مُسْتَحَبًّا بحيثُ يَكُونِ الْوَالِدَانِ غير محتاجَيْنِ إليك ولهما مَن يقوم بكفايتهما؛ فَهُنا مُسْتَحَبًّا بحيثُ يَكُونِ الْوَالِدَانِ غير محتاجَيْنِ إليك ولهما مَن يقوم بكفايتهما؛ فَهُنا يُقدَّم الجِهاد حَتَّى لو منعاك منه؛ فلا تُطِعْهما، أمَّا إِنْ كانا مضطرَّيْنِ إليك فهنا يُقدَّم الْوَالِدَانِ.

وإِذَا منَع الْوَالِدَان مِن الجِهَاد غير الوَاجِب؛ فلا طاعة لمخْلُوقٍ في مَعْصِية الخالق، لكن غير الوَاجِب؛ فلهما طاعة إلَّا إِذَا علِمْنا أنَّهُما منَعَا كراهةً للجِهَاد، لأنَّهُ قد

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الأدب المفرد (١/ ٢٢٥ رقم ٦٤٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٥/ ٢٣١ رقم ٢٢٠٦٩).

يَكُونَ بَعْضِ الآباء خبيثُ لا يحب أن يجاهدَ المُسْلِمون، ولا يحب أن يعلوَ الإِسْلامُ، فيمنع ولده مِن الجِهَاد لا شَفَقةً علَيْه وخَوْفًا، لكن كَراهَةً لِهَا يقُوم به بحيثُ ليو استَأْذَنه أن يُجاهِدَ منعَهُ، ومِن جِهَةٍ أُخْرَى يسمح له بالسَّفر إلى أوروبا ليشربَ الحمر أو يزني، ويتَرقَّه، بل ويُعْظِيه أموالًا لإقامَتِه وطَعَامِه وشَرابِه؛ فيُدلُّ هَذا عَلَى خبث طوِيَّةٍ، وعلى أنَّه يَكْرَه أنْ تقومَ للإِسْلامِ قائِمَةٌ، وحِينَئذِ نجعل قَوْله تحت النِّعال، ونقول بذهاب الولد للجِهاد ولا يبالي؛ لأن أباه أصبَح يحتاج إلى مجاهدة، إذْ إنَّ في قلبه غِلَّا وحِقدًا عَلَى الإِسْلام والعياذُ بالله -.

أما لو منعَك أَبُوكَ أو أَمُّك مِن تعَلُّم العِلْم فلَا طاعةَ أَبدًا إِلَّا إِذَا كَانَ هُناكَ ضرورة للبقاء معهما مثل أنْ يَكُونا مَرِيضَيْن ولَيسَ عنْدَهُما مَن يقوم علَيْهما غيرُك فَهَذَا شَيْء آخَر، لكِن بِدُون الضَّرورَة لا طاعةَ لـهما.

ولو مَنعَاك مِن مرافقة صُحبةٍ طيبة صَالِحة إِلَى مَن عندهم عودٌ ومِزْمَار ودِش؛ فلا طاعة أبدًا لأَنَّنا عرفنا أن هذا ضِدُّ صَلاح الرُّجل لابنه، مع أنَّ صَلاحَ الابْنِ فَائِدَة للإِنْسَان في حياته وبعد موته؛ لأنَّ الْعَمَلَ لا ينقطعُ إِذَا كَانَ للعبد ولدُّ صَالِحٌ يدْعُو له (۱).

الْفَائِدَةُ الحَادِيَةَ عَشْرَةَ: العَمَل بالقَرَائِن؛ لأنَّ ابْن مَسْعُودٍ لا يعلمُ الغَيْبَ، ولا يعلمُ الغَيْبَ، ولا يعلمُ الغَيْبَ،

ودَلِيل ذَلِك مِن القُرْآن: أنه لَمَّا اتَّهَمت امَرْأَةُ العزيز يوسُفَ بأنه أَرَادها قال الحاكم بينهما: ﴿إِن كَانَ قَمِيصُهُۥ قُدَّ مِن قُبُلٍ فَصَدَقَتْ وَهُوَ مِنَ ٱلْكَذِبِينَ ۞ وَإِن كَانَ قَمِيصُهُۥ قُدَّ مِن دُبُرٍ فَالَ قَمِيصُهُۥ قُدَّ مِن دُبُرٍ فَالَ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الوصية، باب ما يلحق الإنسان من الثواب بعد وفاته، رقم (١٦٣١).

إِنَّهُ مِن كَيْدِكُنَّ ﴾ [يوسف:٢٦-٢٦]، فَهَذَا عملٌ بالقرينة؛ لأنَّهُ إِذَا كَانَ القميص قُدَّ مِن قُبُل فهو لاحِقها وهِي تُرِيد التَّخلُّصَ منه، وإنْ كَانَ مِن دُبر فهو هاربٌ منها وهي لِحقَتْه تَجُرُّه حَتَّى انقدَّ القميص، فلمَّا رأَى القَمِيصَ قُدَّ مِن دُبُر؛ عرَفَ أنها هي التَّي راودته وأنه صادق في قَوْلِه: ﴿هِي رَوَدَتْنِي عَن نَفْشِيئَ ﴾ [يوسف:٢٦].

وأمّا الدَّليل مِن السُّنة: فقد حدَّثنا رَسُول الله ﷺ أنَّ امرأتيْن خرجَتا في البَرِّ تنتجعان، وكان لكل وَاحِدة منها وَلدُّ، فعَدا الذِّئبُ عَلَى ولد الكَبِيرَة فأكله، فلمَّا رجعَتا ادَّعَت الكَبِيرَة أنَّ الولد الباقي هو ولدها، وهو في الحقيقة ولد الصَّغيرة، فاختصمتا إِلَى داود عَلَيْءَالصَّلَاةُ وَالسَّلامُ، فرأى داود باجتهاد أن يُحُكُم بأنَّ الولدَ للكبِيرة، وقال إنَّ الصَّغيرة شابة وتستطيعُ أن تأتي بولدِ بعده؛ فحكم به للكبِيرة، ثم خرجتا من عنده، والظَّاهر والله أعلم أنَّ الصَّغيرة لم تقتنع، فاحتكمتا إِلَى سُليان بْنِ دَاود؛ ففهَّمه الله عَرَقِبَلَ، وكُلَّا آتاه الله حُكمًا وعِلمًا، وفهَّمَ الله سُليانَ، فجعل الولدَ بينها وأمر بالسِّكين ليشُقَّه نِصْفَيْن، أمَّا الكبِيرة فرحَبَت لأنَّهُ ليسَ بولدها، وأمَّا الصَّغيرة فقالت: يا نَبِيَّ اللهِ هُو لَهَا الكبِيرة أحبُّ مِن أن يَمُوتَ، فقضَى به للصَّغيرة؛ فهَذِه أنْ يموت، وكونه حيًّا عند الكبِيرة أحبُّ مِن أن يَمُوتَ، فقضَى به للصَّغيرة؛ فهذِه أنْ يموت، وكونه حيًّا عند الكبِيرة أحبُّ مِن أن يَمُوتَ، فقضَى به للصَّغيرة؛ فهذِه هي قرينة أنها أدركَتْها الشَّفقة أن تُحْرَمَ منه ويبقى حيًّا؛ فدل ذَلِك عَلَى أنها أمه.

والدَّليل مِن السُّنة الْفِعْلية: لـمَّا فتح النَّبيُّ ﷺ خَيْبَر دَعَا بِهَال حُيَيِّ بِن أَخْطَبَ رَئِيس بني النَّضير، فَقَالَ لَه سعية عمُّ حُيَيِّ: يَا رَسُول الله، أو قال يَا مُحمَّد، أذهبته الحروبُ هو غني ما فيه شك والْيَهُود معْرُوفونَ بِجَمْع المَالِ، قال أفنته الحروب ما له مالٌ، فقال النَّبيُّ -صلَّى اللهُ علَيْه وعلى آلِه وسلَّم-: «الْعَهْدُ قَرِيبٌ وَالمَالُ كَثِيرٌ»، والعهد قريب يقصد أنه أمْس رحَلُوا من المدينة والمال كثيرٌ لا يذهبُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢/ ٣٤٠ رقم ٨٤٦١).

«وَلَكِنْ خُدْ يَا زُبَيْرُ هَذَا الرَّجُلَ فَاضْرِبْهُ لَأَنْ يُقِرَّ» (١)، فأخذَه الزُّبير وضَربَه، فلما أحسَّ بالضَّرب قال: اصْبِرْ أَدُلُّكُمْ عَلَى خَرِبَةٍ كَانَ حُيَيٌّ يَطُوفُ حَوْلَهَا، فَذَهَبَ فِلما أحسَّ بالضَّرب قال: اصْبِرْ أَدُلُّكُمْ عَلَى خَرِبَةٍ كَانَ حُيَيٌّ يَطُوفُ حَوْلَهَا، فَذَهَبَ بِهِمْ إِلَى خَرِبَةٍ وَوَجَدَ المَالَ مَدْفُونًا بِهَا وَإِذَا هُوَ مَسْكَةُ ثَوْرٍ مَمْلُوءٌ دَنَانِيرَ، وَمَسْكَةُ ثَوْرٍ، أَيْ جِلْدُ الثَّوْرِ مَمْلُوءٌ ذَهَبًا.

هنا عمل النَّبِيُّ عَلَيْهِ بالقَرَائِن فَقال: «الْعَهْدُ قَرِيبٌ وَالمَالُ كَثِيرٌ»، يعني مُدَّة قليلة لا يَفْنى بها المالُ، ولِهِذا سوَّغ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ أَنْ يُضْرَب هذا الرَّجُل حَتَّى يقر.

إذن، فالعَمَل بالقَرَائِن ثابت شرعًا.

فإن قال قَائِل: إنَّ ابن مَسْعُودٍ رَضَّالِلَهُ عَنهُ قد ينتقده منتقد، حيثُ قال: «ولَو اسْتزَدْتُه لزَادَنِ»، فلماذا لم يَسْتَزِدْه؟ أَلَيْسَت السَّعَة في الْعِلْم مَطْلُوبة؟

فنقول: إنَّ ابن مَسْعُودٍ رَضَالِكُ عَنهُ أفاد بأنَّ الأَعْمَال لا تقتصر عَلَى هَذِهِ الثَّلاثة في ترتيب المحبَّة، وأنه لو استزاد النَّبيَّ عَلَيْهِ لزاده، لكن كرِه إضْجَار الرَّسول عَلَيْهِ الضَّلاةُ وَالسَّلامُ، ولعله رآه ذا شغل، أو أنَّ الوَقْت غير مُنَاسِب، أو مَا أَشْبَه ذَلِك؛ فلا بُدَّ أن يَكُون لابن مَسْعُودٍ رَضَالِكُ عَنهُ عذرٌ في عدم الاستزادة؛ لأَنَنا نعلم مِن حَال عبْدِ اللهِ بن مَسْعُودٍ أنه مِن أحرص النَّاس عَلَى الْعِلْم، واللهُ أعْلَم.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةَ عَشْرَةَ: أَنَّ الأَعْمَالَ تتفاضلُ، ويُؤْخَذُ هذا من قَوْله: «أَيُّ الْعَمَلِ أَحَبُّ»، وأَحَبُّ: اسمْ تفضيلٍ يدلُّ عَلَى أَنَّ الأَعْمَالَ تتفاضلُ في مَحبَّةِ الله، وكُلَّما كَانَ الْعَمَلُ أَحَبُّ إِلَى الله كَانَ أفضلَ، وقد ثبتَ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ في الحَدِيثِ القُدُسِي أَنَّ الله الْعَمَلُ أَحَبُّ إِلَى الله كَانَ أفضلَ، وقد ثبتَ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ في الحَدِيثِ القُدُسِي أَنَّ الله قال: «مَا تَقَرَّبَ إِلَى عَبْدِي بِشَيْءٍ أَحَبَّ إِلَى عِمَّ الْفَرائِضُ أَهُمُّ والقِيام بها أَكْثَرُ أَجْرًا.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن حبان (١١/ ٦٠٧ رقم ٥١٩٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الرقاق، بأب التواضع، رقم (٦١٣٧).

٥٢ - عَنْ عَائِشَةَ رَضَيَكَ عَنَا قَالَتْ: «لَقَدْ كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يُصَلِّي الْفَجْرَ، فَيَشْهَدُ مَعَهُ نِسَاءٌ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ، مُتَلَفِّعَاتٍ بِمُرُوطِهِنَّ ثُمَّ يَرْجِعْنَ إِلَى بُيُوتِهِنَّ مَا يَعْرِفُهُنَّ أَحَدٌ، مِنَ الْغَلَسِ» (١).

الْمُرُوطُ: أَكْسِيَةٌ مُعَلَّمَةٌ تَكُونُ منْ خَزِّ، وتَكُونُ منْ صُوفٍ. مُتَلَفِّعاتٍ: مُتَلَحِّفاتٍ. والغَلَسُ: اخْتِلاطُ ضِياءِ الصُبْح بِظُلْمَةِ اللَّيْلِ.

## الشترح

هَذَا الْحَدِيثُ فيه دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ النَّبِيَّ عَيَّكَ يُبَادِرُ بِصَلَاةِ الصُّبْحِ.

مقدَّر قَسَم مقدر والتَّقدير (لقَدْ) وَهَذَا يقع في القُرْآن كثيرًا، ويُقالُ في مثله إنه مُؤكَّدٌ بثَلاثَة مُؤكِّداتٍ؛ القَسَم المَحْذُوف واللَّام (يُصَلِّي الفَجْر)، خبر (كَانَ)، «فَيَشْهَدُ مَعَهُ نِسَاءٌ مِنَ المُؤْمِنَاتِ، مُتَلَفِّعَاتٍ بِمُرُوطِهِنَّ»، قَوْله: «مُتلَفِّعَات» يَجُوز فيها وجهان:

الأَوَّل: (مُتلفِّعَاتٍ) بالنَّصب عَلَى أنها حال مِن نسَاء، وسوغ مجيء الحال منها أن (متلفعات) وُصِفَت، والنَّكرة إِذَا وُصِفَت تَخَصَّصَت، فإِذَا تَخَصَّصَت؛ جاز وقوع الحال منها.

الثَّانِي: (متلفعاتٌ) بالرفع، عَلَى أنها نَعْت ثانٍ، لأن (مِن الْمُؤمِنَات) نَعْت أوَّل.

«بِمُرُوطِهِنَّ» أَيْ بأَكْسِيَتهِن، «ثُمَّ يَرْجِعْنَ إِلَى بُيُوتِهِنَّ مَا يَعْرِفُهُنَّ أَحَدُّ مِنَ الْغَلَسِ»، والغَلَس هو اختلاط ظلمة اللَّيل بنور النَّهار، وَهَذَا يدلُّ عَلَى أَنَّ نور النَّهار كَانَ قليلًا ما دامت المُرْأَة لا تُعرف.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصَّلاة، باب وقت الفجر، رقم (٥٥٣)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب استحباب التبكير بالصبح في أول وقتها، رقم (٦٤٥).

والْمُرُوطُ أَكْسيةٌ مُعَلَّمةٌ، أي: فيها خطوطٌ تَكُون من خَرِّ -والخَمَرُّ نَـوْعٌ مِنَ الحريرِ - وتَكُونُ من صوفٍ.

## مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: جَوَاز حُضُور النِّسَاء إِلَى المَسَاجِد للصَّلاة مع الجَهَاعَة في صَلاة الفَجْر.

وجه ذَلِك: أَنَّ هؤُلاءِ النِّسوة يُصَلِّين مع النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ ولم يُنكَر عليْهن. إنْ قال قَائِل: لعلَّه لم يعلم.

فنقول: إنَّ هذا بَعِيدٌ، كَيْف لا يعلم بِهنَّ وهُنَّ في مَسْجِده عَلَيْهِ الصَّلاَهُ؟! وعلى فَرض ما هُو بَعيدٌ أنَّه لـم يعْلَم، فإنَّ الله تعالى يَعْلَم، ولـو كَانَ لا يرضيه؛ لبَيَّنه سُبْحَانهُ وَتَعَالَى، ولكن الأوْلَى أنْ لا تحضر، ثُم إذَا حضرت فلا بُد مِن شُرُوطٍ مِن أَمْن الفِتْنَة، ولا بُدَّ أَنْ يَخْرُجْن تَفِلات، أي: غير مُطَيَّبات، فإن خرَجْنَ مُطَيَّبات أو متبرِّجَات؛ مُنِعْنَ مِن هذَا.

وها هنا قَاعِدَةٌ مفيدةٌ، وهي أن إقرارَ النّبِيِّ عَلَى الشَّيء يدلُّ عَلَى جَوازهِ إِن كَانَ من أُمورِ العبادة، إلا إِذَا كَانَ هذا الشَّيءُ اللَّعَادَةِ، ويدلُّ عَلَى مَشروعِيَّتِه إِن كَانَ من أُمورِ العبادة، إلا إِذَا كَانَ هذا الشَّيءُ اللَّعَبَّدُ به من الأُمُورِ التي تجوزُ، ولكنه لا يُؤْمَرُ بها، فقد يُقِرُّ النَّبِيُّ عَيْلِاً عَلَى شَيْءٍ، ولكنه لا يسنُّه لأمتِه، ومِثَاله: إقرارُه الصَّحَابَةَ عَلَى جَوَازِ الوصالِ إِلَى السَّحَرِ، يعني: الصَّائمُ له رخصةٌ ألَّا يفطرَ إلَّا في السَّحَرِ، ولكنَّ الْأَفْضَلَ أَنْ يُبادِرَ بالفِطْرِ من حين غُرُوبِ الشَّمْسِ.

ومن ذَلِك أيضًا أنَّ النَّبِيِّ ﷺ بعثَ رجلًا عَلَى سَرِيَّةٍ فجعلَ يقرأُ في الصباح ويختم بـ﴿قُلْ هُو اللهُ أَحَـدُ ﴾ فلما رجعوا إِلَى النَّبِيِّ ﷺ أخبروه، فقال: «اسْأَلُوهُ

لِأَيِّ شَيْءٍ كَانَ يَصْنَعُ ذَلِكَ» فقال: لأنَّهَا صِفَةُ الرَّحْنِ فأنا أحبُّ أَنْ أقرأَها، فقال النَّبِيُّ عَلَيْتِهِ: «أَخْبِرُوهُ بِأَنَّ اللهَ يُحِبُّهُ» (١). فَهَذَا إقرارٌ عَلَى خَتْمِ قِراءَةِ الصَّلَاة بـ ﴿قُلُ هُو النَّبِيُّ عَلَيْتِهِ يفعلُه، ولم يَأْمُو به اللَّهَ أَحَـدُ ﴾، لكنَّه لَيسَ بمَشْرُوع؛ ولذَلِك لم يكنِ النَّبِيُّ عَلَيْتِهِ يفعلُه، ولم يَأْمُو به الأَمَّة، فدلَّ هذا عَلَى أنه جائزٌ، ولَا يُقَالُ لمن فعلَه إنكَ مبتدِعٌ.

ومن ذَلِك أيضًا إِذْنُ النّبِيِّ عَيْلِهُ لِبَعْضِ الصّحَابَة بالصّدَقَةِ عنِ المَيّتِ، فإنَّ سعدَ ابنَ عُبَادَةَ رَعَوَلِيَّهُ عَنهُ جاء إِلَى النّبِيِّ عَيْلِهُ يستأذنه في الصدقة ببستانِه عن أمّه وهي مَيتة، فأذِنَ له. وجاءه رجلٌ فقال: يا رَسُول الله، إنَّ أُمِّي افْتُتِلَتْ نَفْسُهَا -يعني ماتتْ- وأَظُنُّهَا لَوْ تَكَلَّمَتْ لَتَصَدَّقَتْ، أَفَأَتَصَدَّقُ عَنْها؟ قال: «نَعَمْ»(١). فأذِنَ له النّبِيُّ عَلَيْهِ أن يتَصَدَّقَ النَّاسُ عن مَوْتَاهم، ولكنَّه لَيسَ من السُّنَّة؛ لأنَّ النّبِيَ عَيْهِ الصَّدَةُ وَالسَّلَامُ أَقَارِبُ مُسْلِمونَ عَنهِ السَّكَة وَلَا اللّهَ عَلَيْهِ اللّهَ عَلَيْهِ الصَّلَامُ أَقَارِبُ مُسْلِمونَ عَلَيْهِ السَّلَامُ أَقَارِبُ مُسْلِمونَ مثل هزة بنِ عبد المطلّب، وجعفر بن أبي طالب، وزوجته خديجة، وكان يُهدي إلى صاحباتِها. ولم يُحْفَظُ أنه كَانَ يَتَصَدَّقُ عنها؛ فدل ذَلِك عَلَى أنَّ الصدقة عَنِ الميت مَطْلُوبةً.

ومثلُ ذَلِك لو صلَّى ركعتَيْن لوالدَيْهِ أو لأحدٍ من المُسْلِمينَ، فَهَذَا جائزٌ ولكنه لَيسَ بمَشْرُوعٍ.

المَشْرُوعُ للوالدَيْن إِذَا ماتا، الدُّعَاءُ لهما؛ لِقَوْلِ النَّبِي ﷺ: «إِذَا مَاتَ الإِنْسَانُ انْقَطَعَ عَمَلُهُ إِلَّا مِنْ ثَلَاثَةٍ، إِلَّا مِنْ صَدَقَةٍ جَارِيَةٍ أَوْ عِلْمٍ يُنْتَفَعُ بِهِ، أَوْ وَلَدٍ صَالِحٍ يَدْعُو لَهُ »(٣). ولم يَقُلْ أو ولدٌ صالحٌ يقومُ له أو يتصدَّقُ عنه.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو عوانة في مسنده (٢/ ٤٩٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو عوانة في مسنده (٣/ ٩٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي: كتاب الوصايا، باب فضل الصدقة عَنِ الميت، رقم (٣٦٥١).

ومِنْ ثَمَّ يتبينُ أن انغماسَ النَّاسِ الْيَوْم في الصَّدقةِ عَنِ الميت أو في العُمْرَةِ عَنِ الميت ونسيانِ أنفسِهم، لَيسَ من الأُمُورِ المَطْلُوبةِ، حَتَّى إننا كنا نعلمُ أنَّ النَّاسِ فيها سبق لا يُضَحُّونَ عن أنفسِهم ولا عن أهليهم، وإِنَّما يُضَحُّونَ عَنِ الأموات، حَتَّى إن بَعْضَهم يظنُّ أنَّ الأُضحِيةَ لا تَكُونَ إلَّا للميتِ، مع أنَّ الأضحيةَ إِنَّما تشفعُ للحيِّ؛ ولهِذا ضَحَّى النَّبِيُّ عَنه وعن أهل بيته ولم يُضَحِّ عن عمه حمزة وهو من ألحيِّ الرِّجالِ إِلَيْه، ولا عن زوجته خديجة مع أنها من أحبِّ النِّسَاءِ إِلَيْه.

قال أهلُ الْعِلْم: فيمكنُ أن يُرادَ بأهلِ الْبَيْتِ الحيُّ والميتُ.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ الْأَفْضَـل للمَـرْأَة أَنْ تتلَفَّع بِمُرُطِها، أَيْ تلفَّف فيه حَتَّى لا يظهر شَيْء مِن جسَدها؛ لِقَوْلِـها: «مُتَلفِّعَات بِمُروطِهِنَّ».

الفَائِدَةُ النَّالِثَةُ: أَنَّ المَشْرُوعَ في حقِّ المَرْأَةِ إِذَا خرجتْ إِلَى السُّوقِ أَن تَلْتَحِفَ بِالكِسَاء، أي: تضم نفسَها وتضم علَيْها الكِسَاء، فلا تفتح الكسَاء؛ لِقَوْلِ عَائِشَة رَخَوَلِيَّكُ عَنْهَا: «مُتَلَفِّعَات بِمُرُوطِهِنَّ». وأما ما يفعله بَعْض النِّسَاء الْيَوْم من كونهن يفتحن العباءة، حتَّى تبدو ثيابُهن الدَّاخلية التي داخِل العباءة؛ فإن هذا خلافُ هَدْي نسَاء الصَّحَابَة رَخِوَلِيَّكُ عَنْهُنَ فهديهن أن يتلفعن بمروطهن، وإذا كَانَ هذا التَّلَفُّعُ في صَلَاة الصَّحَابَة رَخِوَلِيَّكُ عَنْهُنَ فهديهن أن يتلفعن بمروطهن، وإذا كَانَ هذا التَّلَفُّعُ في صَلَاة الفَجْرِ مع أَنَّ النُّورَ فيها ضَعِيفٌ، ففي غَيْرِها من بَاب أَوْلى وأشَد.

ومن ذَلِك نستفيدُ أنَّ الدِّينَ الإِسْلاميَ دِينُ الحَياء، وحِماية المَرْأَةِ، فإن خُرُوجَ المَرْأَة مُتَبَرِّجَةً ينافي الحياء، ويوجِبُ الفِتْنَةَ فيها ومنها، وخُرُوجها مُحتشِمة فيه حياءٌ، وبُعْدٌ عَنِ الفِتنةِ.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ الدِّينَ الإِسْلاميَّ دينُ الحِشْمَةِ والحياءِ، وحفظِ المَرْأَةِ، وحفظِ كرامتها، وإبعادِها عن أن تُمُتَهَنَ فيَنْظُرَ إِلَيْها البَرُّ والفاجرُ، والمسلمُ والكَافِرُ، فالدِّينُ

الإِسْلاميُّ أعظمُ حمايةً للمَرْأَةِ، خلافًا لأولئك الَّذِين يَقولُون: إن الحِجابَ كَبْتُ لحريةِ المَرْأَة! لأنَّهُم يريدونَ أن تفتحَ النِّسَاءُ وُجُوهَهُنَّ، ورُؤوسهنَّ، وأُذرعتهنَّ، وسُوقهن، ولكن يأبى الله -بحَوْلِه وقوتِه- إلا أن تصيرَ أُمَّةُ الجزيرةِ عَلَى ما يَنْبَغِي، وعلى ما فَرضَه اللهُ علَيْها.

الفَائِدَةُ الْحَامِسَةُ: جَواز كشْف المَرأة وجهها؛ لِقَوْلِها: «مَا يَعْرِفَهُنَّ أَحَدٌ مِن الْعَلَس»، إذْ لـو كَانَتْ تُعَطِّي وجْهَها؛ لكَانَتِ العِلَّة في عدم معْرِفَتِهـنَّ ستْر الوَجْه لا الغَلَس، وَهَذَا لا شَكَّ أنه هو ظَاهِر الحَدِيث.

ولا نَقُول بِجَوَاز كَشْف الوَجْه؛ لوجود أُدِلَّة بيِّنةٍ مُحُكَمة تدل عَلَى وُجُوبِ ستر المَرْأَة وجهها؛ وحِينَئَذٍ نأخذ بالقَاعِدَة المعروفة: "إذَا اجْتَمَع مُحُكَم ومُتشَابه؛ قُدِّم المُحْكَم».

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: الْمُبادَرَة بصَلَاة الْفَجْر، وَهَذَا هو الشَّاهد، وهو الَّذي مِن أجله سَاق المُؤلِّف هَذَا الحَدِيث.

وجه ذَلِك: أَنَّ هَوُ لاءِ النِّسوة لا يُعرَفْن من الغَلَس، مع أَنَّ النَّبيَّ -صلَّى اللهُ علَيْه وعلَى آلِه وسلَّم - كَانَ إِذَا طلَع الْفَجْر صلَّى رَكْعَتَيْنِ، ثم أتاه الْمُؤذِّن فآذَنه بالصَّلَاة، ثم كَانَ يقرأ ما بين السِّتينَ إِلَى المِئَةِ ثم كَانَتْ قِرَاءَتُهُ آيَةً آيَةً آيَةً أَيَةً أَيَةً اللَّهُ عَلَى مبادرته بصَلَاة الْفَجْر.

وأنْتُم تعْلَمُونَ -أو أكثرُكم- أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ كَانَ يقرأُ في صَلَاة الْفَجْرِ بخمسين إِلَى ستين آيةً، وكان من عَادَة النَّبِيِّ عَلَيْهِ أَن يُرتِّلُ القُرْآنَ؛ عرفتَ بِهَذَا أن رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ كَانَ يبادِرُ بصَلَاةِ الصَّبِحِ مُبادَرَةً بينَّةً.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصَّلاة، باب وقت الظهر عند الزوال، رقم (١٦٥)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب القراءة في الصبح، رقم (٤٦١).

ولكن يَنْبَغِي للإِمَام أن يُراعي أَحْوَالَ مَأْمُومِيه، فإِذَا كَانَ في زمنِ الصيف -يعني: قصر اللَّيل - فإنَّه يُؤخِّرُ قليلًا؛ لأنَّ النَّاس لا يستيقظونَ بسرعةٍ وسُهُولَةٍ، وإِذَا كَانَ في زمن الشِّتاء قدَّم قليلًا؛ لأنَّ النَّاس يَكُونونَ قد قاموا نَشِطِينَ، ولأن حبسَهم في المَسْجِدِ قد يؤدي إِلَى المشقَّةِ من البَرْدِ، فكان الْأَفْضَلُ التَّعْجيلُ.

ولكن يجب أنْ يُلاحَظَ أنه يَنْبَغِي أن يُجْعَلَ بين الأَذَان والإِقَامَة ما يَتَمَكَّنُ النَّاس به من الوُضُوء، ومن صَلَة الرَّاتبة؛ لأن أكثرَ النَّاس لا يقومونَ للصَّلاة إلا إِذَا سمعوا الأَذَانَ، وإِذَا سمعُوا الأَذَانَ وقاموا إِلَى الصَّلَاة؛ فإِنَّهم إِذَا توضؤُوا يحتاجونَ إِلَى صَلَاةِ ركعتَيْ راتِبة، ولأن راتبةَ الْفَجْر قبلها، فيَنْبَغِي ملاحظةُ ذَلِك فيمن جعلَه اللهُ تعالى إِمَامًا للمُسْلِمينَ.

وقد رُوي عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ الْمُبادَرَة بِصَلَاة الْفَجْر في الشِّتاء دون الصَّيف؛ وذَلِك لأنَّ الشِّتاء طويل، فيأخذ الإِنْسَان من النَّوم ما يَكْفِيه بِخَلافِ الصَّيف، ففيه اللَّيل قَصِيرٌ رُبَّها لا يَسْتَيْقِظ الإِنْسَان لصَلَاة الْفَجْر إلا بعد الأَذَان، وَهَذَا في مُجْتَمَع اللَّيل قَصِيرٌ رُبَّها لا يَسْتَيْقِظ الإِنْسَان لصَلَاة الْفَجْر إلا بعد الأَذَان، وَهَذَا في مُجْتَمَع اللَّيل قَصِيرٌ رُبَّها لا يسهرون في اللَّيل، أمَّا مجتمعٌ كمُجْتَمعنا غالِبُ النَّاس فيه يجعلون اللَّيل نهارًا والنَّهار ليلًا، وبَعْضهم لا ينام إلَّا قبل الْفَجْر بسَاعَة أو سَاعتَيْن، وبَعْضهم رُبَّها لا ينام حَتَّى يُصلِّي الْفَجْر ثم ينام إلَى الظُّهر.

٥٣ - عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ رَضَالِتُهَ عَالَ: «كَانَ عَلَيْهُ يُصَلِّي الظُّهْرَ بِالهَاجِرَةِ، وَالْعَصْرَ وَالشَّمْسُ نَقِيَّةٌ وَالمَغْرِبَ إِذَا وَجَبَتْ، وَالْعِشَاءَ أَحْيَانًا وَأَحْيَانًا إِذَا رَآهُمُ مُ الْعَصْرَ وَالشَّمْسُ وَإِذَا رَآهُمْ أَبْطَؤُوا أَخَرَ، وَالصَّبْحُ كَانَ النَّبِيُّ عَلِيْهُ يُصَلِّيهَا بِغَلَسٍ »(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصَّلاة، باب وقت المغرب، رقم (٥٣٥)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب استحباب التبكير بالصبح في أول وقتها، رقم (٦٤٦).

# الشتزح

هَذَا الحَدِيث يبيِّن متى كَانَ الرَّسول ﷺ يُصلِّي الصَّلوَات الحَمْس، فبدأ بالْهَاجِرَة؛ لأنَّهَا تُسَمَّى الأولى؛ لأنَّ النَّبيَّ ﷺ لـهَا نزل مِن المِعْراج أتاه جِبْرِيلُ فصلَّى به الظُّهر أَوَّل ما صلَّى به، فلِهَذا كَانَتْ تُسَمَّى الأولى، ويبدؤون بها.

فقُوْله: «يُصَلِّي الظُّهْر بِالهَاجِرة» الهاجِرة: شِدةُ حَرارَةِ الشَّمْسِ، وشدةُ الحَرارَةِ لا تَكُونُ إلا بعدَ الزَّوَال، فكأنَّهُ قال: يصلِّي الظُّهْرَ إِذَا زالتِ الشَّمْسُ. أي صَلَاة الظُّهر، «بِالهَاجِرَة» والبَاء بمَعْنَى (في) فهي للظَّرفِيَّة، كَقَوْل الله تعالى: ﴿ وَإِنَّكُمْ لَنَمُرُونَ اللهُ عَلَيْهِم مُصْبِحِينَ ﴿ وَإِنَّكُمْ لَنَمُرُونَ اللهَ عَلَيْهِم مُصْبِحِينَ ﴿ وَإِلَيْكُمْ السَّافات:١٣٧-١٣٨]، أي: «وفي اللَّيل».

والهاجِرة فسرها المُؤلِّف رَحَمَهُ آللَّهُ بِقَوْلِه: «شِدَّة الحَرِّ بَعْد الزَّوَال»؛ لأنَّ الشَّمْس أشد حرَّا بعد الزَّوَال، ولهِذا كانوا يقيسون الدَّرجة الصُّغرى للبرد، أو الكبرى للحر بعد الزَّوَال بسَاعَة.

«والْعَصْر» أيْ ويُصَلِّي العَصْر، «وَالشَّمْس نَقِيَّة» الجُملَة هنا حال، نقيَّة أي: بيضاء لم تَمِلْ إِلَى الاصفِرار، أيْ يُصلِّي العَصْر والحال أنَّ الشَّمْس نقيَّة لم تصفرَّ، فنقاؤُها بمَعْنَى بقاء بياضها، «وَالمَعْرِبَ إِذَا وَجَبَتْ» أي إِذَا وجبَتْ بعد غُرُوب الشَّمْس أو إذَا وجبت الشَّمْس بأنْ تَكُون سقَطَتْ، ولا يتأخَّر؛ لأنَّ الوُجُوب في اللَّغة السُّقوط، وغيابها سُقُوطها؛ فيَحْتَمِل المعْنيَيْن.

وعلى الأُوَّل فلَا إِشْكَال في مرجع الضَّمير، فإن الضَّمير في قَوْلِه: «إِذَا وجبَتْ» يعود عَلَى المَغْرِب، أما إِذَا قلنا (وَجبَتْ) بِمَعْنَى غابت، فيقال إنَّ مرجع الضَّمير مَحْذُوف لِلْعِلم به، كَقَوْله تَبَارَكَوَتَعَالَ: ﴿إِنِّ آخَبَتُ حُبَّ الْخَيْرِ عَن ذِكْرِ رَبِي حَتَى تَوَارَتْ عَلَمَ مِن بِالْحِجَابِ ﴾ [ص:٣٢]، فالشَّمْس هي الَّتي توارَتْ، ولم يُسْبَق لها ذِكْر لكِنْ عُلِمَ مِن قرينة الحال.

«وَالْعِشَاء أَحْيَانًا وَأَحْيَانًا»، فأَحْيانًا يُبكِّر، وأَحْيانًا يؤخر.

و «أَحْيَانًا» مصْدَر ظرف عامِلُه مَخْذُوف، أَيْ أَحْيانًا يُعَجِّل وأَحْيانًا يؤخِّر، ثُم فصل هذا بِقَوْلِه: «إذَا رَآهُمْ» أي رأَى المُصَلِّين «اجتمَعُوا عجَّلَ»؛ لئلَّا يَشُقَّ علَيْهِم بالانْتِظَار، وإذَا رآهُم أَبْطَؤُوا أَخَّر؛ لأنَّ هَذا هُو الأَفْضَل، فكان النَّبيُّ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ يراعِي الْأَفْضَل والأرفق.

ومُرَاعَاة الأرفق تَظهر في قَوْلِه: «إِذَا رَآهُم اجْتَمَعُوا عَجَّل»، ومُرَاعَاة الْأَفْضَل: «وَإِذَا رَآهُم أَبْطَؤوا أَخَّرَ» وإلا لكان يعجل، وإِذَا رأَوْه يُعجِّل تقدَّمُوا لكِنْ يُراعِي الْأَفْضَلَ، والْأَفْضَلُ في الْعِشَاء الآخِرَة التَّأْخير.

إذن، في هذا دَلِيل عَلَى أَنَّ الْعِشَاء يتبع فيها الأَرْفَق بالنَّاس، فإِذَا رآهم اجتمعوا عجَّل، وإِذَا رآهم أبطؤوا أخَّر، فإنْ تسَاوَى عند النَّاس التَّقديم والتَّأخير؛ فالأَفْضَل التَّاخير، والدَّليل عَلَى هذا مِن الحَدِيث نفسه أَنَّه لو كَانَ الْأَفْضَل التَّقديم مطلقًا؛ لقَدَّم، وإِذَا قدَّم فَسَوْفَ يتعجَّل النَّاس ولن يتأخروا؛ فعُلِم بذَلِك أَنَّ تَأْخِيرَها أَفْضَلُ ما لم يَجْتَمِع النَّاس.

«والصَّبحَ» أو نَقُول: «الصُّبحُ» فيَجُوز الوجهان، والنَّصب أرجح؛ لأنَّهَا معطوفة عَلَى جُمَل فِعْلِيَّة سبَقَتْها، وعلى هذا فيَكُون النَّصْب أَرْجَح، ويُقدَّر الْفِعْل والتَّقدير «ويُصلِّي الصُّبح».

«كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يُصَلِّيهَا بِغَلَسٍ» أي مُبكِّرًا؛ لأنَّ الغلَس اختلاط مِثْلَيْه بنور النَّهار.

هَذِهِ هِي أَوْقَاتُ الصَّلْوَاتِ الخَمْس، وبيانُ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ يبادر بالصَّلْوَاتِ الخَمْسِ إلا وَاحِدَةً، وهي الْعِشَاءُ، فيراعي فيها نَجيء النَّاسِ وعَدَمه، فإذَا جاؤوا عَجَّلَ، وإذَا أبطؤوا أخَّرَ.

## مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: إنه يَنْبَغِي أن يبادِرَ بصَلَاةِ الظُّهرِ والشَّمْسُ حارَّةُ، فتُصَلَّى مبكرًا؛ لِقَوْلِه: «بِالهَاجِرَة»، لكنْ يُسْتَشْنَى من ذَلِكَ ما إِذَا اشتدَّ الحَرُّ، فإِنَّه يُؤَخِّرُ؛ لأنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ أَمرَ به.

فإن قال قَائِل: أَلَم يقل النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «إِذَا اشْتَدَّ الحَرُّ فَأَبْرِدُوا بِالصَّلَاةِ فَإِنَّ شِدَّةَ الحَرِّ مِنْ فَيْح جَهَنَّمَ» (١)؟

قلنا: بلَى، لكن لعلَّ هَذَا الحَدِيث كَانَ قبل أن يُنسَخ الأَمْر بالإبْرَاد، وعلى هذا يُستثنى من قَوْله: «بالهَاجِرَة» ما إِذَا اشْتَدَّ الحَرُّ فَإِنَّه يُؤخِّرُها حَتَّى تنكسرَ الأَفْيَاء (٢).

ومِقْدَار تَأْخِيرها حَتَّى يبرد الجو، فقد كَانَ النَّبيُّ ﷺ ذات يومٍ في سَفَرٍ، فقَام بِلالُ يؤذِّن، فقال: «أَبْرِد»، ثم قام ليؤذن، فقال: «أَبْرِد»، ثم قام ليؤذن، فقال: «أَبْرِد» حَتَّى سَاوى الظِّل فَيْنَهُ (٢).

أي: سَاوى الشَّيْء فيئه، وهو أنَّ التُّلول<sup>(١)</sup> صَار لها ظِلُّ يسَاويها، لكن بظل الزَّوَال؛ فقام فأذَّن، وَهَذَا يدُلِّ عَلَى أنه كَانَ يؤخر إِلَى قرب العَصْر.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصَّلاة، باب الإبراد بالظهر في شدة الحر، رقم (٥١١)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب استحباب الإبراد بالظهر في شدة الحر، رقم (٦١٥).

<sup>(</sup>٢) جمع فيء، وهو ما بعد الزوال من الظل. تاج العروس (فيأ).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصَّلاة، باب الإبراد بالظهر في شدة الحر، رقم (٥١١)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب استحباب الإبراد بالظهر في شدة الحر، رقم (٦١٦).

<sup>(</sup>٤) جمع تَل، وهو ما ارتفع من الأرض عما حوله، وهو دون الجبل. المعجم الوسيط (تل).

# إن قال قَائِل: هل هذا يَشْمَل الجُمُعَة والظُّهر؟

قلنا: لا، الجُمُعَة لا إِبْرَاد فيها؛ لِقَوْلِ سهل بن سعد رَضَيَّلِتُهُ عَنهُ: «مَا كُنَّا نَقِيلُ وَلَا نَتَغَدَّى إِلَّا بَعْدَ صَلَاةِ الجُمُعَةِ»(١)، والقيلولة: هي النَّوم وسط النَّهار، وَهَذَا يدُلَّ عَلَى أَنَّ الرَّسول ﷺ كَانَ لا يُبْرِد بصَلَاة الجُمُعَة.

ووجه ذَلِك: أنَّ الأرفق بالنَّاس في يوم الجُمُعَة التَّعجيل؛ لأنَّ النَّاس قد جاؤوا مبكِّرين، قد حثَّهُم الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ عَلَى التَّقَدُّم، فقال: «مَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ الْأُولَى فَكَأَنَّ عَا قَرَّبَ بَدَنَةً »(٢)، فأصبَح النَّاس حَاضِرين، والتَّأخير يشُتُّ علَيْهم؛ لأنَّ الإِبْرَاد لَيسَ أن يؤخر ربع أو نِصْف سَاعَة، أو سَاعَة! بل الإِبْرَاد يصل إِلَى سَاعتين ونصف بعد الزَّوَال، ولا شَكَّ أنَّ هذا سيشق عَلَى النَّاس، فلا تغدَّوا، ولا قالُوا.

إذن، كما أوْرَدْنا عَلَى حديث جَابِرٍ حديث الإِبْرَاد، وأجبنا عنه بأنه مخصّص لحديث جَابِر، فَنُورِد عَلَى الإِبْرَاد صَلَاة الجُمُعَة؛ لأَنَّهُ أرفق بالنَّاس، وأصل الإِبْرَاد أنه شُرع للتَّخفيف مِن الحر، لأن في عهد الرَّسول ﷺ لَيسَ هُناكَ سيارات مُكيَّفة، ولا مسَاجد مكيَّفة.

وبها أنَّ الجُمُعَة لا يُسَن لـها الإِبْرَاد؛ تبيَّنَ أنَّ لـها أَحْكَام خاصَّة لا توافق الظُّهر، وأنَّ بَيْنَها وبيْنَ الظُّهر فروقًا تبلغ أكثر مِن عشرين فرْقًا، منها:

أنَّ العَصْر لا تُجْمَع إِلَى الجُمُعَة فيها لو كَانَ الإِنْسَان مُسَافِرًا ثم دخل بلدًا يُصلِّي الجُمُعَة؛ لأنَّ النُّصُوص إِنَّها جاءَتْ في الجَمْع بين الظُّهر والعَصْر، والظُّهر له أَحْكَام

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الاستئذان، باب تسليم الرِّجَال على النِّساء والنِّساء على الرِّجَال، رقم (١٥٩). ومسلم: كتاب الجمعة، باب صلاة الجمعة حين تزول الشَّمس، رقم (٨٥٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الجمعة، باب فضل الجمعة، رقم (٨٤١)، ومسلم: كتّاب الجمعة، باب الطيب والسواك يوم الجمعة، رقم (٨٥٠).

خاصَّة، والجُمُعَة لها أَحْكَام خَاصَّة.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ النَّبِيَّ -صلَّى اللهُ علَيْه وعلَى آلِه وسلَّم- كَانَ يبادر بصَلَاة العَصْر؛ لِقَوْلِ جَابِر في صَلَاة العَصْر: «وَالعَصْرَ والشَّمْسُ نَقِيَّةٌ»، وهو كذَلِك كَانَ يبادر بها مِن حينِ دخُول وقتها.

ولا إِبْرَاد لصَلَاة العَصْر؛ لأنَّهَا في وقت إِبْرَاد، والسُّنة تعجيلُها مطلقًا، لِقَوْلِه: «والمَغْربَ إِذَا وَجَبَتْ»، وهو كذَلِك السُّنة بالمُبادَرَة بها.

ولكن هل مَعْنَاه مِن حين أن يؤذنَ فَيُقِيم؟

الجَوَاب: لا، والدَّلِيل عَلَى أن هذا لَيسَ المَعْنَى: قول النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلامُ: «سَلُوا قَبْلَ المَعْرِبِ»، ثم قال في الثَّالثة: «لَمِنْ شَاءَ»(۱)، كراهية أن يتخذها النَّاس سُنة، وَهَذَا يدُلِّ عَلَى أَنَّ بِينِ الأَذَانِ والإِقَامَة فَرْقًا.

أضف إِلَى ذَلِك: أَنَّ الإِنْسَان إِذَا أُذِّن للصَّلاة فَسَوْفَ يقوم ليَتَوَضَّا، وَهَذَا يأخذ وقتًا؛ فلا بُدَّ أَن تُراعَى مثل هَذِهِ الأُمُور، وأَنْ لا نَقُول إِنَّ قَوْله: «إِذَا وَجَبَت» أي مِن حين أن تغرب، لكن نَقُول مِن حين أنْ تَغْرب يتأهَّب للصَّلاة فيتَوَضَّا، ثم يُصلِّى رَكْعَتَيْنِ قبل المَغْرِب، لكن لا يتخذها سُنة.

وإن قيل: هل وقتُ المَغْرِب يمتد إِلَى زَمَنٍ، أو بمُجرَّد صَلَاة المَغْرِب يَنْتَهي الوَقْت؟

فالجَوَاب: أنه لا يَنْتَهي وقتها إلَّا إِذَا دخل وقت الْعِشَاء، خلافًا لمن قال بخُرُوج وقتها إِذَا اشْتَبكَتِ النُّجوم وبانَتْ في السَّماء، فإنَّ هذا قولٌ لا دلِيلَ علَيْه.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: كتاب الصَّلاة، باب الصَّلاة قبل المغرب، رقم (١٢٨١).

الفَائِدَةُ النَّالِثَةُ: مُرَاعَاة أَحْوَال النَّاس حَتَّى في التَّقديم والتَّأخير، فإذَا اجتمعوا فالأَفْضَل التَّأخير؛ فيَنْبَغِي للإِنْسَان أن فالأَفْضَل التَّأخير؛ فيَنْبَغِي للإِنْسَان أن يراعي أَحْوَال النَّاس.

إِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل من المُرَاعَاة أَنَّ الْإِمَام إِذَا تأخَّر لعذر عَنِ العَادَة بِمِقْدَار عشر دقائق أَنْ تُعَجَّل الصَّلَاة ويُسرَع في أدائها عَلَى الإتيان بأدنى الوَاجِبَات، مع الْعِلْم أَنَّ أدنى وَاجِب في الصَّلَاة: ألَّا يستَفْتِح الْإِمَام بدُعَاء الاسْتِفْتَاح، وألَّا يقول: «إسم الله الرَّحن الرَّحيم» في الفَاتِحَة، ولا يَقُول: «آمِين»، ولا يقرأ شيئًا آخَر، ولا يَزيد على (سبحان ربي العَظِيم) في الرُّكُوع، ولا عَلَى (سمع الله لمن حمده ربنا ولك عَلَى (سبحان ربي الغَطْيم)، ولا عَلَى وَاحِدَة (سبحان ربي الأَعْلَى)، ولا عَلَى قَوْله: «ربِّ اغفر لي» بين السَّجدتين، ولا عَلَى التَّشهد الأوَّل والأَخِير إِلَى (وأشهد أَنَّ مُحَمَّدًا عبده ورَسُوله، اللَّهُمَّ صلِّ عَلَى مُحَمَّد)؟

الجَوَاب: نعم، رُبَّما نَقُول الْأَفْضَل أَنْ تُخفَّف الصَّلَاة؛ لأَنَّهُ رُبَّما يَكُون بَعْض النَّاس لـه أشغـال وقـد رتَّب وقته في سَاعَـةٍ مُعيَّنةٍ أَن يَنْتَقِل إِلَى شغـل آخـر بعد الصَّلَاة.

وقد يقال: لا، بل يَأْتِي بها عَلَى العَادَة كَامِلة؛ لئلَّا يقول قَائِل: «أَحَشَفًا وَسُوءَ كَيْلِ»<sup>(١)</sup>، ويمنعنا مِن أداء الصَّلَاة عَلَى الوَجْه الأتَم.

فأَصْبَح الْإِمَام يتحير بين أمرين: أنْ يخفف جبْرًا لتَأْخِيره في الزَّمان، أو يَأْتي بِها كَامِلَة، ويُعتبر ذَلِك عذرًا، والعُذْر عند كِرَام النَّاس مَقْبُولٌ، والْأَفْضَل مُراعاة حال المَّامُومِين.

<sup>(</sup>١) مجمع الأمثال (١/ ٩٠).

لكن لو فُرض أنَّ الْإِمَام دخل في الصَّلَاة عَلَى العَادَة، ثُمَّ نزَل المطَّرُ بغَزارَةٍ، أُو تلبَّدَت الْغُيومُ، وكَثُرَتِ الرُّعودُ والْبُروقُ، فَهل مِن الْأَفْضَل أن يُعجِّل ويُسرع في الصَّلَاة؟

نقول: نعم، الرَّسول ﷺ كَانَ إذَا سَمِع بُكاء الصَّبِيِّ أَوْجَزَ فِي صَلَاته؛ مُرَاعَاةً لِحال الطِّفل وأُمِّه، ولا شَكَّ أَنَّ الْإِمَام في الوَاقِع يُعتبَر كالْإِمَام العام، يجب أَنْ يُرَاعِيَ أَحْوَال النَّاس.

ويُستَفادُ منه المُبادَرةُ بصَلَاةِ المَغْرِبِ؛ لأنَّهُ يقولُ: «والمَغْرِبَ إِذَا وَجَبَتْ».

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: ترك السُّنة لطلب الرِّفق.

وجهه: أنَّ الرَّسول ترك تَأْخِير الْعِشَاء مِن أَجْلِ الرِّفق بالنَّاس، ولا شَكَّ أنَّ الرَّسول ﷺ أحكم الرَّاعين للخَلْق، فلَوْلَا أنَّ هذا هو الشَّرع ما فعله، وَهَذَا هو النَّدي يَنْبَغِي للإِنْسَان أن يَكُون سَائسًا للخَلْق بها ينفعهم، ويُخَفِّف علَيْهم الشَّريعَة، وكُلَّها كَانَتِ الشَّريعَة مُسَهَّلة أمام النَّاس؛ كَانَ قبولهم لها أشَد.

فَيَنْبَغِي لَكَ أَنْ لَا تَشَدِّد عَلَى النَّاسِ فِي الشَّرِيعَة، وما وَجَدْتَ للتَّسهيلِ سَبِيلًا فاسلُكُه.

أَلَيْس الرَّسول يُوصِي الدُّعاة بالتَّيْسِير، ويقول: «يَسِّرُوا وَلَا تُعَسِّرُوا، وَبَشِّرُوا وَلَا تُنَفِّرُوا، فَإِنَّمَا بُعِثْتُمْ مُيَسِّرِينَ وَلَمْ تُبْعَثُوا مُنَفِّرِينَ»<sup>(۱)</sup>؟!

وكثير مِن النَّاس يقول: أعامل النَّاس بالشِّدة حَتَّى يَخْضَعُوا للأَسْهَل، وَهَذَا غَلَطٌ، بل عامِلْهم بالأَسْهَل حَتَّى يقْبَلُوا الشِّدةَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب العلم، باب ما كان النبي ﷺ يتخولهم بالموعظة والعلم كي لا ينفروا، رقم (٦٩)، ومسلم: كتاب الجهاد والسير، باب في الأمر بالتَّيسِير وترك التنفير، رقم (١٧٣٤).

الْفَائِدَةُ الْحَامِسَةُ: الْمُبادرة بصَلَاة الصُّبح؛ لِقَوْلِه: «كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يُصَلِّيهَا بِغَلَس»، ولكن صَلَاة الصُّبح قبلها سُنة مؤكَّدة مِن آكد الرَّواتِب؛ فلا بُدَّ بعد الأَذَان أَنْ يَتَوَضَّأَ الإِنْسَان ويُصلِّي الرَّاتِة، ثُم يُصلِّي الْفَرِيضَة.

في وقْتِنا الحَاضِر نَجِدُ بَعْض المؤذِّنِين -نسأل الله لهم الهِدَايَة- يتقَدَّمُون في أَذَان الْفَجْر، فيَنْبَغِي أَنْ تحتاط وتُضِيف إِلَى أَذَانِهم خمس دَقائِق بعْد الأذَان، وكأنَّهُ أَذَان بعد خمس دقائق؛ لئَلَّا تصليَ قبل وقتها.

فإن قال قَائِل: لماذا كَانَتِ السُّنة أن تُؤخَّرَ صَلَاةُ الْعِشَاء؟

قلنا: لئلَّا يطولَ فصل ما بين صَلَاتَي الفَجْرَ والعِشَاء، والله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى بحِكْمَتِه يُحب مِن عباده أن يَكُونوا عَلَى صِلَةٍ به عن قُرب؛ ولِهِذا تَجِد الأَوْقات مُتقاربة ما عدا الْفَجْر والعِشَاء؛ لأنَّ بَيْنَهما صَلَاة اللَّيل، ولأنَّهُ يَشُق عَلَى النَّاس إِذَا قيل لهم لا تُصَلُّوا العِشَاء إِلَى بعْد نصْفِ اللَّيل -مثلًا- كما لا تُصلُّوا الظُّهر إلَّا بعد نصف النَّهار.

فإن قيل: كَثِيرٌ من النَّاس لا يُفرِّقُون في الشَّريعَة بين العزيمة والرُّخصة، فإِذَا وجدوا اخْتِلَافا لبَعْض العُلَهَاء يأخُذونَ بِها يرَوْنَه أَسْهَل دون الرُّجوع للدَّليل؟

الجَوَابِ: هؤُلاءِ يتتبعون الرُّخَص، والوَاجِب فِيمَنْ لَا يَسْتطِيع أَنْ يعرف الدَّليل بنفسِهِ أَنْ يتبعَ مَن يَرى أَنَّه أَقْربُ إِلَى الصَّواب؛ لغزارة علمه، وقوة إيهانه.

فإن لم يعرف، فلِلْعُلَماء في ذَلِك ثَلاثَة أَقْوَال:

الْقَوْلِ الْأُوَّلِ: يُخَيَّرُ بينهما؛ لِتَسَاوِي الطَّرفَيْن عنده.

الْقَوْل الثَّانِي: يأخذُ بالأشد؛ لأنَّهُ أَحْوَط.

الْقَوْل الثَّالث: يَأْخِذُ بِالأَيْسَرِ؛ لأَنَّهُ أَوْفَق للشَّرِيعَة.

والأخير هو الصَّحيح، أما إِنْسَان يتَتبَّع الرُّخَص؛ فلا يَجُوز، لأَنَّهُ لو فعل ذَلِك لَــَاكَانَ له دِين في بَعْض الأَحْيَانِ.

وفي هَذَا الحَدِيث: تَأْخِيرُ صَلَاةِ الْعِشَاء إِلَى أَن يجتمعُوا: «إِذَا رآهُمُ اجْتَمَعُوا عَجَّلَ، وإذَا رآهُمْ أَبْطَؤُوا أَخَرَ».

وفيهِ أيضًا: حُسْنُ رِعايةِ النَّبِيِّ ﷺ وذَلِك بمُراعاةِ النَّاسِ، فإِذَا اجتمعُوا عَجَّلَ، وإِذَا أبطؤوا أَخَرَ، مع أنه يُسْتَحَبُّ أن يُؤَخِّرَ من الْعِشَاء، لكنَّ مُرَاعَاةً أَحْوَالِ المَأْمُومينَ أفضلُ.

30- عَنْ أَبِي المِنْهَالِ سَيَّارِ بْنِ سَلامَةَ قَالَ: «دَخَلْتُ أَنَا وَأَبِي عَلَى أَبِي بَرْزَةَ الأَسْلَمِيِّ، فَقَالَ لَهُ أَبِي: كَيْفَ كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يُصَلِّي المَكْتُوبَة؟ فَقَالَ: كَانَ يُصَلِّي الْأَسْلَمِيِّ، فَقَالَ لَهُ أَبِي: كَيْفَ كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يُصَلِّي المَكْتُوبَة؟ فَقَالَ: كَانَ يُصَلِّي الْمَصْرَ، ثُمَّ يَرْجِعُ الْمَجِيرَ -الَّتِي تَدْعُونَهَا الأُولَى- حِينَ تَدْحَضُ الشَّمْسُ، وَيُصَلِّي الْعَصْرَ، ثُمَّ يَرْجِعُ أَحَدُنَا إلى رَحْلِهِ فِي أَقْصَى المَدِينَةِ وَالشَّمْسُ حَيَّةٌ، وَنَسِيتُ مَا قَالَ فِي المَغْرِبِ، وَكَانَ يَحُدُنَا إلى رَحْلِهِ فِي أَقْصَى المَدِينَةِ وَالشَّمْسُ حَيَّةٌ، وَنَسِيتُ مَا قَالَ فِي المَغْرِبِ، وَكَانَ يَسْتَجِبُ أَنْ يُؤَخِّرَ مِنَ الْعِشَاءِ الَّتِي تَدْعُونَهَا الْعَتَمَة، وَكَانَ يَكْرَهُ النَّوْمَ قَبْلَهَا، وَكَانَ يَنْفَتِلُ مِنْ صَلَاةِ الْعَدَاةِ حِينَ يَعْرِفُ الرَّجُلَ جَلِيسَهُ، وَكَانَ يَقْرَأُ بِالسِّيِّنَ إلى المِئَةِ الْعَدَاةِ حِينَ يَعْرِفُ الرَّجُلَ جَلِيسَهُ، وَكَانَ يَقْرَأُ بِالسِّيِّنَ إلى المِئَةِ الْعَدَاةِ حِينَ يَعْرِفُ الرَّجُلَ جَلِيسَهُ، وَكَانَ يَقْرَأُ بِالسِّيِّنَ إلى المِئْقِ الْمَالِقِ الْعَدَاةِ حِينَ يَعْرِفُ الرَّجُلَ جَلِيسَهُ، وَكَانَ يَقْرَأُ بِالسِّيِّنَ إلى المِثَيِّ الْمَالِيَةِ الْعَدَاةِ حِينَ يَعْرِفُ الرَّجُلَ جَلِيسَهُ، وَكَانَ يَقْرَأُ بِالسِّيِّ إلى المِثَيِّ إلى المِثَيِّ الْمَالِيَةِ الْعَدَاةِ حِينَ يَعْرِفُ الرَّالِ المَّالِقِ المَالِيَةِ اللْعَمْ الْمَالِيَةِ الْعَمَالِ المَّالِقِ المَالِيَةِ الْمَالِيَةِ الْمِي الْقَصَى الْمِينَا إلَيْهَا اللَّهُ الْمُ المَالِيَةِ الْمَالِقِ الْمَالِقِ الْمَالَةِ الْمَالِيَةِ الْمَالِقِ الْمَقَالَ الْمَالِيَةِ الْمَالِيَةِ الْمَالِيَةِ الْمَالِيَةِ الْمَالِيَةِ الْمَالِيَةِ الْمَالِيَةِ الْمَالِقَ الْمَالِيَةِ الْمَالِيَةِ الْمُؤْمِ الْمُعَلِيقِ الْمَلْمَةُ الْمُؤْمِ الْمَالِيَةِ الْمَالِيَةِ الْمَلْمُ الْمَلَةِ الْمُعَلِقُ الْمَالِيَةِ الْمُؤْمِ الْمَلِيسَةُ الْمَالِيَةُ الْمَالِمَةُ الْمَالِيَةِ الْمَالِيَةِ الْمَالِقُ الْمَلْمَالِ اللْمَلِيقِ الْمَلْمُ الْمَالِمُ الْمَلِيْقِ الْمَلْمُ الْمَلْمِ الْمَالِمُ الْمَلْمُ الْمَلْمُ الْمَلْمُ الْمَالِمُ الْمُؤْم

# الشتزح

هَذَا الحَدِيثُ يفيدُ ما يفيدُه حديثُ جَابِرِ السَّابِقُ في كَيفِيَّةِ صَلَاةِ النَّبِيِّ عَلَيْةٍ من حيثُ التَّوقِيت.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصَّلاة، باب وقت العصر، رقم (٥٢٢).

قَوْله: «دَخَلْتُ أَنَا وَأَيِ عَلَى أَيِ بَرْزَةَ الأَسْلَمِيِّ»، وأبو بَرْزَة صحابيٌّ معروف، «فَقَالَ لَهُ أَبِي: كَيْفَ كَانَ النَّبِيُّ عَلَى أَلَى المَكْتُوبَة؟»، لو نظَرْنا إِلَى ظَاهِر الاستفهام؛ لوجدناه عن كَيفِيَّة الصَّلَاة وصفتها، لكن أبا بَرْزَة فَهِم مِن السَّائل أنه يريد زمان أدائها، بدَلِيل الجَوَاب حيثُ قال: «كَانَ يُصَلِّي الهَجِيرَ -الَّتِي تَدْعُونَهَا الأُولَى - حِينَ أدائها، بدَلِيل الجَوَاب حيثُ قال: «كَانَ يُصَلِّي الهَجِيرَ -الَّتِي تَدْعُونَهَا الأُولَى - حِينَ تَدْحَضُ الشَّمْسُ»، وسُمِّيت الهَجِير لأنَّهَا تقع في الهاجِرة، وهي شدة الحر، ويريد بها الظُّهر، وسميت الأولى؛ لأنَّ جبريل أمَّ النَّبيَّ عَيِي بها أوَّلا، وقوْله: «حِينَ تَدْحَضُ الشَّمْسُ»؛ أي تزول، «وَيُصَلِّي الْعَصْرَ، ثُمَّ يَرْجِعُ أَحَدُنَا إِلَى رَحْلِهِ فِي أَقْصَى اللَّيْسَ مَلَّة وَالشَّمْسُ حَيَّةٌ»، وَهَذَا يَدُلُّ على أنه كَانَ يُبادِر بها ويُصلِّيها والشَّمْس حيَّة، الْي رَحْلِهِ فِي أَقْصَى وقَوْله: «والشَّمْسُ حَيَّة» أيْ إلى بيته، وقَوْله: «والشَّمْسُ حَيَّة» أيْ لمَ تَصْفَر، والجملة والية في موضع نصب.

ثم قال أبو المِنهال: «وَنَسِيتُ مَا قَالَ فِي المَغْرِبِ»، لكن عندنا ما يكفينا وهو حديث جَابِر، حيثُ قال: «وَالمَغْرِبِ إِذَا وَجَبَتْ».

قَوْله: «وَكَانَ يُسْتَحَبُّ أَنْ يُؤَخِّرَ مِنَ الْعِشَاءِ الَّتِي تَدْعُونَهَا الْعَتَمَةَ» الضَّمير يعود عَلَى النَّبِيِّ، كَانَ يستحب تَأْخِير العِشَاء، حَتَّى قالَ ذاتَ لَيْلَةٍ، وقد خرَج حين مضى عامَّة اللَّيل: «إِنَّهُ لَوَقْتُهَا لَوْلَا أَنْ أَشُقَّ علَى أُمَّتِي »(١)، وقَوْله: «الَّتِي تَدْعُونَهَا الْعَتَمَة»، أي تُسمُّونها، وَهَذَا يَحْتَمِل أَن يَكُون إقرارًا، أو إنكارًا، «وَكَانَ يَكُرهُ النَّوْمَ العَتَمَة»، أي تُسمُّونها، وَهَذَا يَحْتَمِل أَن يَكُون إقرارًا، أو إنكارًا، «وَكَانَ يَكُرهُ النَّوْمَ قَبْلَهَا، وَالحَدِيثَ بَعْدَهَا»، هل نَقُول إنَّا كراهَةٌ شرعيَّةٌ، وهِي في عُرف المتقدِّمِينَ تَفيد التَّحريم، أو كرَاهةٌ طبيعيَّة جِبِلِّيَّة؟ يَحْتَمِل المَعْنيَيْن.

ولو كَانَتْ طبيعية؛ فلِئَلَّا يتأخَّر عن صَلَاة الْفَجْر، أو يقوم وهو كسلان يريد النَّوم.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب وقت العشاء وتأخيرها، رقم (٦٣٨).

ونظير ذَلِك: قول النَّبِيِّ عَلَيْهِ للرَّجُلِ الَّذِي سلَّم علَيْه فلم يَرُد علَيْه السَّلام حَتَّى تيَمَّم ثُم قال: «إِنِّى كَرِهْتُ أَنْ أَذْكُرَ اللهَ إلَّا عَلَى طُهْرٍ»(۱)، والمُرَاد هنا الكراهة الطَّبيعيَّة؛ لحَدِيثِ عَائِشَة رَضَيَّكَ عَنَهَ: «كَانَ النَّبيُّ عَلَيْهِ يذكر الله عَلَى كل أَحْيَانِه»(۱)، ولأَننا لا نعلم أحدًا قال بكراهة ذكر الله إلَّا عَلَى طهارة، إلَّا كَراهَة طبيعيَّة كالحُبِّ والكُرْه للإِنْسَان، لا التَّحريم.

إذن، حُكْم الكراهة يَكُون بحسب السِّياق.

«وَكَانَ يَكْرَهُ النَّوْمَ قَبْلَهَا، وَالحَدِيثُ بَعْدَهَا» أيْ بعد العِشَاء، يكرهُ أنْ ينامَ قبلَها، يعني: بين المَغْرِبِ والْعِشَاء، وذَلِك لأنَّ النَّوم قبلها يُفَوِّتُ المتحدِّثَ صَلَاةَ اللَّيلِ، يؤدِّي إِلَى وَاحِدٍ مِن أمرين: إمَّا أنْ يستغرق في النَّوم فلا يقوم إلَّا للفَجْر، وإمَّا أنْ يقومَ ونصفه نوم مع التَّعب والكسل؛ لأنَ بدنَه لم يأخذ طاقتَه من النَّوْم، فيؤدي الصَّلَاة عَلَى وجه غير مرضي.

أما الحَدِيث بعدها فإنَّما كُرِه؛ لأنَّ الإِنْسَان إِذَا تحدَّث بعد العِشَاء وطال به الحَدِيث؛ تأخر في النَّوم وَهَذَا يعود بضرر عَلَى البدن ولو عَلَى المدى الطَّويل، ويُؤدِّي إِلَى ترك قيام اللَّيل؛ لأنَّ الإِنْسَان إِذَا نام متأخرًا فسيَكُون لُبُّ نَوْمِه في وقت التَّهَجُّد، ورُبَّما تأخَّر استيقاظه إِلَى ما بعد طُلُوع الْفَجْر، أو إِلَى ما بعد طُلُوع الشَّمْس.

وإِذَا كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يكرهُ الحَدِيث بعدها، أي: بعد الْعِشَاء، حَتَّى إِن كَانَ الحَدِيثُ نافعًا فإِنَّه يكرهُه، فها بالك فيها إِذَا كَانَ الحَدِيثُ ضارًّا، كها يوجدُ من بَعْض النَّاس الَّذِين يتعلَّلُونَ بعد صَلَاة الْعِشَاء، فيَجْلِس بَعْضُهم إِلَى بَعْض، فتعمرُ

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: كتاب الطهارة، باب أيرد السلام وهو يبول، رقم (١٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الحيض، باب تقضي الحائض المناسك كلها إلا الطواف بالبيت، رقم (٢٩٨)، ومسلم: كتاب الحيض، باب ذكر الله تعالى في حال الجنابة وغيرها، رقم (٣٧٣).

أَوْقَاتُهُم بِالغِيبَةِ، وسَبِّ النَّاسِ، والكَلَامِ المحرَّمِ، والفِعلِ المحرَّمِ، نَقُول: هذا تَكُونُ كراهةُ النَّبِيِّ عَلَيْ له أعظمُ وأعظمُ، وأنت ترى أنَّ الَّذِين ابتُلُوا بِهَذَا الأَمْرِ -أي: بالسَّهَرِ بعد صَلَاة الْعِشَاء- تجد أن صَلَاتَهم الْفَجْرَ مع الجَهَاعَةِ قليلةٌ، وتجد أن أجسَامَهم منحطةٌ ضَعِيفةٌ؛ لأن نومَ اللَّيلِ لا يَسدُّ مَسَدَّهُ نومُ النَّهار.

ويُستثنى مِن هَذَا الحَدِيث ما كَانَ السَّهر فيه لَصْلَحَة، كطلب الْعِلْم، فقد كَانَ أبو هريرة رَضَالِكُ عَنْهُ لَا يَنام من اللَّيل إلَّا مُتأخِّرًا ليتحَفَّظ أحاديث الرَّسول عَلَيْه، كذَلِك الحَدِيث مع الأهل لقصد التَّاليف، فقد جاءت صفِيَّة إِلَى رَسُول الله عَلَيْه وهو مُعتكِف في المُسْجد وبقيت معه بعد صَلَاة العِشَاء إِلَى ما شاء الله (۱)، كذَلِك مع الظَّيف فيَجْلِس ويتحَدَّث معه، ويُعْطِيه ضِيَافته مِن عَشاء أو قهوة أو مَا أَشْبَه ذَلِك؛ لأن هَذِهِ مَصْلَحَة شرعيَّة في التَّاليف، وإكرام الضَّيف مَطْلُوب ووَاجِب.

«وَكَانَ يَنْفَتِلُ مِنْ صَلَاةِ الْغَدَاةِ حِينَ يَعْرِفُ الرَّجُلَ جَلِيسَهُ»، وَهَذَا يدُلّ عَلَى أَنه كَانَ يبكر بها، والإِنْسَان يعرف جليسه إِذَا ارتفع النَّهار بضوء الْفَجْر؛ لأَنَّهُ في ذَلِك الوَقْت لَيسَ هُناكَ كهرباء، ولا شُرُج، «وَكَانَ يَقْرَأُ بِالسِّتِينَ إِلَى المِئَةِ»، وَهَذَا يَدُلُ على أنه كَانَ يبتدئ بها مبكِّرًا؛ لأَنَّهُ إِذَا كَانَ ينفتل حين يعرف الرجل جليسه وهو يقرأ بالستين إلى المِئة، والعَادَة أَنَّ قِراءَتَه كَانَتْ مرتَّلَة يقِفُ عنْدَ كُلَّ آيَةٍ، لكن التَّبْكِير في الوَاقِع تبكير نِسْبِي، بدَلِيل أنه عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ كَانَ يُصلِّي النَّافلة حراتبة الْفَجْر - ثُم يضطجع حَتَّى يَأْتِيه المُؤَذِّن.

# مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الأُولَى: حِرْص السَّلف الصَّالح عَلَى الْعِلْم والتَّسَاؤل عنه؛ لأنَّ سَيَّار بن سَلامَة سأل أبا بَرْزَة عن كَيفِيَّة صَلَاة النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ الدِوَسَلَّمَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الخُمس، باب ما جاء في بيوت أزواج النبي ﷺ، رقم (٢٩٣٤).

### مَسْأَلَة:

كَانَ السَّلف يَسْأَلُون لِلْعِلم والْعَمَل، وَهَذَا عكس حال كثير من النَّاس الْيَوْم يَسْأَلُون لِلْعِلم لكِن لا تَجِدُ أحدًا يعمل - إلَّا قليلًا - فتجد البَعْض يَسْأَلُ العالم عن كذا وكذا، فإنْ وافق هَواه فعلَى العين والرَّأْس، وإنْ لَم يُوافِقْ هَوَاهُ قَال: هَذَا مَا عِنْدَه عِلْمٌ! ويَبْحَثُ عَن غَيْرِه ليَسْأَله، ويظل يَسْأَلُ ويَسْأَل حَتَّى يَصِل إِلَى مَن يقول له ما يُوافِق هَواه، وجِينَئذٍ يقول هذا هو الحق! فهَل هَذَا يطْلُبُ الحَقَّ؟! بالطَّبْع لا يَطْلُب الحَقَّ. الطَّبْع لا يَطْلُب الحَقَّ.

وكان الصَّحَابَة إِذَا تعلَّمُوا عَشَرَ آيَاتٍ علَّمُوها ثُمَّ عَمِلُوا بها<sup>(۱)</sup>، فواللهِ لو أَنَّنا طَبَقْنا هذا في أنفسنا وأهْلِنا وجِيرَاننا وبَنِي قوْمِنا؛ لوَجَدْنا الأَمْر عَلَى غير هذا الحال، وكثير مِن العامَّة الَّذِين لَيسَ عندهم دين ولا ورَع إِذَا سَأَلُوا عن شَيْءٍ وقيل لهم هذا حرام؛ صاريتشكَّك، مع أنه أتى إِلَى هذا العالمِ وهو يُوقِن أنَّ الحقَّ عنْدَه، أو يغلب عَلَى ظنه، ثُم إِذَا أفتاه بها لَا يريد؛ صار هذا العالم -بإذن الله وقدره جاهِلًا لا يُوثَق بعِلْمِه، فيطلب عالمًا آخر، وهَكَذا.

وقد قال أهل الْعِلْم بحُرمة هذا؛ لأنَّهُ مِن تَتبُّع الرُّخَص، ولأنَّهُ جعل الدِّين تبعًا لهواه؛ ولهِذا قَالُوا كما في (باب الفتوى والقضاء) إِذَا سأل الإِنْسَان عالمًا ملتزمًا بِقَوْلِه -أيْ واثقًا بصحته- فحرام علَيْه أَنْ يَسْأَل غيره نفس المَسْأَلَة؛ لأنَّهُ يصير مُتَّبِعًا لهواه، وَهَذَا غير مَن يَسْأَل ليناقش ويفهم الأَدِلَّة.

لكِنْ هَل يَجِبُ عَلَيْك فورًا اتباع الثَّانِي، أو يجب أن تذهب إلَى الَّذي أفتاك أولًا، وتقول سمعت قولًا آخر خِلَاف قولك، ويستدل بكذا وكذا؟

<sup>(</sup>١) الطبقات الكبرى لابن سعد (٦/ ١٧٢).

نقول: الأوْرَع والْأَفْضَل هو الرُّجوع للعالم الأوَّل لمناقشته والتَّبت مما سمِعتَ مِن أَقْوَال -ولا نوجِب هذا-؛ لأنَّ العالم الَّذي قرَّر ما يقول بالدَّليل قد يَكُون عند غيره دَليل آخر، أو يَكُون عنده من الْعِلْم أكثر مِمَّا عند غيره، وإِذَا تيقَّنت من هذا فيجب عَلَيْك الرجوع للعالم الآخر الَّذي أفتاك، ولا يُستحب أن تذكر اسمه؛ لأنك لو رجَعتَ لتَقُول سمعت فلانًا، وهو مرتبته أَعْلَى مِن الأَوَّل رُبَّما يَهاب أنْ يُخالفه، لكن قُل سمعت وَاحِدًا من العُلَهاء يقول كذا وكذا، ويستدل بكذا فهاذا تقول؟ وهَكَذا.

ولهِذا نَقُول: إنَّ مَسْأَلَة الفتوى ليست هينة؛ لأنَّهَا دِين، ولهِذا قال بَعْض السَّلف: «إنَّ هَذَا العِلْمَ دِينٌ فانظُروا عَمَّنْ تَأْخُذونَ دِينكُمْ»<sup>(١)</sup>.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: الصَّحَابَة حريصون عَلَى تطبيق عملهم عَلَى السُّنة، إذْ لم يَقُل كيفُ كنتم تصلون، بل قال: «كَيْفَ كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يُصَلِّي المَكْتُوبَةَ؟».

وَهَذَا هو أَوَّل ما يجب أن نسأل عنه، ما هي السُّنة في كذا أو كذا، فبَعْض النَّاس يَسْأَل -لَا سِيَّما في المَسْجِد الحرام- ما تقول في كذا وكذا، وأنا مذهبي شافعي، أو حنبلي؟

يريد أن نفتيه عَلَى المذهب الشَّافعي، أو الحنبلي، لكن السَّلف لم يَكُونوا كذَلِك، بل كانوا يَسْأَلُون عن فِعل الرَّسول، وَهَذَا هو الوَاجِب علَيْنا؛ لأنَّ الله يقول: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَلْسَوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ ﴾ [الأحزاب:٢١].

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: بِيَانَ كَيْفَ كَانَ الرَّسُولِ ﷺ يُصلِّي الصَّلُواتِ المُكتوبة في أوَّل وقتها.

<sup>(</sup>١) شرح مسلم للنووي (١/ ٨٤).

فلنأخذ الحَدِيث كَلِمَةً كَلِمة: «يُصَلِّي الهَجِير الَّتِي تَدْعُونَهَا الأُولَى»، يُستفاد منه أنَّ الإِنْسَان إِذَا عبر عَلَى النَّاس بخلاف ما يعهدونه أنْ يُبيِّن لهم، و(الهَجِير) رُبها لا يعرفها سَلامَةُ ولا مَن كانوا في عهده؛ ففسَّرهَا لهم، وقال: «الَّتِي تَدْعُونَها الأُولَى»، فأنت إذَا خاطَبْتَ قومًا بها لا يعرفونه في لُغتِهم يجب أن تبين مَعْنَاه في لُغتِهم إِذَا كَانَ هذا مِمَّا يجب بيانه.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ يُصلِّي الظُّهر حين تزول الشَّمْس بدون تَأْخِير، ولكن هذا مُقَيَّد بقول النَّبِيِّ ﷺ: «إِذَا اشْتَدَّ الحَرُّ فَأَبْرِدُوا بِالصَّلَاةِ»(١)؛ فعلَى هذا يَكُون مقيَّدًا بِهَا إِذَا لَم يَشْتَد الحر، أَمَا إِذَا اشْتَد الحر فإنَّ السُّنة الإِبْرَاد.

ورأى العُلَمَاء أن لا إِبْرَادَ في وقْتِنَا لسَبِيَيْن:

السَّبب الأوَّل: أنه قد قيل إنه رخصة.

السَّبب الثَّانِي: إذا قلنا إنه سنة، فقد كَانَ الرَّسول ﷺ يستحب أن يؤخر من الْعِشَاء ومع ذَلِك إِذَا اجتمع النَّاس عجَّل وترك السُّنة.

الْفَائِدَةُ الْخَامِسَةُ: أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْكُ يُبادر بِصَلَاة العَصْر.

وجهه: أنَّ أبا بَرْزَة قال: «يَرْجِعُ أَحَدُنَا إِلَى رَحْلِهِ فِي أَقْصَى المَدِينَةِ وَالشَّمْسُ حَيَّةٌ»، وَهَذَا دَلِيل عَلَى الْمُبادَرَة، ومنها بسَاطة السَّلف، كيف كانوا يُقدِّرون الزَّمَن بالْعَمَل، مع أنَّ العَمَل يَخْتَلِف.

فلو فَرضنا أنَّ أحدًا صلَّى العَصْر في مَسْجِد الرَّسول ﷺ وذهب إِلَى رحلةٍ في

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصَّلاة، باب الإبراد بالظهر في شدة الحر، رقم (٥١١)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب استحباب الإبراد بالظهر في شدة الحر، رقم (٦١٥).

أقصى المدينة وهو مِن النُّشَطاء الأقْوِياء الواسعِي الخطوة، وإِنْسَان آخر صلَّى وهو يدب دبيبًا، فكم الفرق بينهما؟ الفرق كثير لا شك؛ فنَعْمَل بمثل هَذَا الحَدِيث بأنْ نسلك طريقين:

الطَّريق الأَوَّل: أنَّ المُرَاد بذَلِك الوسط لَا المشي السَّريع ولا المشي البطيء.

الطَّريق الثَّانِي: أنَّ السَّلف الصَّالح بُسَطاء في الأُمُور، لَيسَ عندهم تحرير بالدَّقِيقة؛ لِانْعِدَام سَاعات تُضبَط بالدقيقة، لكن مع ذَلِك عندهم وفاء في الوَعْد.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: صراحة السَّلف الصَّالح، حيثُ صرَّح بخطئه بِقَوْلِه: «وَنَسِيتُ مَا قَالَ فِي المَغْرِب»، وكان بوسعه أنْ يَسْكُتَ عنها ولا يقول شيئًا، مع الْعِلْم بأنه رُبَّما في يومٍ مِن الأَيَّام يذكر فيَسُوق الحَدِيث ويذكر المَغْرِب، لكن عندهم مِن الصَّراحة والبيان ما جعلهم يتفوَّهُون بمثل هذا.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ كَانَ يستحب أَنْ يُؤخِّر العِشَاء.

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: ما ذكرْنَا في قَوْلِه: «التي تَدْعُونها العَتَمَة»، وهل قال ذَلِك عَلَى سَبِيل الموافقة، أو الانْتِقَاد؛ فيحْتَمل هذا أو هذا، لكن الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ قال: «لَا يَغْلِبَنَكُمُ الْأَعْرَابُ عَلَى صَلَاتِكُمُ الْعِشَاءَ إِنِّهُمْ كَانُوا يُعْتِمُونَ بِالْإِبِلِ» (١) قال: «لَا يَغْلِبَنَكُمُ الْأَعْرَابُ عَلَى صَلَاتِكُمُ الْعِشَاء، كَا قال يُعْلِي يَعْلِي وَمِنْ بَعْدِ يعني لا تُسَمُّونها العَتَمة فإنَّما هي في كتاب الله العِشَاء، كما قال تعالى: ﴿وَمِنْ بَعْدِ صَلَوْقِ ٱلْمِشَاء كَمَا قال تعالى: ﴿وَمِنْ بَعْدِ صَلَوْقِ ٱلْمِشَاء عَلَى الأَسْمَاء الشَّرعية بقدر صَلَوْقِ ٱلْمِشَاء . ﴿ النور: ٥٨]؛ فيَنْبُغِي عَلَى الإِنْسَان أَنْ يُحافظ عَلَى الأَسْمَاء الشَّرعية بقدر الإمكان.

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: يَنْبَغِي للإِنْسَان أَنْ يكره النَّوم قبل صَلَاة العِشَاء، والحَدِيث بعدها؛ لأَنَّ النَّبيَّ -صلَّى اللهُ علَيْه وعلَى آلِه وسلَّم- كَانَ يكره ذَلِك.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب سجود التلاوة، رقم (٥٧٨).

الفَائِدَةُ العَاشِرَةُ: يَنْبَغِي للإِنْسَان أن يبتعد عمَّا يَكُون ذريعة لأداء العِبادَة عَلَى وجه الكسَل، أو لتَأْخِيرها عَن وَقْتِها؛ لأَنَّنا علَّلْنا كراهة النَّوم قبل العِشَاء بِهَذَا، فالإِنْسَان إِذَا كَانَ عنده شغل وقام بعِبادَةٍ؛ لأداها وهو غير مطمئن، فعلَيْه أنْ يقضي الشُّغل أولًا ما لم يخرج الوَقْت.

الفَائِدَةُ الحَادِيَةَ عَشْرَةَ: يَنْبُغِي للإِنْسَان أَنْ يكره الحَدِيث بعد صَلَاة العِشَاء، ومَعْلُوم أَنَّ الإِنْسَان إِذَا كره الشَّيْء فَسَوْفَ يتركه ويتجنبه.

ولو تأمَّلت في حال بَعْض النَّاس -مع الأسف- تجد النَّهار صار عندهم ليلًا واللَّيل نهارًا، وأكثر النَّاس لا ينام إلَّا بعد مُنتَصف اللَّيل، ومنهم مَن يسهر إِلَى طُلُوع الْفَجْر، ثُم إِنْ كَانَ عنده إيهان صلَّى الْفَجْر ونَام، وإلَّا نام قبل الْفَجْر وصلَّى بعد استيقاظه، هذا هو الوَاقِع، وإذَا شئت أَنْ تتحَقَّق مِن هذا اخْرُج عَنِ البلَد إِلَى ما حولها تجد النَّاس منتشرين في كلِّ مكان، ثُم منهم مَن يسهر عَلَى أمرٍ مُحَرَّم -نسأل الله العافية-، وقد بلغني في بَعْض البلاد أنَّهُم يَصْطَحِبُون معهم آلات اللَّهو، ويُغَنُّون ويرقصون -نسأل الله العافية-، وبَعْضهم يستعمل هذا الدش الخبيث فيطلع على كل منكر؛ وهَذِهِ محنة في الوَاقِع يُخْشَى أَنْ نُعاقب عليها؛ لأنَّ الله تعالى رُبَّما يُمْلي لنا ويستدرجنا مِن حيثُ لا نعلم.

فعلَيْنا أَنْ نَتَناصَح، فَمَا لَهِذَا خُلِقْنا، ولا تَجعل أحدًا يُثبِّطك عَنِ الطَّاعة حَتَّى لا يُصرَف قلبك إِلَى غير الله، وانْصَح بحسب ما يَكُون عندك مِن عبارةٍ وبيَان.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةَ عَشْرَةَ: أَنَّ الرَّسول -صلَّى اللهُ علَيْه وعلَى آلِه وسلَّم- كَانَ يُبادر بصَلَاة الغَداة، أي: الْفَجْر؛ لِقَوْلِه: «كَانَ يَنْفَتِلُ مِنْ صَلَاةِ الْغَدَاةِ حِينَ يَعْرِفُ الرَّجُلُ جَلِيسَهُ». الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ الرَّسول عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ قرأ في صَلَاة الْفَجْر بقِراءَة مُطوَّلة كَانَتْ مِن ستين إِلَى مئة.

إن قال قَائِل: فأيُّ الآيَات الَّتي قرأ منها بِهَذَا العدد، هل هي آياتُ قصيرة، أو آيات طويلة؟

نقول: إِذَا لَم يُنَص عَلَى أنها مِن الطُّوال أو القِصَار فليُحْمَل عَلَى الْمُتوسِّط.

مسألة: في قَوْلِه: «كَيْفَ كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يُصَلِّي الْمَكْتُوبَة؟»، وعدم سؤاله (ماذا تفعلون؟) ألا يدلُّ عَلَى أنَّ طالب الْعِلْم المبتدئ يجب أن لا يتمذهب، بل إنه يطلب مِن كتب الفقه المقارَن الَّتي لا ترتبط بمذهب معين؟

الجَوَاب: لا بُدَّ لطالب الْعِلْم مِن مذهب يركِّز علَيْه، ويعرف قَوَاعِده، وَهَذَا في طلب الْعِلْم لا عن سَائل يَسْأَل ويُجاب علَيْه؛ لأنَّهُ لو لم يكن لطالب الْعِلْم مذهب يركز علَيْه ويجعله هو القَاعِدة بدون أن يلتزم به التِزَامًا مُطْلقًا؛ فإنَّه يَضِيع، ولذَلِك نرى علماء مِن الأَئِمَّة إِذَا قاموا يحكون مذاهب الفُقَهَاء؛ إِذَا بهم يحكونها غلطًا، وغير صَحِيحَة، ومبنِيَّة عَلَى غير قَوَاعِد، ولا يضرك إِذَا انتسَبْتَ إِلَى مذهب مُعَيَّن، لكن لا عَلَى وجه الالتِزَام به حقًّا كَانَ أو بَاطِلًا، وكثير مِن العُلَمَاء الأجلاء انتسبوا إِلَى مذاهب كالنَّووِي وغيره.

ذكر المُؤَلِّف رَحِمَهُ ٱللَّهُ حكم تَأْخِير الصَّلَاة عَن وَقْتِها إِذَا كَانَ لعذر، هل تُصَلَّى أُو لَا تُصلَّى فقال:



٥٥ - عَنْ عَلِيٍّ رَضَالِلَهُ عَنْهُ: أَنَّ النَّبِيَّ عَلِيلَةٍ قَالَ يَوْمَ الْخَنْدَقِ: «مَلاَّ اللهُ قُبُورَهُمْ وَبُيُوتَهُمْ نَارًا، كَمَا شَغَلُونَا عَنِ الصَّلَاةِ الْوُسْطَى حَتَّى غَابَتِ الشَّمْسُ»(١). وَفِي لَفْظٍ لَسْلِمٍ: «شَغَلُونَا عَنِ الصَّلَاةِ الْوُسْطَى -صَلَاةِ الْعَصْرِ - ثُمَّ صَلَّاهَا بَيْنَ المَغْرِب وَالْعِشَاءِ»(٢).

هَذِهِ الصَّلْوَاتُ الخَمْسُ أفضلُها صَلَاةُ العَصْرِ؛ لأنَّ اللهَ تعالى ذكرَها لخصوصِها حينَ أمرَ بِالْمُحافَظَةِ عَلَى الصَّلوَاتِ، فقال: ﴿ حَنفِظُواْ عَلَى ٱلصَّلَوَتِ وَٱلصَّكَلُوةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾ [البقرة:٢٣٨]، والصَّلَاة الوسطى هي صَلَاةُ العَصْرِ كما يُفيدُ هَذَا الحَدِيثُ.

يوم الخَنْدَقِ هو يوم الأحزاب، وهو إِحْدَى الغزواتِ الشهيرةِ التي غزاها النَّبِيُّ عَلَيْهُ، كَانَتْ غزوةُ الخندقِ -وتسمى غزوةَ الأحزابِ- في شَوَّال في السَّنة الخامسةِ من الهجرةِ، حين تحزَّبَتْ قريش ومَن والَاها مِنْ قَبَائل العربِ، عَلَى رَسُول الله –صلَّى اللهُ عَلَيْه وعلَى آلِه وسلُّم- ليغْزُونَه في المدينة، فضرب عَلَى المدينة خندقًا بمشورة سَلْمانَ الفارسيِّ بين الحَرَّتَيْن الشَّرقية والغَرْبية، ولم يضرب حول الحَرَّتَيْن خندقًا؛ لأنَّهُ لا يُمْكِن لأحدٍ أنْ يَسِير عَلَى هاتين الحَرَّتين، إذْ إنها تُقَطِّع خِفَاف الإبل، ونِعَال البَشَر، فلم يجعل خندقًا حولهما.

وبَنو قُرَيْظَةَ: هـم قبيلةٌ من قَبائِل الْيَهُ ودِ الثَّلاثِ الَّذِين كانـوا في المدينةِ حين هاجرَ النَّبِيُّ عَيَّكِيٌّ إِلَيْها، وصَارَتِ الغَزوة الشَّهيرة العَظيمَة، التي بقيتْ خمسًا وعشرين

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الدعوات، باب الدُّعاء على المُشْرِكين، رقم (٦٠٣٣). (٢) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب الدَّلِيل لمن قال الصَّلاة الوسطى هي صلاة العصر، رقم (٦٢٧).

ليلةً، وحُوصِرَتْ فيها المدينةُ، ووُضِعَ علَيْها الخَنْدقُ، وصَارَتْ فيها مشقةٌ شَدِيدَةٌ عَلَى الصَّحَابَة، قال اللهُ تعالى في وصف هَذِهِ الغزوةِ: ﴿ إِذْ جَآءُوكُم مِّن فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنكُمْ وَإِذْ زَاغَتِ ٱلْأَبْصَارُ وَبَلَغَتِ ٱلْقُلُوبُ ٱلْحَنكَاجِرَ ﴾ [الأحزاب:١٠]، من شدةِ الحَوْفِ، ﴿وَتَظُنُّونَ بِأَلَلَهِ ٱلظُّنُونَا ۚ ۞ هُنَالِكَ ٱبْتُلِيَ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُواْ زِلْزَالَا شَدِيدًا ﴾ [الأحزاب:١٠-١١]، معركةٌ عَظِيمَةٌ لا يتصورُها الإنْسَانُ، ولا يدركُها تمامًا إلا مَن كَانَ قد أَصَابَتْه بالفِعل، ولكن الله عَزَّوَجَلَّ مَنَّ عَلَى الْمُؤمِنينَ، فأرسلَ عَلَى أعدائهم رِيحَ الصَّبَا، وهي الرِّيحُ الشرقيةُ الباردةُ، هَذِهِ الرِّيحُ الشَّدِيدةُ العَظِيمَةُ قلّبتْ خُدورَهم، وقوَّضتْ خِيامَهم، وأَقَضَّتْ مضاجِعَهم، حَتَّى تبادروا يحملونَ رواحلَهم وينصر فونَ، قال اللهُ عَزَّوَجَلَّ: ﴿ يَكَأَيُّهُمُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذْكُرُواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَآءَتُكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجُنُودًا لَّمْ تَرَوْهَا وَكَانَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا ۞ إِذْ جَآءُوكُم مِن فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنكُمْ وَإِذْ زَاغَتِ ٱلْأَبْصَائُ وَيَلَغَتِ ٱلْقُلُوبُ ٱلْحَنكَاجِرَ ﴾ [الأحزاب:٩-١٠]، ارتفعتْ من الخَوْفِ حَتَّى وصلتْ إِلَى الحنجرةِ، ﴿وَتَظُنُّونَ بِٱللَّهِ ٱلظُّنُونَا ۚ ۚ اللَّهِ مُنَالِكَ ٱبْتَلِيَ ٱلْمُوْمِنُونَ وَزُلْزِلُواْ زِلْزَالًا شَدِيدًا ﴾ [الأحزاب:١٠-١١]،، وَهُنا جَاء دَوْرُ النَّفاقِ ﴿ وَلِذَ يَقُولُ ٱلْمُنَكِفِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِ قُلُوبِهِم مَّرَضٌ مَّا وَعَدَنَا ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ ۚ إِلَّا غُرُورًا ﴾ [الأحزاب:١٢].

إِنَّ المُنافِقَ عدوٌّ خَفِيٌّ كَمَرضِ السَّرطانِ في الأمة، يَتَحَرَّى الفُرصةَ، إِذَا حَصَلَ أَدنى شَيْءٍ يدخلُ معه في طَعْنِ الإِسْلام دَخَلَ.

﴿ وَلِذَ قَالَتَ طَّلَافِقَةٌ مِّنْهُمْ يَتَأَهْلَ يَثْرِبَ لَا مُقَامَ لَكُوْ فَأَرْجِعُواْ وَيَسْتَغْذِنُ فَرِيقٌ مِّنْهُمُ النَّبِيّ يَقُولُونَ إِنَّ بُيُوتِنَا عَوْرَةٌ وَمَا هِي بِعَوْرَةٌ إِن يُرِيدُونَ إِلَّا فِرَارًا ﴿ وَلَا اللَّهِ وَلَوْ دُخِلَتَ عَلَيْهِم مِّنْ أَقْطَارِهَا ثُمَّ سُيِلُوا أَلْفِتْ نَهَ لَاَتُوهَا وَمَا تَلْبَتُواْ بِهَا إِلَّا يَسِيرًا ﴾ [الأحزاب:١٣-١٤]، الشَّاهدُ أَقَطَارِهَا ثُمَّ سُيلُوا أَلْفِتْ نَهَ لَاتُوهَا وَمَا تَلْبَتُواْ بِهَا إِلَّا يَسِيرًا ﴾ [الأحزاب:٢٠-١٤]، الشَّاهدُ أَنَّ اللهُ عَنَقِبَلَ قال فِي آخر القصة: ﴿ وَرَدَّ اللَّهُ الذِينَ كَفَرُواْ بِغَيْظِهِمْ لَمْ يَنَالُواْ خَيْرًا وَكُفَى أَلَّا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنَقِبَانِ اللَّهُ عَنَالُواْ خَيْرًا وَكُفَى أَلَا مُؤْمِنِينَ ٱلْقِتَالَ وَكَانَ اللّهُ عَزِيزًا ﴾ [الأحزاب:٢٥].

في إِحْدَى الليالي قال النَّبِيُّ عَلَيْ: ﴿ أَلَا رَجُلُ يَأْتِينِي بِحَبَرِ الْقَوْمِ ﴾ وكانتِ اللَّيْلَةُ باردةً من شدةِ الرِّيحِ ، فلم يَقُمْ أحدٌ لأَنَّهُم غيرُ قادرينَ ، فأعادَها مرةً أُخْرَى ، فلم يَقُمْ أحدٌ لأَنَّهُم غيرُ قادرينَ ، فأعادَها مرةً أُخْرَى ، فلم يَقُمْ أحدٌ ، فقال خُدَيْفَة بَنِ اليَهانِ : ﴿ قُمْ يَا حُدَيْفَة فَأْتِنَا بِخَبِرِ الْقَوْمِ ﴾ (١) ، قال : فلما أمرني رَسُولُ الله عَلَيْ لم يَكُنْ بُدُّ مِنِ امْتِثَالِ أمرِه ، فقمتُ ، يقول : فلما انصر فتُ من عندِه وإذَ أنا في جَوِّ حَارٍّ ولا رِيحَ ، وهَذِهِ آيةٌ من آياتِ الله ، فذهبَ إِلَى القَوْمِ ، يقولُ : فجلستُ أنظرُ ماذا يصنعونَ ، فقال أبو سُفيانَ : لِينْظُرْ كلُّ وَاحِدٍ منكم جليسَهُ -خاف أن أنظرُ ماذا يصنعونَ ، فقال أبو سُفيانَ : لِينْظُرْ كلُّ وَاحِدٍ منكم جليسَهُ -خاف أن يَكُونَ هُناكَ شَيْءٌ - يقول : فأخذتُ بِيكَيْ جليسي وقلتُ : منْ أنت؟ قال : أنا فلان ، يَكُونَ هُناكَ شَيْءٌ - يقول : فأخذتُ بِيكَيْ جليسي وقلتُ : منْ أنت؟ قال : أنا فلان ، قال : الحَمْدُ للهِ أنت فلان ، ثم رجعَ بعد أن خبرَ القومَ فأخبرَ النَّبِيَ عَلَيْ لكن له وصل إِلَى الرَّسُولِ أحسَّ بالبردِ؛ لأنَّ المهمةَ انْتَهَتْ - سُبْحانَ اللهِ - يقول : فجئتُ والنَّبِيُ عَلَيْ يَتَهَجَّدُ - يُصلِّ - فألقَى عليَّ رداءَه حَتَّى انتهى من صَلَاته .

يجبُ أَنْ يحرِصَ الطلبةُ عَلَى معرفة سيرةِ النّبِيِّ عَيْكِةٌ لأَن معرفة السّيرةِ تزيدُ الإِنْسَانَ حَبرةً في الإِيمَانَ، وتزيدُ الإِنْسَانَ مَحبّةً لِلرَّسُولِ عَيْكِةٌ وَحَبَّةً لأَصْحَابِه، وتعطي الإِنْسَانَ خبرةً في الحِيرة الخِطَطِ الحربيةِ؛ لذَلِك أَحُثُّكم عَلَى قِراءَة السيرةِ، ومن أحسنِ ما رأيتُ في السيرة (زَاد المعَاد) لابنِ القيّمِ رَحِمَهُ ألللهُ لأنّهُ جمع بين السيرةِ والفِقْهِ، يأخذ خُلاصةً من السيرةِ لا تكادُ، بلْ لم أَرَ لها نظيرًا في الكُتُب التي قرأتُ، ويعطيكَ الحِكمَ والأَحْكَامَ المُستنبَطةَ من الوَاقِعة والحادثة.

المهمُّ أن هؤُ لاءِ القومَ الأحداثَ شغلوا النَّبِيَّ عَلَيْ ذات يومٍ بل أيام عَنِ الصَّلوَاتِ فقال: «شَغَلُونَا عَنِ الصَّلَاةِ الْوُسْطَى صَلَاةِ الْعَصْرِ». وفي هذا دَلِيلٌ عَلَى أنَّ الصَّلَاة الوسطى هي صَلَاةُ العَصْرِ؛ لتفسيرِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ، وإِذَا وقع التَّفْسِيرُ من رَسُول الله عَلَيْهُ فهو أقوى ما يَكُون من تفسير البشر.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الجهاد والسير، باب غزوة الأحزاب، رقم (١٧٨٨).

وسُمِّيَتْ صَلَاةُ العَصْرِ الصَّلَاةَ الوسطى لأنَّهَا هي الفُضْلَى، هي أفضلُ الصَّلوَاتِ الخَمْسِ، ولِمِّذا وردَ في تركِها أحاديثُ شَدِيدَةٌ، حَتَّى إنَّه جاء في الحَدِيث أنَّ «مَنْ تَرَكَ صَلَاةَ العَصْرِ فقدْ حَبِطَ عَمَلُهُ» (١)، وَهَذَا خطرٌ عَظِيم.

وسُميتْ أيضًا وسطى لأنَّهَا الوسطى من حيثُ العَدَدِ، نبدأ بالصُّبْحِ ثم الظُّهرِ ثم الظُّهرِ ثم الغُهرِ ثم العَصْر وهي الثَّالِثةُ فتكُون الوسطى من الحَمْس.

وفي هَذَا الحَدِيث دَلِيلٌ عَلَى جَوَازِ الدُّعَاء عَلَى الكَافِرِينَ لِقَوْلِه: "مَلاَ اللهُ قُبُورَهُمْ وَبُيُوتَهُمْ نَارًا"، أو قال أجوافَهم، فيَجُوزُ الدُّعَاءُ عَلَى الكَافِرِينَ، لكن عَلَى سَبِيلِ العُمُومِ، أما عَلَى سَبِيلِ الخُصوصِ فإن النَّبِيَ ﷺ لما بدأ يدعو عَلَى أبي جهل وغيره من رؤساء الكَفَرَةِ، قال اللهُ تعالى: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءُ أَوْ يَتُوبُ عَلَيْهِمْ أَوْ يَعُونُ مَن رؤساء الكَفَرَةِ، قال اللهُ تعالى: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءُ أَوْ يَتُوبُ عَلَيْهِمْ أَوْ يَعُونُ اللهَ عُرادَاكَانَ الْقَوْل الصَّحِيح من أَقْوَال أهل الْعِلْم أنه لا يَجُوزُ لَعْنُ اللهَ يُعْونُ الكَافِرِ المُعَيَّنِ إِذَا كَانَ حَيًّا؛ لأنَّ الله رُبَّمَا يَهديه، فلا يَجُوزُ أن تقولَ اللَّهمَّ الْعَنْ فلانًا من رؤساء الكفرة؛ لأنَّ الله تعالى قادرٌ عَلَى أنْ يُحوِّلَ رئيسًا في الكفر إلى رئيسٍ في من رؤسَاء الكفرة؛ لأنَّ اللهَ تعالى قادرٌ عَلَى أَنْ يُحوِّلَ رئيسًا في الكفر إلى رئيسٍ في الإيمَانِ.

قَوْله: «مَلَأ اللهُ قُبُورَهُمْ» أي المُشْرِكين «وبيُوتَهم» أيضًا، فالقُبُور للأموات، والبُيُوت للأحياء، ثُم علَّل ذَلِك بِقَوْلِه: «كَمَا شَغَلُونَا» فالكاف هنا للتَّعْلِيل كقَوْله تعالى: ﴿ كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِّنكُمْ ﴾ [البقرة:١٥١]، وقَوْله: ﴿ وَٱذْكُرُوهُ كَمَا هَدَنكُمْ ﴾ [البقرة:١٥١]، وقَوْله: ﴿ وَٱذْكُرُوهُ كَمَا هَدَنكُمْ ﴾ [البقرة:١٩٨]، عَلَى أحد المعْنَييْن.

وقَوْله: «عَنِ الصَّلَاة الْوُسْطَى»، بيَّنها في اللَّفْظ الَّذي سيَأْتِي بعده بأنها صَلَاة العَصْر، وقد اختلف فيها العُلَمَاء عَلَى أَقْوَال كَثِيرَة، ولكن لا قول لأحدٍ بعد رَسُول الله صَلَّاللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ أَقْوَال كَثِيرَة، ولكن لا قول لأحدٍ بعد رَسُول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ الهِ وَسَلَّمَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصَّلاة، باب إثم من ترك العصر، رقم (٥٢٨).

والمُراد بـ «الوُسْطَى»: الفُضْلَى، ولَيسَ المُرَاد المتوسطة؛ لأنَّهَا أفضل الصَّلوَات، كما في قَوْلِه تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمِّلَةً وَسَطًا ﴾ [البقرة: ١٤٣]، أيْ عدلًا خِيَارًا، ولَيسَ المَعْنَى وسَط بين الأُمَم؛ لأَنَّنا آخر الأُمَم، «حَتَّى غَابَتِ الشَّمْسُ».

ففي هذا دَلِيل عَلَى جَوَاز الدُّعَاء عَلَى الْشُرِكين بها يستحقونه، أحياءً كانوا أو أمواتًا؛ لِقَوْلِه: «مَلَأ اللهُ قُبُورَهُم وَبُيُوتَهُمْ».

# مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الأُولَى: يَنْبَغِي للإِنْسَان أَنْ يُعلِّل ما يقول، لَا سِيَّما إِذَا كَانَ في أَمرٍ غير مألوف؛ لِقَوْلِه: «كَمَا شَغَلُونَا عَنِ الصَّلَاةِ الْوُسْطَى».

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: فَضِيلَة صَلَاة العَصْر، حيثُ رأى النَّبيُّ ﷺ أَنَّ الشُّغل عنها يبلغ هَذِهِ الأَهَمِّيَّة، وأنها هي الصَّلَاة الوُسْطَى.

الفَائِدَةُ الثَّالثة من اللَّفْظ الثَّانِي: قضَاء الصَّلَاة بعد خُرُوج وقتها.

وقد اخْتَلَفَ العُلَمَاء رَحَهُمُ اللَّهُ في هَذِهِ القضية بغزوة الخندق، حيثُ إنَّ الرَّسول عَلَيْهُ أَخَّر الصَّلَاة عَن وَقْتِها ولم يصلِّها صَلَاة خَوْف.

فقال بَعْض أهل الْعِلْم: كَانَ هذا قبل أَنْ تُشْرَع صَلَاة الحَوْف، وأنه حين شُرِعَت لا بُدَّ أَنْ تُصلَّى في الوَقْت عَلَى أيِّ حال تَكُون؛ لِقَوْلِه تعالى: ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالًا أَوْ رُكْبَانًا ﴾ [البقرة:٢٣٩]، وَهَذَا عَلَى أيِّ حال، سواء مستَقْبِل القِبْلَة أو غير مستقبل لها، وفارِّينَ أو كَارِّين.

وقال آخرون: إنَّه كَانَ بعد أَنْ شُرعت؛ لأَنَّهُ في السَّنَة الخامسة، وصَلَاة الخَوْف شُرِعَت في السَّنة الرَّابعة، وقد صَلَّاها شُرِعَت في السَّنة الرَّابعة، وقد صَلَّاها النَّبيُّ عَيْدٍ حِينَا اشتد الخَوْف، حَتَّى كَانَ الإِنْسَان لا يشعر بها يقول؛ فحِينَاذٍ لا بَأْس

أَنْ يؤخر الصَّلَاة عَنِ الوَقْت؛ لأَنَّهُ قد يَكُون خَوْفه شديدًا بِالمرة، بحيثُ لا يدري هل هو في سهاءٍ أو في أَرْض، وهل يُصلِّي أو لا يُصلِّي، وفي هَذِهِ الحال لا فَائِدَة من الصَّلَاة في وقتها، فإذَا اشتدت الحرب اشتدادًا شديدًا فإنَّه لا حرج أن يؤخِّر الصَّلَاة حَتَّى يهدأ الوَضْع، ولعلَّ هذا أقرب إلى الصَّواب؛ لأنَّ الصَّحَابَة رَضَالِكَ عَنْهُمُ عَمْلُوا به في غزواتهم بعد وفاة الرَّسول صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَا الْهِ وَسَالَمَ.

فدلَّ هَذَا الحَدِيثُ عَلَى أَنَّ الصَّلَاة الوسطى هي صَلَاةُ العَصْرِ، وأنه لا يَجُوزُ تَأْخِيرُها إِلَى ما بعد غُرُوبِ الشَّمْس.

ودل الحَدِيثُ عَلَى أنه يَجُوزُ في حالِ القتالِ أن تُؤخّرَ الصَّلاةُ عَنِ الوَقْت؛ لأنَّ النَّبِي عَلَيْ قال: «شَغَلُونَا عَنِ الصَّلاةِ الْوُسْطَى، صَلاةِ الْعَصْرِ»، حَتَّى غابتِ الشَّمْسُ، فهل هذا الحكمُ باقِ أم منسوخٌ؟ يعني: هل يَجُوزُ للمجاهدينَ أن يؤخّروا الصَّلاة فهل هذا الححكمُ باقِ أم منسوخٌ؟ يعني: هل يَجُوزُ للمجاهدينَ أن يؤخّروا الصَّلاة عند القتال، أم يجب أن يصلوا الصَّلاة في وقتِها ولو في حال القتالِ؟ إن نظرنا إلى ظاهِرِ الحَدِيثِ فبأي الاحْتِهَالَيْن نَقُول، بالأوَّل أم بالثَّانِي؟ نَقُول بالأول، يعني: أنها تؤخّرُ، ولكنَّ هذا المدلول معارضُ بالأحاديث الكثيرة الدَّالةِ عَلَى أنَّ المجاهدينَ يصلونَ الصَّلاةَ عَلَى أنَّ المجاهدينَ منسوخٌ، وأنَّ المُسْلِمينَ كانوا في الأوَّل يؤخِّرونَ الصَّلاةَ في شدةِ القتالِ عَن وَقْتِها، منسوخٌ، وأنَّ المُسْلِمينَ كانوا في الأوَّل يؤخِّرونَ الصَّلاةَ في شدةِ القتالِ عَن وَقْتِها، منسوخٌ، وأنَّ المُسْلِمينَ كانوا في الأوَّل يؤخِّرونَ الصَّلاةَ في شدةِ القتالِ عَن وَقْتِها، من بعد ذَلِك نُسِخَ هذا الحكمُ، وصار الوَاجِبُ أن يصلُّوا الصَّلاةَ في وقتها بقَدْرِ ما يَسْتَطِيعونَ، وَهَذَا هو الَّذي علَيْه جُمْهُورُ أهل الْعِلْم. أما القِلةُ من العُلَهَاء، فقَالُوا: ما يَسْتَطِيعونَ، وَهَذَا هو الَّذي علَيْه جُمْهُورُ أهل الْعِلْم. أما القِلةُ من العُلَهَاء، فقَالُوا: إذَا اشتدَ القتالُ حَتَّى لا يتمكَّنَ المقاتلُ من أن يشعرَ بها يقولُ ويفعلُ، فجينَئذٍ يَجُوزُ أن يؤخرَ الصَّلاة عَن وَقْتِها.

هنا سؤال -قبل أن نبدأ-: لو أن رجلًا أخَّرَ الصَّلَاةَ عن وقتِها دون عذر ثم صَلَّاها، فهل تُقْبَلُ منه؟ الجَوَاب: لا تُقْبَلُ منه إِذَا أَخَّرِها عَن وَقْتِها بدون عُذْرٍ، ولو صلَّى ألفَ مرةٍ، ولَمِن عُذْرٍ، ولو صلَّى ألفَ مرةٍ، ولِمَنذَا كَانَ الْقَوْلُ الرَّاجِحُ من أَقْوَال العُلَمَاء، أَنَّ الإِنْسَان إِذَا تعمَّد تَأْخِيرَ الصَّلَاةِ عَن وَقْتِها، ثم صَلَّاها، فإِنَّها لا تُقْبَلُ؛ لأنَّ النَّبِيَّ ﷺ قال: «مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَن وَقْتِها، ثم صَلَّاها، فإنَّها لا تُقْبَلُ؛ لأنَّ النَّبِيَ ﷺ قال: «مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا، فَهُوَ رَدُّ اللهُ أي: مردودٌ عليه.

ومن المَعْلُومِ أَنَّ الإِنْسَانَ إِذَا أَخَّرَ الصَّلَاةَ عن وقتِها لغيرِ عُذْرٍ، فقد عمِل عملًا لَيسَ علَيْه أمر الله ورَسُوله، فيَكُونُ مَردودًا، أما لو أَخَّرَ الصَّلَاة لعذرٍ، مثلا نسيَ أن يُصلِّي، ولما خرج الوَقْت ذكر أنه لم يُصَلِّ، فجينَئَذٍ يُصلِّيها، كذَلِك لو نام وليسَ عنده من يوقظُه، وليسَ عنده وسيلةٌ يستيقظُ بها حَتَّى خرج الوَقْتُ، ثم استيقظُ؛ فإنَّه يُصلِّيها وتُقْبَلُ منه؛ لأنَّهُ أخرَّها لعذرِ.

### 

٥٦ - وَلَهُ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ قَالَ: حَبَسَ الْمُشْرِكُونَ رَسُولَ اللهِ عَنْ عَنِ الصَّلَاةِ الْعَصْرِ، حَتَّى احْمَرَّتِ الشَّمْسُ أَوِ اصْفَرَّتْ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ : «شَعَلُونَا عَنِ الصَّلَاةِ الْعُصْرِ - صَلَاةِ اللهُ أَجْوَافَهُمْ وَقُبُورَهُمْ نَارًا، أَوْ حَشَا اللهُ أَجْوَافَهُمْ وَقُبُورَهُمْ نَارًا، أَوْ حَشَا اللهُ أَجُوافَهُمْ وَقُبُورَهُمْ نَارًا، أَوْ حَشَا اللهُ أَجُوافَهُمْ وَقُبُورَهُمْ نَارًا» أَنْ

## الشترح

«أَوْ» هُنا للشَّك، وهَذَا الحَدِيث فيه أنَّ المُشْرِكين شغَلُوا النَّبيَّ ﷺ عن صَلَاة العَصْر؛ حَتَّى احَرَّت الشَّمْس أو اصْفَرَّت، وَهَذَا شكُّ مِن الرَّاوي، والاحْمِرَار أقرب إلى الغُرُوب مِن الاصفِرَار؛ لأنَّهَا تصفرُّ أولًا ثُم تحمرُّ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور، رقم (١٧١٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاَة، باب الدَّلِيل لمن قال الصَّلاةُ الوسطى هي صلاة العصر، رقم (٦٢٨).

وهَذَا الحَدِيث كَالَّذِي قبله، لكن فيه أنَّ الرَّسُول ﷺ صلَّاها قبل أنْ تغرب الشَّمْس، ولا مُعارَضة بينه وبين الأوَّل؛ لأن غزوة الخندق بقِيَتْ أكثر من عشرين يومًا، فرُبَّها يَكُونون شغلوه في بَعْض الأَيَّام حَتَّى غابت الشَّمْس، وفي بَعْضها حَتَّى احْمَرَت أو اصفَرَّت.

فهل هذا الحكمُ باقٍ أو منسوخٌ، يعني هل يَجُوزُ للمجاهدين أن يؤخِّروا الصَّلاة عند القتال أو يجبُ أن يصلوا الصَّلاة في وقتها ولو في حال القتال، إن نظرنا إلى ظاهِر الحَدِيث فبأيِّ الاحْتِاليْنِ نَقُول؟ نَقُول: بالأول؛ يعني أنها تُؤخَّر، ولكنَّ هذا المدلولَ مُعارَضٌ بالأحاديثِ الكَثِيرَةِ الدَّالةِ عَلَى أنَّ المجاهدينَ يصلونَ الصَّلاة عَلَى أي صِفَةٍ كانت، ولهِذا ذهبَ كثيرٌ من العُلمَاءِ إِلَى أن هَذَا الحَدِيثَ منسوخٌ، وأنَّ المُسْلِمينَ كانوا بالأوَّل يؤخرونَ الصَّلاة في شدة القتال عَن وَقْتِها، ثم بعد ذَلِك نُسِخَ هذا الحكمُ وصار الوَاجِبُ أن يصلوا الصَّلاة في وقتها بقدر ما يَسْتَطِيعونَ، وَهَذَا هو الَّذي عليه جُمْهُورُ أهلِ الْعِلْم، أما القلة من العُلمَاء فقالُوا: إِذَا اشتد القتال حَتَى لا يتمكن المقاتل أن يشعر بها يقول ويفعل فحِينَنَذِ يَجُوز أن يؤخر الصَّلاة عَن وَقْتِها.

وهُنَا سؤال قبل أن نبداً لو أن رجلًا أنَّحرَ الصَّلَاة عَن وَقْتِها بلا عذر ثم صَلَّاها فهل تُقْبَلُ منه؟

الجَوَاب: لا تُقْبَلُ منه، إِذَا أخرها عَن وَقْتِها بلا عذر، لا تُقْبَلُ منه ولو صلَّى ألف مرةٍ، ولهِذا كَانَ الْقَوْل الرَّاجح من أَقْوَال العُلَمَاء أَنَّ الإِنْسَان إِذَا تعمدَ تَأْخِيرَ الصَّلَاةِ عَن وَقْتِها ثم صَلَّاها فإنَّما لا تُقْبَلُ؛ لأنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ قال: «مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا، فَهُو رَدُّ» (١) أي: مردودٌ علَيْه.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور، رقم (١٧١٨).

ومن المَعْلُومِ أَنَّ الإِنْسَانَ إِذَا أَخَرَ الصَّلَاةَ عن وقتِها لغيرِ عُذْرٍ، فقد عمِل عملًا لَيسَ علَيْه أمر الله ورَسُوله، فيكُونُ مَردودًا، أما لو أخَّرَ الصَّلَاة لعذرٍ، مثلا نسيَ أن يُصلِّي، ولما خرج الوَقْت ذكر أنه لم يُصلِّ، فجينتَذِ يُصلِّيها، كذَلِك لو نام ولَيسَ عنده من يوقظُه، ولَيسَ عنده وسيلةٌ يستيقظُ بها حَتَّى خرج الوَقْتُ، ثم استيقظَ؛ فإنَّه يُصلِّيها وتُقْبَلُ منه؛ لأنَّهُ أخرَّها لعذرٍ.

٥٧ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ رَضَالِلَهُ عَنْهَ قَالَ: أَعْتَمَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ بِالْعِشَاءِ، فَخَرَجَ عُمَرُ، فَقَالَ: الصَّلَاةُ، يَا رَسُولَ اللهِ، رَقَدَ النِّسَاءُ وَالصِّبْيَانُ، فَخَرَجَ وَرَأْسُهُ يَقْطُرُ يَقُولُ: «لَوْلا أَنْ أَشُقَ عَلَى أُمَّتِي -أَوْ عَلَى النَّاسِ - لأَمَرْ يُهُمْ بِهَذِهِ الصَّلَاةِ هَذِهِ السَّاعَة »(١). الشَّرْح

«أَعْتَمَ»، أَيْ: تأخَّر، أخَّرَها حَتَّى صلَّاها في العَتَمَة، «فَخَرَجَ عُمَرُ، فَقَالَ: الصَّلَاةُ، يَا رَسُولَ اللهِ»، يَجُوز (الصَّلَاةُ أو الصَّلَاةَ) فعلى الرَّفع تَكُون المبتدأ خبَره مَحْذُوف التَّقدير، مثل: «الصَّلَاةُ حَضرَتْ»، وعلى النَّصْب تَكُون مفعولًا لفعلٍ مَحْذُوف التَّقدير، مثل: «أقِم الصَّلَاةَ».

«رَقَدَ النِّسَاءُ وَالصِّبْيَانُ» هَذِهِ جَمَلَةُ استئنافية للتَّعْلِيل؛ لمناداة عُمَر أنه نادى، لأَنَّهُ رقد النِّسَاء والصِّبيان؛ يعني: لأنَّ الرَّسُولَ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ أُخَرَ الصَّلاةَ عَن وَقْتِها المُعتادِ، «فَخَرَج» يعني رسُولَ الله ﷺ «وَرَأْسُهُ يَقْطُر» مِن الـهَاء؛ لأنَّهُ كَانَ مغتسلًا؛ لأَنَّ الوُضُوءَ لا يُمْكِنُ أن يَقْطُرَ منه الرَّأْسُ، إذْ إن فَرْضَ الرَّأْس في الوُضُوء هو المسح، والمسحُ لا يُمْكِنُ أنْ تَكُونَ منه قطراتُ، يقول: «لَوْلا أَنْ أَشُقَّ الوُضُوء هو المسحُ، والمسحُ لا يُمْكِنُ أَنْ تَكُونَ منه قطراتُ، يقول: «لَوْلا أَنْ أَشُقَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب التمني، باب ما يَجُوز من اللهو، رقم (٦٨١٢).

عَلَى أُمَّتِي -أَوْ عَلَى النَّاسِ- لأَمَرْ ثُهُمْ بِهَذِهِ الصَّلَاةِ هَذِهِ السَّاعَة».

في هَذَا الحَدِيث دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ الْأَفْضَلَ في صَلَاة الْعِشَاء هو التَّأخيرُ، وعلى جَوَازِ تَأْخُرِ الْإِمَامِ للعذرِ؛ لأَنَّ النَّبِيَّ ﷺ تأخرَ لعذر، ويدل كذَلِك عَلَى جَوَازِ استدُعَاء الْإِمَامِ للصَّلاة إِذَا تأخَّرَ مهما عظمَتْ منزلتُه؛ لأن عمرَ رَضَالِسَّهُ عَنْهُ استدعى النَّبَى ﷺ لها.

ولكن لا يَجُوزُ أن تؤخّر إِلَى ما بعد نصف اللَّيل، إلا أنه يجبُ عَلَى الْإِمَام أن يراعيَ المَاْمُومين، فإِذَا كَانَ الرِّفقُ جهم في التَّقديم فليقدِّمْ، وإِذَا كَانَ في التَّأخير فليؤخِّرْ عَلَى الأَصْل، ولِهَذَا جاء في حديث جَابِر أنَّ النَّبِيَّ ﷺ في صَلَاة العِشَاء أَحْيانًا يعجِّلُ، وأَحْيانًا يؤخِّرُ: إِذَا رآهم اجتمعوا عجَّلَ، وإِذَا رآهم أخرُوا أخَّرَ.

لكن إِذَا تَسَاوى الأَمْرانِ فالتَّأْخِيرُ أفضل، وإِذَا شَقَّ فالتَّقديمُ أفضل.

فإِذَا كَانَ الإِنْسَانُ أميرَ نفسِه في الصَّلَاة، مثل أن يَكُونَ في مكانٍ لَيسَ حولَه مَسْجِـدٌ، وسألَنا وقال: أيهما أفضـلُ أن أصليَ الْعِشَاء في وقتها أو أُؤَخِّرُهـا، قلنا: يُؤَخِّرُهَا.

ولو سألتِ المُرْأَةُ في بيتها هل الْأَفْضَلُ أن تقدِّمَ الصَّلَاةَ أو تؤخِّرَها؟ قلنا الْأَفْضَلُ أن تُقدِّمَ الصَّلَاةَ أو تؤخِّرَها، أعني صَلَاةَ الْعِشَاء؛ لأنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ قال: «إِنَّهُ لَوَقْتُهَا لَوْلَا أَنَّ أَشُقَّ عَلَى أُمَّتِي».

وفي هَذَا الحَدِيث دَلِيلٌ عَلَى رأفةِ النَّبِيِّ ﷺ في أمته، لِقَوْلِه: «لَوْلَا أَنَّ أَشُقَّ عَلَى أُمَّتِي».

وفيه أيضًا دَلِيلٌ عَلَى قَاعِدَةٍ مفيدة جدًّا، وهي أنَّ المَشَقَّةَ تَجْلِبُ التَّيسيرَ، كُلَّما وُجِدَ الحَرَجُ ارتفعَ الحَرَجُ، وهَذِهِ القَاعِدَة تُفيدكَ في مسَائلَ كَثِيرَةٍ في باب العِبَادات،

فمثلًا لو أنَّ الإِنْسَانَ احتاج إِلَى أن يجمعَ بين الظُّهرِ والعَصْرِ لمرضٍ أو سفرٍ أو غير ذَلِك، قُلْنا له: اجمع لا بَأْسَ، لأن عدمَ الجمع هنا يُلْحِقُ بكَ مَشَقَّةً، و لِهَذا لها حدث ابن عَبَّاس بأنَّ النَّبِي ﷺ جمعَ في المدينة بين الظُّهر والعَصْرِ وبين المَغْرِبِ والْعِشَاءِ من غير خَوْفٍ ولا مطرٍ، قَالُوا: ماذا أَرَادَ، قال: أَرَاد ألا يُحْرِجَ أَمتَه، أي ألا يلحقها الحَرَج إِذَا لم تجمعُ بين الصَلَاتَيْن.

وتسمية الْعِشَاء بالعَتَمَةِ مأخوذةٌ من إعتامِ الأَعْرَابِ بإبلها؛ لأنَّ الأَعْرَابَ يُعْتِمُونَ بالإبل، أي بحليبِها إِلَى أن يمضيَ هزيعٌ من اللَّيلِ.

# مِن فُوائِد هَذا الحدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: يَنْبَغِي للإِنْسَان إِذَا عَمِل عملًا قد يُلام علَيْه أَنْ يُعَلِّل عمله، وذَلِك أَنَّ استعجلتَ الرَّسول وذَلِك أَنَّ استعجال عُمَر للنبيِّ عَلَيْهٍ قد يُؤْخَذ علَيْه، ويقال لماذا استعجلتَ الرَّسول عَلَيْه أَنْ السَّعجال عُمَر للنبيِّ عَلَيْهٍ قد يُؤْخَذ علَيْه، ويقال لماذا استعجلتَ الرَّسول عَلَيْهِ أَنْ اللهُ اللهُ عَمَر للنبيِّ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمَر اللهُ اللهُ عَمَر اللهُ اللّهُ اللهُ

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: جَواز خُرُوجِ الإِنْسَانِ إِبَّانِ اغتسَالُه، وإن لم يتنشف؛ لِقَوْلِه: «فَخَرَج وَرَأْسُه يَقْطُر».

الْفَائِدَةُ النَّالِثَةُ: أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ كَانَ له شعر يتخذه عَلَى رأسه؛ لِقَوْلِه: «وَرَأْسُه يَقْطُر»، لأَنَّهُ لا يُتصوَّر ذَلِك إلَّا إِذَا كَانَ هُناكَ شعر كثير يُمسِك المَاء ثُم يتقاطر منه.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: الأَصْل في الأَمْر الوجُوب؛ لِقَوْلِه: «لوْلَا أَنْ أَشُقَّ عَلَى أُمَّتِي لَأَمْر تُهمْ».

ووجه ذَلِك: أنه لو كَانَ الأَمْر لغير الوُجُوب لم يكن فيه مشقة؛ لأَنَّهُ إِذَا لم يكن للوُجُوب لكان بوسع الإِنْسَان أن يتركه.

مَسْأَلَة: وهَذِهِ المَسْأَلَة اختلف فيها الأصوليون:

منهم من قال: إنَّ الأَصْل في الأَمْر الوُجُوبِ حَتَّى يقوم دَلِيلِ عَلَى خلافه.

ومنهم من قال: الأصل في الأمر الاستحباب حَتَّى يقوم دَلِيل عَلَى الوُّجُوب.

ومنهم من فصّل فقال: أما في العِبَادات فالأَصْل في الأَمْر الوُجُوب؛ لِقَوْلِه تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الجِّنَ وَٱلْإِنسَ إِلّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [البينة:٥]، ولِقَوْلِه: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الجِّنَ وَٱلْإِنسَ إِلّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [النَّاريات:٥]، وأما في غير العِبَادات كآداب الأكل والشُّرب واللِّباس، ومَا أَشْبَهها فالأَصْل فيه الاسْتِحْبَاب؛ لأَنَّهُ أَدَبٌ، ما لم يدُلّ دَلِيل عَلَى وُجُوبه، وَهَذَا الْقَوْل عندي أقرب عَلَى أنه أيضًا ليسَ بمنضبط؛ لأَنَّهُ تأتينا أوامِر حَتَّى في وهَذَا الْقَوْل عندي أقرب عَلَى أنه أيضًا ليسَ بمنضبط؛ لأَنَّهُ تأتينا أوامِر حَتَّى في العِبَادات ويقول العُلَمَاء فيها بالاسْتِحْبَاب؛ فالمَسْأَلة ليست منضبطة عندي بذَلِك الانضباط هو هذا الْقَوْل المُفَصَّل.

الفَائِدَةُ الْحَامِسَةُ: شَفَقة النَّبِيِّ عَلَيْهِ عَلَى أُمَّتِه؛ لِقَوْلِه: «لُوْلَا أَنْ أَشُق»، وَهَذَا هو ما صرح به القُرْآن في قَوْلِه تعالى: ﴿عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيثُ عَلَيْكِمُ مَا عَنِتُمْ حَرِيثُ عَلَيْكُمُ مَا عَنِتُكُمُ وَلِلَامَهُ عَلَيْهِ. وَالنَّوْبَة: ١٢٨]، فَصَلُواتِ الله وسلامه علَيْه.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنَّ للنبيَ ﷺ أَنْ يأمُر أَمرًا مُطْلقًا بدون استئذان ربِّه؛ لِقَوْلِه: «لَـوْلَا أَنْ أَشُـقَ لأَمَرْتُهم»، وَهَذَا الأَمْر اجتهادي، ثُم إمَّا أَنْ يُقِرَّهُ اللهُ علَيْه، وإمَّا لا يُقِرُّه؛ وعلى هذا فكل ما أمر به الرَّسُول ﷺ مما لم يصرِّح بأنَّه مِن وحْيِ الله فهو مِن باب الاجْتِهَاد الَّذِي أَقَرَّه الله، فيكُون مَشْرُوعًا -بإذن الله-؛ لأنَّ اللهَ أقرَّه.

الْفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: أَنَّ الإِشَارَة تقوم مقام العبارة؛ لِقَوْلِه: «هَذِه السَّاعَة»، ولم يقل في السَّاعة المتأخرة -مثلًا-، ونحن لا نعرف ما هَذِهِ السَّاعة لولَا أنَّ الكَلَام الَّذي يدُلِّ عَلَى أنه تأخر قد سبق. ٥٨ - عَنْ عائِشَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهَا: أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ قَالَ: «إِذَا أُقِيمَتِ الصَّلَاةُ، وَحَضَرَ الْعَشَاءُ، فَابْدَؤُوا بِالْعَشَاءِ»(١).

٩٥ - وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضَالِنَّهُ عَنْهُمَا نَحْوُهُ (٢).

# الشترح

«إذَا أُقِيمَتِ الصَّلَاةُ» أي صَلَاة يقصد؟ الْفَجْر، أو الظُّهر، أو العَصْر، أو المَغْرِب، أو المَغْرِب، أو المَغْرِب، أو الْعَشَاء، ولِهِذا جاء في حديثٍ آخر: «إِذَا حَضَرَ الْعَشَاءُ وَلَهِذا جاء في حديثٍ آخر: «إِذَا حَضَرَ الْعَشَاءُ وَأُقِيمَتِ الصَّلَاةُ فَابْدَؤُوا بِالْعَشَاءِ»(٢).

«أُقِيمَت الصَّلَاة»: (أل) هنا للعهد الذِّهني المعروف عندهم، وهي الصَّلَاة الَّتي تعقب العَشاء، «وَحَضَر العَشَاءُ» بين أيديكم جاهِزًا للأكل، ولَيسَ عَلَى القِدْر «فَابْدَؤُوا بِالْعَشَاء» قبل الصَّلَاة؛ لأنَّهُ إِذَا حضرَ العَشاء تعلقتِ النَّفسُ به، لَا سِيَّا مع الحَاجَةِ إِلَيْه، فإذَا تعلقَتِ النَّفْسُ به، ثم ذهب الإِنْسَانُ يُصلِّي صار فكرُه مشغولًا بالعَشاء، لهِذا أمرَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ أَن يبدأ الإِنْسَان بالعَشاء ثم يُصلِّي.

هل مثل العَشاء المَاء، يعني لو حضرَ المَاء وهو عطشان وحضرت الصَّلَاةُ، فهل يُصلِّي أو يشربُ؟ يشربُ، ثم يُصلِّي، وهَكَذا كل ما تتعلق به النفسُ، وينشغلُ به الذِّهنُ، إِذَا حضرتِ الصَّلَاةُ وحضرَ هذا المُشغِلُ فإنَّه يبدأ به، ولكن هل يقدِّمُ ذَلِك عَلَى الوَقْت، هل يشتغل بالشَّرابِ ذَلِك عَلَى الوَقْت، هل يشتغل بالشَّرابِ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأطعمة، باب إذا حضر العشاء فلا يعجل عن عشائه، رقم (١٤٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الجماعة والإمامة، باب إذا حضر الطعام وأقيمت الصَّلاة، رقم (٦٤٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب كراهة الصَّلاة بحضرة الطعام الذي يريد أكله في الحال، رقم (٥٥٧).

ولو خرجَ الوَقْتُ؟ هذا محلُّ خلافٍ بين العُلَمَاءِ، بَعْضُ العُلَمَاء يقول: يؤخِرُّ الصَّلَاةَ إِذَا انشغلَ قلبُه بها حضرَ من طعامِ وشرابٍ أو غيره ولو خرجَ الوَقْتُ.

وإِذَا نظرنا إِلَى صنيع المؤلِّفِ تبينَ لنا أن ظَاهِرَ صنيعِه أنه يُقَدَّمُ عَلَى الوَقْتِ، ولو خرجَ الوَقْتُ، لأنَّهُ ذكرَ حديثَ هذا في بابِ المَواقِيتِ، ولكنَّ أكثرَ أهل الْعِلْم يَقُولُون: إنه لا يُعْذَرُ بِحُضُورِ العَشاء في تَأْخِيرِ الصَّلَاةِ عن وقتِها، وإِنَّها يُعْذَرُ بحُضُور العَشاء بالنِّسبة للجَماعَة، يعني أنَّ الإِنْسَانَ يُعْذَرُ بتركِ الجَمَاعَةِ إِذَا حضر العَشاء وتعلقتْ نفسُه به فليأكل، ثم يذهب إِلَى المُسْجِد إن أدركَ الجَمَاعَةَ فذاكَ وإلا فلا حرجَ علَيْه، إذن يُعْذَرُ الإِنْسَانُ بتركِ الجَمَاعَةِ بحُضُور العَشاء، ولكن يجبُ ألا يتخذَ ذَلِك عَادَةً، بحيثُ لا يقدمُ عشاءَه إلا وقت الصَّلَاة؛ لأن هذا يعني أنه مُصَمِّمٌ عَلَى تركِ الجَمَّاعَة، لكن إِذَا حصلَ هذا عَلَى وجه المصادفةِ فإِنَّه يُعْذَرُ بتركِ الجَمَّاعَة ويأكلُ، ولكن هل نَقُول له: كُلْ لقمةً أو لقمتَيْن ثم اذهبْ إِلَى المَسْجِدِ، أو نَقُول: كُلْ حَتَّى تشبِعَ؟ والجَوَاب: الثَّانِي، كُلْ حَتَّى تشبعَ؛ لأنَّهُ لو أكلَ لقمةً أو لقمتَيْن رُبَّها يزدادُ تعلُّقًا به، فلذَلِك نَقُول: كُل حَتَّى تقضيَ نَهْمَتَكَ، بخلاف الرَّجلِ المضطرِ إِلَى الطعام إِذَا وجدَ طعامًا حرامًا مثل المُيْتَةِ، فهل نَقُول إِذَا لم تجد إلا الميتة وخفت عَلَى نفسك الهلاك والضَّرَر فكُل من الميتةِ حَتَّى تشبعَ أو نَقُول كُل بقدر الضَّرُورَة؟ والجَوَاب: الثَّانِي، يعني كُل بقدر الضَّرُورَةِ، فإِذَا كَانَ يكفيك لقمتانِ فلا تأكل الثَّالِثةَ، وإِذَا كَانَ يكفيك ثلاثٌ فلا تأكل الرَّابِعةَ، وهَكَذا.

وهل يلحقُ بالعَشاء والشَّراب وغيرِهما مما تتعلقُ به النفسُ؟ هل يلحقُ ما يشوِّشُ عَلَى الإِنْسَان مثل البَوْلِ والغَائِطِ والرِّيحِ، ونقول إن الإِنْسَان إِذَا احتاجَ إِلَى البَوْل أو الغَائِط فإِنَّه لا يُصلِّي حَتَّى يقضيَ حاجته؟ الجَوَاب: نعم يلحقُ به، بل في صحيح مسلم، أنَّ النَّبِيَ ﷺ قال: «لَا صَلَاةَ بِحَضْرَةِ طَعَامٍ وَلَا وَهُوَ يُدَافِعُهُ

الْأَخْبَثَانِ»(١). يعني البَوْلَ والغَائِطَ.

و مثل ذَلِك الرِّيحُ، فإن بَعْض النَّاس يَكُون عنده غازاتٌ شَدِيدَةٌ تزعجُه، فنقول: خَفِّفْ هَذِهِ الرِّيحَ وهَذِهِ الغازاتِ ثم أقبل عَلَى الصَّلَاة، وهل مثل ذَلِك إِذَا كَانَ هُناكَ حرُّ مزعجٌ؟

نَقُول يذهبُ ويتروَّى ثم يصَلِّى، مِنْ أَجْلِ أَن يُقْبَلَ عَلَى صَلَاته وهو فارغُ البالِ. ومثل ذَلِك أيضًا شدةُ البردِ؛ لأنَّ القَاعِدَةَ العريضةَ عندنا أن كلَّ ما أشغلَ الإِنْسَانَ عن حُضُور قلبه في الصَّلَاة وتعلقتْ به نفسُه إن كَانَ مطروبًا أو قلقت منه إن كَانَ مَكْرُوهًا، فإنَّه يتخلصُ منه قبل أن يدخلَ في الصَّلَاة.

ففي هَذَا الحَدِيث دَلِيلٌ علَى أنَّ صَلَاةَ الجَمَاعَة تسقطُ عَنِ الإِنْسَان إذَا حضَر العَشاء وكان يريد أكْلَهُ، وَهَذَا عامٌّ سواء كَانَتْ صَلَاةَ جَماعَةٍ، أو صَلَاةَ مُنْفَرِدٍ.

# مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: المُحافَظَةُ عَلَى ما يتعَلَّقُ بذَاتِ العِبادَة أَفْضَلُ وأَوْلَى بالمُرَاعَاة مِمَّا يتعلق بزمنِها.

وجه ذَلِك: أنَّ الْأَفْضَل في الصَّلَاة تقديمها في أوَّل الوَقْت، لكن إِذَا قدمها في أوَّل الوَقْت، لكن إِذَا قدمها في أوَّل وَقْتِ وكان العَشاء حَاضِرًا؛ اشتغل قلبه وفات الخُشُوع، والخُشُوع في ذات العِبادَة، فمحافظته عَلَى ما يتعلق بذات العِبادَة أولى بالمُحافَظَة مما يتعلق بزمانها.

وكذَلِك قال العُلَمَاء: المُحافَظَة عَلَى ما يتعلق بذات العِبادَة أَوْلَى مِن المُحافظة عَلَى ما يتعَلَّق بمكانها.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب كراهة الصَّلاة بحضرة الطعام، رقم (۵٦٠).

مِثَال ذَلِك: رجل يطوف فإن اقترب من الكَعْبَة عجز عَنِ الرَّمَل، وإنْ كَانَ في حاشية النَّاس تمكَّن من الرَّمَل فأيهما أوْلَى، الدُّنو مِن الكَعْبَة مع فوَات الرَّمَل، أو البُعد عنها مع الرَّمَل؟ لا شَكَّ أنَّ البُعد أولى من باب المُحافَظة عَلَى ذات العِبادَة أكثر مِن المُحافَظة عَلَى مكان العِبادة.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: الإِشَارَة إِلَى أَهَمِّيَّة الخُشُوع في الصَّلَاة، أن لُبَّ الصَّلَاة ورُوحَ الصَّلَاةِ هو حُضُورُها وروحُها، حَتَّى إن الصَّلَاةِ هو حُضُورُها وروحُها، حَتَّى إن الإِنْسَان أُذِنَ له أَنْ يَدَع الصَّلَاة مع الجَّمَاعَة مِن أَجْل أَنْ يَأْكُل ويشرب، ولو فَرضنا أنه عَطِش وحضر المَاء فليقدِّم المَاء، لكن انحباس المَاء بالمَاء أقل مِن انحباسه بالطَّعام.

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: ذِكْر فَرْدٍ مِن آلاف الأفراد مِمَّا يدُلِّ عَلَى أَنَّ هَذِهِ الشَّريعَة مَبْنِيَّة عَلَى اليُسْر ومُراعاة الحقوق، حق الله عَرَّفِجَلَّ، وحق النَّفس.

وجه ذَلِك: أنَّ الإِنْسَان أُذِنَ له أن يدَع ما يجب علَيْه مِن صَلَاة الجَمَاعَة مِن أَجْل إعطاء النَّفْس حظَّها مِن الشِّبع.

ولِهَذا أمر النّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلاهُ وَالسَّلامُ بإزالةِ كل ما يحولُ دون ذَلِك قبل أن يدخلَ الإِنْسَان في صَلَاته، وإِذَا نظرنا إِلَى واقعنا الْيَوْم وجدنا أنَّ الوساوس والهواجس لا تأتي إلا إِذَا دخلَ الإِنْسَانُ في صَلَاته، يَكُون الإِنْسَان فارغَ البال من قبل أن يدخلَ في الصَّلاة، فإذَا دخلَ انفتح عنده آلاف الأفكار والوساوس التي ليسَ فيها فَائِدَةُ، بل في الصَّلاة، فإذَا دخلَ انفتح عنده آلاف الأفكار والوساوس التي ليسَ فيها فَائِدَةُ، بل فيها مضرةُ عَلَى الإِنْسَان لأنّهَا تُنْقِصُ صَلَاته بلا شَكّ، ومن ذَلِك العَبَثُ في الصَّلاة؛ لأنّهُ يشغلُ الْقَلْب، وما أكثرَ الّذِين يعبثونَ في صَلاتِهم، نجد بَعْض النّاس إِذَا دخلَ في الصَّلاة ذهبَ ينظرُ إِلَى السَّاعة، كم بَقِيَ في الوَقْتِ، وأَحْيانًا ينظرُ إِلَى الْقَلْب هل ظهرَ الصَّلاة ذهبَ ينظرُ إِلَى السَّاعة، كم بَقِيَ في الوَقْتِ، وأَحْيانًا ينظرُ إِلَى الْقَلْب هل ظهرَ

من الجيب أو هو نازلٌ، أَحْيانًا يتذكر الشَّيء وهو في صَلَاته فيخرِجُ القلمَ ويخرِجُ الورقةَ من جيبه، وإذَا لم يكن معه ورقةٌ كتب في راحتِه، وهو يُصلِّي، خَوْفًا من النِّسيان؛ لأنَّ الإِنْسَان إذَا دخلَ في الصَّلَاة جاء الشَّيْطَان يذكِّرُه يقول: اذكرْ كذا، اذكرْ كذا، حَتَّى يذكرَه ما لم يكن يذكرُه من قبلُ، وإذَا فرغَ من الصَّلَاة ذهب هذا الَّذي يذكرُه ونَسِيَ.

يُذْكُرُ أن رجلًا جاء إِلَى أحد العُلَمَاء وقال إنه أُودِعَ وديعةً -دراهم مثلًا- وأنه نَسِيَ مكانَها، وأن صاحبَ الوديعةِ جاء يطلبُها، فجاء هذا الرَّجلُ يَسْأَلُ عالِمًا ماذا يصنعُ؟ فقال: اذهبْ فصلِّ وستذكرُها.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: يَجُوز للإِنْسَان إِذَا اشتغل بالطَّعام أَنْ يشبع، ولا نَقُول كُلْ ما يَسُد نَهَمَتك ثُم اذهب إِلَى الصَّلَاة، وَهَذَا بخلاف أكل المُضْطَر للمَيْتة ونحوها، فإِنَّه لا يَجُوز له أَنْ يشبع وإِنَّها يأكل ما يسدُّ رَمَقَه فقط.

وتُقاس كل الصَّلوَات عَلَى هَذَا الحَدِيث، فإِذَا حضرت صَلَاةٌ سِوَى العِشَاء وكان مُحْتاجًا للطَّعام وقُـدِّمَ بَيْن يَدَيْه فيأكل ثم يُصلِّي؛ إذْ لا فَـرْق بَيْن العِـشَاء وغيرها.

وفي هَذَا الحَدِيثِ دَلِيلٌ عَلَى رأفة النَّبِيِّ ﷺ بأمته؛ لِقَوْلِه: «لَوْلَا أَنْ أَشُقَّ عَلَى أُمّتِي».

وفيه أيضًا قَاعِدَةٌ مفيدةٌ جدًّا، وهي أنَّ (المَشَقَّةَ تَجْلِبُ التَّيْسِيرَ)، كُلَّما وُجِدَ الحَرَجُ ارتفعَ الحَرَجُ، وهَذِهِ القَاعِدَة تُفيدكَ في مسَائلَ كَثِيرَةٍ في باب العِبَادات، فمثلًا لو أنَّ الإِنْسَانَ احتاج إِلَى أن يجمعَ بين الظُّهرِ والعَصْرِ لمرض أو سفرٍ أو غير ذَلِك، قُلْنا له: اجمع لا بَأْسَ، لأن عدمَ الجمع هنا يُلْحِقُ بكَ مَشَقَّةً، وهِذا لما حدث ابن عَبَّاس بأنَّ النَّبِي عَيَّلَةٌ جمعَ في المدينة بين الظُّهر والعَصْرِ وبين المَغْرِبِ والْعِشَاءِ من غير

خَوْفٍ ولا مطرٍ، قَالُوا: ماذا أَرَادَ، قال: أَرَاد ألا يُحْرِجَ أمتَه، أي ألا يلحقَها الحَرَج إِذَا لم تجمعْ بين الصَلَاتَيْن.

وتسميةُ الْعِشَاء بالعَتَمَةِ مأخوذةٌ من إعتامِ الأَعْرَابِ بإبلها؛ لأنَّ الأَعْرَابَ يُعْتِمُونَ بالإبل، أي بحليبِها إِلَى أن يمضيَ هزيعٌ من اللَّيلِ.

نخلصُ من هذا بقَاعِدَةٍ، وهي أن لُبَّ الصَّلَاةِ وروحَ الصَّلَاةِ هو حُضُورُ الْقَلْب، هذا هو لب الصَّلَاة وحُضُورُها وروُحها، ولهِذا أمرَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ الْقَلْب، هذا هو لب الصَّلَاة وحُضُورُها وروُحها، ولهِذا أمرَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلامُ الْقَلْب الْإِنْسَان في صَلَاته.

وإِذَا نظرنا إِلَى واقعنا الْيَوْم وجدنا أنَّ الوساوس والهواجسَ لا تأتي إلا إِذَا دخلَ الإِنْسَانُ فِي صَلَاته، يَكُون الإِنْسَان فارغَ البال من قبل أن يدخلَ في الصَّلاة، فإذَا دخلَ انفتح عنده آلاف الأفكار والوساوسِ التي لَيسَ فيها فَائِدَةٌ، بل فيها مفرةٌ عَلَى الإِنْسَان لأنَّهَا تُنْقِصُ صَلَاته بلا شَكَّ، ومن ذَلِك العَبَثُ في الصَّلاة؛ لأنَّهُ مضرةٌ عَلَى الإِنْسَان لأنَّهَا تُنْقِصُ صَلاته بلا شَكَّ، ومن ذَلِك العَبَثُ في الصَّلاة؛ لأنَّهُ يشعلُ الْقلْب، وما أكثرَ الَّذِين يعبثونَ في صَلاَتِهم، نجد بَعْض النَّاس إِذَا دخلَ في الصَّلاة ذهبَ ينظرُ إِلَى السَّاعة، كم بَقِيَ في الوَقْتِ، وأَحْيانًا ينظرُ إِلَى الْقلْم ويخرِجُ القلم ويخرِجُ القلم ويخرِجُ القلم ويخرِجُ الورقة من جيبه، وإذَا لم يكن معه ورقةٌ كتب في راحتِه، وهو يُصليّ، خَوْفًا من الروقة من جيبه، وإذَا لم يكن معه ورقةٌ كتب في راحتِه، وهو يُصليّ، خَوْفًا من النَّسيان؛ لأنَّ الإِنْسَان إِذَا دخلَ في الصَّلاة جاء الشَّيْطَان يذكّرُه يقول: اذكرْ كذا، النَّسيان؛ لأنَّ الإِنْسَان إِذَا دخلَ في الصَّلاة جاء الشَّيْطَان يذكّرُه ونَسِيَ.

يُذْكُرُ أَن رَجِلًا جَاءً إِلَى أَحد العُلَمَاء وقال إنه أُودِعَ وديعةً -دراهم مثلًا- وأنه نَسِيَ مكانَها، وأن صاحبَ الوديعةِ جاء يطلبُها، فجاء هذا الرَّجلُ يَسْأَلُ عالمًا ماذا يصنعُ؟ فقال: اذهبْ فصلِّ وستذكرُها، فذهب الرجل فجعل يُصلِّي فذكرَ مكانها.

واستدلَّ العالمُ عَلَى هَذِهِ الجِيلةِ بقول النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلَاهُ وَالسَّلامُ: «يَأْتِي الشَّيْطَانُ أَحَدَكُمْ وهُوَ فِي صَلَاتِهِ فَيَقُولُ اذْكُرْ كَذَا اذْكُرْ كَذَا» (١). اذكرْ كذا، اذكرْ كذا، اذكرْ كذا، اذكرْ

ومما يُشغلُ عَنِ الصَّلَاةِ ما يفعلُه بَعْضُ النَّاسِ الَّذِينِ يصلُّونَ خلفَ الْإِمَام، فتجدُه يأخذُ المصحفَ ويتابعُ الْإِمَامَ في قراءتِه، والحقيقةُ أنَّ هذا الْعَمَلَ تترتبُ علَيْه أمورٌ محظورةٌ:

أُولًا: أنَّ الإِنْسَانَ يتحركُ بحركاتٍ لا حاجةَ إِلَيْها، وهي إخراجُ المصحف، فتحُ المصحف، إغلاقُ المصحف. ورُبَّما يَكُون المصحف دقيقًا ويحتاج في النظرِ إِلَيْه إِلَيْه إِلَيْه إِلَيْه إِلَيْه إِلَىْه أَيْمَال كَثِيرَة.

ثانيًا: أن هذا الْفِعْلَ يُشغله عن سُنَّةٍ مَطْلُوبةٍ منه، وهي وضعُ الْيَدِ اليُمْنَى عَلَى اليسرى عَلَى صدره؛ فإن هذا من الأُمُورِ المَشْرُ وعَةِ، وهو ينشغلُ بإمسَاكِ المصحفِ عن ذَلِك.

ثالثًا: أنَّ الإِنْسَان يُشغِلُ بصرَه بانتقالٍ من أَعْلَى الصَّفحةِ إِلَى أَسْفلها، وبالانتقالِ من أَوَّل السطرِ إِلَى آخره، والبصرُ له حركاتٌ كها أنَّ الْيَدَ لها حركاتٌ، لا شكَّ في هذا، فإذن، ينشغلُ بحركاتِ عينهِ التي يتابعُ بها الكَلِمَاتِ والحروف في المصحف.

رابعًا: أن هذا المتابعَ يشعرُ وكأنَّهُ منفصِلٌ عَنِ الصَّلَاة، كأنَّهُ يمسكُ عَلَى هذا القارئِ مِنْ أَجْلِ أن ينظرَ: هل يخطئُ أم يصيبُ، فيشطحُ قلبه عَنِ الصَّلَاة ويبعدُ، كما هو مشاهَد. لكنْ، لو فُرِضَ أَنَّنا في ضرورةٍ إِلَى هذا، بأنْ كَانَ الْإِمَامُ سَيِّئَ الحفظِ،

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي: صفة الصَّلاة، عدد التسبيح بعد التسليم، رقم (١٣٤٨).

وقال لبَعْض المَاْمُومينَ: كُنْ ورائي، وأمسكِ المصحفَ إن أخطأتُ تَرُدُّ عليَّ، فَهَذَا جائزٌ مِنْ أَجْل الحَاجَةِ.

مسألة: كيف العلاجُ من الوسَاوسِ في الصَّلاة؟

الجَوَاب: علاجُها بيَّنهُ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ وهو أَن يَتْفُلَ الإِنْسَانُ عن يسَارِه ثلاثَ مرَّاتٍ، ويستعيذَ بالله من الشَّيْطَانِ الرجيم.

ولو قال قَائِلٌ: هل يَتْفُلُ عن يسَارِه وهو يُصلِّي، يَلْتَفِتُ؟

نَقُول: نعم، يَلْتَفِتُ؛ لأنَّ هذا الالتفاتَ لحَاجَةٍ، والالتفاتُ لحَاجَةٍ لا بَأْسَ به.

ولو سأل سَائلٌ: كيف أَتْفُلُ والنَّاسُ عن يسَاري إِذَا كنتُ مَأْمُومًا مع الجَّمَاعَة؟

نَقُول: إِذَا كنتَ مَأْمُومًا فلا تَتْفُلْ؛ لأنكَ ستؤذِي مَن عن يسَاركَ، ولكنِ استعِذْ بالله من الشَّيْطَانِ الرجيم.

٦٠ - وَلِمُسْلِم عَنْ عَائِشَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهَا قَالَتْ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ يَقُولُ:
 (لَا صَلَاةَ بِحَضْرَةِ طَعَام، وَلا وَهُو يُدَافِعُهُ الأَخْبَثَانِ» (١).

## الشترح

قَوْله: «لَا صَلَاةً» نفيٌ للكمال.

وقبل الدُّخول في شرح الحَدِيث هنا قَاعِدَة مهمة لا بُدَّ منها، وهي: «الأَصْل في النَّفي أنه نفي للوجود»، فإِذَا قيل: «لا كذا» أيْ: لَيسَ موجودًا، (فلا صَلَاةً)

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب كراهة الصَّلاة بحضرة الطعام الذي يريد أكله في الحال، رقم (٥٦٠).

تعني ليست موجودة، و(لا قائمة في الْبَيْت) تعني ليست موجودة، فإنْ لم يُمْكن وكان الشَّيْء موجودًا بالْفِعْل فيَكُون النَّفي للصِّحة.

ولفظة الحَدِيث هي نفي للوجود الشَّرعي، لا الحسي، فإنْ لم يُمْكن حمْلُه عَلَى نفي الوجود الشَّرعي وهو نفي الصِّحة؛ حُمِلَ علَى نَفْي الكَمَال.

فلو قُلْنا: «لا خالقَ إلا الله»، فَهَذَا نفي للوجود.

ولو قُلْنا: «لا صَلَاةَ بغير وُضُوء» فهو نفي شَرْط وصِحَّة الصَّلَاة؛ لفوات شرطٍ مِن شُرُوطها، ونفي الشَّرط هو نفيٌ للوجود الشَّرعي.

ولو قُلْنا: «لا صَلَاةَ بحضرة طعام» فَهَذَا نفيٌ للكهال؛ لأنَّ الإِنْسَان رُبَّها يُصلِّي وطعامه حَاضِر، لكن لا يشتغل بذَلِك اشتغالًا كثيرًا يلهيه عَنِ الصَّلَاة.

وقَوْله: «بِحَضْرَةِ طَعَامٍ»، هل المُراد بحضرة طعام يشتهيه الإِنْسَان مما هو حلال أو مُطْلقًا؟ نقول: إنْ كَانَ مما يشتهيه فَهَذَا مشكلة؛ لأَنَّهُ لن يُصَلِّي أبدًا ما دام الطَّعام في الْبَيْت.

وقولنا: «مما هو حلال»؛ لئلّا يَرِد علَيْنا إِنْسَانٌ صائم في رمَضان، وبعدما أُحْضِر الفطور، وقد استيقظ بعد نوم ولم يُصَلِّ صَلَاة العَصْر فقد لا يُصلِّي وينتظر حَتَّى يفطر؛ فهنا لَيسَ حلالًا، لأنَّهُ لا فَائِدَة مِن تَأْخِير الصَّلَاة في هذا التَّوقيت.

إذن، بحضرة طعام هذا المُطْلق مقيَّد بها إِذَا كَانَتِ النَّفس تَطُوق إِلَيْه.

قَوْله: «وَلَا وَهُو يُدَافِعُهُ الأَخْبَثَانِ»، أي المُصَلِّي يُدافِعُه الأَخْبَثَانِ، وهُما البَوْل والغَائِط، وعبَّر بـ«يُدَافِعُه» كأنَّهُما في حال مُصَارَعة قد شدَّا علَيْه في الحَصْر وهو يدافع، وَهَذَا أيضًا لا صَلَاةَ له، لكن لا صَلَاة كَامِلة، وصَلَاته صَحِيحَة.

# مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى: نَهْي الإِنْسَان عَنِ الصَّلَة بحضرة الطَّعام بالشَّرْطَيْن اللَّذَيْن ذكرْ نَاهُما؛ لِقَوْلِه: «لَا صَلَاةً».

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: مُراعَاة الْخُشُوعِ؛ لأَنَّهُ أَهَمُّ مَا يَكُونُ فِي الصَّلَاة.

مَسْأَلَة:

الْخُشُوع هو: حُضُور الْقَلْب، وعدم الالتفات لشَيْءٍ.

وذهب بَعْض أهل الْعِلْم إِلَى وُجُوبه، وأنَّ الإِنْسَان إِذَا اسْتَرْسَل مع الوسَاوس حَتَّى غلبَتْ عَلَى صَلَاته كلِّها أو أكثرها فصلَاتُه بَاطِلة؛ لأنَّ النُّصُوص كلها تدل عَلَى أَهَمِّيَّة الخُشُوع في الصَّلَاة، وإلى هذا يميل شيخ الإِسْلام رَحَمَهُ ٱللَّهُ في كتابه (القَوَاعِد النُّورانية)، وقد سَاقَ أَدِلَّةً كَثِيرَةً يشير بها إِلَى الوُجُوب.

وفي بُطلان الصَّلَاة بغير خُشُوع نظرٌ؛ لأنَّهُ قد يَغْلِب عَلَى الإِنْسَان شَيْءٌ لا يتمَكَّن مِن التَّخَلُّص منه.

وذهب آخرون إلى عدم وُجُوبه، وأنَّ الإِنْسَان لو بقي يفكر في صَلَاته مِن أَوَّلها إلى آخرها فصَلَاته صَحِيحَة.

واستدلوا بدَلِيلين، عامٌّ وخاص:

العامُّ: قَوْله ﷺ: «إِنَّ اللهَ تَجَاوَزَ عَنْ أُمَّتِي مَا حَدَّثَتْ بِهِ أَنفُسَهَا مَا لَمْ تَعْمَلُ أَوْ تَتَكَلَّمْ» (١)، وَهَذَا عامُّ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الطلاق، باب الطلاق في الإغلاق والكره والسكران والمجنون، رقم (٤٩٦٨).

الخاصُّ: وهـو «أَنَّ الشَّيْطَانَ يَأْتِي أَحَدَكُمْ وَهُـوَ فِي صَلَاتِهِ فَيَقُـولُ اذْكُرْ كَذَا اذْكُرْ كَذَا الْأَسْنَا وَ الْأَلْمُ وَهُـوَ فِي صَلَاتِه صَحِيحَة. اذْكُرْ كَذَا» (١) ، وظَاهِره أنه لو غُلِبَ عَلَى الصَّلَاة أو أكثرها فإنَّ صَلَاته صَحِيحَة.

مسألة: هل يجبُّ عَلَى الإِنْسَان أن يدافِعَ هَذِهِ الوَسَاوس؟

الجَوَاب: هذا ينبني عَلَى قول أكثرِ العُلَمَاء أنه لا يجبُ علَيْه، وأنَّ الإِنْسَانَ لو استرسل لم تَبْطُلُ صَلَاته ولا يأثم.

والَّذِي يظهر لي: أنَّ الخُشُوعَ وَاجِبٌ، لكن يتوقف الإِنْسَان في كونه شرطًا لصِحَّة الصَّلَاة، أمَّا أنْ نَقُول للإِنْسَان افعل ما شئت من الوَسَاوس؛ فَهَذَا فيه نظر، فأين الصَّلَاة إذن؟! ستكُون عَادَة، فَيُكبِّر عَلَى العَادَة، ويقرأ عَلَى العَادَة، ويركعُ عَلَى العَادَة، وقد لا يُحِسُّ بنفسه إلَّا وهو في السُّجُود، أو إلا وهو قد سلَّم، لكن إنْ كَانَ خَاشِعًا فهو يَعي ما يفعل؛ فعلى كُلِّ حالٍ الوَاجِبُ عَلَى الإِنْسَان أن يخشعَ بقدر المُستطاع.

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ الإِنْسَان إِذَا كَانَ يدافِعه الأَخْبَثَانِ فإِنَّه يقضي حاجتَه أولًا، ثُم يُصلِّى ثانيًا.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أنه إِذَا حس بدون مدافعة فلا حرَجَ أَنْ يُصلِّيَ، والضَّابط في هذا ما أثَّر عَلَى الخُشوع، لكن لو تخلَّى نهائيًّا كَانَ أفضلَ.

الفَائِدَةُ الْخَامِسَةُ: مُراعاة حِفظ الصِّحة.

وجه ذَلِك: أَنَّ النَّهيَ عَنِ الصَّلَاة في مدافعة الأَخْبَثَيْنِ يُراعَى فيه أمران: الأَمْر الأَوَّل: إكمال الصَّلَاة والخُشُوع فيها.

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي: كتاب السَّهُو، باب عدد التسبيح بعد التسليم، رقم (١٣٤٨).

الأَمْرِ الثَّانِي: صحَّة الإِنْسَان؛ لأن حَبْسَ البَوْل أو الغَائِط مُضِرُّ بالإِنْسَان، وإنْ كَانَ لا يُحِسُّ به به في الوَقْت الحاضِر، لكن في المستقبل يضرُّ به بلا شك؛ لأن هذا يوجِد التَّضييق عَلَى الأماكن، ورُبَّما يُحْدِث جروحًا في الدَّاخل أو قروحًا؛ لأن هذا حباذن الله – أذًى كما هو معروف، فإذَا انحبَسَ في مكانٍ أكثر مما يَكُونُ في العَادَة فإنَّه يضر هذا المكان.

الْفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَلَّا يُصلِّيَ وهو يُدافِع الرِّيح، قياسًا عَلَى الأَخْبَثَيْنِ؛ لأنَّ العِلَّة وَاحِدَة.

الْفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: أَلَّا يُصَلِّيَ وفيه حسَاسيَّة وحكة شَدِيدَة حَتَّى يُبَرِِّدَها بدِهانٍ أو ماء؛ قياسًا عَلَى مدافعة الأَخْبَثَيْنِ.

فإن قال قَائِل: إِذَا كَانَتِ الحساسية ليست شَدِيدَةً فهل الأَوْلَى أَن يَتَصَبَّرَ علَيْها، أَو أَنْ يَحُكَّها مع الحَرَكَة؟

قُلْنا: الصَّوابِ أَنْ يَحُكَّها حتَّى تَبْرُدَ علَيْه، ثم يُقْبِل عَلَى صَلَاته.

٦١ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ رَضَالِتُهُ عَلَى اللهِ مَنْ عَبْدِي رِجَالٌ مَرْضِيُّونَ - وَأَرْضَاهُمْ عِنْدِي عُمَرُ - أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ نَهَى عَنِ الصَّلَاةِ بَعْدَ الصَّبْحِ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّبْمِ وَبَعْدَ الصَّبْحِ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ، وَبَعْدَ الْعَصْرِ حَتَّى تَغْرُبَ (١).

## الشترح

هَذَا الْحَدِيثُ ذكرَه المؤلِّفُ رَحْمَهُ ٱللَّهُ في باب المواقِيت، وإن كَانَ لا يتعلَّقُ بالفَرائِضِ، لكنَّ فيه بيانَ شَيْءٍ من المَواقِيتِ، التي لا تصحُّ الصَّلَةُ فيها، فيقول

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصَّلاة، باب الصَّلاة بعد الفجر حتى ترتفع الشَّمس، رقم (٥٥٦).

ابن عَبَّاس رَخَالِلَهُ عَنْهُا إِنه شَهِدَ عندي رِجالٌ مَرْضِّيُونَ، وأَرْضاهُمْ عندي عُمَرُ، أَنَّ النَّبِيَ عَلَيْهُ مَهُمُ الشَّمْسُ، وَلَا صَلَاةَ بَعْدَ الصَّبْحِ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ، وَلَا صَلَاةَ بَعْدَ الْعَبْحِ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ، وَلَا صَلَاةَ بَعْدَ الْعَصْرِ حَتَّى تَعْرُبُ الشَّمْسُ» (١).

قوله: «شَهِدَ عِنْدِي رِجَالٌ مَرْضِيُّونَ»، وشهدوا تُحمَل على: الْقَوْل أو الإخبار والإشهاد.

فإِذَا قَالُوا: «نشهد أن رَسُول الله قال...» والعبارة مُحتَملة، والخبَر يقينٌ، أي إِذَا أَخبَر الإِنْسَان بشَيْءٍ مُتيَقَّن؛ فقد شهد، ولِهذا لمَّا قيل للإِمَام أحمد: «إِنَّ فلانًا يقول إِنَّ العِشَرةَ -أي المُبشَرينَ بالجنَّة- في الجنَّة، ولكنِّي لا أشهدُ»، فقال الْإِمَام أحمد: «إِذَا قَالَ فَقَدْ شَهِدَ».

وعلى كُلِّ حالٍ فنحن نقبل هَذَا الحَدِيث سواء كَانَ بلفظ الشَّهادة أو بلفظ الخبَر المُجَرَّد، «أَنَّ النَّبيَّ ﷺ نَهَى عَن الصَّلَاةِ بَعْدَ الصَّبْح حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ، وبَعْدَ الْعَبْر حَتَّى تَعْلُعُ الشَّمْسُ، وبَعْدَ الْعَصْر حَتَّى تَعْرُبَ».

«بَعْد الصُّبْح» اخْتَلَفَ العُلَمَاء في مَعْنَاه:

فمنهم مَن قال: إنَّ النَّهي يبدأ مِن طُلوع الصُّبح، ولكنهم استَثْنَوْا سُنة الْفَجْر بثبوت السُّنة بها ثبوتًا لا شَكَّ فيه.

ومنهم مَن قال: إنَّ المُراد لا صَلاة بعد صَلاة الصُّبح، وَهَذَا الْقَوْل أَصَحُّ؛ لأَنَّهُ قد جاء بلفظٍ صحِيحٍ صَرِيح، وقياسًا عَلَى العَصْر فإنَّ وقت النَّهي لا يدخلُ فِيهَا إلَّا بعد الصَّلَاة.

وعلى هذا: فالْقَوْلُ الرَّاجِحُ في هَذِهِ المَسْأَلَة أنَّ المُرادَ بعد صَلَاة الصُّبح حَتَّى

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصوم، باب الصوم يوم النحر، رقم (١٨٩٣).

تطلعَ الشَّمْس، وإِذَا طلعت الشَّمْس زال النَّهي، وبعد صَلَاة العَصْر حَتَّى تغربَ، وإذَا غَربت زالَ النَّهْيُ.

وهَذَا الْحَدِيث فيه النَّهْيُّ عن كلِّ صلاةٍ نَافِلَة أو فَرِيضَة.

والْفَرِيضَة مثل أَنْ يَذْكُرَ الإِنْسَان بعد صَلَاة الْفَجْر أَنه صلَّى الْعِشَاء عَلَى غير طهارة؛ فهنا يجب علَيْه أَن يُصلِّيَ الْعِشَاء.

لكن ظَاهِر الحَدِيث أَنْ لا صَلَاةً؛ لأنَّهَا هَذِهِ داخلة في "وَلَا صَلَاةً»، و(لا) هنا نافية للجنس، وهي نَصُّ في العُمُوم، ولكِنَّنا نَقُول هذا العُمُوم قد خُصِّصَ بمسَائل مُتعدِّدة، منها: هَذِهِ المَسْأَلَة (قضاء الفَرائِض)، فإنَّه لا نَهْيَ عنها، فمتى ذكرها الإِنْسَان في أيِّ وقتٍ صلَّها؛ لِقَوْلِ النَّبِيِّ -صلَّى اللهُ علَيْه وعلَى آلِه وسلَّم-: "مَنْ نَامَ عَنْ صَلَاةٍ أو نَسِيهَا فَلْيُصَلِّهَا إِذَا ذَكَرَهَا»(١).

ثم إنَّ إِعادَة الجَمَاعَة بأنْ يُصَلِّيَ الإِنْسَان في مَسْجِدٍ ويجيءَ إِلَى مَسْجِدٍ آخَر وهم يصلون الْفَجْر؛ فليدخلْ معهم، ولا نَهْيَ في ذَلِك.

والدَّليل: أنَّ رَسُول الله عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ صلَّى الفَجْرَ فِي مَسْجِد الخيف في أيام مِنَى، وإذَا برَجُلَيْن لم يُصَلِّيا، فجِيءَ بِهَا إِلَى رَسُول الله ﷺ تَرْعُد فَرَائِسُهما خَوْفًا وخَيْبةً، فقال: «مَا مَنعَكُمَا أَنْ تُصَلِّيا مَعنَا»، فقَالُوا: يا رَسُول الله، صلَّيْنَا في رِحَالِنَا، فقال: «إذَا صَلَّيْتُمَا فِي رِحَالِكُما ثُم أَتَيْتُها مَسْجِدَ جَمَاعَةٍ فَصَلِّيَا مَعَهُمْ فَإِنَّهَا لَكُمَا نَافِلَة» (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو يعلى (٥/ ٤٠٩ رقم ٣٠٨٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي: أبواب الصَّلاة عن رسول الله ﷺ، باب ما جاء في الرجل يصلي وحده ثم يدرك الجهاعة، رقم (٢١٩)، وقال: حسن صحيح.

فصرَّحَ بالصَّلَاة معهم، وصرَّحَ بأنها نَافِلَة؛ وعلى هذا فَيُسْتَثْنَى مَن دخَل المَسْجِد والنَّاس يصلُّونَ ولْيُصَلِّ معهم ولو كَانَ قد صلَّى الْفَجْر.

وإذا طاف بالْبَيْت بعد صَلَاة الصُّبح فإِنَّه بعد الفَراغ مِن الطَّواف يُصَلِّي رَكْعَتَيْنِ مع أنها داخلةٌ في «لَا صَلَاةَ».

وإذَا تَصَدَّقَ بِالصَّلَاةِ عَلَى إِنْسَانٍ دخل بَعْد انتهاء النَّاسِ مِن صَلَاة الجَمَاعة، فقام رجل يتَصَدَّقُ علَيْه؛ فَهَذَا أيضًا لا بَأْسَ به ولو بعد صَلَاة الصُّبح أو بعد صَلَاة العَصْر، وهُنَاك مُسْتَثْنَيَاتُ، فهل نقتصرُ عَلَى ما استُثْنِيَ فقط، أو نَقُولُ ما سَاوَاهُ في مَعْنَاه فله حُكمه؟

الصَّواب: أنَّ ما سَاوَاهُ في مَعْنَاه فله حُكمه؛ ولِهِذا كَانَ الْقَوْل الرَّاجح في هَذِهِ المَسْأَلَة: أنَّ كل صَلَاة لها سببٌ فلا نَهْي عنها، وهَذِهِ روايةٌ عَنِ الْإِمَام أَحمد، وهي مَذْهَبُ الشَّافعي، واختارها شيخ الإِسْلام ابن تَيْمِية رَحِمَهُ اللَّهُ، وشيخنا عبد الرَّحن بن سَعدي، وشيخنا عبد العزيز بن بَازٍ، وغيرهم مِن العُلَمَاء؛ وعلى هذا إِذَا دخلتُ المُسْجِد بعد صَلَاة العَصْر فإني أصلي تحية المُسْجِد بِلَا نَهْي.

٦٢ - عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضَالِلَهُ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ أَنَّهُ قَالَ: «لَا صَلَاةَ بَعْدَ الصَّبْحِ حَتَّى تَغِيبَ الشَّمْسُ» (١).

• وفي البابِ عنْ عليِّ بنِ أَبي طالبٍ، وعبدِ اللهِ بنِ مسعودٍ، وعبدِ اللهِ بنِ عمرَ بنِ الخطابِ، وعبدِ اللهِ بنِ عمرو بنِ العاصِ، وأَبي هريرةَ، وسَمُرَةَ بنِ جُندُبِ، وسَلَمَةَ بنِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصَّلاة، باب لا يتحرى الصَّلاة قبل غروب الشَّمس، رقم (٥٦١).

الأَكوَع، وزيدِ بنِ ثابتٍ ومُعاذِ بنِ جبلٍ، ومُعاذِ بنِ عَفْرَاء، وكعبِ بنِ مُرَّةَ، وأَي أُمَامةً الباهِليِّ، وعمرِو بنِ عَبْسَةَ السُّلَميِّ، وعَائِشَةَ رَضَّالِيَّهُ عَنْهُمْ، والصَّنابحيِّ، ولم يسمعْ منَ النَّبيِّ صَاَّلَاتَهُ عَلَيْهِ وَسَائَرَ.

# الشكرح

هذا اللَّفْظ نستفيدُ منه فَائِدَةً غير زائدةٍ عَلَى ما سبق، فالَّذِي سبق يُفيدُ النَّهيَ بارْتِفَاع الشَّمْس قِيدَ رُمْح، والرُّمْح تقريبًا يسَاوِي مِثْرًا أو يزيد قليلًا؛ لأنَّ المُرادَ بالرُّمح ما يستعمله المُقاتِلُون في القِتَال، ولَيسَ المُرادُ به عَسِيبَ النَّخل؛ لأنَّ عَسِيب النَّخل طويلُ.

إذن، فتقدير مسافة الرُّمح بنحو عشر دقائق إِلَى ربع سَاعَة عَلَى الاحْتِيَاط؛ فإذا مضَى بعد طُلُوع الشَّمْس ربعُ سَاعَة فقد زال وقتُ النَّهي.

ونقول في قَوْلِه: «لَا صَلَاةَ بَعْدَ الصُّبْحِ» ما قُلْناه قبل.

وذكر الْمُؤلِّف عدَّة صحابة روَوا هَذَا الحَدِيث.

بقِيَ وقتٌ ثالث، وهو عند زَوَالها حَتَّى تزولَ عند قيامها، أي: وقفَتْ في عَيْن الرَّائي حَتَّى تزولَ عند قيامها، أي: وقفَتْ في عَيْن الرَّائي حَتَّى تزولَ، وذَلِك قبل الزَّوَال بنحو عشر دقائق، أو أقلَّ؛ فَهَذَا أيضًا وقت نَهْي لا يَجُوز فيه أنْ يتطوعَ الإِنْسَان بالصَّلَاة، إلَّا مَا كَانَ له سببٌ عَلَى الْقَوْل الرَّاجح.

قولُه: «لا صَلَاةَ» هذا نفيٌ، لكنه بمَعْنَى النَّهي، يعني: لا تصلُّوا بعد الصُّبْحِ، وهل الْمُرَادُ بِقَوْلِه: «بعد الصُّبْح»، بعد طُلُوعِ الصُّبْح، أم بعد صَلَاةِ الصُّبْح؟ نَقُول: هذا مُجْمَلٌ، فيَحْتَمِل أن يَكُون المَعْنَى: بعد صَلَاةِ الصُّبْح، وأن يَكُون المَعْنَى: بعد طُلُوعِ الصُّبْح، وأن يَكُون المَعْنَى: بعد طُلُوعِ الصُّبْح، وبينهما فرقٌ بَيِّنُ: إِذَا كَانَ المَعْنَى بعد طُلُوعِ الصُّبْحِ صارَ النَّهْيُ يدخلُ من حين طُلُوعِ الْفَجْرِ، وإِذَا كَانَ المُرَادُ بالصُّبْحِ صَلَاةَ الصُّبْح، صار النَّهْيُ يدخلُ من حين طُلُوعِ الْفَجْرِ، وإِذَا كَانَ المُرَادُ بالصُّبْحِ صَلَاةَ الصَّبْح، صار النَّهْيُ

لا يدخلُ إلا بعد صَلَاة الصُّبْح، والاحْتِهَال الثَّانِي هو الصَّحِيح، أي أنَّ النَّهْيَ عَنِ الصَّلَاة بعد صَلَاة الصُّبْح؛ لأَنَّهُ ورد ذَلِك مُفَسَّرًا في بَعْض رواياتِ الحَدِيث، أنَّ النَّهْيَ يبتدئُ من صَلَاةِ الصَّبْح ويَنْتَهي بها سيُذكَرُ.

وقَوْله: «ولا بَعْدَ العَصْرِ حَتَّى تَغْرُبَ الشَّمْسُ» هذا متفَقُّ عَلَى أَنَّ الْمُرَادَ بعد العَصْرِ، أي: بعد صَلَاة العَصْرِ لا بعد دخُول العَصْرِ.

فَهَذَا وقتانِ في هَذَا الحَدِيث مَنْهِيٌّ عَنِ الصَّلَاة فيهما.

وقَوْله: «لَا صَلَاةً» نكرةٌ في سياق النَّفي، فَتَعُمُّ كُلَّ صَلَاةٍ، يعني: لا تُصلوا أيَّ صَلَاةٍ بعد صَلَاةِ العَصْرِ حَتَّى طُلُوعِ الشَّمْسِ، ولا بعد صَلَاة العَصْرِ حَتَّى عُلُوعِ الشَّمْسِ، ولا بعد صَلَاة العَصْرِ حَتَّى تُغْرُبَ، فهل هذا العُمُومُ مُرَادُ أم لَيسَ بمُرَادٍ الجَوَاب: هذا العُمُومُ لَيسَ بمُرَادٍ، تغْرُبَ، فهل هذا العُمُومُ مُرَادُ أم لَيسَ بمُرَادٍ الجَوَاب: هذا العَمُومُ لَيسَ بمُرَادٍ، بل يخرج منه بَعْضُ أفراده. وهُنَا نأخذُ قَاعِدَةً، وهي أنَّ اللَّفْظَ العامَّ في أصل وضعه يتناولُ جميعَ الأفرادِ، هذا الأَصْل، ودَلِيلُ ذَلِك: قولُ النَّبِيِّ عَلَى عَلَمَ أَصْحَابَه التَّهُدَ، ومن: السَّلامُ علَيْنا وعلى عبادِ الله الصَّالحين، قال: "إِذَا قُلْتُمْ ذَلِكَ فَقَدْ سَلَّمْتُمْ عَلَى كُلِّ عَبْدٍ صَالِحٍ في السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ» (۱). فقولُه: عِباد اللهِ الصَّالحين، عامٌ، وهَذَا نَصُّ في أنَّ العامَ يَشْمَلُ جميعَ الأفراد.

إذن: «لَا صَلَاةَ» يَشْمَلُ جميعَ الصَّلوَاتِ، ولكنه قد خُصَّ منه بَعْض الصَّلوَاتِ بالنَّصِّ، وبَعْضها بالإجماع.

فلننظرْ: أولًا: إِعادَةُ الجَمَاعَةِ خارجةٌ من هَذَا الحَدِيث، يعني: لو أنَّ الإِنْسَانَ صلَّى الصُّبْحَ؛ فإنَّه صلَّى الصُّبْحَ في مَسْجِدِه، ثم جاء إِلَى مَسْجِدٍ آخَرَ ووجدَهم يصلونَ الصُّبْحَ؛ فإنَّه يُصلِّى معهم ولا إثْمَ عليْه، ولا نَهْيَ. والدَّلِيلُ أنَّ النَّبِيَّ ﷺ صلَّى الْفَجْرَ ذات يوم في

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١/ ٤٣٩ رقم ١٧٧٤).

مِنًى، فلما انصرف رأى رجليْنِ لم يُصَلِّيَا معه، فسألهما: «مَا مَنَعَكُمَا أَنْ تُصَلِّيَا مَعَنَا»، فقالُوا: يا رَسُول الله، صلَّيْنَا في رِحَالِنَا، فقال: «إذَا صَلَّيْتُمَا فِي رِحَالِكُما ثُم أَتَيْتُما مَسْجِدَ جَمَاعَةٍ فَصَلِّيَا مَعَهُمْ فَإِنَّمَا لَكُمَا نَافِلَة»(۱).

وَهَذَا بعدَ صَلَاةِ الصُّبْحِ، بعدَ أَنْ أَخْبَرَاهُ أَنَّهُمَا صَلَّيَا فِي رِحَالِهَمَا. إِذَنْ إِعادَةُ الجُمَاعَةِ لا بَأْسَ بها في وقتِ النَّهْي.

ثانيًا: إِذَا طَافَ الإِنْسَانُ بِالْبَيْتِ، فإن منَ السُّنةِ أَنْ يُصلِّيَ بعد الطوافِ ركعتَيْنِ للطَّوافِ؟ خلفَ مَقام إبراهيمَ، فإذَا طافَ بعد صَلَاةِ الصُّبْحِ هل يُصلِّي ركعتَيْنِ للطَّوافِ؟ الجُوَاب: نعم، يُصلِّي، ومن أَدِلَّة ذَلِك، عَلَى نظر بَعْضِ العُلَمَاء، قولُ النَّبِيِّ عَلَيْة: «يَا بَنِي عَبْدِ مَنَافٍ، لَا تَمْنَعُوا أَحَدًا طَافَ بِهَذَا البَيْتِ أَوْ صَلَّى فِيهِ أَنْ يَأْتِي سَاعَةً مِنْ لَيْلٍ أَوْ بَيْ عَبْدِ مَنَافٍ، لَا تَمْنَعُوا أَحَدًا طَافَ بِهَذَا البَيْتِ أَوْ صَلَّى فِيهِ أَنْ يَأْتِي سَاعَةً مِنْ لَيْلٍ أَوْ بَهَارٍ» (٢). فإن بَعْضِ العُلْمَاء استدلَّ بهذَا الحَدِيثِ عَلَى أنه يَجُوزُ إِذَا طاف أن يُصلِّي ركعتَيْنِ ولو في وقت النَّهْي.

ثَالثًا: إِذَا دَحَلَ يُومَ الجُمْعَةِ وَالْإِمَامُ يَحْطُبُ، وَكَانَ ذَلِكَ عَنْدَ زَوَالِ الشَّمْسِ، فَإِنَّه يَجُوزُ أَنْ يُصلِّي تَحْيَةَ المَسْجِدِ؛ لأَنَّ النَّبِي ﷺ كَانَ يَخطُبُ النَّاسِ فَدَخَلَ رَجلٌ فَإِنَّه يَجُوزُ أَنْ يُصلِّي تَحَيْثُ وَتَجَوَّزُ فِيهِمَا» (٣). فَجَلَسَ فَقَالَ لَهُ: «أَصَلَّيْتَ؟» قال: لا، قال: «قُمْ فَصَلِّ رَكْعَتَيْنِ وَتَجَوَّزُ فِيهِمَا» (٣).

ولكنَّ الْقَوْلَ الرَّاجِحَ فِي هَذِهِ المَسْأَلَةِ أَنه يُستثنى من عُمُومِ النَّهْيِ كُلُّ ما له سَبَب، كلُّ صَلَاةٍ نافلةٍ لـها سبب، فإنَّ فعلَها يُستثنَى من هذا العُمُومِ، فلو دخلَ الإِنْسَانُ المَسْجِدَ بعد صَلَاةِ الصَّبْحِ أو بعد صَلَاة العَصْرِ، فهنا أتى بِسَبَبٍ لِلصَّلَاةِ الإِنْسَانُ المَسْجِدَ بعد صَلَاةِ الصَّبْحِ أو بعد صَلَاة العَصْرِ، فهنا أتى بِسَبَبٍ لِلصَّلَاةِ

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي: أبواب الصَّلاة عن رسول الله ﷺ، باب ما جاء في الرجل يصلي وحده ثم يدرك الجهاعة، رقم (٢١٩)، وقال: حسن صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٤/ ٨٠ رقم ١٦٧٨٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب الجمعة، باب التحية والامام يخطب، رقم (٨٧٥).

وهو دخُولُ المَسْجِدِ، فلا يَجْلِسُ حَتَّى يُصلِّيَ ركْعَتَيْنِ، ولو بعد العَصْرِ أو بعد الْفَجْرِ؛ لأن هَذِهِ الصَّلَاةَ لها سببٌ، ولو كسفتِ الشَّمْسُ بعد صَلَاة العَصْرِ، وقُلْنا إن صَلَاةَ الكُسُوفِ سُنَّةٌ، فإنَّه يُصلِّي صَلَاةَ الكُسوفِ، أمَّا إِذَا قُلْنا إن صَلَاةَ الكُسوفِ وَاجِبَةٌ، فالأَمْر في هذا ظَاهِرٌ؛ لأنَّ الصَّلَاةَ الوَاجِبَةَ لَيسَ عنها وقتُ نهي إطلاقًا.

لو أَنَّ إِنْسَانًا تَوَضَّاً بعدَ صَلَاةِ الصُّبْحِ؛ فإن منَ السُّنةِ أَنْ يُصلِّيَ ركْعَتَيْنِ، فهل يَجُوزُ أَنْ يُصَلِّيَ ركْعَتَيْنِ في وقت النَّهي؟

الجَوَاب: نعم؛ لأن هَذِهِ الصَّلَاةَ لها سببٌ.

ولو أنَّ الإِنْسَانَ أَرَادَ أن يَسْتَخِيرَ، فإِنَّه يُصلِّي ركْعَتَيْنِ ثم يدعو بدُعَاءِ الاسْتِخارَةِ، فإِذَا أتاه أمرٌ يريدُ أن يَسْتَخِيرَ فيه لا يَحْتَمِلُ التَّأْخِيرَ، فاستخارَ في وقت النَّهي فإن ذَلِك جائزٌ.

الخلاصة: أن هَذَا الحَدِيث: «لَا صَلَاةَ بَعْدَ الصَّبْحِ، وَلَا صَلَاةَ بَعْدَ الْعَصْرِ»، خَصُوصٌ، فإذَا صلَّة بَعْدَ الْعَصْرِ»، فإنَّه لا نَهْيَ عنها، وَهَذَا الَّذي ذكرتُه هو مذهبُ الشَّافعيِّ رَحَهُ اللَّهُ وإِحْدَى الروايتيْن عَنِ الْإِمَام أَحمدَ، واختاره شيخ الإِسْلام ابن تَيْمِيةَ، وهو الصَّحِيح، أن ذواتَ الأَسْبابِ لَيسَ عنها نَهْيٌّ.

أما حديثُ أبي سعيدٍ الَّذي ذكره المؤلِّفُ، فإِنَّه يَخْتَلِفُ عن حديثِ عبد الله بن عَبَّاسٍ رَخِوَلِيَّهُ عَنْهُ بأن وقتَ النَّهي بعدَ صَلَاةِ الصُّبْحِ يمتدُ إِلَى أَن ترتفعَ الشَّمْسُ، ولكنْ كَمْ ترتفعُ؟ بمِقْدَارِ رُمْحٍ، أي بمِقْدَار متٍ، وَهَذَا يستغرقُ في الغالب ما بين رُبع السَّاعةِ إِلَى ثُلث السَّاعةِ، فصار وقتُ النَّهي من صَلَاة الصُّبْحِ إِلَى أَن ترتفعَ الشَّمْسُ قِيدَ رُمْحٍ، ومن صَلَاة العَصْرِ إِلَى غُرُوبِ الشَّمْسِ، وهل هُناكَ وقتُ ثالثُ؟ الجَوَاب: نعم، لكن لم يذكرْه المؤلِّف، وهو عند زَوَالِ الشَّمْسِ أو عند قيام الشَّمْسِ اللهَ عند قيام الشَّمْسِ

حَتَّى تزولَ، وذَلِك في خلال عَشْرِ دقائقَ، فأَوْقات النَّهي إذن ثَلاثَة:

١ - من صَلَاةِ الصُّبْحِ إِلَى ارتفاعِ الشَّمْسِ قَدْرَ رُمْحِ.

٢ عند قيامِها في مُنتَصَف النَّهارِ حَتَّى تزول، وذَلِك قُبَيْلَ أَذَانِ الظُّهرِ بعَشْرِ
 دقائق.

٣- من صَلَاة العَصْرِ إِلَى غُرُوبِ الشَّمْسِ.

ولكن هل المُعتبَرُ صَلَاة النَّاس أو صَلَاة الشَّخْصِ نفسِه؟

المُعتبَرُ صَلَاةُ الشَّخْصِ نفسِه، فلو فُرِضَ أَنَّ النَّاسَ صَلَّوُا العَصْرَ وأنتَ لمْ تُصَلِّ، فإن وقتَ النَّهي في حقكَ لم يدخل، ولو فُرِضَ أنك صليتَ قبل النَّاس، فإن وقتَ النَّهي في حقكَ يدخلُ وإن لم يُصَلِّ النَّاسُ.

نستفيد من حديثِ ابن عَبَّاس:

أُولًا: تَحَرِّي عبدِ الله بن عَبَّاس رَضَالِلهُ عَنْهُمَا بنَقْلِ الخَبَرِ؛ لأَنَّهُ قال: شهدَ عندي رجالٌ مَرْضِيُّونَ وأَرْضاهُم عُمَرُ.

ثانيًا: أنَّ الخبرَ يَقْوَى بتَعَدُّدِ النَّقَلَةِ؛ أي بتَعَدُّدِ الَّذِين يَنْقلُونَه، فإِذَا نُقِلَ الخبرُ إليكَ من طريقٍ وَاحِدٍ، ثم من طريقَيْنِ ازدادَ قوةً، ثم من ثلاثَة ازداد قوةً أكثرَ، حَتَّى يصلَ أَحْيانًا إِلَى التَّواتُرِ الَّذي يفيدُ العِلْمَ اليقينيَّ.

في حديث عَائِشَة رَضَالِلَهُ عَنْهَا قَوْله عَلَيْهِ: «لَا صَلَاةً بِحَضْرَةِ الطَّعَامِ». قُلْنا: لا صَلَاةً كَامِلةً، وحديث أبي سعيد الخدري رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَوْله عَلَيْهِ: «لَا صَلَاةً بَعْدَ الصُّبْحِ حَتَّى كَامِلةً، وحديث أبي سعيد الخدري رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَوْله عَلَيْهِ: «لَا صَلَاةً بَعْدَ الصُّبْحِ حَتَّى تَرْتَفِعَ الشَّمْسُ»، قُلْنا بتحريم الأمْرِ، أي: النَّهي عامٌ، فما سبب اخْتِلَافِ الحُكم بين الْقَوْلين مع أنَّ اللَّفْظَ مُشْتَرَكُ، وجاءت النَّكِرَةُ في سياق النفي في كليهما؟

الجَوَاب: الفرقُ بينها أن قولَه: «لَا صَلَاةَ بَعْدَ الصَّبْحِ... لَا صَلَاةَ بَعْدَ الْعَصْرِ»، نفي لِلصَّلَاةِ نفسِها، وأما: «لَا صَلَاةَ بِحَضْرَةِ الطَّعَامِ»، فهو نفيٌ مُقيَّدٌ، أي: لا صَلَاةَ مع هَذِهِ الحَالِ. ومن المَعْلُوم أن هَذِهِ الحَالَ لا تُنافي أصلَ الصَّلَاة، وإِنَّمَا تُنافي كَمالَ الصَّلَاة؛ لأن حضرةَ الطعامِ تُوجِبُ للإِنسَان أن يُشَوَّشَ ذِهْنُه، فينشغِلَ عن حُضُورِ قلبِه في الصَّلَاة، فلِهَذَا قُلْنا: إن النفيَ هُناكَ للكمالِ، وهُنَا نفيٌ للصِّحةِ.

إِذَا قُلْنا: إِنَ النَّهِيَ عَامٌّ عَنِ الصَّلَاةِ بعد الْفَجْرِ، وجاءتْ أحاديثُ تُخصِّصُ بَعْضِ الصَّلُوَاتِ بعينِها، مثل قضاءِ راتِبة الصُّبْحِ، أو ركعتَيِ الطَّوافِ، أما غيرُها فيكُون النَّهي عامًّا، ويَرُدُّ عَلَى ذَلِك مَنِ استدلَّ بحديثِ الرَّجلِ الَّذي دخلَ المَسْجِدَ فيكُون النَّهي عامًّا، ويَرُدُّ عَلَى ذَلِك مَنِ استدلَّ بحديثِ الرَّجلِ الَّذي دخلَ المَسْجِد وجلس، وأمره النَّبيُّ عَلَيْهِ الصَّلَامُ بأن يقومَ ويُصلِّي تحيةَ المَسْجِد، أنه أمرَهُ في وقتٍ لم تكنْ فيه نافلةٌ... ويقول: إن النَّهي قويٌّ في قوْلِه عَلَيْهِ الصَّلَامُ وَالسَّلَامُ: «لَا صَلَاةَ بَعْدَ الصَّبْحِ». وأيضًا يقول: ورد أن عُمَرَ بن الخطَّاب رَضَالِيَهُ عَنْهُ كَانَ ينهَى عَنِ الصَّلَاة بعد الصَّبْحِ، ويطردُ من يفعلُ ذَلِك.

الجَوَاب: هذا إيرادٌ قويٌّ، يقول: إِذَا كَانَ النَّهي عَنِ الصَّلَاة في هذيْنِ الوَقْتَيْن عامًّا؛ فإنَّه يَنْبغِي ألا نُخصِّصَ النَّهيَ إلا بها جاء به النصُّ، مثل إِعادَة الجَهَاعَة، سُنة الْفَجْرِ بعدها إن صحَّ الخبر فيها.

ونقول: إنَّ ألفاظَ النَّهي في بَعْضها لا تَتَحَرَّوُا الصَّلَاةَ عند طُلُوعِ الشَّمْسِ وعند غُرُوبِها، فدلَّ هذا الوَقْتَ، فيقومُ يُصلِّي، وأما إِذَا كَانَ له سببُ؛ فإن الصَّلَاة تُحالُ عَلَى سببِها.

ويدلُّ لِهَذا أيضًا أنَّ النَّبِيِّ ﷺ علَّلَ النَّهِيَ عَنِ الصَّلَاة بعدَ صَلَاةِ الصُّبْحِ وبعد صَلَاة العَصْرِ، بأنَّ المُشْرِكين كانوا يَسْجُدُونَ للشَّمْسِ عند طُلُوعها وعند غُرُوبها، فإِذَا وُجِدَ سببٌ ثُحَالُ الصَّلَاةُ علَيْه زالتِ هَذِهِ العلةُ. ويدلُّ لذَلِك أيضًا القَاعِدَةُ المعروفة عند العُلَمَاء، أنَّ العامَّ المحمودَ مُقَدَّمُ عَلَى العامِّ المَخْصُوصِ، وأحاديثُ النَّوافِلِ ذاتِ الأَسْبابِ المعيَّنة عَامَّةٌ محفوظةٌ، وأحاديث النَّهي عَامَّةٌ مَحْصُوصةٌ بعِدَّةِ مُحَصِّصاتٍ، والعامُّ المحفوظُ غيرُ المُخَصَّصِ أقوى من العامِّ الذي يُحَصَّصُ، حَتَّى إنَّ بَعْضَ أهل الْعِلْم من الأصوليين، قال: إن النصَّ العامَّ إِذَا خُصِّصَ بَطُلَتْ دَلالتُه عَلَى العُمُومِ، معلِّلًا قَوْله هذا بأنَّ العامَّ إِذَا خُصِّصَ فهو قرينةٌ عَلَى أن عُمُومَه غيرُ مُرادٍ، فيُحْمَلُ عَلَى أقلِّ ما يُطلَقُ عليْه الاسمُ، ويَكُون حكمُه في هَذِهِ الحالِ حكمُ المطلقِ لا حكمُ العامِّ، ولكنَّ الصَّحِيحَ السَّم، ويَكُون حكمُه في هَذِهِ الحالِ حكمُ المطلقِ لا حكمُ العامِّ، ولكنَّ الصَّحِيحَ أنَّ العامَّ إِذَا خُصِّصَ يبقى عَلَى عُمُومِه، فيها عدا التَّخْصِيص.

#### 

7٣ - عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ رَضَالِلَهُ عَنْهُ ﴿ أَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ رَضَالِلهُ عَنْهُ جَاءَ يَوْمَ الْخَنْدُقِ بَعْدَ مَا غَرَبَتِ الشَّمْسُ فَجَعَلَ يَسُبُ كُفَّارَ قُرَيْشٍ، وَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، مَا كِذْتُ أُصَلِّي الْعَصْرَ حَتَّى كَادَتِ الشَّمْسُ تَغْرُبُ. فَقَالَ النَّبِيُ عَيَا اللهِ عَا كَدْتُ أُصَلِّي الْعَصْرَ حَتَّى كَادَتِ الشَّمْسُ تَغْرُبُ. فَقَالَ النَّبِيُ عَيَا اللهِ مَا كَدْتُ الشَّمْسُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى الْعَصْرَ صَلَّى الْعَصْرَ مَا غَرَبَتِ الشَّمْسُ، ثُمَّ صَلَّى بَعْدَهَا المَغْرِبَ (۱).

#### الشترح

هَذَا الحَدِيثُ شبيهُ بحديثِ عليٌ بن أبي طالب السَّابِق، وحديث عبد الله ابن عمر رَضَالِلَهُ عَمْرَ، أنَّ النَّبِي عَلَيْهُ حبسهُ ابن عمر رَضَالِلَهُ عَنْ النَّبِي عَلَيْهُ حبسهُ المشركونَ عنْ صَلَاةِ العَصْرِ ولم يصلِّها إلا بعد غُرُوب الشَّمْس، لكنَّ في هَذَا الحَدِيث

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصّلاة، باب من صلى بالنّاس جماعة بعد ذهاب الوقت، رقم (٥٧١).

زيادةً، وهي أنَّ النَّبِيَ ﷺ صلَّى العَصْرَ أولًا ثم صلَّى المَغْرِبَ ثانيًا، فنستفيدُ منه الترتيبَ، أي أنَّ الإِنْسَانَ إِذَا كَانَ علَيْه فائتة فإِنَّه يبدأ بها قبل الحاضرة، وإِذَا كَانَ علَيْه عدةُ صَلَواتٍ فائتةٍ فإِنَّه يرتبُها، فمثلًا لو نام الإِنْسَانُ عن صَلَاةِ يومٍ كَامِل، عَنِ الظُّهرِ والعَصْرِ والمَغْرِبِ والْعِشَاءِ، ثم استيقظ، فإنَّه يبدأُ بالظُّهرِ ثم العَصْر، ثم المَغْرِب، ثم العَصْر، ثم المَغْرِب، ثم العَصْر، فإنَّه لا يصتُّ منه ثم العَصَّر، فإنَّه لا يصتُّ منه إلا الصَّلاةُ الأولى فقط، وإن كَانَ غيرَ عالم، فإنَّه يصتُّ ولو كَانَ غيرَ مرتبٍ.

مِثَال ذَلِك: رجلٌ نامَ عَنِ الصَّلوَاتِ الخَمْس أو الأَرْبَع ثم استيقظَ فصلَّى الْعِشَاءَ ثم المَغْرِبَ ثم العَصْرَ ثم الظهرَ، إن كَانَ عالمًا بو جُوب الترتيبِ فالَّذِي يصتُّ منه الظُّهرُ، وإن كَانَ جاهلًا فإن جميعَ الصَّلوَاتِ الأَرْبَع تصتُّ، وكذَلِك لو كَانَ ناسيًا، فصلَّى مثلًا الْعِشَاء ناسيًا أن عليه المَغْرِبَ والعَصْرَ والظُّهرَ فإن صَلاتَه تصتُّ؛ لعُمُومٍ قَوْله تعالى: ﴿رَبَّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِيناً أَوْ أَخْطَأَأَنا ﴾ [البقرة:٢٨٦].

وقَوْله في هَذَا الحَدِيث: «فقمنا إِلَى بَطْحَانَ»، وبَطْحَان وادٍ معروفٌ في المدينة.

### مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: جَوَاز سَبِّ الكُفَّار؛ لأنَّ عُمَرَ سَبَّهُم وأقره النَّبِيُّ ﷺ، بل إنَّ الرَّسول دَعَا علَيْهِم كما سبق.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: جَوَاز أَنْ يَحْلِفَ الإِنْسَان دون أَنْ يُستَحْلَفَ؛ لِقَوْلِه: «وَاللهِ مَا صَلَّيْتُهَا»، والقَائِل هو الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ.

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: يَنْبَغِي للإِنْسَان أَنْ يُسَلِّيَ غيره، فيذكُرَ له الفِعْل الَّذي كَانَ نادمًا علَيْه وأنه حصل مثله؛ لأنَّ في تسليته طُمَأْنِينَةً لخاطِره، وتسهيلًا للمصيبة علَيْه؛ لِقَوْلِ الرَّسول ﷺ: «وَاللهِ مَا صَلَّيْتُهَا».

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: التَّرتيب بين الصَّلوَات؛ لأنَّهُ صلَّى العَصْر، ثُم المَغْرِب.

وقد ورد في الحَدِيث السَّابق أنه صلَّى قبل أن تغربَ الشَّمْس، ولا معارضة؛ لأنَّ أيام الخندق كَانَتْ كَثِيرَةً، فرُبَّما يَكُون في يومٍ صلَّاها قبل الغُرُوب، وفي يوم آخر صَلَّاها بعد الغُرُوب.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: أَنَّ الفائتة تُصَلَّى جَمَاعَةً؛ لأَنَّ الظَّاهر أَنَّهُم توضؤوا وصلَّوا جميعًا، إذْ مِن المُسْتبعَد أن يتوضؤوا جميعًا مِن الوادي ثُم يُصلِّي كل وَاحِد وحْدَه؛ وعلى هذا فيُشْرَعُ في قضاء الفوائت أنْ تَكُونَ جَماعَةً، وَهَذَا أيضًا ثبتَتْ به السُّنة ثبوتًا لا شَكَّ فيه، كما في حديث أبي قَتَادَةَ رَضَاً اللَّهُ عَنْهُ حين ناموا عن صلاة الصُّبح فإنَّهم صَلَّوْها جَماعَةً (۱).

ولكن هل تُصَلَّى جهرًا إِذَا كَانَتْ جَهْريَّةً، أو إِنْ قضاها في النَّهارِ قرأ بها سِرًّا، وإِن قضاها في اللَّيل قرأ بها جَهْرًا؟ الصَّحِيحُ أنها حَسَبَ الصَّلَاةِ المقضِيَّة، فإن كَانَ يقضي صَلَاةً سريةً أسَرَّ بالقضاء، فإذَا يقضي صَلَاةً سريةً أسَرَّ بالقضاء، فإذَا نام عنْ صَلَاةً العَصْرِ ولم يستيقظ إلا بعد غُرُوب الشَّمْس، وصَلَّاها جَمَاعَةً، فإنَّه يُسِرُّ بها، ولو كَانَ الأَمْر بالعكس، نام عن صَلَاة الْفَجْرِ ولم يستيقظ إلا بعد طُلُوع الشَّمْس وكان معه جَماعَةٌ، وصلوا الصَّلَاة فإنَّه عِهرونَ بها، هَكذا جاءتِ السُّنةُ عَنِ النَّبِيِّ عَنِ النَّبِيُّ عَنِه اللَّهُ مُن ناموا عن صَلَاة الْفَجْرِ في بَعْض أسفاره فاستيقظوا بحرِّ الشَّمْس، فأمرهم النَّبِيُّ عَلَى النَّاسَلَامُ أَن يصلوا الصَّلَاة، فأمرَ بلالًا فأذَنَ، ثم صلوا سُنَّةَ الْفَجْرِ، ثم صلوا النَّبِيُّ عَلَى النَّا القضاءَ مثل الأداء، ولهِذا من العباراتِ المقربةِ عند الفُقَهَاء: القَضَاءُ يحكي الأداءَ، أي يُشابِهُه ويُهاثِلُه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصَّلاة، باب الأذان بعد ذهاب الوقت، رقم (٥٧٠).

إِذَا جاء شَخْصٌ وقد فاتَتْه صَلَاةُ العَصْر ووجدَ أناسًا يصلونَ صَلَاة المَغْرِبِ فليَدْخُلْ معهم بنِيَّةِ العَصْر، فإِذَا صلَّى ثلاثًا وسلَّمَ الْإِمَامُ، قامَ وأتى بالرَّابِعةِ.

إِذَا دَخَلَ جَمَاعَةٌ وَالْإِمَامِ يُصلِّي صَلَاة التراويحِ، فهل يدخلونَ مع الْإِمَامِ أَم يصلونَ وحدَهم جَمَاعَةً؟

نَقُول: إِذَا كَانَ المَسْجِدُ ضَيِّقًا يظهرُ فيه التصادمُ بين الجهاعتَيْن؛ فإن الأَولى أن يدخلوا مع الْإِمَام، وإن كَانَ المَسْجِدُ واسعًا، بحيثُ يبعدونَ، ولا يظهرُ تصادمٌ بين صَلَاته الْإِمَام؛ فإنَّهم يصلونَ جَماعَةً أولًا، يعني: صَلَاة الْفَرِيضَةِ أَوَّل الجَّاعَة، ثم يدخلونَ مع الْإِمَام.

ما السَّببُ في النَّهيِ عَنِ الصَّلَاة بعد الصُّبْحِ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ، وبعد العَصْر؟ الحِكْمَةُ في هذا أنَّ المُشْرِكين كانوا يَسْجُدُونَ للشَّمْسِ تحيةً وتوديعًا.

متى يَسْجُدُونَ لها تحيةً؟

الجَوَابِ: يَسْجُدُونَ لها تحيةً عند طُلُوع الشَّمْس، وتوديعًا عند غُرُوبها. فنهَى النَّبِيُّ عَنِ الصَّلَاة التي لَيسَ لها سببٌ في هذا الوَقْت؛ لأن ذَلِك فيه نوعُ مُشَابَهةٍ للمشركينَ.

مسألة: قُلْنا إِذَا خافَ أَنْ تَفُوتَه صَلَاة العَصْر ودخل علَيْهم وهم في صَلَاة المَغْرِب فقد يفوته التَّرتيب؛ فهاذا علَيْه؟

الجَوَاب: الصَّحيح أنه لا يُمْكِن أنْ يَخافَ ذَلِك؛ لأنَّ الْقَوْل الرَّاجح أنه يَصِتُّ أن يُصلِّي العَصْر معهم وهُم أن يُصلِّي العَصْر معهم وهُم يُصلِّي العَصْر معهم وهُم يُصلُّون المَغْرِب، وإِذَا سلَّم الْإِمَام أتَى بها بَقِيَ علَيْه.

مسألة: أَحْيانًا يجد الإِنْسَان خُرُوجَ ريحٍ، ويحاول أَنْ يُخْرِجَه ولكن لا يَسْتَطِيع وهو متوضئ، فهل يَبْطُلُ وُضُوءُه؟

الجَوَاب: لَا، فكل مُفسدِات العِبَادات، إنْ هَمَّ الإِنْسَانُ بها لكن لم يَفْعَلْها؛ فإنَّما لا تُبْطِل.

ومِثَال ذَلِك: شَخْصٌ يُصلِّي واستأذنَ علَيْه رجُلٌ مِن البَاب، وهَمَّ أَنْ يقول له تَفضَّلْ، لكنه امتنعَ؛ فلَا تَبْطُل صَلَاتُه.

مِثَال آخر: شَخْصٌ صائم هَمَّ أَنْ يَأْكُل لَكَنَّه لَم يَفْسَخ نِيَّة الصَّوم، ولكن تذكَّر أَنَّ المَغْرِب قريبٌ؛ فلا يَبطُل صومُه.

فجميع المحظورات لا تَبْطُلُ بالعَزِيمَة عَلَى فِعْلِهَا حَتَّى يفعلَها صاحبُها، وهَذِهِ قَاعِدَة مِن أَهَمِّ القَوَاعِد، ما لم يكن هذا الشَّيْء مَرْبُوطًا بالنِّية وينوِي الخُرُوجَ منه.

مسألة: الَّذِين يَقُولُون بعدم الصَّلَاة مُطْلَقًا بعد الصَّبح والعَصْر، يَسْتَدِلُّون بقول الرَّسول ﷺ: «لَا صلَاةَ»؛ لأنَّهَا عَلَى العُمُوم، ولكِنكُم اسْتَثْنَيْتُم بالحَدِيث الخاص؛ فيَقُولُون إنَّ الحَدِيث العام لَا فَائِدَة منه؟

الجَوَاب: نَقُول هذا عامٌ أُرِيدَ به الخُصوص مِن الأَصْل، لأنَّ العام يُرادُ به الخُصوص، وَهَذَا موجود في اللَّغة الْعَرَبِيَّة، وفي القُرْآن قَوْله تعالى: ﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدَّ جَمَعُوا لَكُمُ ﴾ [آل عمران:١٧٣]، النَّاس كُلُّهم قَالُوا لهم، وهل كل النَّاس جَمُوا لهم؟! بالطَّبع لا، ولكنه يُقال عَلَى العُمُوم.

ونقول الأَصْل أَنَّ العُمُوم غير وارد، وإِنَّما ورد في الحَدِيث أَنْ لا تَطَوُّعَ بلا سببٍ؛ فيَكُون عامًّا أُرِيدَ به الخاص، ثُم إِنَّ العُلَمَاء يستعملونَ مثل هذا؛ مثل مَن قَـالُوا بعدم جَوَاز قضَاء رَمَضَانَ عَنِ المَيِّت، فقد حَمُلُوا قَـوْله عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ:

«مَنْ مَاتَ وعلَيْهِ صِيَامٌ؛ صَامَ عَنْهُ وَلِيَّهُ»(١)، عَلَى النَّذْر، مع أَنَّ النَّذْر بالنِّسبة لصيام الفَرض أكثر.

فعلَى كل حال، قَـوْله: «لَا صَـلَاةَ بِحَضْرَةِ طَعَامٍ» إِنْ حملناها عَلَى العُمُوم واستَثْنَيْنَا ما دلَّت السُّنة عَلَى استثنائه فلا غَرْوَ في ذَلِك، وكم مِن لفظٍ دلَّ عَلَى العُمُوم وحمله النَّاس عَلَى أَقَـلِّ ما يَكُـون، وإِنْ حملناه عَلَى العـام الَّذي أُرِيدَ بــه الخصوص فلا غَرابة -أيضًا-.

وهل يأثمُ المُصلِّي إِذَا تهاونَ في طَرْدِ الوَسواس؟

الجَوَاب: لَا نُؤثِّمه إِذَا غلبَهُ، بعكس مَن اسْتَرْسَل، وإِذَا ضربنا مثلًا بالرِّياء وهو مِن أعظم ما يَكُون، إِذَا غلب الإِنْسَان وعجز عن طرده ما يضره.

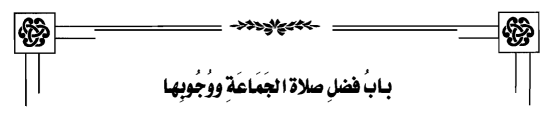
وُحكِيَ أَنَّ وَاحِدًا مِن النَّاس كَانَ فِي سَفَرٍ وصلَّى خلف إِمَام، فعَلَط الْإِمَام، فقال النَّاس: «سُبْحانَ الله»؛ بناءً عَلَى غَلَطِه، فقال الرَّجُل: «لَيسَ سُبْحانَ الله»! وهو في الحقيقة لا يريدُ نفي تَنْزِيه الله عَرَقِجَلَّ، ولا يعرف مثل هَذِهِ المسائل، لكنه قصَد أَنَّ الْإِمَام لم يَعْلَطْ، فلما انْتَهَت الصَّلَاة قال له أميرُ الرَّكْب: «لماذا قلت هذا، أمَا عَلِمْتَ أنه كُفْرٌ؟!» فقال الرَّجُل: «أعوذ بالله، إنَّما قصدي أنَّ الْإِمَام لم يعلطْ»، فقال الأمير: «سبب أنَّ النَّاس قَالُوا سُبْحانَ الله»، فقال الرَّجُل: «يا أمير، أنا في العَادَة إذا كبَرت للإِحْرَام أتخيل أني قد جهَّزتُ احتياجاتي ثُم مشيت المرحلة الأولى إلى المكان الفلاني؛ فأعتبرها الرَّكعة الأولى، وأما المرحلة الثَّانِية إلى المكان الفلاني، والمرحلة الثَّانِية إلى المكان الفلاني، والمرحلة الثَّانِية إلى المكان الفلاني، والمرحلة الثَّالِية إلى المكان الفلاني، والمرحلة الثَّالِية إلى المكان الفلاني، والمرحلة الثَّالِية إلى المكان الفلاني قبل أن أصلَ البلد، وهؤلاء سبَّحوا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الصوم، باب من مات وعلَيْه صوم، رقم (۱۸۵۱)، ومسلم: كتاب الصيام، باب قضاء الصيام عَنِ الميت، رقم (۱۱٤۷).

قبل وصولنا للبلد؛ فمعناه عندي أنَّ الْإِمَام لم يغلط»! فقال الأمير: «العُذْرُ أَقْبَحُ مِنَ الفِعْلِ».

إذن، إذَا استَرْسَل الإِنْسَان؛ فَهَذَا هو الممنوع، أمَّا إذَا غُلِبَ فلا شَيْءَ، ولهِذا تَجد الإِنْسَان يحاول أنْ يُقْبِلَ علَى صَلَاته، وفي أقَلَّ مِن ثانيتَيْن أو ثلاث إلَّا ويَصْرفه الشَّيطان.





#### • ● ﴿﴾ • •

قد يقول قَائِلُ: هَذِهِ الترجمةُ متناقضةٌ، كيف يقول: بابُ فضل، ثم: وُجُوب؟ والمعروف أنَّ الفضلَ للاسْتِحْبَابِ، والاسْتِحْبَابُ مُنافِ للوُجُوبِ، فلو قال: إن المؤلِّف أَرَاد بفَضْل أي: ثَواب الجَمَاعَةِ، والثَّوابُ لا ينافي الوُجُوبَ.

وأما قَوْله: «وُجُوبها»، فيريدُ به أن صَلَاةَ الجَهَاعَة وَاجِبَةٌ عَلَى الرِّجَالِ لا عَلَى النِّسَاءِ، والوَاجِبُ هو الَّذي إِذَا تركه الإِنْسَانُ استحقَ العقوبة، وإِذَا فعلَه استحقَ المثوبة. المثوبة.

# وهُنَا سؤال: أيها أفضلُ الوَاجِبُ أم التطوعُ؟

الجَوَاب: الوَاجِبُ أَحَبُّ إِلَى الله من التطوع، والدَّلِيلُ: ما جاء في الحَدِيثِ القُدُسِيِّ أَنَّ الله تعالى قال: «مَا تَقَرَّبَ إِلَيَّ عَبْدِي بِشَيْءٍ أَحَبَّ إِلَيَّ مِمَّا افْتَرَضْتُهُ عَلَيْهِ» (١). والتَّعليلُ: أنه لو لا أهميتُه ما أوجبَه اللهُ؛ لأنَّ الإيجابَ تكليفٌ وإلزامٌ، فلو لا أنه وُجِدَ ما كُلِّفَ العِبَادُ ولا أُلزموا به.

الجَمَاعَة بالتَّعْرِيف الشَّرعي هنا تُطْلَق عَلَى اثْنَيْن فصاعدًا، أي الرَّجُل مع الرَّجُل يقال عنهما جَماعَة، بينها الجَمَاعَةُ في اللَّغة الْعَرَبِيَّة تَكُون ثَلاثَةً فأكثر، وقَوْله: «صَلَاةُ يقال عنهما جَماعَة» مِن باب إضافة الشَّيْء إلى نوعه، أي الصَّلَاة الَّتي تَكُون جَماعَة، «وَوُجُوبِها»، الجَماعَة» مِن باب وُجُوبِها، فبدأ بالفضل؛ حثًّا للنُّفوس، وذكر الوُجوب تحذيرًا مِن الإضاعة، فصلاة الجَمَاعَة فيها فضلٌ، وتركُها فيه وِزْرٌ؛ لأنَّهَا مِن الوَاجِبَات، وقد اتفق العُلَهَاء فصلاة الجَمَاعَة فيها فضلٌ، وتركُها فيه وِزْرٌ؛ لأنَّهَا مِن الوَاجِبَات، وقد اتفق العُلَهَاء

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الرقاق، باب التواضع، رقم (٦١٣٧).

رَحْهَهُ اللَّهُ عَلَى جَمِيعِ أَصِنَافَ مَذَاهِبِهِم أَنَّهَا مِن الْأُمُورِ الْمَشْرُوعَة، وأنها مِن أَجَلِّ الطَّاعات، وأَفْضَلِ القُربَات، ولـم يَقُل أحدٌ منهم إنَّ ترْكَها وفِعْلَها سـواء، لكـن اخْتِلَافهم في وُجوبِها وعدمِه عَلَى النَّحو التَّالي:

الْقَوْل الأَوَّل: ذهب قومٌ مِن العُلَهَاء أنَّ الجَهَاعَة شرطٌ لصِحَّة الصَّلَاة، وأنَّ مَن صلَّى مُنْفَرِدًا بلا عُذْر؛ فصَلَاتُه بَاطِلةٌ.

وعلَّلوا ذَلِك بوُجُوبها، وتَرْكُ الوَاجِب عمدًا مُبْطِلٌ للعِبادَة، كما لو تركَ الإِنْسَان التَّشَهُّدَ عمدًا فإنَّ صَلَاتَه تَبْطُل، وإلى هذا ذهب شيخ الإِسْلام ابن تَيْمِية، وابن عَقِيل مِن أَصْحَاب الْإِمَام أحمد، وهو روايةٌ عَنِ الْإِمَام أحمد -رحمهم الله جميعًا-؛ فصَلَاة الإِنْسَان في بيته بلا عُذر مُنْفَرِدًا بَاطِلةٌ، وَهَذَا أَشَدُّ المذاهب.

الْقَوْل النَّانِي: أنها فَرضُ عَيْنٍ، أيْ وَاجِبَةٌ وُجُوبًا عينيًّا عَلَى كُلِّ ذَكَر، وإذَا صلَّى مُنْفَرِدًا فصَلَاتُه صَحِيحَة مع الإثم، وَهَذَا هو الَّذي ذهب إِلَيْه المؤلِّف بِقَوْلِه: «وَوُجُوبِها»، وهو المشهور مِن مذهب الْإِمَام أحمد رَحِمَهُ اللَّهُ، ولا يَجُوز أن يُتَخَلَّفَ عنها، ولكن مَن تَركها بلا عُذر فصَلَاتُه صَحِيحَةٌ، وَهَذَا الْقَوْل هو الرَّاجِح كها سيتَبيَّنُ مِن الحِدِيثَيْن التَّالِيَيْن.

الْقَوْل الثَّالَث: أنها فَرضُ كِفَايَة إِذَا قام بها مَن يكفي وأُقِيمَت في المَسَاجِد، فهي علَى مَن سِوَى الَّذِين أقاموها سُنَّةٌ وليست بوَاجِبَةٍ، وَهَذَا الْقَوْل وإنْ كَانَ له وَجْهٌ مِن النَّظَر لكنه ضَعِيفٌ؛ لـما سيَأْتِي في الأحاديث -إن شاء الله-.

الْقَوْل الرَّابِع: أَنَّهَا سُنة مؤكَّدة، وَهَذَا مذهب أبي حنيفة رَحَمَهُ اللَّهُ، لكن مع ذَلِك يقول إنَّ تارك السُّنة المؤكَّدة آثِمٌ؛ وعلَيْهِ فلَا فرْقَ بينه وبين مَن يقول إنها فرَّضُ عينٍ؛ لأنَّهُ إِذَا كَانَ تاركُ السُّنة آثمًا فهُوَ هُو تارك الوَاجِب.

الْقَوْل الخامس: أنَّها سُنة لَا يأثم الإِنْسَان بتركها، وَهَذَا أَضعفُ الْأَقْوَال؛ لأنَّ النُّصُوص تَرُدُّ علَيْه.

والْقَوْل الرَّاجِح: أنها فَرْضُ عَيْنٍ، لكن تَصِحُّ الصَّلَاةُ بدونها مع الإثم، وَهَذَا هو الفرق بينه وبين الْقَوْل بأنها شرطٌ؛ لأنَّ الْقَوْل بأنها شرط يَقْتَضي إِذَا تركها الإِنْسَان بلا عذر فصَلَاته بَاطِلة، وسيَأْتِي معنا الدَّليل.

فإن قال قَائِل: ما هو العدد الَّذي تنعقدُ به الجَمَّاعَة؟

والجَوَاب: أنها تنعقدُ باثنَيْن فأكثر، والدَّليل قَوْله ﷺ: «صَلَاةُ الجَمَاعَةِ تَفْضُلُ عَلَى صَلَاةِ الْفَرْدِ بِسَبْعٍ وَعِشْرِينَ دَرَجَةً»، فجعلَ الفردَ وهو الوَاحِد مقابل الجَمَاعَة، ولأنَّ الرَّسول صلَّى بأبنِ عَبَّاسٍ وحده، وابن مَسْعُودٍ وحُذَيْفة.

٦٤ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِلَهُ عَنْهَ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «صَلَاةُ الجَهَاعَةِ أَفْضَلُ مِنْ صَلَاةِ الْفَذِّ بِسَبْعِ وَعِشْرِينَ دَرَجَةً»<sup>(۱)</sup>.

### الشترح

قَوْله: «عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِلهُ عَنْهَا»، نَقُول: (عنهما)؛ لأنَّ الابْنَ وأباه كانا صحابِيَّا، ويَنْبَغِي للطَّالب أنْ يفهمَ هذا، أمَّا إِذَا كَانَ الرَّاوِي صحابِيًّا دون أبيه قيل: «رضي الله عنه».

«عمرَ» مضاف إِلَيْه، مجرورٌ بالفتحة؛ لأنَّهُ ممنوعٌ من الصَّرْفِ للعَلَمية والعَدْلِ،

<sup>(</sup>١)أخرجه البخاري: كتاب الجهاعة والإمامة، باب وجوب صلاة الجهاعة رقم (٦١٩)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب فضل صلاة الجهاعة وبيان التشديد في التخلف عنها، رقم (٦٥٠).

أي العَدْل الطَّرْفي، فأصلُ عُمر: عامر، وعلَيْه، فكلُّ ما كَانَ عَلَى وزن فُعَل من وصفٍ أو من عَلَم؛ فإنَّه ممنوع من الطَّرْف، إمَّا للعَلمية والعَدل، مثل: زُفَر، وزُحَل، وإما للوصفية والعَدل، مثل: أُخَر.

«أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «صَلَاةُ الجَهَاعَةِ أَفْضَلُ مِنْ صَلَاةِ الْفَذِيبَ بِعَبْعِ وَعِشْرِينَ دَرَجَةً»، «صَلَاة الجَهَاعَة» مُبتدأ، و «أَفْضَل» خبر المبتدأ، و قَوْله: «مِن صَلَاةِ الفَذِ» أي المُصلِّ وحده مُنْفَرِدًا بدَلِيل قَوْله: «صَلَاة الجَهَاعَة»؛ لأنَّ الشَّيْء يُعْرَف مَعْنَاه بمعرفة مُقابله، أيْ أَنَّ الكَلِمَة قد لا تُفْهَمُ مِن تركيبها ولكن مِن ذِكْر ما يقابلها، وهَذِه مِن قَوَاعِد التَّفسير، مثل قَوْله تعالى: ﴿فَانِفِرُوا ثَبَاتٍ أَوِ انفِرُوا جَمِيعًا ﴾ [النساء:١٧]، فمَعْنَى ﴿ثَبَاتٍ ﴾ مُنفَرِدين، وعُرِفَت مِن ذِكْر مقابلها، حيثُ قال: ﴿أنفِرُوا جَمِيعًا ﴾.

وقَوْله: «بسَبْع وعِشْرِينَ درَجَة»، كَثُر كَلَام العُلَمَاء رَحَهُمُ اللَّهُ في مَعْنَى الدَّرَجة، وعندي أنه لَيسَ فيها إشكالُ إطلاقًا؛ لأنَّهُ -مثلًا- إِذَا قدَّرْنا صَلَاة الفرد فيها أجر وَاحِد؛ فيَكُون في الجَمَاعَة سبعًا وعشرين درجةً، وإِذَا كَانَتْ درجة الفرد عند الله تعالى في ميزانٍ؛ فهَذِهِ تزيدُ علَيْها سبعًا وعشرين مرَّة، ولا إشكالَ في ذَلِك، ولا حاجة أن نقُول ما هي الدَّرجة، وهل هي عالية أو نازلة.

وبِنَاءً عَلَى ذَلِك: فلو كَانَ الإنْسَان إِذَا صلَّى وحده صَلَاة خُشوع وحُضورِ قلبٍ، واتِّباع للسُّنة، وإيهان كَامِل، ثُم صلَّى بهَذِهِ الصِّفَة مع الجَهَاعَة؛ صَارَت صَلَاة الجَهَاعَة أفضلَ باعتبار صَلَاة الفرد، ولو صلَّاها مع الجَهَاعَة بدون خُشُوع، ولا طُمَأْنِينَة كَامِلة، فلا تَكُون صَلَاة الجَهَاعَة هَذِهِ أفضلَ من صَلَاة الفرد، لكن نَقُول متَى كَانَتْ درجةُ الفرد كذَا؛ فدرجة الجَهَاعَة أفضل منها بسبع وعشرين.

فتكُونُ الوَاحِدَة، عن سبع وعشرين، وإِذَا كَانَتِ الحسنةُ بعشر أَمْثَالها يَكُونَ ثَوَابُ صَلَاةِ الجَمَاعَة مائتين وسبعين حسنةً، ولو صليتَ وحدكَ لكَانَتْ عشرَ حسناتٍ

فقط، فالرِّبْحُ عَظِيم جدًّا. ونحن نشاهد أنَّ النَّاس في الدُّنيَا لو قيل لأحدِهم: إنك إِذَا عملتَ بضاعتك لمسيرةِ شهرٍ رَبِحَتِ العشرةُ عشرين، فإنَّه يسَافرُ ولو بَعُدَ السَّفَرُ، بينها هذا تربح الوَاحِدة سبعًا وعشرين، ومع ذَلِك نجد التكاسلَ العَظِيمَ عن صَلَاة الجَهاعَةِ. إضافة إِلَى أنَّ الربحَ الَّذي يَكُون في الدُّنيَا لَيسَ كالربح الَّذي يَكُون في الدُّنيَا لَيسَ كالربح الَّذي يَكُون في الآخِرَة، قال النَّبِيُّ عَيَا لَهُ لها رواه الْإِمَام أحمد من مسند المُستَورِد بنِ شدادٍ، قال: «لَمُوضِعُ سَوْطِ أَحَدِكُمْ فِي الجَنَّةِ خَيْرٌ مِنَ الدُّنيَا وَمَا فِيهَا»(١)، سُبْحانَ اللهِ! موضع السَّوْط، والسَّوْط حوالي متر، خير من الدُّنيَا وما فيها.

ولهِذا قال اللهُ تعالى في القُرْآن الكرِيم: ﴿ بَلَ تُؤْثِرُونَ ٱلْحَيَوٰةَ الدُّنَيَا ۚ ﴿ وَٱلْآخِرَةُ وَأَبْقَى ﴾ [الأَعْلَى:١٦-١٧]، سبع وعشرون درجة ليست كعشرة في المِئة، أو مِئة في المِئة من أرباح الدُّنيا؛ لأن أرباح الدُّنيا ولا مليون في المِئة من أرباح الدُّنيا؛ لأن أرباح الدُّنيا تزول، عُرضة للزَّوال، عُرضة للفَناء، أرباح الآخِرَة باقيةٌ، فصَلَاة الجَهَاعَةِ أفضلُ من صَلَاةِ الفَذِّ بسبع وعشرينَ درجةً.

فإِذَا قال قَائِل: لماذا خص سبعًا وعشرين درجة؟

فالجَواب: الْعِلْمُ عند الله، تَخْصِيصُ الشَّيء بعدد أمرٌ توقيفيُّ في غالب المسائل، ولهِذا لو قال قَائِل: لماذا خصص سبعا وعشرين درجة؟ نَقُول: لماذا جعل الصَّلوَاتِ خَسًا، تستطيع أن تُعلِّل أم لا؟ لا تستطيع، لماذا صَارَت الصَّلوَات سبع عشرة ركعة ولم تكن عشرين ركعة أو ثَلاثِين ركعة؟ لا تستطيع أن تُعلِّل؛ لأن عقولَنا قاصرةٌ، فكونها أفضلَ بسبع وعشرين درجة لا يُمْكِنُ أن نُعلِّل تَخْصِيصَ هذا العدد؛ لأنّنا قاصرونَ عن إدراكِه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب فضل رباط يوم في سبيل الله، رقم (٢٧٣٥).

### مِن فُوائِد هَذا الحدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: مَشْرُوعيَّةُ صَلَاة الجَمَاعَة.

وجه ذَلِك: إِثْبَاتِ الفَضِيلة لِهَا؛ لأَنَّ إِثْبَاتَ الفَضِيلَة يعني الحَثَّ علَيْها، إذْ إِنَّ النَّبِيَّ ﷺ لَا يُرِيدُ مِنَا أَنْ نفعلَ ما ذُكِرَ فيه فَضْلٌ.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أنَّ صَلَاة الفَلِّ صَحِيحَةٌ.

وجه الدَّلالة: أنَّ لدَيْنا مُفَضَّلًا، ومُفَضَّلًا علَيْه، والمُفَضَّلُ علَيْه هنا هي صَلاة الفرد الفرد، ولو كَانَتْ غيرَ صَحِيحَةٍ لم يَكُن فيها فضلٌ أصلًا؛ فإِثْبَات الفضلِ لصَلاة الفرد مع زيادةِ صَلَاة الجَهَاعَة علَيْها يدلُّ عَلَى أنها صَحِيحَةٌ؛ وحِينَئذٍ لا تَصِحُّ المُفاضَلة إذْ التَّفضيلَ يَكُون بين شيئين اتَّفقا في الأصْل، فإذا قُلتَ فلانٌ أقوى مِن فلان، ففي كل منها قوَّة لكن أحَدهُما أقوى، وكذَلِك إذا قُلْنا صَلَاة الجَهَاعَة أَفْضَل مِن صَلَاة الفذِّ، ففي كلِّ منها فضل، لكن الجَهَاعَة أفضل مِن

# جوابُ شيخ الإِسْلام ابنِ تَيْمِيةَ عن هَذَا الْحَدِيث؟

لم يَخْفَ علَيْه رَحِمَهُ اللَّهُ أَنَّ مثل هَذَا الحَدِيث يدلُّ عَلَى صِحَّة صَلَاة الفَذِ، وهو أعظمُ فهمًا مِن أَنْ يقول لَيسَ في صَلَاته فضلٌ، مع أَنَّ هَذَا الحَدِيث يدلُّ عَلَى الفضل، فجوابه رَحِمَهُ اللَّهُ جوابٌ غير وَاضِح، لأَنَّهُ يقول هذا فِيمَن صلَّى فَذًا معذورًا؛ فصَلَاتُه مع الجَمَاعَة أفضلُ من صَلَاته فَذًا، لكن هذا الجَوَاب غيرُ سديد.

#### وجهه:

أُولًا: أَنَّ مَن صلَّى فَذًّا معذورًا، وكان مِن عادته أَنْ يُصلِّيَ مع الجَمَاعَة؛ كُتِبَ له أجرُ صَلَاة الجَمَاعَة كَامِلًا، لِقَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: «إِذَا مَرِضَ الْعَبْدُ أَوْ سَافَرَ كُتِبَ لَهُ

مِثْلُ مَا كَانَ يَعْمَلُ مُقِيمًا صَحِيحًا»(١).

ثانيًا: قد نَقُول فيمن كَانَ معذورًا إِنَّ صَلَاتَه وحْدَه أَفْضَل مِن صَلَاته مع الجَهَاعة إِذَا كَانَ حُضُور الجَهَاعَة يَشُقُّ علَيْه، أو يُوجِبُ انشغالَ فكره، فقَدْ نَقُول صَلَاة الإِنْسَان إِذَا كَانَ مُريضًا وحْدَهُ أَفْضُلُ مِن صَلَاته مع الجَهَاعَة إِذَا كَانَ حُضُورُ الجَهَاعَة يؤدي إِلَى المَشَقَّة والتَّعَب، وعدم حُضُور الْقَلْب؛ فلِهَذا يَكُون جواب شيخ الإِسْلام رَحَمُ اللهَ عَن هَذَا الحَدِيث جوابًا غير صحيح.

فإنْ قال قَائِل: كَيْفَ نُجِيب علَى تعْلِيلِه رَحْمَهُ آللَهُ أَنَّ كُلَّ وَاجِبٍ في العِبادَة إِذَا تركه الإِنْسَان عمدًا بِلَا عُذْر لم تَصِحَّ العِبادَة؟

نقول: الوَاجِب وَاجِبانِ:

الأُوَّل: وَاجِبٌ فِي العِبادَة، إِذَا تركهُ الإِنْسَان عمدًا بِلَا عُنْر بَطْلَتِ العِبَادة.

الثَّانِي: وَاجِبٌ للعِبادَة، إِذَا تركه الإِنْسَان عمدًا لم تَبْطُلِ العِبادَة، لكنه آثِمٌ لِتَرْكِه الوَاجِبَ.

ومن ذَلِك: الأَذَان، والإِقَامَة، فلَو صلَّى الإِنْسَانُ بِلا أَذَانٍ ولا إِقَامَةٍ؛ فصَلاتُه صَحِيحَةٌ حتَّى وإنْ كانوا جَماعَةً، لكنَّهم آثِمُونَ بِتَرْكِ الوَاجِبِ.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: الأَعْمَالُ تتفَاضَل، وتُؤْخَذُ مِن قَوْله: «أَفْضَل»؛ لأنَّهَا اسم نفضيل.

وتَفَاضُلُ العِبَادات يَكُون بأَجْنَاسِها، وأَنْوَاعِها، وأَفْرَادِها.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب يكتب للمُسَافِر مثل ما كان يعمل في الإقامة، رقم (٢٨٣٤).

تَفَاضُلُ الجِنْس: كالصَّلَاة والزَّكاة -مثلًا-، فتَفْضِيلُهما تَفْضِيلُ جِنسٍ عَلى جِنْسٍ، فجنس الصَّلَاة أَفْضَلُ مِن جِنْس الزَّكاة، والزَّكاةُ أَفْضَلُ مِن الصَّوم، والصَّوم أَفْضَلُ مِن الحج، وأَرْكَان الإِسْلام أفضل مِن الوَاجِبَات الَّتي ليست بأَرْكَان، وهَكَذا.

تفاضل النَّوع: كوَاجِب العِبادَة أفضلُ مِن نَفْلها، فالصَّلَة منها الوَاجِب ومنها الوَاجِب ومنها النَّفْل، كالظُّهر ورَاتِبَتُها، أو الظُّهر والوِتْر؛ لِقَوْلِه عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَمُ: "إنَّ اللهَ وِتْرٌ يُحِبُّ الوِتْرَ"، لكن يجب الفَرضَ أكثر؛ لِقَوْلِه تعالى في الحَدِيث القدُسِي: "ومَا تقرَّبَ إليَّ عَبْدِي بشَيءٍ أَحَبَّ إليَّ مِمَّا افْتَرَضْتُهُ علَيْه" (١)، هذا دَلِيلٌ أثري.

وأمَّا الدَّليل النَّظري: أنَّ اللهَ اعْتَنى بِالوَاجِب أشدَّ مِن النَّفل، حيثُ فَرضَه عَلى العِبَاد؛ فدلَّ ذَلِك عَلَى مَحبَّتِه له وعِنايته به.

تَفَاضل الفرد: كالصَّلَاة الَّتي يَخْشَع فِيهَا الإِنْسَانُ ويُقِيمُها عَلى ما جَاءَتْ بِه السُّنة، تَكُونُ أفضل مِن صَلَاةٍ يفوت فيها الخُشُوعُ وتطبيقُ السُّنة، وهَذِهِ صَلَاةُ فَرضٍ عَلى فَرض، فَتُصَلِّي الظُّهر بقَلْبٍ خَاشِع حاضٍ مُتَأَنِّ، مُتَّبع للسُّنة، وتصلي العَصْرَ بقَلْبٍ غافلٍ مع إهمال بَعْض السُّنن، فكِلاهُما صَلَاةٌ، وكِلاهُما فَرضٌ، لكن الْأَفْضَل في هذا المثَال هو الظُّهر.

وكذَلِك تَفْضِيلُ العَصْرِ عَلَى بقِيَّة الصَّلْوَات، لِقَوْلِه: ﴿ حَنْفِظُواْ عَلَى ٱلصَّلَوَاتِ وَكَالَتُكَوَتِ وَكَالُمُ مَا لَا اللَّهُ وَالْتَصَلَوْةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨].

ويَتَرَتَّبُ عَلَى تَفاضُل الأَعْمَال تفَاضُلُ العامِل؛ لأنَّ الَّذي قام بعمَل أَفْضَل، فيكُون في هذا دَلِيلٌ عَلَى تَفاضُل العَمَّال، وإِذَا تَفاضَلَ العَمَل والعَامِل؛ لَزِمَ مِن ذَلِك

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الدعوات، باب لله مائة اسم غير واحد، رقم (٦٠٤٧)، ومسلم: كتاب الذكر والدُّعاء والتوبة والاستغفار، باب في أسهاء الله تعالى وفضل من أحصاها، رقم (٢٦٧٧). (٢) أخرجه البخاري: كتاب الرقاق، باب التواضع، رقم (٦١٣٧).

أَنْ يَتْفَاضَلَ الْقَلْبُ؛ فَيَكُونَ فِي هذا دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ الإِيهَانِ يزيدُ وينقصُ.

دَلِيل تَفاضُل الإِيمَان الأثري والنَّظري:

الدَّليل الأَثَرِيُّ: قولُه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَيَزْدَادَ اللَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِيمَنَا ﴾ [المدثر:٣١]، وقَوْله تَعالَى: ﴿ وَيَ الآيَاتِ دَلِيلِ -أَيضًا- عَلَى أَنَّه يَعالَى: ﴿ لِيَزْدَادُوَا إِيمَنَا مَعَ إِيمَنِهِم ﴾ [الفتح:٤]، وفي الآيَات دَلِيلِ -أيضًا- عَلَى أَنَّه ينقُص؛ مِن لَازِم الزِّيادة أَنْ يَكُون هُناكَ مَزِيدٌ علَيَّه، والمَزيد علَيْه ناقصٌ عَنِ الزَّائِد، فمتى ثَبتِ النَّقصَانُ؛ لَزِم ثُبُوتُ النَّقصَان، ومتَى ثَبتِ النَّقصَانُ؛ لَزِم ثبوتُ الزِّيادَة؛ لأَبَّهُما متقابلان.

والدَّليل النَّظري: لَا يستوي إِنْسَانٌ يعْمَلُ كَأَنَّها يشاهدُ اللهَ والدَّارَ الآخِرة، ولِمِذا وإِنْسَان يعملُ يرجو الثَّوابَ ويخافُ من العقابِ، ولكنه لَيسَ كَأَنَّهُ يشاهِدُ، ولِمِذا قال النَّبيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ «الْإِحْسَانُ أَنْ تَعْبُدُ اللهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنّه يَالُهُ عَلَيْهِ السَّابِيُّ عَلَيْهِ السَّائِ أَنْ تَعْبُدُه على الحال الأُخْرَى وهو أنه يراك؛ يراكَ» (١)، أيْ إنْ لم تَعْبُدُه على هَذِهِ الحال فاعْبُدُه على الحال الأُخْرَى وهو أنه يراك؛ وهِذا كَانَ الحَدِيث هنا يَدُل عَلَى أَنَّ الإِحْسَانَ مرتبتانِ: مرتبة طلب في قَوْلِه: «أَنْ وهِذَا كَانَ الحَدِيث هنا يَدُل عَلَى أَنَّ الإِحْسَانَ مرتبتانِ: مرتبة رَهب في قَوْلِه: «كَأَنّهُ تَعْبُدُ اللهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ» فتعبده حثيثًا لتَصِلَ إِلَيْه عَرَقِجَلَّ، ومرتبة رَهب في قَوْلِه: «كَأَنّهُ يَرَاكَ» فتَخاف منه، والمرْتَبةُ الأُولَى أَعْلَى وأَفضلُ.

إذن، في حديث ابن عمرَ دَلِيلٌ عَلَى زيادة الإِيمَان ونُقْصانِهِ عَلَى حَسَبِ التَّرتيبِ التَرتيبِ التَرتيبُ التَرتيبِ التَرتيبُ التَرتيبِ التَرتيب

مَسْأَلَة: مذهبُ أهل السُّنة والجَهاعة أنَّ الإِيهَانَ يَزِيدُ ويَنْقُصُ، خِلافًا للمُرجِئة، والحَوَارِج، والمُعتزِلة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب التفسير، باب تفسير سورة ﴿ الْمَرَ ۞ غُلِبَتِ ٱلرُّومُ ﴾، رقم (٤٩٩)، ومسلم: كتاب الإِيمَان، باب بيان الإِيمَان والإِسْلام والإحسان ووجوب الإِيمَان بإِثْبات قدر الله، رقم (٨).

فالمُرجِئة قَالُوا: لا يَزِيدُ ولا ينْقُصُ، والنَّاس كلُّهم فِي الإِيهَان مرتبةٌ وَاحِدَة، قَالُ ابن القَيِّم رَحْمَهُ اللَّهُ فِي وصْف مذْهَبِهِمْ: «والنَّاسُ فِي الإِيهَانِ شَيْءٌ وَاحِدٌ كالمُشْطِ عندَ تَمَاثُل الأَسْنَانِ»(۱).

فالمُشْط أسنانُه متسَاويةٌ، والمُرْجِئَة أو الجَهْمِيَّة يرَوْن النَّاسِ في الإِيهَان شيئًا وَاجَدًا كالمُشط عندَ تَمَاثُلِ الأَسْنَانِ، ويَقولُونَ إِيهانُ أَفْسَقِ النَّاسِ كَإِيهانِ أَتْقَى النَّاسِ، وليْسَ بَيْنَهُما فرقٌ؛ نسْأَلُ اللهَ العَافِيةَ.

أمَّا الحَوَارِجُ والمُعْتَزِلَةُ عَلَى العَكْس، فقَالُوا الإِيمَانُ لا يزيدُ ولَا ينقصُ، إمَّا أَنْ يُوجَدَ كَامِلًا، وإمَّا أَن يُعْدَمَ كَامِلًا، ولِهِذا قال الحَوَارِجُ إِنَّ فَاعِل الكَبِيرَةِ كَافِرٌ، وقال المُعْتَزِلَة إنه في منزلةٍ بين منزلتَيْن لا مؤمِنٌ ولا كَافِرٌ؛ فأحْدَثُوا في دين الله ما لَيسَ منه، والله عَرَّفَعَلَ قال: ﴿هُو اللّهِ عَلَقَكُمُ فَنِكُمْ صَافِرٌ وَمِنكُم مُؤْمِنٌ ﴾ [التغابن:٢]، ولم منه، والله عَرَقَعَلَ قال: ﴿هُو اللّهِ عَلَقَكُمُ فَمَنكُم صَافِرٌ وَمِنكُم مُؤْمِنٌ ﴾ [التغابن:٢]، ولم يَقُل: «ومنكم مَنْ هو في منزلةٍ بين المنزلتَيْن»، وقد كَانَ الحَوَارِجُ أشجعَ من المُعْتَزِلَة في الإقدام عَلَى ما يرَوْنَه، فكَفَّروا فَاعِلَ الكَبِيرَة ولو فعلها مرَّةً وَاحِدَة ولم يَتُبْ، وأباحُوا دمَه ومالَه، ويُفسخ نكاحه، ولا يَجوز أن يُزَوَّجَ، وإِذَا مات لا يُصلَّى عليْه، ولا يُحوز أن يُزَوَّجَ، وإِذَا مات لا يُصلَّى عليْه، ولا يُحُوز أن يُزَوَّجَ، وإِذَا مات لا يُصلَّى عليْه، ولا يُحَوز أن يُزَوَّجَ، وإِذَا مات لا يُصلَّى عليْه،

هُم أَحْدَثُوا هَذِهِ البِدعة في منزلةٍ بين المنزلتَيْن، فكان الخَوَارِجُ أشجعَ مِنهم في الإقدام عَلَى ما يرونه؛ قَالُوا: ما فيه إما مؤمنٌ وإما كَافِرٌ، فإنْ فَعَلَ كَبِيرةً كأنْ زَنَى مرةً وَاحِدَة ولم يَتُبْ؛ فهو عند الخَوَارِج كَافِرٌ مُبَاحُ الدَّم، مُبَاحُ المال، مفسوقُ النِّكاح، ولا يَجُوز أَنْ يُزوَّجَ، وإِذَا مات لا يُصلَّى علَيْه، ولا يُدعى له بالرَّحمة؛ ولِمَذا النِّكاح، ولا يُجُوز أَنْ يُزوَّجَ، وإِذَا مات لا يُصلَّى علَيْه، ولا يُدعى له بالرَّحمة؛ ولِمَذا السباحوا دماء المُسْلِمينَ لأنَّهُم يَرَوْنَ المُسْلِمينَ كَفَارًا، فقَالُوا: نجاهد المرتدينَ قبل أَنْ نجاهدَ الكَافِرِينَ الَّذِينِ هم أصلًا في الكفر.

<sup>(</sup>١) القول المفيد على كتاب التوحيد (١/ ١٥).

أما المُعْتَزِلَةَ فقَالُوا: في منزلةٍ بين المنزلتَيْن، لا نَقُولُ: إنَّه كَافِرٌ، ولا نَقُولُ: إنه مؤمنٌ؛ لكنهم اتفقوا مع الخَوَارِج عَلَى حكم الآخِرَة، فقَالُوا: إنَّه مُحَلَّدٌ في النَّار.

أما أهلُ السُّنةِ والجُمَاعَة فقَالُوا: لا نَقُول: مؤمنٌ كَامِلُ الإِيمَان، ولا كَافِرٌ كَامِل المَعْرَ فَ الْمُعْرَ لَهُ وَكَامِل المَعْرَ فَعَالُوا: بل نَقُول: معه إيمانٌ وكفرٌ، الكفر. فافترقوا عَنِ المُعْتَزِلَةِ بكَلِمَةِ (كَامِل)، فقَالُوا: بل نَقُول: معه إيمانٌ وكفرٌ، أيمانٌ ناقصٌ وكفرٌ ناقصٌ. كما جاء عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَحَوَلِيَشَهُ مَنْهُمَا أَنَّهُ قَال: «كُفْرٌ دُونَ كُفْرٍ» (١).

أو نَقُول: هو مؤمنٌ بإيهانه، فاسقٌ بكبيرته. وَهَذَا الْقَوْل لا شَكَّ أَنَّه هو الَّذي عليه الأَدِلَة الصَّحيحة.

إن سأل سَائلٌ: هل هُناكَ تفاضلٌ بين الصَّحَابَة؟

والجَوَاب: ما ثبت للصَّحابي مِن فَضِيلَةٍ وشاركه غيرُه فيها فالصَّحابي أفضلُ؛ وما ثبت للصَّحابي مِن فَضِيلَةِ الصُّحبة ولكنَّه لم يعملْ عَمَلَ مَن بعده؛ فهو أفضلُ مِنه مِن حيثُ الصَّحبة، لكن هذا أفضلُ منه مِن حيثُ العَمَل الَّذي قام به، ولهِذا كَانَ أيام الصَّب للعامل فيهنَّ أجرُ خسين من الصَّحَابَة.

وتَفاضُلُ الأَعْمَالِ يترتبُ علَيْه تَفاضُلُ العَمَّالِ، أي أنَّ النَّاس بَعْضهم أفضلُ من بعْضهم أفضلُ من بعْض، وجه ذَلِك أنه إِذَا كَانَتِ الأَعْمَالُ تَتفاضَلُ فإن القائمينَ بالأَعْمَالُ يتفاضلونَ بحَسَبِ تفاضُلِ هَذِهِ الأَعْمَالِ، وَهَذَا موجود في القُرْآن: ﴿لَا يَسْتَوِى مِنكُم مِّنَ أَنفَقَ مِن قَبْلِ الْفَتْجِ وَقَائلُ أُولَئِهَكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِّنَ الذِينَ أَنفَقُواْ مِنْ بَعَدُ وقَائلُواْ وَكُلًا وَعَدَ اللّهُ مَن قَبْلِ الْفَتْجِ وَقَائلُ أُولَئِهِكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِّنَ الذِينَ أَنفَقُواْ مِنْ بَعَدُ وقَائلُواْ وَكُلًا وَعَدَ اللّهُ النّسَاءَ فَي اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ عَلَى الظّمَرِ وَاللّهُ لِمُعْدُونَ فِي النّسَاءَ ١٥٥]. إذن، فالْعَمَلُ يتفاضلُ، والعمالُ يتفاضلونَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي: كتاب الإيمان، باب ما جاء: سباب المؤمن فسوق، رقم (٢٦٣٥).

هل يمكن أن نأخذَ من هذا تفاضُلَ الإِيــَان؟ وأنَّ الإِيــَان يزيــدُ وينقصُ أم لا؟

والجَوَاب: يُؤْخَذُ من هَذَا الحَدِيثِ تفاضُلُ الإِيمَانِ، وأنه يزيدُ وينقصُ، ووجهُ ذَلِك أَنَّ الأَعْمَالُ من الإِيمَانِ، فإذَا تفاضَلَتِ الأَعْمَالُ لزِمَ أَن يتفاضلَ الإِيمَانُ؛ لأَنَّ الأَعْمَالُ منه، فإذَا تفاضلَتْ تفاضلَ الإِيمَانُ.

إذن، نأخذُ من هذا دَلِيلًا عَلَى أن ما ذهب إِلَيْه أهلُ السُّنَّةِ والجَمَاعَةِ من أنَّ الإِيهَان يزيدُ وينقصُ، وَهَذَا أمر مُشاهَدٌ مجرَّبٌ.

وهل يقينُ الْقَلْبِ يتفاضلُ أم لا؟

الجَوَاب: يتفاضل، والدَّلِيل: قول الله تَبَارَكَوَتَعَالَ: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عُمُ رَبِ أَرِنِي صَيْفَ تُحْيِ ٱلْمَوْتَى قَالَ أَوَلَمْ تُوْمِن قَالَ بَلَى ﴾ [البقرة:٢٦٠]، أنا مؤمن، ﴿ وَلَدَكِن لِيطُمَيْنَ قَلْمِي ﴾ [البقرة:٢٦٠]، أنا مؤمن، ﴿ وَلَذِي لِيطُمَيْنَ قَلْمِي فَلِي ﴾ [البقرة:٢٦٠]. ولما بشَّرَ الله زكريا بالولدِ آمَنَ بذلك، ولكن قال: ﴿ رَبِّ ٱجْعَل لِي مَايَةً ﴾ [آل عمران:٤١]، ليطمئنَ قلبُه، فهو ليسَ مكذّبًا، أبدًا، ولكن ليطمئنَ قلبُه، فطمأنينةُ الْقَلْبِ أمرٌ زائدٌ عَلَى جُرَّد الإِيمَانِ، وَهَذَا دَلِيلٌ من القُرْآن عَلَى أن ما في الْقَلْبِ من الإِيمَان يتفاضل؛ يزيدُ وينقص، ويشهدُ الوَاقِعُ بذَلِك، فلو أخبركَ رجلُ صدوقٌ وأخبرك صدوقٌ وأخبرك بنفس الخَبَر، يزدادُ إِيمَانُ، ولو جاءك ثالثُ ازدادَ أكثرَ واطمأننْتَ إِلَيْه.

إذن، نفس الإِيمَان الَّذي في الْقَلْب لا شك أنه يزداد، فلو جاءكم رجلٌ واعظٌ بموعظةٍ مؤثِّرةٍ تَجِدُونَ في قُلُوبكم من الإِيمَان ما لا تَجِدُونه إِذَا خرجتم إِلَى الأسواقِ. إذن، الإِيمَان الَّذي في الْحَوَارِحِ -وهو الأَيمَانُ الَّذي في الجَوَارِحِ -وهو الأَعْمَال- كذَلِك يزيدُ وينقصُ، والإِيمَانُ الَّذي في الجَوَارِحِ -وهو الأَعْمَال- كذَلِك يزيدُ وينقصُ.

وأَدِلَّة زيادةِ الإِيمَانِ ونقصانِه موجودةٌ في القُرْآن، يقول الله عَزَقَجَلَّ: ﴿وَالَّذِينَ اللهُ عَزَقَجَلَ اَهْتَدَوَّا زَادَهُمْ هُدًى وَءَانَـنهُمْ تَقُونهُمْ ﴾ [مُحمَّد:١٧]، ﴿وَيَزْدَادَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِيمَنَا ﴾ [المدثر:٣١]، ﴿فَأَمَا الَّذِيرَ عَامَـنُواْ فَزَادَتُهُمْ إِيمَنَا ﴾ [التَّوْبَة:١٢٤].

وهل في السُّنةِ دَلِيلٌ عَلَى أنَّ الإِيمَان ينقص مع بقاء أصله؟

الجَوَاب: قال النَّبِيُّ عَلَيْهُ: «مَا رَأَيْتُ مِنْ نَاقِصَاتِ عَقْلٍ وَدِينٍ - يُخَاطِبُ النِّسَاء- أَذْهَبَ بِلُبِّ الرَّجُلِ الحَازِمِ مِنْ إِحْدَاكُنَّ »(١). فقال: «نَاقِصَات عَقْلٍ وَدِينٍ »، إذن، الدِّين ينقصُ، وَهَذَا نصُّ صريحُ.

وفي القُرْآن ما يدُلّ عَلَى نقصِ الإِيمَانِ؛ لآنَّهُ إِذَا كَانَ يزدادُ، فالمقابلُ النُّقصانُ. إذن نأخذ من هذا قَاعِدَة وهي: كلُّ نصِّ يدلُّ عَلَى زيادةِ الإِيمَان؛ فإِنَّه يدُلّ عَلَى نقصِ الإِيمَانِ. الإِيمَانِ.

الإِيمَانُ يزيدُ وينقصُ، وَهَذَا مذهبُ أهلِ السُّنَّةِ والجَمَاعَةِ، أما الخوارجُ والمعتزِلةُ والمُرْجِئَة؛ فإنَّهُم لا يُقِرُّونَ بزيادةِ الإِيمَان ونَقْصِه، لكنهما طرفَا نقيضٍ، فالمُرْجِئَة يَقُولُون: الإِيمَانُ لا يزيدُ ولا ينقصُ، ولكن لا تَضُرُّه المَعْصِيّةُ أبدًا، فالفاسقُ المجرمُ الظَّالمُ الآثمُ إِيمَانُ لا يزيدُ ولا ينقصُ، ولكن لا تَضُرُّه المَعْصِيةُ أبدًا، فالفاسقُ المجرمُ الظَّالمُ الآثمُ إِيمَانُ لا يزيدُ ولا ينقصُ، ما يوجد إلا إيمانٌ أو كفرٌ، والمعتزِلةُ، يَقُولُونَ أيضًا: الإِيمَانُ لا يزيدُ ولا ينقصُ، ما يوجد إلا إيمانٌ أو كفرٌ، يقول هذا الحوارج. أو إيمانٌ وانتفاءُ إيمانٍ، ويقول هذا المعتزِلة.

ولنضرب لهِذا مثلًا: رجلٌ زنى، والزِّنا فاحشةٌ كما قال اللهُ عَزَقَبَلَ عند الخوارجِ هو كَافِرٌ، وعند المعتزِلة لا مؤمنٌ ولا كَافِرٌ في منزلةٍ بين المنزلتيْنِ، وعند المُرْجِئَة مؤمنٌ كَامِلُ الإيمَان.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الحيض، باب ترك الحائض الصوم، رقم (٢٩٨).

أما عند أهل السُّنَّةِ فمؤمنٌ ناقصُ الإِيمَان، أو مؤمنٌ بإيهانه، وفاسقٌ بكبيرتِه، فباعتبار الْعَمَلِ يَكُونُ مؤمنًا.

مسألة: ظَاهِرُ حديث ابن عمر رَضَّالِلَهُ عَلَى جَوَاز صَلَاة الفَذِّ؛ لأَنَّهُ جاء في لفظ أفضل، وَهَذَا الاسم عَلَى وزن أفعل، وتدل عَلَى اشتراط الفاضل والمفضول، في قولكم في ذَلِك؟ وهل في هَذِهِ المَسْأَلَة حجة لمن يتهاون عَلَى الصَّلَاة في جَماعَة وكيف نردُّ عَلَيْه إن كَانَ اسْتِدلَاله في غير محله؟

الجَوَاب: نعم، هَذَا الحَدِيث لا شك أنه يدلُّ عَلَى صِحَّة صَلَاةِ الفَذِّ، يعني الَّذي يتخلفُ عَنِ الجَهَاعَة، وذَلِك لِقَوْلِه ﷺ: «صَلَاةُ الجَهَاعَةِ أَفْضَلُ مِنْ صَلَاةِ الْفَلِّ». ومن المَعْلُوم بمُقْتَضَى اللَّغَة الْعَرَبِيَّة أَنَّ المفضَّلَ والمفضَّلَ عليهِ يشتركانِ في أصل الوصف، فإذَا قلتَ صَلَاةُ الجَهَاعَةِ أفضلُ من صَلَاة الفَذِّ، ذَلَّ ذَلِك عَلَى أَن في صَلَاة الفَذِّ فضلًا، وهو كذَلِك، ولا يُمْكِن أَن يَكُون فيها فضل إلا إِذَا كَانَتْ صَحِيحَة.

ففي هَذَا الحَدِيث دَلِيلٌ عَلَى أَن مَنْ صلَّى منفرِدًا فصلَاتُه صَحِيحَةٌ، فلا نأمره بالإعادة، فيكُونُ فيه رَدُّ لقولِ حَبْرٍ من أحبار الأمة وهو شيخ الإِسْلام ابن تَيمية، رحمة الله عليه، فإنَّه يرى أن صَلاة الجَهَاعَة شرطٌ لصِحَّة الصَّلاة، وأن من صلَّى فَذَّا لغير عذر فصلَاته بَاطِلةٌ غير مقبولة، وغير مُجْزِئَة، وَهذَا رواية عن إِمَام أهل السُّنة الْإِمَام أحمد بن حنبل، رَحِمَه الله، ولكن الحقَّ أحَقُّ أن يُتْبَعَ، فإن هَذَا الحَدِيثَ يدلُّ عَلَى أن مَنْ صلَّى فَذًا فصَلَاتُه صَحِيحَةٌ، وأنَّ الجَهَاعَة ليستْ شرطًا لصِحَّة الصَّلاة بل هي وَاجِبَةٌ، كما سيَأْتِي إن شاء الله في حديث أبي هريرة.

فإن قال قَائِلُ: ذكرنا قَاعِدَةً وهي: أنَّ من رجَّحَ قولًا عَلَى قولٍ لزمَهُ شيئان: الأُوَّل: دَلِيلُ النَّرجيحِ، والثَّانِي: الجُوَابُ عن دَلِيلِ المُعارِضِ، فها جوابُ شيخ الإِسْلام ابن تَيْمِيةَ عن هَذَا الحَدِيث؟

أجاب عنه رَحْمَهُ اللهُ بأن هذا في حقّ المعذور، أي أن صَلَاةَ الجَمَاعَةِ أفضلُ من صَلَاة الفَذِّ المعذور، بسبع وعشرين درجةً، فحملَهُ رَحْمَهُ اللهُ عَلَى المُصَلِّى فَذًا بعذر، ولكن قد نَقُول لشيخ الإسلام ابن تَيْمِيةَ إن المعذورَ إِذَا تخلَّفَ عَنِ الجَمَاعَة وكان من عادته أن يُصلِّيها فإنَّه يُكْتَبُ له الأجرُ كَامِلًا، كما ثبت في الصَّحِيح أنه «إِذَا مَرِضَ الْعَبْدُ أَوْ سَافَرَ كُتِبَ لَهُ مَا كَانَ يَعْمَلُ مُقِيمًا صَحِيحًا»(١)، وحِينَئذٍ لا يظهرُ لي جوابُ عن هذا الجَوَاب.

أما قول السَّائل: وهل فيه دَلِيلٌ عَلَى تهاون من يتهاون بصَلَاة الجَهاعَةِ؟ فنقول: لَيسَ فيه دَلِيلٌ عَلَى ذَلِك؛ لأن هُناكَ أحاديثَ بل وهُنَاك من القُرْآنِ ما يدلُّ عَلَى وُجُوبِ صَلَاةِ الجَهَاعَة.

يقول: اختلفتِ الرِّوايَاتُ في فضل صَلَاةِ الجَهَاعَة، جاءت بسبع وعشرين درجةً، وخمس وعشرين درجةً، كيف يَكُون الجمعُ بينهما؟

الجمعُ بينهما سهلٌ جدًا، إِذَا قلتُ لك: إِذَا أحضرتَ لِي الشَّيءَ الفلانيَ أعطيتك سبعًا خسًا وعشرين درهمًا، ثم قلت: إِذَا أحضرتَ الشَّيءَ الفلانيَ نفسه أعطيتكَ سبعًا وعشرين درهمًا، فليسَ فيه تناقض، فنأخذُ بالزَّائِد. إذن يَكُونُ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ بيَّنَ أُولًا أَنَّ التفاضلَ بسبع بيَّنَ أُولًا أَنَّ التفاضلَ بسبع وعشرين درجةً ثم بيَّن ثانيًا أَنَّ التفاضلَ بسبع وعشرين، يعني زادَ النَّاسَ خيرًا، ولَيسَ هُناكَ تناقضٌ.

مسألة: قَوْله ﷺ: «لَا صَلَاةَ لَمِنْ لَمْ يَقْرَأْ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ»(٢). ما الْمَرَاد بِقَوْلِه ﷺ:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب يكتب للمُسَافِر مثل ما كان يعمل في الإقامة، رقم (٢٨٣٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب صفة الصَّلاة، باب وجوب القراءة للإمام والمأموم في الصلوات كلها، رقم (٧٢٣)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة، رقم (٣٩٤).

«لَا صَلَاةَ»؟ هل المُرَاد لا صَلَاةَ كَامِلة، أم لا صَلَاةَ صَحِيحَة؟

قبل الإِجابَة عَلَى هذا السؤال أريدُ أن أذكرَ لكم قَاعِدَةً: إِذَا وردَ النفيُ عَلَى شَيْءٍ فالأَصْل أنه انتفاءٌ حسيٌّ، فإن لم يمكنْ فهو انتفاءٌ شرعيٌّ، فإن لم يمكنْ فهو انتفاءٌ كمالٍ، ويُحْمَلُ النفي عَلَى نفي الوجود أصلًا، فإن لم يمكن فعلى نفي الصِحَّة، ونفي الصِحَّة، ونفي الصِحَّة في الحقيقة نفيٌ للشَيْءِ شرعًا، فإن لم يمكن فعلى نفي الكمالِ.

إِذَا قلتُ: لا بقاءَ إلا للهِ، فَهَذَا نفي وُجُود، لا يوجد بقاء كَامِل لغير الله عَنَّهَجَلَّ، لا خالق إلا الله، قال اللهُ تعالى: ﴿ مَنْ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [الرعد:١٦]، وقال تعالى: ﴿ هَلْ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ اللهِ يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلأَرْضِ ﴾ [فاطر:٣].

إِذَا قلتُ: لا وُضُوءَ لمن لم يَذكُرِ اسمَ الله علَيْه، فقام إِنْسَان فتوَضَّأ ولم يُسَمِّ، فوجد الوُضُوء الآن، إذن لا يُمْكِن أن نحملَ النفيَ الآن عَلَى نفي الوجود؛ لأَنَّهُ قد يوجد الوُضُوءُ بدون تسميةٍ، فَهَذَا يُحْمَلَ عَلَى نفي الصِحَّة، أي لا يصح وُضُوء بدون تسمية.

وفي هَذِهِ المَسْأَلَة، قال الْإِمَام أَحمدُ: بابُ التَّسميةِ عَلَى الوُضُوء لا يثبتُ فيه شَيْءٌ، وأكثر الواصفين لوُضُوءِ الرَّسُول عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ لَم يذكروا التَّسْمِيةَ، ولهِذا كَانَ الْقَوْلُ الصَّحِيح أَنَّ التَّسْمِيةَ عَلَى الوُضُوء سُنَّةٌ وليستْ بوَاجِبَةٍ، فلو الإِنْسَانَ تَعَمَّدَ الوُضُوءَ بلا تسميةٍ فوُضُوءُه صحيحٌ.

لا صَلَاةَ لَمْ لِمُ يَقرأُ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ، لَيسَ نفيًا للوجود، فرُبَّما يُصلِّي الإِنْسَانُ بلا فَاتِحَة، وإِنَّمَا هذا نفيٌ للصِحَّةِ. فلو قال قَائِلُ: بل هو نفي للكمالِ، نَقُول: هذا خلافُ الأَصْل؛ لأنَّ الأَصْلُ أولًا أن نبدأ بنفي الوجود، فإن لم يمكنْ بأن كَانَ الشَّيء موجودًا انْتَقَلْنا إِلَى نفي الصِحَّة، فإن لم يمكنْ بأن كَانَ الشَّيء صحيحًا انْتَقَلْنا إِلَى نفي الكمالِ.

إذن لا صَلَاة لمنْ لم يقرأ بفَاتِحَة الْكِتَاب، هذا نفي للصِحَّة، ويدلُّ لذَلِك قَوْله عَلَيْ في عَديث أبي هريرة: «كُلُّ صَلَاةٍ لَا يُقْرَأُ فِيهَا بِأُمِّ الْقُرْآنِ فَهِيَ خِدَاجٌ، فَهِيَ فَاسِدة.

وقَوْله ﷺ: «وَاللهِ لَا يُؤْمِنُ، وَاللهِ لَا يُؤْمِنُ، وَاللهِ لَا يُؤْمِنُ»، قِيلَ: مَنْ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قال: «الَّذِي لَا يَأْمَنُ جَارُهُ بَوَائِقَهُ» (٢)، هذا النَّفي للكمالِ.

«لَا صَلَاةَ بِحَضْرَةِ طَعَامٍ»<sup>(۱)</sup>، نفيٌ للكمال ولَيسَ للصِحَّة، إذ يبدأُ الإِنْسَانُ يُصلِّي والطعام بين يديْه وتصحُّ صَلَاته، والمَعْنَى: لا صَلَاةَ كَامِلةً؛ لأنَّ الإِنْسَان إِذَا دخل إِلَى الصَّلَاة وقلبُه مشغولٌ بالطعام سيَكُون عنده وسَاوسُ، وانشغالُ.

لا صَلَاة لَمَنْ لَم يقرأُ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ: (مَنْ): اسمٌ مَوْصُولٌ، والاسمُ المَوْصُولُ اللهُمُومِ، كَما قال تعالى: ﴿ وَالَذِى جَاءَ بِالصِّدُقِ وَصَدَقَ بِهِ ۗ أُولَئِكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴾ للعُمُومِ، كما قال هم المُتَقُون، ولم يَقُلْ هو المتَقِي، إذن فالَّذِي دلَّ عَلَى جَماعَة، فالاسم المَوْصُول يدُلِّ عَلَى العُمُوم. «لمنْ لمْ يقرأُ»: عامٌ، يَشْمَلُ الْإِمَامَ والمَاٰمُومَ والمُنفَرِدَ، إذا كَانَتِ الصَّلَاة سِريةٌ فواضِح أَنَّ المَاْمُومَ سيقرأ، لكن إذا كَانَتْ جَهْريَّةً والْإِمَام يقرأُ فهل يقرأُ المَامُومُ الفَاتِحَة؟ نعمْ، يقرؤُها والْإِمَام يَقْرَأُ، ولكن لا يَقْرأُ غيرها، فلو دخلتَ مع الْإِمَام وهو يقرأُ ما بعد الفَاتِحَة، فهل تستفتحُ أو تقرأُ الفَاتِحَة مباشرة؟ الجَوَاب: الثَّانِي، لا تستفتحُ إذا دخلتَ والْإِمَامُ يَقرأُ ما بَعْد الفَاتِحَة، لأنَّ النَّبِيَ عَيْقَ سمع أَصْحَابه يقرؤونَ خَلْفَه فقال: «لَا تَفْعَلُوا إلَّا بِأُمَّ الْقُرْآنِ؛ فَإِنَّهُ لا صَلاةَ لَمِنْ لَمَ يَقْرَأُ بِمَا».

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الصَّلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة، رقم (٣٩٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الأدب، باب إثم من لا يأمن جاره بوائقه، رقم (٥٦٧٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب كراهة الصَّلاة بحضرة الطعام، رقم (٥٦٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٥/ ٣٢١ رقم ٢٢٧٩٧).

97- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «صَلَاةُ الرَّجُلِ فِي جَمَاعَةٍ تُضَعَّفُ عَلَى صَلاتِهِ فِي بَيْتِهِ وَفِي سُوقِهِ خُسًا وَعِشْرِينَ ضِعْفًا، وَذَلِكَ: أَنَّهُ إِذَا تَوَضَّأَ، فَأَحْسَنَ الْوُضُوءَ، ثُمَّ خَرَجَ إِلَى المَسْجِدِ لا يُخْرِجُهُ إِلَّا الصَّلَاةُ لَمْ يُخْطُ خُطْوَةً وَضَاً، فَأَحْسَنَ الْوُضُوءَ، ثُمَّ خَرَجَ إِلَى المَسْجِدِ لا يُخْرِجُهُ إِلَّا الصَّلَاةُ لَمْ يَخْطُ خُطْوَةً إِلَّا رُفِعَتْ لَهُ بِهَا دَرَجَةٌ، وَحُطَّ عَنْهُ خَطِيئَةٌ، فَإِذَا صَلَّى لَمْ تَزَلِ المَلائِكَةُ تُصَلِّى عَلَيْهِ، مَا إِلَّا رُفِعَتْ لَهُ بِهَا دَرَجَةٌ، وَحُطَّ عَنْهُ خَطِيئَةٌ، فَإِذَا صَلَّى لَمْ تَزَلِ المَلائِكَةُ تُصَلِّى عَلَيْهِ، مَا وَاللهُمَّ ارْخَمْهُ، وَلا يَزَالُ فِي صَلَاةٍ مَا النَّهُمَّ النَّهُمَّ النَّهُمَّ الْحُمْهُ، وَلا يَزَالُ فِي صَلَاةٍ مَا انْتَظَرَ الصَّلَاةَ» (١).

## الشترح

قال المؤلِّفُ رَحْمَهُ اللَّهُ فيها نقله في هذا الباب: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، عَنِ النَّبِي ﷺ قَالَ: «صَلاَةُ الرَّجُلِ فِي الجَمَاعَةِ تُضَعَّفُ عَلَى صَلاَتِهِ فِي بَيْتِهِ، وَفِي سُوقِهِ، خُسًا وَعِشْرِينَ ضِعْفًا...».

قَوْله ﷺ: «صَلاَةُ الرَّجُلِ فِي الجَهَاعَةِ تُضَعَّفُ» فخرج بِقَوْلِه: «الرَّجُلِ» المَرْأَة، فإنَّ المَرْأَة، فإنَّ المَرْأَة عُضُورها للصَّلاةِ فِي الجَهَاعَة من الأُمُور المُبَاحة الَّتي لا يَحصُلُ لها فيها أجرٌ وثَوَابٌ كما يحصل للرَّجل.

وقَوْله: «صَلاَةُ الرَّجُلِ فِي الجَهَاعَةِ» سَبق أنَّ أَدْنَى الجَهَاعَةِ في هذا الباب رَجُلان.

وقَوْله ﷺ: «تُضَعَّفُ عَلَى صَلاَتِهِ فِي بَيْتِهِ، وَفِي سُوقِهِ»: يعني إِذَا صلَّى في بيتِه، والغالبُ أنَّه يُصلِّي في بيتِه وحدَه وفي سوقِه كذَلِك.

وقَوْله ﷺ: «فِي سُوقِهِ»: أي في مَتْجَرِه؛ لأنَّ الإِنْسَانَ قد يُصلِّي في دكانِه مثلًا ويترك المَسْجِد.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجماعة والإمامة، باب وجوب صلاة الجماعة رقم (٦٢٠)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب فضل صلاة الجماعة وانتظار الصَّلاة، رقم (٦٤٩).

فإن سأل سَائلٌ: هل يَجُوزُ أن يُصَلَّى في الكَعْبَة؟

والجَوَاب: نعم، يَجُوز أَنْ يُصَلَّى فيها الْفَرِيضَةُ والنَّافلةُ؛ لأنَّها مِن الأَرْض، فقد قال الرَّسول: «جُعِلَتْ لِيَ الْأَرْضُ مَسْجِدًا وَطَهُورًا» (١)، وأما النَّهي عَنِ الصَّلَاة فوق سطح بيت الله، كما في حديث ابن عمر بإسناد ضَعِيف، فهو لا يُعْتَمَدُ علَيْه.

وقَوْله: «خَمْسًا وَعِشْرِينَ ضِعْفًا»: الضَّعْفُ هو مِثل الشَّيْء، يعني ما زاد عَلَى الشَّيْء بمثلِه فهو ضِعفه، وَهَذَا الضِّعْفُ الظَّاهِ أَنَّه نفس الدَّرجةِ المَذْكُورة في حديث عبد الله بن عمر، وأنَّ مَعْنَى قَوْله في حديث ابن عمر، أنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ قَالَ: «صَلاَةُ الجَاعَةِ تَفْضُلُ صَلاَةَ الْفَذِ بِسَبْعِ وَعِشْرِينَ دَرَجَةً» (٢)، هو كقَوْله: «خَمْسًا وَعِشْرِينَ فَرَجَةً» وَعَشْرِينَ عَمر فَنَاءً عَلَى هذا التَّفسير سَيكُونُ إشكالٌ، وهو أنَّه في حديث عبد الله بن عمر سبعٌ وعشرون، وفي هَذَا الحَدِيث خمسٌ وعشرون.

والجَواب عن هذا الإشكال أنْ يُقالَ: إنَّ هذا من باب الزِّيادة، وفضلُ الله بَالكَوَتَعَالَ واسعٌ. يعني أنَّنا نأخذُ بالزَّائِد، وبِهَذَا نستريح من التَّأويلات الَّتي ذهب إلَيْها بَعْضُ العُلَهَاء، وهي تأويلاتٌ مُسْتكرَهة، وتَزَوَّرُها صعب؛ فالصَّوابُ أنْ يُقال: إلَيْها بَعْضُ العُلَهَاء، وهي تأويلاتٌ مُسْتكرَهة، وتَزَوَّرُها صعب؛ فالصَّوابُ أنْ يُقال: إنَّ حديثَ ابن عمر فيه زيادةٌ وفضلُ الله واسعٌ، فلله تعالى أنْ يَزيدَ في الأجرِ والثَّواب ما شاء، ثم بيَّن سبب ذَلِك الفضل فقال: «وَذَلِكَ أَنَّهُ إِذَا تَوَضَّأَ» ذَلِك: المشار إليه التَّضْعِيف «أَنَّهُ إِذَا تَوَضَّأَ فَأَحْسَنَ الوُضُوء» والوُضوء: هو تطهيرُ الأعضاء الأرْبَعة على صِفَةٍ مخصوصة، وهي الوجهُ والْيَدانِ والرَّأسُ والرِّجلان، ولا تُغسل كلها،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، أبواب المساجد، باب قول النبي ﷺ: «جُعلت لي الأرض مسجدًا وطهورًا»، رقم (٣٢٨).

<sup>(</sup>٢)أخرجه البخاري: كتاب الجماعة والإمامة، باب وجوب صلاة الجماعة رقم (٦١٩)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب فضل صلاة الجماعة وبيان التشديد في التخلف عنها، رقم (٦٥٠).

إلا الرَّأْس فإنَّه يُمْسَحُ، وإنَّما كَانَ فَرض الرَّأْس المسح لسَببَيْن:

السَّبب الأوَّل: أنَّ البشرةَ مستورةٌ بالشَّعر؛ فاكتُفِيَ بمسح الشَّعر عن غَسله.

السَّبب الثَّانِي: أنَّ في غَسله مشقةً عَلَى النَّاس، لَا سِيَّما في أيام الشِّتاء، فإنَّ الإِنْسَانَ لو غسل رأسَه في أيام الشِّتاء وعلَيْه شعر؛ سَوْفَ يبقى رأسُه باردًا من وجهٍ، وسوف ينزل الهَاء إِلَى بقية بدنِه من وجهٍ آخرَ.

وقَوْله: «فَأَحْسَنَ الوُضُوءَ»: أي أتى به عَلَى الوجهِ المَشْرُوع.

وقَوْله: «ثُمَّ خَرَجَ إِلَى المَسْجِدِ»: يعني يقصد الصَّلَاةَ. «لاَ يُخْرِجُهُ إِلَّا الصَّلاَةُ» وهَذِهِ إِشَارَة إِلَى إخلاص النِّية، وإنَّه لم يخرج من بيته إِلَى المَسْجِد مِنْ أَجْلِ تِجارةٍ أو رِياءٍ أو سُمعةٍ؛ وإنَّما أخرجته الصَّلَاة، أي قصد الصَّلَاة.

وقَوْله: «لَمْ يَخْطُ خَطْوَةً»: خَطوَه وخُطوَه كِلاهُما صحيحٌ، فخَطوَة اسم للمَرَّةِ، وخُطوَة اسم للمَرَّةِ، وخُطوَة اسم للفعل، وكِلاهُما صحيحٌ يعني؛ والخَطوَة: هي المسَافةُ بين القدمَيْن عند المشي، فإنَّ الإِنْسَانَ إِذَا أَرَادَ المشيّ ينقلُ قدمَه من مكانٍ إِلَى مكان، فها كَانَ بين القدمَيْن فإنَّه يُسمَّى خُطوةً.

وقَوْله: ﴿ إِلَّا رُفِعَتْ لَهُ بِهَا دَرَجَةٌ، وَحُطَّ عَنْهُ بِهَا خَطِيئَةٌ ﴾ فيكسِبُ شيئَيْن:

أولًا: رِفعةُ الدَّرجة: وهَذِهِ الرِّفعةُ ليستْ مَعْلُومةً لنا، جائزٌ أَنْ يَكُونَ مِقْدَارُها ما بين السَّماء والأَرْض، أو دون ذَلِك أو أكثرَ من ذَلِك، المهمُ أنَّه يُرفع له بها درجةٌ وهي مُبْهَمة بالنِّسبة لنا، لكنَّها عند الله تعالى مَعْلُومةٌ.

الثَّانِي: حُطَّ عنه بها خَطِيئَةٌ: وهَذِهِ هي الفَائِدَةُ الثَّانِية أَنْ يُحَطُّ عنه بها خَطِيئَةٌ، ففي هذا حصولُ المحبوبِ وزَوَالُ المَكْرُوه، حصولُ المحبوب هو رفع الدَّرجة، وزَوَالُ المَكْرُوه هو حَطُّ خطيئة عنه بِسَبَها، فهاتانِ فائدتانِ عَظِيمتانِ. لم يخطُ خطوة

من بيته إِلَى أَنْ يَصلَ إِلَى المُسْجِد؛ لأَنَّ الْبَيْتَ ابتداء الغَايَة، والمُسْجِدَ انتهاء الغَايَة، والقَاعِدَةُ فِي الشَّرِيعَةِ وفِي اللَّغةِ الْعَرَبِيَّة أَن ابتداءَ الغَايَةِ داخلٌ دون انتهائِها، وعلى هذا فيَكُون منتهى هذا الثَّواب دخُولَ المُسْجِد.

قَوْله: «فَإِذَا صَلَّى لَمْ تَزَلِ اللَائِكَةُ تُصَلِّى عَلَيْهِ»: قَوْله: «فَإِذَا صَلَّى» ولم يقل: وليُصلِّى؛ إِشَارَةٌ إِلَى أَنَّ هذا أَمرٌ مَعْلُومٌ، أَنَّ من دخل المَسْجِدَ فَسَوْفَ يُصلِّى إمَّا فَرِيضَة، وإمَّا نَافِلَة مُطلَقة؛ لأنَّ الدَّاخِلَ إِلَى المَسْجِد إِذَا دخل يريدُ صَلَاةَ الْفَرِيضَة فصلَّى فَرِيضَة كفى، وإِذَا دخل وصلَّى راتبةَ الْفَرِيضَة كُسُنَّةِ الْفَجْر صَلَاةَ الْفَرِيضَة الظُّهر الَّتي قبلها، فهذِهِ نَافِلَة مُعيَّنة، وإِذَا دخل وصلَّى للخُوله المَسْجِد، فهذِهِ نَافِلَة مُطلَقةٌ.

قَوْله: «فَإِذَا صَلَّى لَمْ تَزَلِ اللَّائِكَةُ تُصَلِّى عَلَيْهِ»: اللَّائِكَة قَالُوا: إنَّها جمع مَلْأَك، وإنَّ أصلَ مَلأَك: مَأْلك، ففيها إعلالٌ بالمكان، أي أنَّ أحدَ حروفِها زُحْزِحَ عن مكانه، وإنَّها قَالُوا: إنَّ أصلها مَأْلك؛ لأنَّ ذَلِك مشتقٌ من الألُوكة، والألُوكة في مكانه، وإنَّها قَالُوا: إنَّ أصلها مَأْلك؛ لأنَّ ذَلِك مشتقٌ من الألُوكة، والألُوكة في اللَّغةِ العربيَّة هي الرِّسَالة، والمَلائِكةُ رسلٌ كها قال تعالى: ﴿جَاعِلِ ٱلْمَلَيْكَةِ رُسُلًا ﴾ اللَّغةِ العربيَّة هي الرِّسَالة، والمَلائِكةُ رسلٌ كها قال تعالى: ﴿جَاعِلِ ٱلْمَلَيْكَةُ رَسُلًا ﴾ [فاطر:١]، إذن، المَلائِكةُ جمع مَلْاك الَّذي أصلُه مَأْلك.

ويقال: «مَلك» بحذفِ الهمزةِ تخفيفًا، وَهَذَا هو الَّذي في القُرْآن الكريم، قال تعالى: ﴿وَكُمْ مِن مَلكِ فِي السَّمَوَتِ لَا تُعنِي شَفَعَنُهُم شَيْعً ﴾ [النجم:٢٦]، والمَلائكة: هم عالمٌ غيبيٌ محجوبٌ عَنِ الأبصار، لا يُرونَ إلا إِذَا شاء الله عَنَوَجَلَّ، وأنَّهم مخلوقونَ مِن نور، كما ثبت ذَلِك عَنِ النَّبي ﷺ، وأنَّهم يَخْتَلِفُونَ في وظائفهم، فمِنهم مَن وُكِّلَ بالنَّفْخِ في الصُّور، ومِنهم مَن وُكِّلَ بالنَّفْخِ في الصُّور، ومِنهم مَن وُكِّلَ بالنَّفْخِ في الصُّور، ومِنهم مَن وُكِّلَ بالسِّياحةِ في الأَرْض يلتمسون حِلَقَ الذِّكر، ومِنهم مَن وُكِّلَ بالسِّياحةِ في الأَرْض يلتمسون حِلَقَ الذِّكر، ومِنهم مَن وُكِّلَ بالسِّياحةِ في الأَرْض يلتمسون حِلَقَ الذِّكر، ومِنهم مَن وُكِّلَ بحفظ أعمال بني آدم، إِلَى غير ذَلِك مما جاء في الكِتاب والسُّنة، فهؤُلاءِ المَلائِكَة الَّذِين ذُكروا في هَذَا

الحَدِيثِ مُوَكَّلُونَ بِمَن جاء إِلَى المُسْجِدِ يريدُ الصَّلَاة مع الجَمَّاعَة.

وللملائكة أَعْمَالٌ عَامَّةٌ، وأَعْمَالٌ خَاصَّةٌ:

الأَعْمَال العَامَّة: أَنَّهُم كلُّهم قائمونَ بأمرِ الله وعبادتِه، ولهِذا نحن نحبُّ المَلائِكَة؛ لأنَّهُم مُسْلِمونَ لله مطيعون له، فهم وإن لم يَكُونوا من جِنسنا ولكِنَّنا نحبُّهم لطاعتِهم لرجم عَنَّفِكَ.

الأَعْمَالُ الخَاصَّةُ: أَنَّ الله وكَّلَ ملائكةً، إِذَا دخل الرَّجلُ المَسْجِدَ وقد تَوَضَّأُ وأحسنَ الوُضُوءَ وصلَّى، فإن المَلائِكَةَ تصلي علَيْه ما دام في مُصلَّاهُ، تقول: اللَّهمَّ صَلِّ علَيْه، اللَّهُمَّ ارحمْه.

«صَلِّ علَيْه»: مَعْنَاه أَثْنِ علَيْه في الملأ الأَعْلَى، يعني صِفْهُ بالكمالِ والشَّناءِ في الملأ الأَعْلَى في الملائِكَة، وأنتم تقولون في صَلَاتكم: اللَّهمَّ صَلِّ عَلَى مُحُمَّدٍ، يعني أَثْنِ علَيْه في الملأ الأَعْلَى.

«اغفرْ له» الذُّنوبَ، وغفرانُ الذَّنبِ؛ أي سَتْره والتَّجَاوز عنه.

وقَوْله: «لَمْ تَزَلِ المَلاَئِكَةُ تُصَلِّي عَلَيْهِ مَا دَامَ فِي مُصَلَّاهُ» (مَا) يقول النَّحْويون: إنها مصدريةٌ ظرفية، أي مركبةٌ من هذا وَهَذَا، وذَلِك لأَنَّك إِذَا حَوَّلت مَدخُولها إِلَى مصدر؛ فلا بُدَّ أَنَّ تُقَدِّرَ ظرفًا. فمثلًا: «مَا دَامَ فِي مُصَلَّهُ»، أي مُدةَ دوامِه في مُصلاه، فالظَّرفُ كَلِمَة: (مُدةَ)، والمصدرُ كَلِمَة: (دوام)، حُوِّلَ الْفِعْلُ الَّذي هو (دَامَ) إِلَى المصدرِ الَّذي هو (دَوَام)، وعلى هذا فتكُون (مَا) هنا مصدريةٌ ظرفية، مصدريةٌ لأنَّها يُؤتَى عند سَبْكِ فعلِها بمصدر.

وقَوْله: «فِي مُصَلَّاهُ»: أي في مكانِ صَلَاتِه، والظَّاهرُ أنَّ المُرادَ المكانُ العامُّ للصَّلاة، فيَشْمَلُ كُلَّ المَسْجِد، ما دام في هذا المَسْجِد، فإنَّ هذا المَسْجِد مُصلاه.

وقَوْله: «اللهُمَّ اغْفِرْ لَهُ»: هذا بيانٌ لجملة استئنافية، بيانٌ لكيفِيَّةِ صَلَاةِ المَلائِكَةِ عَلَى الإِنْسَان، تقول: «اللهُمَّ صَلِّ عَلَيْهِ»: أي أثنِ علَيْه في الملإ الأَعْلَى، وَهَذَا ما ارتضاه كثيرٌ مِن أهلِ الْعِلْم، اتِّبَاعًا للتَّابعي أبي العَالِيةِ الرَّيَاحِي رَحَمَهُ اللهُ حيثُ قال: «إنَّ صَلَاةَ اللهِ عَلَى عَبْدِهِ ثَنَاؤُهُ عَلَيْهِ فِي المَلإِ الأَعْلَى»(۱). وبَعْضُهم قال: الصَّلاةُ مِن الله الرَّحة. فإنكَ إذا قلت: اللَّهمَّ صَلِّ عليه، فهو كَقَوْلك: اللَّهُمَّ ارحمه. لكن هذا الْقَوْل ضعيف بدَلالة الْكِتَاب والسُّنة، أما دَلالة الْكِتَاب فإن الله تعالى قال: ﴿ أُولَتِكَ عَلَيْمِ مَلَوْتُ مِن رَبِهِمْ وَرَحْمَةٌ ﴾ [البقرة:١٥٧]، فعطَفَ الرَّحة عَلَى الصَّلوَات، والعطفُ يَقْتَضِي المُغَايَرة.

وأما السُّنة، فحديثنا الَّذي بين أيدينا، تقول: «اللهُمَّ صَلِّ عَلَيْهِ، اللهُمَّ اغْفِرْ لَهُ، اللهُمَّ ارْحَمُهُ». فجعل النَّبي ﷺ الرَّحَة غير الصَّلَاة، إذن «اللهُمَّ صَلِّ عَلَيْهِ» نَقُول: إنَّ أقربَ الْأَقْوَالِ فِي مَعْنَاهَا: أَثْنِ علَيْه فِي الملأ الأَعْلَى. «اللهُمَّ اغْفِرْ لَهُ»: أي تَعَاوزْ عن ذُنوبه مع سَترها، وإِنَّما قُلْنَا مع سَترها؛ مِنْ أَجْلِ مُوافَقَة الاشْتِقَاق، لأنَّ المَعْفِرة مأخوذة من المِغْفَر، وهو الَّذي يُلْبس فوق الرَّأْس عند القتال اتِّقاء السِّهام، ومَعْلُومٌ أنَّ المِغْفَر الذي يُلْبسُ فوق الرَّأْسِ اتقاءَ السِّهام جامعٌ بين الوقاية والسِّتر، وعلى هذا فاستحضر كُلَّما قلت: اللَّهُمَّ اغفرْ لي؛ أنَّك تسأل الله عَرَّفَكِلَ أنْ يعفوَ عنك بعدم المُؤَاخذة، وأنْ يَسْتُر الذَّنب؛ لأنَّ الله تعالى قد يعفو عَنِ الإِنْسَانِ ولا يُعاقِبُه، ولكنْ يفضحُه بين النَّاس، فإذَا اجتمع السِّترُ والعفو صار ذَلِك هو المَعْفِرَة.

وقَوْله: «اللهُمَّ ارْحَمُهُ»: أي أَسْبِغْ علَيْه الرَّحة، وهو شاملٌ لرحمةِ الدُّنيا والآخِرَة، أمَّا رحمةُ الآخِرَة وهي المَذْكُورةُ في قَوْلِه تعالى: ﴿ وَأَمَّا اللَّذِينَ اَبَيَضَتْ وُجُوهُهُمَ فَفِي رَحْمَةِ الشَّهِ هُمَ فِهَا خَلِدُونَ ﴾ [آل عمران:١٠٧]، وهي الجنَّة كها قال اللهُ تَعالَى في الحَدِيثِ القُدسي

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري تعليقًا (١/ ١٨٠١).

في الجنَّة: «أَنْتِ رَحْمَتِي أَرْحَمُ بِكِ مَنْ أَشَاءُ »(١)، وأمَّا في الدُّنيا، فأنْ يُيَسِّرَهُ لليُسرى ويُجنِّبُه العُسرى، ففي هذا الدُّعَاء ثلاث فَوائِد عَظِيمَة:

الْفَائِدَةُ الأُولَى: الثَّنَاءُ عَلَى الْعَبْدِ فِي الملإِ الأَعْلَى، ويُؤْخَذ مِن قَوْله: «اللهُمَّ صَلِّ عَلَيْهِ».

الثَّانِية: زَوَالُ المَكْرُوه، ويُؤْخَذ مِن قَوْله: «اللَّهُمَّ اغْفِرْ لَهُ».

الثَّالثة: حصولُ المحبوب، ويُؤْخَذ مِن قَوْله: «اللهُمَّ ارْحَمْهُ».

ثم قال النَّبي ﷺ: "وَلاَ يَزَالُ أَحَدُكُمْ فِي صَلاَةٍ مَا انْتَظَرَ الصَّلاَةَ»: "لاَ يَزَالُ»: الفَاعِل يعود عَلَى هذا الرَّجل الَّذي توَضَّأ في بيتِه فأسبغَ الوُضُوء، ثم جاء إِلَى المَسْجِدِ وفعل ما ذُكِرَ في الحَدِيث.

«لاَ يَزَالُ أَحَدُكُمْ فِي صَلاَةٍ»: أي في ثَوَابِ صَلاَة، ولَيسَ الْمَرَادُ أَنَّه في حكم صَلَاة؛ لأنَّنا لو قُلْنَا: إنَّه في حكم صَلَاة؛ لزم مِن ذَلِك ألَّا يتكلمَ، وألَّا يقومَ مِن مَكانِه إِلَى جانبٍ آخرَ في المَسْجِد، وألَّا يَستدبِرَ القِبْلَة، ومَا أَشْبَه ذَلِك؛ ولكنْ نَقُول: لا يزالُ في صَلَاةِ أي في ثَوَابِ صَلَاة.

وقَوْله: «مَا انْتَظَرَ الصَّلَاةَ»: (مَا) هنا مصدريةٌ ظرفية، أي مُدَّةَ انتظارِه، وَالمصدريةُ الظَّرفيةُ أَنْ يُحَوَّلَ الْفِعْلُ (انْتَظَرَ) إِلَى مصدرٍ فيَكُون: (انْتِظَار)، فلو قلت: ما انتظارُه؛ ما صَحَّ الكَلَام، فأتِيَ معها بظرفٍ فتكُون (مُدَّةَ انتظارِه)، ويَكُون الكَلَام صحيحًا مُنْسَبِكًا، إذن ف(مَا) مصدريةٌ ظرفية، و «انْتَظَرَ الصَّلَاةَ»: أي تَرَبَّصَ إِلَى حُضُورها.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب التفسير، باب تفسير سورة ق، رقم (٤٥٦٩)، ومسلم: كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها، باب النار يدخلها الجبارون والجنة يدخلها الضعفاء، رقم (٢٨٤٦).

#### مِن فَوَائِد هَذا الحدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: أنَّ الذَّين تُشْرَعُ لهم الجَمَاعَةُ هم الرِّجال، لِقَوْلِه: «صَلاَةُ الرَّجُلِ فِي الجَمَاعَةِ أَفْضَل»، فهل النِّسَاء يُندب لهن صَلَاة الجَمَاعَة؟

نقول: أمَّا مع الرِّجال فقد بين النَّبي ﷺ الحُكْمَ في قَوْلِه: «بُيُوتُهُنَّ خَيْرٌ لَهُنَّ»(۱)، فصَلَاتُها مُنْفَرِدة في بيتها أفضلُ من حُضُورِها إِلَى المَسْجِد لتصلي في الجَهَاعَة، ولم يَستثنِ أحدٌ مِن العُلكَاء شيئًا من المَسَاجِد أبدًا، إلا ابنُ مسعودٍ رَضَالِتُهَانَهُ فإنَّه استثنى المُسْجِدَيْن: المَسْجِدَ الحرام، وَالمَسْجِدَ النَّبوي، وقال: «صَلاتُهَا فِيهِمَا أَفْضَلُ مِن صَلاتِها فِي بَيْتِها». ولكنه إنْ صح عنه هذا الْقَوْل، فهو محجوجٌ بقول النَّبي ﷺ: «بُيُوتُهُنَّ خَيْرٌ لَهُنَّ».

وَالصَّوَابِ: أَنَّ صَلَاةَ المَرْأَة في بيتها حَتَّى في مكة، أفضلُ من صَلَاتِها في المَسْجِد الحرام، خلافًا ليما يفعلُه النَّاسُ الآن، حيثُ إِنَّ النِّسَاءَ يَأْتِينَ ويزاحمنَ الرِّجالَ ويحصلُ لهنَّ مشقة، ويحصل علَيْهِن أَحْيانًا اعتداءٌ من فُسَّاقِ النَّاس، فنقول: إِنَّ صَلَاتَها في بيتها أفضل.

فإنْ قال قَائِل: إِذَا صَلَّتِ المَرْأَةُ في المَسْجِدِ الحرامِ هل تحصلُ عَلَى التَّضْعِيف، فتكُون صَلَاتُها بمِئةِ ألف؟

وَالجَوَابِ: لا، بل فيه نَظَرٌ؛ لأنَّه قد يُقال: إنَّ قولَ الرَّسول ﷺ ذَلِك لَمَن يُشرَعُ له أَنْ يَخُرَ إِلَى المُسْجِد، وأمَّا مَن لا يُشرَعُ له ولا يُطْلَبُ مِنه فلسنا عَلَى يقين، بل ولا عَلَى غلبةِ ظنِّ أنَّه يَحَصُل لها هذا الثَّوَاب، ثم عَلَى تقديرِ أنَّه حصل لها الثَّوَاب، فهذه أَنِه مضاعفةٌ في الكَيْفِ، وقد تَكُون مضاعفةٌ في الكَيْفِ، وقد تَكُون مضاعفةٌ

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: كتاب الصَّلاة، باب مَا جَاءَ فِي خُرُوجِ النِّسَاءِ إِلَى الْمُسْجِدِ، رقم (٦٧٥).

الكَيف أبلغُ من المضاعفةِ في الكَم، وَهَذَا شَيْءٌ مُشاهَدٌ حَتَّى في الأُمُورِ المحسوسة، لو أنَّ إِنْسَانًا عنده مِئة قطعة من الذَّهب، ووزنُ كلِّ وَاحِدَةٍ مِنها جرام، فهذِهِ مِئة جرام؛ لكنْ عنده قطعة كَبِيرَة مثقالٌ من الذَّهب، فأيها أولى؟ الثَّانِي أولى، فالكَيفِيَّة قد تَكُون غالبةٌ عَلَى الكمية.

وَالخلاصة أَنَّنَا نَقُول: صَلَاة المَرْأَة في بيتها أفضلُ مِن صَلَاتِها في المَسْجِد الحَرام وَالمَسْجِد النَّبُوي، لَا سِيَّا وَالرَّسول يتكلم عن هذا في المدينة وفيها المَسْجِد النَّبُوي يقول: «بُيُوتُهُنَّ خَيْرٌ لَـهُنَّ».

فإنْ قال قَائِل: لو حضرتِ المَرْأَة، فهل تَحصُلُ لها المُضاعفة؟

نقول: هذا محلُّ نظرٍ ؟ لأنَّما لو ثبتت لها المضاعفةُ لكَانَتْ مُرَغَّبةً في الحُضُور إِلَى المَسْجِد، وهي لا ترغب في الحُضُور إِلَى المَسْجِد، فالظَّاهر أنَّه لا تَحصُل لها المُضاعفة، وعلى تقدير أنَّه تحصُل لها المُضاعفة، فهل هَذِهِ المُضاعفةُ أفضلُ مِن صَلَاتها في بيتها؟ نَقُول: لا، لأنَّ الصَّلَاةَ في الْبَيْت أفضلُ مِن حيثُ الكَيفِيَّة، وهَذِهِ أفضلُ مِن حيثُ الكمية، وقد تَكُون الْأَفْضَليةُ في الكيفِيَّة أبلغُ مِن الْأَفْضَليةِ في الكمية.

ولكنْ لو أصرتِ المَرْأَة عَلَى أَنْ تصليَ في المَسْجِد، فهل تُرْغَمُ عَلَى الصَّلَاة في الْبَيْت؟

وَالجَوَابِ: لا، لا تُرغم عَلَى الصَّلَاة في الْبَيْت؛ وذَلِك لحديث عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لَا تَمْنَعُوا إِمَاءَ اللهِ مَسَاجِدَ اللهِ»(١)، فلا نُرغمُها، ولِهَذا كَانَ عمرُ رَضَالِلَهُ عَنْهُ يَكرهُ أَنْ يُصلِّيَ أَهلُه في المَسْجِد، لكنَّه لم يمنعُهن، فعَنِ ولِهذا كَانَ عمرُ رَضَالِلَهُ عَنْهُ يَكرهُ أَنْ يُصلِّيَ أَهلُه في المَسْجِد، لكنَّه لم يمنعُهن، فعَنِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الجمعة، باب هل على من لم يشهد الجمعة غسل من النّساء والصبيان وغيرهم، رقم (۸۵۸)، ومسلم: كتاب الصّلاة، باب خروج النّساء إلى المساجد إذا لم يترتب علَيْه فتنة، رقم (٤٤٢).

ابْنِ عُمَرَ، قَالَ: كَانَتِ امْرَأَةُ لِعُمَرَ تَشْهَدُ صَلاَةَ الصُّبْحِ وَالعِشَاءِ فِي الجَهَاعَةِ فِي المَسْجِدِ، فَقِيلَ لَهَا: لِمَ تَخْرُجِينَ وَقَدْ تَعْلَمِينَ أَنَّ عُمَرَ يَكْرَهُ ذَلِكَ وَيَغَارُ؟ قَالَتْ: وَمَا يَمْنَعُهُ أَنْ يَنْهَانِي؟ قَالَ: يَمْنَعُهُ قَوْلُ رَسُولِ اللهِ ﷺ: «لاَ تَمْنَعُوا إِمَاءَ اللهِ مَسَاجِدَ اللهِ».

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ الجَهَاعَةَ إِنَّمَا تُشرعُ فِي المَسْجِد لا فِي الْبَيْت، لِقَوْلِه: «صَلَاةُ الرَّجُلِ فِي الجَهَاعَةِ» و(أل) هنا في (الجَهَاعَة) للعهد، فتُحمل عَلَى الجَهَاعَة المعروفةِ المعهودة، وهي الجَهَاعَةُ في المَسْجِد.

وقد اخْتَلَفَ العُلَمَاءُ رَحِمَهُمُاللَّهُ هل يحصُل فضلُ الجَمَاعَةِ إِذَا صلَّى الإِنْسَانُ في بيتِه أو في سوقِه جَمَاعَةً دون المَسْجِد؟ هل يحصُل بذَلِك الثَّوَاب؟ وهل يسقط بذَلِك الإثم؟

وَالجَوَابِ عَلَى قولين: فمنهم مِن قال: إنَّ المَقْصُودَ تحصيل الجَهَاعَة، سوَاءٌ في بيتِه أو في سوقِه أو في مَسْجِده، ولكنَّها في المَسْجِد أفضل، ومِنهم مَن قال: لا يسقط وُجُوبُ الجَهَاعَة، ولا يحصُل الثَّوَابُ إلا لَمن أداها في المَسْجِد، وَهَذَا الْقَوْل هو الرَّاجح، وهو أنَّ الوَاجِبَ حُضُورُ الإِنْسَانِ إِلَى الجَهَاعَة في المَسْجِد، ويدل عَلَى هذا حديثُ أبي هريرة الَّذي بين أيدينا، وكذَلِك حديثه، أنَّه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيَيَهُ: «لَقَدْ هَمَمْتُ أَنْ آمُرَ بِالصَّلَاةِ فَتُقَامَ، ثُمَّ آمُرَ رَجُلًا فَيُصَلِّي بِالنَّاسِ، ثُمَّ أَنْطَلِقَ بِرِجَالٍ مَعَهُمْ حُزَمٌ مِنْ حَطَبٍ إِلَى قَوْمٍ لَا يَشْهَدُونَ الصَّلَاةَ، فَأُحَرِّقَ عَلَيْهِمْ بَيُومَهُمْ بِالنَّارِ» (١)، وَهَذَا يَشْمَلُ مَا إِذَا كانوا يصلُّونَ جَمَاعَةً في مكانِم أو لا، فالصَّوابُ أنَّها وَاجِبَةٌ في المَسْجِد.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجماعة والإمامة، باب وجوب صلاة الجماعة، رقم (٦١٨)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب فضل صلاة الجماعة وبيان التشديد في التخلف عنها، رقم (٦٥١).

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: تفاضلُ الأَعْمَال وإنْ كَانَتْ من جنسٍ وَاحِد، بل وإنْ كَانَتْ من نوعٍ وَاحِد، بل وإنْ كَانَتْ مِن مُعَيَّنِ بعينِه؛ لِقَوْلِه: «تُضَعَّفُ عَلَى صَلاَتِهِ»، مع أَنَّ الصَّلاةَ وَاحِدَة، فَهَذَا إِنْسَانٌ صلَّى العَصْر في المَسْجِد جَماعَةً، وإِنْسَانٌ صلَّى العَصْر في بيتِه، الصَّلاةُ وَاحِدَةٌ، ومع ذَلِك فالأوَّل هو الْأَفْضَل، ففيه دَلِيلٌ عَلَى العَصْر في بيتِه، الصَّلاةُ وَاحِدَةٌ، ومع ذَلِك فالأوَّل هو الْأَفْضَل، ففيه دَلِيلٌ عَلَى تفاضل الأَعْمَال ولو كَانَتْ عملًا مُعَيَّنًا باعتبار أوصافه وأَحْوَاله.

الفَائِدَةُ الحَامِسَةُ: جَوَازُ الصَّلَاةِ في السُّوق، لِقَوْلِه: «فِي سُوقِه»، وظَاهِرُ الحَدِيث ولو كَانَ السُّوقُ قارعةَ طريق، وقارعةُ الطَّريق: أي الَّذي تقرعُه الأقدام، وفيه دَلِيلٌ عَلَى ضعفِ الحَدِيث الَّذي فيه النَّهي عَنِ الصَّلَاة في قارعةِ الطَّريق، وهَذِهِ -أَعني الصَّلَاة في قارعةِ الطَّريق، وهَذِهِ -أَعني الصَّلَاة في قارعةِ الطَّريق - مُحتلَفُ فيها:

فمِن العُلَمَاء مَن قال: إنَّه لو صلَّى في قارعة الطَّريق ولو كَانَ في حالٍ لَيسَ فيها سَالكُ فإنَّ صَلَاتَه لا تَصِحُّ، فإنْسَانٌ مثلًا صلَّى في الشَّارع، ولَيسَ فيه أحدٌ يمشي، لا آدميٌ ولا سياراتٌ ولا حيوان، يقول: صَلَاتُه بَاطِلةٌ لا تصح؛ لأنَّ النَّبي يَعْفِ نهى عَنِ الصَّلَاة في قارعة الطَّريق.

ومِنهم مَن قال: الصَّلَاةُ صَحِيحَة، وأجابوا عَنِ الحَدِيثِ بأنَّه ضَعِيف، واستدلوا بعُمُوم قول النَّبي ﷺ: «جُعِلَتْ لِيَ الْأَرْضُ مَسْجِدًا وَطَهُورًا»، فقالُوا: إنَّ قارعةَ الطَّريق مِن الأَرْض فتدخل في العُمُوم. وَهَذَا الْقَوْل هو الرَّاجح. نعم، لو كَانَتْ قارعةُ الطَّريق مسلوكةً في حال الصَّلَاة، فهنا نَقُول: لا تصلي، لا لأنَّما لا تصح في السُّوق؛ ولكنْ لأنَّ ذَلِك يَحصُل به التَّشويشُ عَلَى المُصَلِّي، إذ إنَّه سَوْفَ ينظر إِلَى النَّاس يمرون ذاهبين جاءين، ورُبَّما يمرون بين يدَيْهِ ويُنقِصون أجرَ صَلَاته، ولذَلِك لم النَّي عَلَيْه، وانتهى صَلَاته، ولذَلِك لما نظر النَّي ﷺ مرة وَاحِدَة إِلَى خيصته الَّتي كَانَتْ عليْه، وانتهى من صَلَاته قال: «اذْهَبُوا بِحَمِيصَتِي هَذِهِ إِلَى أَبِي جَهْمٍ، وَأَتُونِي بِأَنْبِجَانِيَّةِ أَبِي جَهْمٍ،

فَإِنَّهَا أَلْهَتْنِي آنِفًا عَنْ صَلاَتِي (اللهِ والخمِيصَةُ: نوعٌ من أَنْوَاعِ اللّباس، مُخطَّطٌ ومُزَرْكَش، فنظر النّبي ﷺ إِلَى أعلامها في صَلَاته نظرةً وَاحِدَة؛ فأمر بإبعادها لأنّها ألهته عن صَلَاته، وقال: «ائتُونِي بِأَنْبِجَانِيَّةِ أَبِي جَهْمٍ»، وهي كسَاءٌ غليظ؛ لأنّ أبا جهم هو الَّذي أهدى إليه الخمِيصَة، ولمّا حصل مِن الخمِيصَة هَذِهِ المَفْسَدة؛ ردها النّبي ﷺ عَلَيْه، وأمر بأنْ يُؤْتَى بأنْبِجَانِيَّتِه؛ لكي لا ينكسرَ قلبه، وَهَذَا من سياستِه عَلَيْه وحُسْنِ خلقِه، لكنْ يبقى في الحَدِيث إشكال، وهو إذا كانتِ الخمِيصَةُ قد ألمتِ الرّسول مِنها وأعطاها رجلًا ربّيًا ينشغل بها في صَلَاته؟!

والجَوَابِ: أنَّ الإِنْسَانَ يتخلَّص من الشَّيْء الَّذي لا يناسبُه إِلَى أي شَخْصٍ آخر، والآخرُ قد يستعملُها في ذَلِك وقد لا يستعملُها، وقد يُلهِيه وقد لا يُلهِيه.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: حسنُ تعليم الرَّسول ﷺ، وهو أنَّه إِذَا ذَكَرَ الحُكْمَ ذَكَرَ أسبابَه الَّتي تُوصِّل إِلَيْه، وَهَذَا يُؤْخَذ من قَوْله: «وَذَلِكَ أَنَّهُ إِذَا تَوَضَّأَ» وذكر الحَدِيث، فإنَّ هذا بيانٌ لسَبب التَّضْعِيف.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: أَنَّ هذا التَّضْعِيفَ لا يحصُل لِن تَوَضَّأَ فِي المَسْجِد، فلو أَنَّ رجلًا خرج مِن بيته غيرَ متوضئ، قاصدًا الصَّلَاة، وتَوَضَّأ مِن وَضوءِ المَسْجِد، فهل يحصُل له هذا الثَّواب؟

فإنّنا نَقُول: ظَاهِر الحَدِيث أنّه لا يحصُل له الثّواب، وأنّه لا بُدَّ أنْ يخرجَ مِن الْبَيْت متطهرًا، لكنْ لو فَرضنا أنَّ الإِنْسَانَ لَيسَ عنده ما يَتوَضَّأُ به في بيته، وخرج وهو يريد الصَّلَاة، ثم توَضَّأ مِن مِيضَأةِ المَسْجِد، فهنا قد نَقُول: إنَّه يحصُل له الأجرُ لأنَّه تخلَّف بعذر.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب إذا صلى في ثوب له أعلام ونظر إلى علمها، رقم (٣٦٦).

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: الحثُ عَلَى تحسين الوُضُوء، بأنْ يَكُونَ عَلَى وَفْقِ ما جاء عَنِ النَّبِي ﷺ من غير غُلو ولا تقصير، وعلى هذا فمَن توَضَّأ وغسَل أعضَاءَه أَرْبَعَ مَرَّات، فهو بذَلِك لم يحسنِ الوُضُوء؛ لأنَّه زاد عَلَى السُّنة، فقد جَاءَ أَعْرَابِيُّ إِلَى النَّبِيِّ مَرَّات، فهو بذَلِك لم يحسنِ الوُضُوء؛ لأنَّه زاد عَلَى السُّنة، فقد جَاءَ أَعْرَابِيُّ إِلَى النَّبِيِ عَلَيْهِ يَسَالُهُ عَنِ الْوُضُوء، فَأَرَاهُ الْوُضُوءَ ثَلَاثًا ثَلاثًا، ثُمَّ قَالَ: «هَكَذَا الْوُضُوء، فَمَنْ رَادَ عَلَى هَذَا فَقَدْ أَسَاءَ وَتَعَدَّى وَظَلَمَ» (١)، أو توضَّأ ولكنَّه بقي علَيْه في بَعْض أعضائِه شَيْءٌ لم يغسلُه، فَهَذَا أيضًا لم يحسنِ الوُضُوء؛ لأنَّ النَّبِي ﷺ لما رأى رجلًا وفي قدمِه مثل الظُّفر لم يصبه الماء؛ قال: «ارْجعْ فَأَحْسِنْ وُضُوءَكَ» (٢).

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: الإِشَارَةُ إِلَى أَنَّ الأَعْمَالَ تتفاضل، فمِنها ما أحسن، ومنها من اقتُصر فيه عَلَى أقلِ مُجزئ، لِقَوْلِه: «فَأَحْسَنَ الوُضُوءَ».

الفَائِدَةُ العَاشِرَةُ: أَنَّ لإِحْسَانِ العَمَل تأثيرًا في زيادة النَّواب، بل إنَّ الله عَنَّقِجَلَّ قال: ﴿ اللهِ عَنَ اللهِ عَنَا اللهِ عَنَا اللهِ عَنَا اللهِ عَنَا اللهِ عَنَا اللهِ عَنَا اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُواللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَّهُ اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى

يَكُون بالإخلاص والمتابعة، فكُلَّما كَانَ الإِنْسَانُ أَشدَّ إخلاصًا وأَشدَّ وأقوى متابعةً؛ كَانَ عملُه أفضلَ وأحسنَ.

الفَائِدَةُ الحَادِيَةَ عَشْرَةَ: فَضِيلَةُ الوُضُوء، فهل التَّيمُّمُ ملحقٌ به إِذَا ناب منابه؟ الظَّاهِرُ نعم، أخذًا من حديث أبي بُرْدَةَ قال: سَمِعْتُ أَبَا مُوسَى مِرَارًا يَقُولُ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ: «إِذَا مَرِضَ العَبْدُ، أَوْ سَافَرَ، كُتِبَ لَهُ مِثْلُ مَا كَانَ يَعْمَلُ مُقِيبًا صَحِيحًا»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي: كتاب الطهارة، باب الاعتداء في الوُضُوء، رقم (١٤٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب وجوب استيعاب جميع أجزاء محل الطهارة، رقم (٢٤٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الجهاد، باب يكتب للمُسَافِر مثل ما كان يعمل في الإقامة، رقم (٢٨٣٤).

الفَائِدَةُ الخامِسَةَ عَشْرَةَ: الإِشَارَةُ إِلَى الإِخلاص، وَهَذَا يُؤْخَذ مِن قَـوْله ﷺ: «لَا يُخْرِجُهُ إِلَّا الصَّلاَةُ».

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ عشرةَ: أَنَّه يَنْبَغِي مقاربة الخُطَى لتكثرَ له رِفعةُ الدَّرجات وحطُ السَّيئات، هَكَذا قال بَعْض العُلَمَاء: أَنَّه يَنْبَغِي للإِنْسَانِ إِذَا خرج للمَسْجِدِ للصَّلاة السَّيئات، هَكَذا قال بَعْض العُلَمَاء: أَنَّه يَنْبَغِي للإِنْسَانِ إِذَا خرج للمَسْجِدِ للصَّلاة أَنْ يُقارب الخُطي مِنْ أَجْلِ كَثْرَةِ الدَّرجات وحط الخطايا، وفي هذا نظر؛ لأنَّ النَّبِيّ أَنْ يُقارب الخُطي مِنْ أَجْلِ كَثْرَةِ الدَّرجات وحط الخطايا، وفي هذا نظر؛ لأنَّ النَّبِيّ لو أَرَاد ذَلِك لقال: «فليقَصِّر خطوتَه»، لكنَّ الرَّسولَ عَلَيْ تحدث عَنِ الخُطي المعروفة دونَ أَنْ يَمُدَ خَطوتَه، ودون أَنْ يُقصِّرَها، أي أَنْ يمشيَ مشيًا عَلَى عادته، وأما أَنَّ نَقُولَ تعمُّدَ تقصيرِ الخُطي، فَهذَا لا يدُلِّ عليْه الحَدِيث.

ولو سَأَلَ سَائِلٌ: هل يُشرَع للإِنْسَانِ أَنْ يتعمدَ بُعدَ الْبَيْتِ عَنِ المَسْجِد ليزيدَ الأجر؟

والجَوَاب: إِذَا كَانَ منزلُه بعيدًا بدون قصد حصُل له الأجر، أما أنْ يقولَ: أبعُدُ عَنِ المَسْجِد لأحصُلَ عَلَى ثَوَابٍ أكثرَ فلا؛ فإنَّه رُبَّما يَكُون الْيَوْم نشيطًا عَلَى أنْ يَأْتِيَ من بعيد، وغدًا يَكُون ضَعِيفًا أو كسلانًا فيندمُ عَلَى ذَلِك؛ فَهذَا سيدنا عَبْدُ اللهِ يَأْتِيَ من بعيد، وغدًا يَكُون ضَعِيفًا أو كسلانًا فيندمُ عَلَى ذَلِك؛ فَهذَا سيدنا عَبْدُ اللهِ ابْنَ عَمْرِو، قَالَ: أُخْبِرَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ، أَنِّي أَقُولُ: وَاللهِ لَأَصُومَنَّ النَّهَارَ، وَلَأَقُومَنَّ اللَّيْلَ مَا عِشْتُ، فَقُلْتُ لَهُ: قَدْ قُلْتُهُ بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي قَالَ: «فَإِنَّكَ لاَ تَسْتَطِيعُ اللَّيْلَ مَا عِشْتُ، فَقُلْتُ لَهُ: قَدْ قُلْتُهُ بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي قَالَ: «فَإِنَّكَ لاَ تَسْتَطِيعُ ذَلِكَ ...» (١)، وتنازل معه إلى أنْ يصومَ يومًا ويُفطرَ يومًا، وأنْ يقومَ وأنْ ينامَ نصف ذَلِكَ ليا كَبِر قال: ليتني قَبِلْتُ رُخْصَةَ النَّبِيّ اللَّيل، ويقوم ثلثه وينامَ سدسَه؛ ومع ذَلِك لها كَبِر قال: ليتني قَبِلْتُ رُخْصَةَ النَّبِيّ اللَّيل، ويقوم ثلثه وينامَ سدسَه؛ ومع ذَلِك لها كَبِر قال: ليتني قَبِلْتُ رُخْصَةَ النَّبِيّ . حَتَّى صار يصوم خُسَةَ عَشَرَ يومًا تباعًا، ويُفطرُ خُسَةَ عَشَر يومًا تباعًا.

فالإِنْسَانُ لا يَنْبَغِي أَنْ يزنَ نفسَه بالقوةِ والنشاطِ في الوَقْت الحاضِر؛ بل يتمشَّى

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصوم، باب صوم الدهر، رقم (١٨٧٥).

عَلَى الشَّرْط: متى صار نشيطًا عمِل، ومتى كَانَ عاجزًا أو كسلان فعلى حسَب الحال.

وإِذَا خرج مَن تَوَضَّأَ إِلَى المَسْجِد لا يريدُ إلا الصَّلَاةَ وطلبَ الْعِلْم، فهل يثبُتُ له الثَّواب؟

والجَوَاب: لا، مَن خرج إِلَى بيته لطلب الْعِلْم، فلا يدخل في الحَدِيث؛ لكنْ مَن أَرَادهما جميعًا يدخل فيه؛ لأنَّ النَّبي ﷺ قال: «إِنَّمَا الأَعْمَالُ بِالنَّيَّاتِ، وَإِنَّمَا لِكُلِّ مَن أَرَادهما جميعًا يدخل فيه؛ لأنَّ النَّبي ﷺ قال: «إِنَّمَا الأَعْمَالُ بِالنَّيَّاتِ، وَإِنَّمَا لِكُلِّ الْمُرِئِ مَا نَوَى...»(١).

وهل هذا الثَّواب المَذْكُور عامٌ يحصُل لَن ركِب السَّيارةَ وذهب بها إِلَى المَسْجِد، أم أن هذا الثَّواب خاصُّ بمن ذهب ماشيًا؟

والجَوَاب: أن هذا الثَّواب عام؛ بدَلِيل صاحب الحِمار الَّذي اشتراه أو قيل له لو اشتريت حِمارًا لبعد دارك أو كَلِمَة نحوها، لكن الرَّسول ﷺ قال: «إنَّ لَكَ مَا احْتَسَبْتَ» (٢)، ولم يقلْ له: إنَّه يَبْطُلُ سعيكَ بركوب الحِمار، فالظَّاهر -والله أعلم أنَّه يحصُل المَقْصُود بذَلِك، لَا سِيَّما إِذَا كَانَ يُشق علَيْه المشي، أمَّا مَن كَانَ يركب السَّيارة تَرفُّهًا فلا يحصُل له هذا الأجر؛ لأنَّ بَعْضَ النَّاسِ رُبَّما يركبُها تَرفُّهًا لأنَّه لا يتحمل لَفْحَ الحَرِّ، ويقول: أخرج بالسَّيارة مِن أجلِ أنَّها مُكيفةٌ، وإنْ كَانَ المَسْجِدُ قريبًا، وكان هو نشيطًا، فالظَّاهر أنَّ مثلَ هذا لا يحصُل له هذا الأجر.

لكن عَلَى أَنَّه يحصُل له الأجر، فإنَّ خَطوةَ السَّيارةِ بدوْرَةِ إطارِها دورة كَامِلة، كذَلِك الرِّجلُ ترفعُها لتخطوَ، ففي رفعِها ثم وضعِها في الأَرْض تَكُون خطوةً.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: بدء الوحي، باب كيف كان بدء الوحي إلى رسول الله ﷺ، رقم (١).

<sup>(</sup>٢) أخرَجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب فضل كثرة الخطا إلى المساجد، رقم (٦٦٣).

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ عشرة: أنَّ الحسناتِ يُذْهِبْنَ السَّيئات، لِقَوْلِه: «حُطَّ عَنْهُ بِهَا خَطِيئَةٌ»، وَهَذَا أَصِلُ مقررٌ في القُرْآن والسُّنة.

فَفِي القُرْآن: قال اللهُ تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذِّهِبِّنَ ٱلسَّيِّئَاتِ ﴾ [هود:١١٤].

ولو سَأَلَ سَائِلٌ: هل نَقُول: إِنَّ الحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيِّئَاتِ إِذَا فعلها الإِنْسَانُ عَلَى وجهٍ ناقص، أم لا بُدَّ مِن أنْ يفعلَها عَلَى وجهٍ كَامِل؟

والجَواب: الظّاهر أنّه لا بُدَّ مِن أنْ يفعلَها عَلَى وجهٍ كَامِل، وعلى هذا، فكلُ الجَزاءاتِ المُرتَّبةِ عَلَى الصَّلَاةِ إِنَّمَا تَكُونُ عَلَى صَلَاةٍ كَامِلةٍ؛ ولذَلِك قال تعالى: ﴿وَأَقِمِ ٱلصَّكَلَوة ۖ إِنَّمَا تَكُونُ عَلَى صَلَاةٍ كَامِلةٍ؛ ولذَلِك قال تعالى: ﴿وَأَقِمِ ٱلصَّكَلَوة لَا الصَّكَلَوة تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنكرِ ﴾ [العنكبوت: ٤٥]، فَهَذَا خَبَرٌ مِن الله عَرَقِجَلَّ وهو أصدق القائِلين قولًا، مع أنّنا نشاهد أنّ الرجل يُصلِّى ولا تنهاه الصَّلَاة عَنِ الفحشاء والمنكر لنقصِها، وإلا فمِن المَعْلُومِ أنَّ الإِنْسَانَ لو أشار بأنّه يُناجِي ربه عَرَقِجَلَّ ويدعوه ويعظمه ولو لحظةً؛ لأثرَ ذَلِك عَلَى قلبه، لكنَّ أَثرَ النَّاسِ يُصلِّى بجسمه دون قلبِه، يقرأ وقلبُه مشتغلٌ بشَيْء آخر، يسبح وقلبُه مشتغلٌ بشَيْء آخر، يسبح وقلبُه مشتغلٌ بشَيْء آخر، يسبح وقلبُه مشتغلٌ بشَيْء آخر، فأين الصَّلَاة الْقَلْبية؟! هَذِهِ صَلَاةٌ حركيةٌ جسميةٌ فقط.

ولو سَأَلَ سَائِلٌ: ﴿إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّئَاتِ ﴾ [هود:١١٤]، هل هذا مشْرُوطٌ بالتَّوبة أم تُزيلها بدون تَوْبَة؟

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب التفسير، باب تفسير سورة هود، رقم (٤٤١٠)، ومسلم: كتاب التوبة، باب قُوْله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْخَسَنَتِ يُذْهِبَنَ ٱلشَّيِّنَاتِ ﴾، رقم (٢٧٦٣).

والجَوَاب: لا، هذا لَيسَ مشْرُوطًا بالتَّوبة؛ لأنَّ التَّوبةَ نفسَها تمحو الذَّنب، لكنَّه مقيدٌ بها إِذَا اجتنبتِ الْكَبائِر.

الفَائِدَةُ الثَّامنةَ عَشْرَةَ: إِثْباتُ المَلائِكَة، لِقَوْلِه: «لَمْ تَزَلِ المَلاَئِكَةُ تُصَلِّي عَلَيْهِ».

الفَائِدَةُ التَّاسِعةَ عَشْرَةَ: أَنَّ للملائكةِ فضلًا عَلَى بني آدم، ولكنَّ هذا الفضل إنَّما هو مِن اللهِ عَنَّوَجَلَّ؛ فهو الَّذي سخَّرهم ليدعوا لبني آدم قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَحْمِلُونَ اللهِ عَنَّوَجَلَّ؛ فهو الَّذي سخَّرهم ليدعوا لبني آدم قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَحْمِلُونَ اللهِ عَنَّوَا اللهِ عَنَّوَجُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَلُؤُمِنُونَ بِهِ وَ وَيَسَّتَغْفُرُونَ لِلَّذِينَ عَامَنُوا ﴾ [غافر:٧].

الفَائِدَةُ العشرون: أنَّ المَلائِكَةَ لا تصلي إلا إِذَا جاء الإِنْسَانُ بِهَذَا الوصف، «تَوَضَّأَ فَأَحْسَنَ الوُضُوءَ»، «خَرَجَ إِلَى المَسْجِدِ لاَ يُخْرِجُهُ إِلَّا الصَّلاَةُ»، فإنْ لم تكنْ هَذِهِ الخَطوات فإنَّه لا تصلي علَيْه المَلائِكَة، ويُؤْخَذ ذَلِك مِن أنَّ الشَّيْء إِذَا عُلِّق بشَيْء فإنَّه لا يثبُت حَتَّى يوجدَ المُعَلَّقُ علَيْه.

الفَائِدَةُ الحادية والعشرون: أنَّ اللَائِكَةَ تقول وتفعل ولها إدراكٌ، لِقَوْلِه: «تُصَلِّي عَلَيْهِ مَا دَامَ فِي مُصَلَّاهُ اللهُمَّ صَلِّ عَلَيْهِ».

وصَلَاة المَلائِكَةِ نوعان:

صَلَاةٌ عَامَّة: وهَذِهِ لكل مؤمن، سواءٌ عمِل أو لم يعمل، ومنه قَوْله تعالى: ﴿ هُوَ اللَّذِى يُصَلِّي عَلَيْكُم وَمَلَهُ عَالَكَ لِيُخْرِجَكُم مِّنَ ٱلظُّلُمَنَ إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ [الأحزاب:٤٣]، ومنه قَوْله: ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ قَوْله: ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ [المنورى:٥]، وقَوْله: ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ [غافر:٧].

وصَلَاةٌ خَاصَّة: وهي هَذِهِ المَذْكُورة في الحَدِيث لمن جاء المُسْجِدَ للصَّلاة.

الفَائِدَةُ الثَّانِية والعشرون: أنَّ المَلائِكَةَ -عليهم السلام- تؤمنُ بالله، وتعلم أنَّه لا يكشف السُّوءَ إلا الله، ولا يجلب الخَيْرَ إلا الله؛ لأنَّها توجه النِّداء إِلَى الله تقول:

«اللهُمَّ صَلِّ عَلَيْهِ»، ومَرَّ أَنَّ (اللهُمَّ) أصلُها (يا الله)، فحُذِفَت (ياء) النِّداءِ، وعُوِّضَ عنْها الميمُ، وأُخِّرتِ الميمُ تَيَمُّنًا بالبداءةِ بذكر اسمِ اللهِ عَنَّهَ عَلَى، أي لم نَقُل: «ما الله»؛ بل قُلْنَا: «اللهُمَّ».

الفَائِدَةُ الثَّالِثة والعشرون: أنَّ الإِنْسَانَ إِذَا أَتَى عَلَى هَذِهِ الصِّفةِ إِلَى المَسْجِد وصلَّى وجلس؛ فإنِّه يُكتبُ له أجرُ المُصَلِّي إِلَى أنْ يَحضُرَ الْإِمَام، وَهَذَا لِقَوْلِه: «لَا يَزَالُ وَصلَّى وجلس؛ فإنَّه يُكتبُ له أجرُ المُصلَّى إِلَى أنْ يَحضُرَ الْإِمَام، وَهَذَا لِقَوْلِه: «لَا يَزَالُ أَحَدُكُمْ فِي صَلاَةٍ مَا انْتَظَرَ الصَّلاَةَ»، لكنَّ هذا العُمُوم قُيِّدَ بـ «ما لم يُحدِث»، أو يخرج مِن المَسْجِد» فإنَّه مفهومٌ من اللَّفْظ، لِقَوْلِه: «لاَ يَزَالُ أَحَدُكُمْ فِي صَلاَةٍ مَا انْتَظَرَ الصَّلاَةَ»، وأمَّا كونُه لم يحدث، فإنَّه زائدٌ عَلَى ما في هذَا الحَديث، فإنْ أحدثَ ارتفعت صَلاةُ المَلائِكَةِ عليْه، ودعاؤها له.

فلو قال قَائِل: إن الفضلَ هذا مترتبٌ عَلَى شرطَيْن: لم يخرج من المَسْجِد، ولم يُحْدِث؛ فهل الحدث هنا يَشْمَل البِدعة، كأنْ يذكرَ اللهَ عَلَى أوصاف مخالفةٍ للسُّنة؟ والجَوَاب: لا، المُرَاد بالحدث ما يُنْقِضُ الوُضوء.

#### 

77 - وَعَنْهُ (١)، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «إِنَّ أَثْقَلَ صَلَاةٍ عَلَى الْمُنَافِقِينَ صَلَاةُ الْعِشَاءِ، وَصَلَاةُ الْفَجْرِ، وَلَوْ يَعْلَمُونَ مَا فِيهِمَا لَأَتُوْهُمَا وَلَوْ حَبْوًا، وَلَقَدْ هَمَمْتُ أَنْ الْعِشَاءِ، وَصَلَاةُ الْفَجْرِ، وَلَوْ يَعْلَمُونَ مَا فِيهِمَا لَأَتُوهُمَا وَلَوْ حَبْوًا، وَلَقَدْ هَمَمْتُ أَنْ الْعِشَاءِ، وَصَلَاةً، فَتُقَامَ، ثُمَّ آمُرَ رَجُلًا فَيُصَلِّيَ بِالنَّاسِ، ثُمَّ أَنْطَلِقَ مَعِي بِرِجَالٍ مَعَهُمْ آمُرَ بِالصَّلَاة، فَأُحَرِّقَ عَلَيْهِمْ بُيُوبَهُمْ بِالنَّارِ» (١). حُزَمٌ مِنْ حَطَبٍ إِلَى قَوْمِ لَا يَشْهَدُونَ الصَّلَاة، فَأُحَرِّقَ عَلَيْهِمْ بُيُوبَهُمْ بِالنَّارِ» (١).

<sup>(</sup>١) عن أبي هريرة رَضِّوَالِلَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الجماعة والإمامة، باب وجوب صلاة الجماعة، رقم (٦١٨)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب فضل صلاة الجماعة وبيان التشديد في التخلف عنها، رقم (٦٥١).

#### الشترح

قَوْله: «أَثْقَلَ»: مبتدأ، و «صَلَاة»: خَبَره.

وقَوْله: «الصَّلَاة»: المُرَادُ بها هنا الجِنس، ولهِذا قال: «صَلَاةُ الْعِشَاءِ وَصَلَاةُ الْفَجْرِ» فذكر اثنتين، مع أنَّ الصَّلَاةَ مفردٌ؛ للدلَالة عَلَى أنَّ الْمُرَادَ بالصَّلَاةِ هنا الجِنس.

وقَوْله: ﴿أَثْقَلَ صَلَاةٍ عَلَى الْمُنَافِقِينَ ﴾: لماذا المُنافِقين؟ لأنَّهم إنَّما يصلُّون ليراؤُوا النَّاس، وصَلَاة العِشَاءِ وصَلَاة الْفَجْرِ في عهد الرَّسولِ ﷺ لَيسَ فيهما مُرَآةٌ؛ لأنَّ النَّاس في ظُلمةٍ لا يراهم أحدٌ إِذَا وُجِدوا أو تخلَّفوا، هذا من وجهٍ.

من وجه آخر، أنَّ صَلَاةَ العِشَاءَ في ابتداءِ النَّومِ، وصَلَاةَ الْفَجْرِ في نهايةِ النَّوم، فهم غاطُّون في نومِهم، لا يُوقِظُهم إيهان، ولا يردعُهم رادعٌ عَنِ الاسْتِمْرَار في النَّوم.

والمُنافِق: هو الَّذي أظهر الإِسْلامَ وأبطنَ الكفر، وسُمي مُنافِقًا تشبيهًا له باليَربوع، واليَربوع: دُويبةٌ أَرْضية، تحفِر لها جُحرًا في الأَرْض، وتجعل له بابًا تدخل مِنه وتخرج، وفي نهايتِه تحفِر صاعدةً إِلَى سطح الأَرْض، حَتَّى إِذَا لم يبقَ إلا قِشرةٌ رقيقة، أمسكتْ عَنِ الحَفْرِ، والفَائِدَةُ مِن ذَلِك أَنَّه إِذَا هجم علَيْها شَيْءٌ مِن الباب؛ خرجت مِن هذا القِشرِ الرَّقيق؛ فلِهَذا سُمي كلُّ شَخْصٍ يُظهر الخَيْرَ ويبطنُ الشَّرَ باليربوع المُنافِقِ الَّذي اتخذ له نافقًا.

وبقيةُ الصَّلوَاتِ ثقيلةٌ علَيْهم، ولكنَّ هاتَيْنِ أثقلُ الصَّلوَات، وإِنَّمَا كانتا أثقلَ؛ سَبين:

السَّبب الأُوَّل: مشقَّةُ الذَّهاب إِلَيْها.

السَّبب الثَّانِي: خَفَاءُ الرِّياءِ فيهما؛ لأنَّ العِشَاء والْفَجْر يؤديهما النَّاس في ظُلمةٍ، ولا سِيَّما في عهد الرَّسُولِ ﷺ فلا يُرَى المُنافِقُ إِذَا جاء يُصلِّي، والمُنافِقُ إِنَّما يرائي النَّاس بذَلِك؛ لأَنَّهُ ليست عنده إِرادَةٌ للآخرة، وإِنَّما يريدُ الدُّنيا، وأن يمدحَهُ النَّاس عَلَى شَيْء لم يَقُمْ به.

وقَوْله: «وَلَوْ يَعْلَمُونَ» الضميرُ يعود عَلَى المُنافِقينَ.

قَوْله: «مَا فِيهِمَا»: أي: في صَلاتَي الْعِشَاء والْفَجْرِ، من الثَّواب أو العقاب عَلَى التَّرك، فهو يَشْمَل هذا وَهَذَا، وإنْ كَانَ ظَاهِرُه لو يعلمون ما فيهما مِن الثَّواب؛ لكنَّ التعميمَ أولى، أي لو يعلمون ما فيهما مِن الثَّوابِ عَلَى الْفِعْل والعقاب عَلَى التَّرك.

وقَوْله: «لَأَتَوْهُمَا وَلَـوْ حَبْوًا»: أي ولـو كانوا يَحْبُونَ حَبْوًا. والحَبْو: هـو مشي الإِنْسَانِ عَلَى دُبُرِه يدفع نفسَه.

وقَوْله: «وَلَقَدْ هَمَمْتُ»: اللَّام هنا يقول المُعْرِبون: إنَّها مُوَطِّئةٌ للقَسَم؛ أي أنَّها تدلُ عَلَى قَسَم مُقَدَّر، تقديرُه: والله.

مثل هذا التَّركيب يَكُون مُؤَكَّدًا بثَلاثَةِ مُؤَكَّدَاتٍ:

الأَوَّل: القَسَمُ الْمُقَدَّر، وتقديره: والله.

والثَّانِي: اللَّامُ في قولِه: «لقد».

والثَّالث: (قد).

فَيَكُونَ إعرابِ هذا التَّركيبِ (لقد): اللَّام: مُوَطِّئةٌ للقَسَم، و(قد): حرف عقيق.

لو سأل سَائل: هل يلزم وُجُود اللَّام في القَسَم؟

الجَوَاب: لا يلزم، فقد يَكُون القَسَم بدون ذِكر اللَّام، مثل قَوْله تعالى: ﴿وَٱلشَّمْسِ وَضُعَنْهَا ﴾ [الشَّمْس: ٩]، وقد تأتي اللَّام كما في هَذِهِ الآية، وكما في قَوْلِه تعالى: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنْسَنَ فِي كَبَدٍ ﴾ [البلد: ٤].

وقَوْله: «وَلَقَدْ هَمَمْتُ»: هَمَمْت: أي هَمُّ عَزْمٍ، يعني: أردْتُ أَنْ أَفعلَ.

وقَوْله: «أَنْ آمُرَ بِالصَّلَاةِ فَتُقَامَ»: أي جَماعَة.

وقَوْله: «ثُمَّ آمُرَ رَجُلًا فَيُصَلِّي بِالنَّاسِ»: أي جَماعَة.

وقَوْله: «ثُمَّ أَنْطَلِقَ مَعِي بِرِجَالٍ مَعَهُمْ حُزَمٌ مِنْ حَطَبٍ إِلَى قَوْمِ لَا يَشْهَدُونَ الصَّلَاةَ، فَأُحَرِّقَ عَلَيْهِمْ بُيُوتَهُمْ بِالنَّارِ»: هَمَّ بذلك لكنَّه لم يفعل؛ لأَنَّه لمْ يُؤذَنْ له مِن قِبَلِ اللهِ عَنَّوَجَلَ، والنَّبِي عَيَّا لِل يفعل شيئًا إلا بإذنِ اللهِ، فلمَّا لمْ يأذن اللهُ له بذلك عَن همِّه صَلَّاللهُ عَلَيْهِوَسَلَمَ.

وورد في المسند أنَّ العِلَّة في عدم التَّحريق؛ لما فيها من النِّسَاء والذُّرية، فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَائِيَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «لَوْلَا مَا فِي الْبُيُوتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالذُّرِّيَّةِ، لَأَقَمْتُ الصَّلَاةَ، صَلَاةَ الْعِشَاءِ، وَأَمَرْتُ فِتْيَانِي يُحْرِقُونَ مَا فِي الْبُيُوتِ بِالنَّارِ»(۱)؛ لكن هَذِهِ الزِّيادة شاذَّة، ولهِذا لم نُعَوِّلْ علَيْها، وقُلْنَا: إنَّه لمْ يفعلْ لأنَّ الله لمْ يأذنْ له في ذَلِك.

وسواءٌ صحَّ هَذَا الحَدِيثُ، وكان هذا هو المانعَ، أو كَانَ المانعُ شيئًا آخرَ لـم نعلمُه؛ فإنَّ هَمَّ النَّبِي ﷺ أَن يُحْرِقَ بيوتَ المتخلِّفين عَنِ الجَمَاعَة، ليدلُّ عَلَى أَهُمِّيَة الجَمَاعَة، وأنها وَاجِبَةٌ؛ لأنَّ النَّبِيَ ﷺ لا يُمْكِنُ أَنْ يَهُمَّ بأمرٍ محرَّمٍ، ولكن منعَه منه مانعٌ؛ إما أن يَكُون ما فيها من النِّسَاء والذُّرية، أو غيرُ ذَلِك.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢/ ٣٦٧ رقم ٨٧٨٢).

#### مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: أَنَّ المُنافِقِين تثقُل علَيْهِم الصَّلَاةُ؛ وذَلِك لعدم الإِيمَان في قُلُوبهم، وكُلَّما كَانَ الإِنْسَانُ أقوى إِيمانًا؛ كَانَ صدرُه أَشَدَّ انشراحًا بالصَّلَاة، و لِهَذا قال: النَّبِي ﷺ: «حُبِّبَ إِلَيَّ مِنْ دُنْيَاكُمُ النِّسَاءُ وَالطِّيبُ وَجُعِلَتْ قُرَّةُ عَيْنِي فِي الصَّلَاةِ» (١)، فكُلَّما وجدت من قلبِك انفتاحًا، وفي صدرِك انشراحًا للصَّلاة؛ فاعْلَمْ أَنَّك قَوِيُّ الإِيمَان، وكُلَّما ثُقُلت عَلَيْك الصَّلَة؛ فاعْلَمْ أَنَّك ضَعِيفُ الإِيمَان.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أنَّ المُنافِقين يُصلُّونَ لكن بثِقَل، كما يشهد لذَلِك قَوْله تعالى: ﴿ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى الصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَاكَ ﴾ [النِّسَاء:١٤٢].

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ مَن ثَقُلَتْ علَيْه الصَّلَاةُ؛ فإنَّه مشابهٌ للمُنافِقين في ذَلِك، فيكُون فيه شعبةٌ مِن النِّفاق.

فإن قال قَائِل: إِذَا ثَقُلتِ الصَّلَاةُ عَلَى الإِنْسَان ولكنَّه جاهد نفسَه حَتَّى فعلَها، أفلا يَكُون مجاهدًا.

لكنْ من فعل العِبادَة بطِيبِ نفسٍ وقلبٍ مطمئن؛ فإنَّه أَعْلَى مرتبةٍ ومنزلةٍ مِن الَّذي يفعلُها مع الجِهاد، ولا شَكَّ أَنَّه يُؤْجَرُ عَلَى الجِهاد؛ لكنَّ الأولَ أفضل، فعَنْ عَائِشَةَ رَضَالِيَهُ عَنْهَا، أَنَّ النَّبِيَّ عَلَى اللهِرُ بِالْقُرْآنِ مَعَ السَّفَرَةِ الْكِرَامِ الْبَرَرَةِ، وَالَّذِي عَلَيْهُ مَنَ السَّفَرَةِ الْكِرَامِ الْبَرَرَةِ، وَالَّذِي يَقْرَؤُهُ وَيَتَتَعْتَعُ فِيهِ وَهُوَ عَلَيْهِ شَاقٌ، فَلَهُ أَجْرَانِ "(")، فذكر أَنَّ الأولَ أَعْلَى مرتبةٍ، لأنَّه ماهرٌ بالقُرْآن، يقرؤه بسُهُولَة وانطلاق.

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائى: كتاب عشرة النِّساء، باب حب النِّساء، رقم (٣٩٣٩).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري: كتاب التفسير، باب تفسير سورة عبس، رقم (٤٦٥٣)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب فضل الماهر بالقرآن والذي يتتعتع فيه، رقم (٧٩٨).

إذن نَقُول: من وجد في قلبه ثِقَلًا في الصَّلَاة؛ فعلَيْه أَنْ يصححَ إيهانَه لأنَّ في قلبه ثِقَلًا في الصَّلَاة؛ فحاول أَنْ تُجْبِرَها وأَنْ قلبِه شُعبةً مِن نفاق، وإِذَا رأيتَ مِن نفسِك ثِقَلًا في الصَّلَاة؛ فحاول أَنْ تُجْبِرَها وأَنْ تُكُونُ عَلَيْك -بإذن الله- سهلةً تُكْرِهَها، وثِقْ بأنَّك إِذَا فعلتَ ذَلِك مِرارًا فَسَوْفَ تَكُونُ عَلَيْك -بإذن الله- سهلةً في المستقبل.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ كلَّ مَن كَانَ يفعلُ الشَّيْء رِياءً؛ فَسَوْفَ يُثْقَلُ علَيْه إِذَا لَمْ يجدُ فرصةً للرِّياء، دَلِيلُه قَوْله: «أَثْقَل صَلَاةٍ عَلَى الْمُنَافِقِينَ صَلَاةُ الْعِشَاءِ وَصَلَاةُ الْفَجْرِ».

إذن، إِذَا رأى الإِنْسَان مِن نفسِه أَنَّه عند النَّاسِ تَسهُل علَيْه العِبادَة، وفي غياب النَّاسِ تَثْقُلُ علَيْه؛ فَهَذَا دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ في قلبِه رِياءً ونِفاقًا.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: فَضِيلَةُ حُضُورِ صَلَاةِ العِشَاء والْفَجْر، لِقَوْلِه: «وَلَوْ يَعْلَمُونَ مَا فِيهِمَا لَأَتُوْهُمَا وَلَوْ حَبْوًا».

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنَّ المُنافِقين إنَّ السعون لمصالحهم الذَّاتية، بدَلِيل أنَّه لو علموا مَصْلَحَةً؛ لأَتَوْا ولو حَبُوًا عَلَى أدبارهم لا عَلَى أقدامهم، ولِهذا جاء في الحَدِيث: «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْ يَعْلَمُ أَحَدُهُمْ، أَنَّهُ يَجِدُ عَرْقًا سَمِينًا، أَوْ مِرْمَاتَيْنِ حَسَنَتَيْنِ، لَشَهِدَ العِشَاءَ»(١).

والعَرْق: هو العَظْم الَّذي لَيسَ به لحمٌ. والمِرماة: ما بين أظلاف الشَّاة أو ما بين أضلاعها.

والمَعْنَى: لو يجد المُنافِقُ شيئًا زهيدًا من الدُّنيا؛ لَشَهِدَ الْعِشَاء.

الْفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: حِرصُ النَّبِي ﷺ عَلَى أداء الصَّلَاةِ في جَماعَة؛ لأَنَّه هَمَّ أَنْ يُحَرِّقَ الْمُتخلِّفَ عنها بالنَّار، وَهَذَا يدُلِّ عَلَى حرصِه عَلَى ذَلِك، وأَهَمِّيَّةِ صَلَاةِ الجَمَّاعَةِ عندَه،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجماعة والإمامة، باب وجوب صلاة الجماعة، رقم (٦١٨).

يبين ذَلِك أنَّه مِن المَعْلُومِ أنَّ النَّبي ﷺ بالمُؤمِنينَ رؤوفٌ رحيم، وأنَّ مَن عزَّرَ إِنْسَانًا بتحريقه في النَّار؛ فإنَّ ذَلِك يعني أنَّه لا رأفةَ ولا رحمةَ يستحقُّها هذا الَّذي يُحَرَّق.

الْفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: الوعيدُ عَلَى مَن تخلف عَنِ الجَهَاعَة؛ لأنَّ الرَّسول ﷺ منع أنْ يُحرِّقَهم، لكنَّ هَمَّه بذَلِك يدلُّ عَلَى استحقاق الْتَخَلِّفِ للتَّعزير بالنَّار.

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: أَنَّه يَجُوز للآمر بالمعروف والنَّاهي عَنِ المنكر أن يتخلف عن صَلَاة الجَهَاعَة، مِنْ أَجْلِ الْقِيَامِ بمهمتِه، وَهَذَا يُؤْخَذ من قَوْله: "أَنْطَلِقَ مَعِي بِرِجَالٍ مَعَهُمْ حُزَمٌ مِنْ حَطَبٍ"، فإذَا انطلق إلى هؤُلاءِ المتخلفين -مع أنَّ النَّاسَ يَؤُمُّهم رجل لزم من ذَلِك أنْ يتخلَّف عن صَلَاة الجَهَاعَة، ولأنَّ هذا الَّذي يتخلَّف عن صَلَاة الجَهَاعَة، ولأنَّ هذا الَّذي يتخلَّف عن صَلَاة الجَهَاعَة، ولأنَّ هذا الَّذي يتخلَّف عن صَلَاة الجَهَاعَة عن المنكر سَوْفَ يدركُ ذَلِك فيها بعد؛ إذ إنَّه سَوْفَ يُصلِّي ومَن معه جَماعَة.

الفَائِدَةُ العَاشِرَةُ: أَنَّه يجب حُضُورِ الجَهَاعَةِ في المَسَاجِد؛ لأَنَّه قال: «بِرِجَالٍ مَعَهُمْ حُزَمٌ مِنْ حَطَبٍ إِلَى قَوْمٍ لَا يَشْهَدُونَ الصَّلَاةَ»، هؤُلاءِ القوم جَماعَة لو شاؤوا لأقاموا الجَهَاعَة في مسَاكنِهم، لكنَّ الرَّسول عَلَيْ ألزمهم أنْ يحضُروا إِلَى الجَهَاعَة في المَسَاجِد، وَهَذَا الْقَوْل هو الرَّاجح في أنَّه يجب أنْ تُصَلَّى الجَهَاعَةُ في المَسَاجِد، وأنَّ ذَلِك فَرضُ عينٍ ولَيسَ فَرضَ كِفَايَةٍ فحسْب.

ولو سَأَلَ سَائِلٌ: هل يَجُوز في الشَّريعَة الإِسْلاميةِ أَنْ يُعَزَّرَ أحدٌ بالإحراقِ بالنَّار؟

والجَوَاب: الأَصْل أَنِّه لا يَجُوز؛ لأَنَّ التَّحريقَ بالنَّار شديدٌ جدًّا، ولا يُعَذِّبُ بالنَّار إلا خالقُها عَرَّفَعَلَ، لكن ورد عَنِ الصَّحَابَة رَضَالِيَّهُ عَنْهُمْ أُنَّهُم حَرَّقُوا اللُّوطِيَ في عهدِ أبي بكرٍ رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ، فيُحملُ ذَلِك عَلَى أَنَ هذا من باب التَّغليظِ في التَّنفير عن هَذِهِ الفاحشة.

فإنْ قال قَائِل: إِذَا لَـمْ يندفعِ الأَذَى إِلا بالإِحْرَاق، كَإِنْسَانِ عندَه نملٌ آذاه، ولـمْ يتمكنْ مِن رفع الْأَذَى عنه إلا بإحراقِها، فهل يَجُوز؟

والجَوَابِ: نعم، إِذَا لَمْ يَكُنْ طريقٌ إِلَا الإحراقُ فلا حَرَجَ، ودَلِيلُ ذَلِك أَن أَبَا هُرَيْرَةَ رَضَالِيَهُ عَنْهُ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ يَقُولُ: «قَرَصَتْ نَمْلَةٌ نَبِيًّا مِنَ الأَنْبِيَاءِ، هُرَيْرَةَ رَضَالِيَهُ عَنْهُ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ إِلَيْهِ أَنْ قَرَصَتْكَ نَمْلَةٌ أَحْرَقْتَ أُمَّةً مِنَ الأَمْمِ فَأَمَرَ بِقَرْيَةِ النَّمْلِ فَأَحْرِقَتْ، فَأَوْحَى اللهُ إِلَيْهِ أَنْ قَرَصَتْكَ نَمْلَةٌ أَحْرَقْتَ أُمَّةً مِنَ الأَمْمِ فَأَمَرَ بِقَرْيَةِ النَّمْلِ فَمُ وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضَالِيَهُ عَنْهُ وَاحِدَةً مِنه، وعَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضَالِيَهُ عَنْهُ وَاحِدَةً مِنه، وعَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضَالِيَهُ عَنْهُ وَاحِدَةً مِنه، وعَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضَالِيَهُ عَنْهُ وَلَا يَخِلُو مَن النَّخِيرِ» (١)، ومَعْلُومٌ أَنَّ النَّخِلَ عَادَةً لا يخلو من طيورِ وحشراتٍ ومَا أَشْبَهَها.

وبناءً عَلَى ذَلِك، يَكُون ما يصنعُه بَعْضُ المزارعين إِذَا حصد الزَّرع، أَوْقَدَ في الأَرْض مِن أَجل إِزَالَةِ النَّوابَ الضَّارةِ بالزَّرع، يَكُون هذا الْفِعْلُ جائزًا؛ لأنَّ اللَّرْض مِن أَجل إِزَالَةِ النَّوابَ الضَّارةِ بالزَّرع، يَكُون هذا الْفِعْلُ جائزًا؛ لأنَّ الَّذي يَحْرِقُ الأَرْضَ لا يقصد أَنْ يَحرِقَ ما فيها مِن نملٍ وطيورٍ ومَا أَشْبَه ذَلِك، وإنَّما يقصد إحراقَ الزَّرعِ المؤذي للزَّرعِ المَقْصُود.

ولِهَذَا، أَجَازِ العُلَمَاء رَحَهُمُ اللّهُ أَنْ تُرمى القريةُ الكَافِرةُ المحاربةُ بالمَنْجَنِيق، مع أَنَّ المَنْجَنِيقَ سَوْفَ يقتل من لا يَجُوز قتلُه مِن الأطفال والنِّسَاء، لكن يثبتُ تَبَعًا ما لا يَثْبُتُ استقلالًا بالتَّبَعية، حَتَّى إِنَّ العُلَمَاءَ رَحِهُمُ اللّهُ قَالُوا: لو أَنَّ الكُفَّارِ تَتَرَّسُوا بصَفِّ مِن المُسْلِمينَ من المُسْلِمينَ فل فل يَجُوز أَنْ نقاتلَ هؤلاءِ عَلَى الرَّغم مِن أَنَّنَا سَوْفَ نقتُل هذا الصَّفَّ أو لا؟

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب إذا حرق المشرك المسلم هل يحرق، رقم (٢٨٥٦)، ومسلم: كتاب السلام، باب النهي عن قتل النمل، رقم (٢٢٤١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب المزارعة، باب قطع الشجر والنخل، رقم (٢٢٠١)، ومسلم: كتاب الجهاد والسير، باب جَوَاز قطع أشجار الكُفَّار وتحريقها، رقم (١٧٤٦).

قال العُلَمَاء رَحِمَهُمُاللَهُ: إنَّه يَجُوز حَتَّى وإنْ قتلنا المسلمَ؛ لأَنَّه لا يُمْكِن قتالُ الكُفَّارِ إلا بذَلِك.

قال شيخ الإِسْلام رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «وهؤُلاءِ الَّذِين قُتلوا مِن الْمُسْلِمينَ، هؤُلاءِ يُرجى ليهم الخَيْر»(١).

وأقول: رُبَّما يَكُونون مِن الشُّهداء؛ لأنَّ قتلَهم مِنْ أَجْلِ إعلاءِ كَلِمَةِ اللهِ بقتال الكُفَّارِ الَّذِين وراءهم، وهَذِهِ القَاعِدَة وهي أَنَّه: يَثْبُتُ تَبَعًا مَا يَثْبُتُ اسْتِقْلَالًا، لها فروعٌ كَثِيرَة، وقد ذُكِرَتْ في نَظْمِ القَوَاعِد:

قَدْ يَثْبُتُ الشَّيْءُ لِغَيْرِهِ تَبَعًا وَإِنْ يَكُنْ لَوِ اسْتَقَلَّ لَامْتَنَعْ كَحَامِلًا لَمْ يَمْتَنِع كَحَامِلٍ إِنْ بِيعَ مَمْلُهُ امْتَنَع وَلَوْ تُبَاعُ حَامِلًا لَمْ يَمْتَنِع

الفَائِدَةُ الحَادِيَةَ عَشْرَةَ: إن الثَّوابَ أو العِقابَ أمرُه عَظِيمٌ، فلو أنَّ الإِنْسَانَ مشى عَلَى رُكَبِه مِنْ أَجْلِ الحُصول عَلَى الثَّواب، لكان عَلَى رُكَبِه مِنْ أَجْلِ الحُصول عَلَى الثَّواب، لكان جديرًا بذَلِك، نحن أَحْيانًا نختارُ النَّومَ، وأَحْيانًا نختارُ الفاقِدَ، وأَحْيانًا نختارُ الصَّريدَ، وقد نختارُ لغَيْر سَبَبِ.

77 - عَنْ عبد الله بْنِ عُمَرَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ: «إِذَا اسْتَأْذَنَتْ أَحَدَكُمُ اللهِ عَلَىٰ وَاللهِ لَنَمْنَعُهُنَّ، قَالَ: فَقَالَ بِلَالُ بْنُ عَبْدِ اللهِ: وَاللهِ لَنَمْنَعُهُنَّ، قَالَ: فَقَالَ بِلَالُ بْنُ عَبْدِ اللهِ: وَاللهِ لَنَمْنَعُهُنَّ، قَالَ: فَقَالَ بِلَالُ بْنُ عَبْدِ اللهِ عَبْدُ اللهِ: فَسَبَّهُ سَبَّهُ مِثْلَهُ قَطُّ وَقَالَ: «أُخْبِرُكَ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَبْدُ اللهِ لَنَمْنَعُهُنَّ »(٢).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۰/ ۳۷٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الصَّلاة، باب خروج النِّساء إلى المساجد إذا لم يترتب عليَّه فتنة، رقم (٤٤٢).

# وفي لفظ: «لَا تَمْنَعُوا إِمَاءَ اللهِ مَسَاجِدَ اللهِ» (١). الشَّرِح

قَوْله: «إِذَا اسْتَأْذَنَتْ أَحَدَكُم»: الفَاعِل هنا: (امْرَأَتُهُ)، مثل قَوْله: ﴿ وَإِذِ الْبَتَلَقَ إِبْرَهِ عَمَ رَبُّهُ, بِكَلِمَتِ ﴾ [البقرة:١٢٤]، فهنا قُدِّمَ المفعولُ. «إِذَا اسْتَأْذَنَتْ أَحَدَكُمُ الْمُواتُهُ» الْمِرَأَتُهُ»: أي طلبتِ الإذنَ مِنه والسَّماح، «أحدكم» يعني: الوَاحِدَ منكم، و «امرأتُه» يعني الوَاحِدَ منكم، و «امرأتُه» يعتمِلُ أن تَكُونَ المَرْأَة التي له عليْها وِلايةٌ مثل ابنتِه، أو أَحْته، أو أُمُّه، ومَا أَشْبَه ذَلِك.

وقَوْله: ﴿إِلَى الْمَسْجِدِ»: يعني للصَّلاة فيه، وإنَّما قُلْنَا للصَّلاة فيه؛ كي لا يُقال: إنَّه عامٌّ لو استأذنَت إِلَى المَسْجِد لتُشاهِدَه، كمَسْجِدٍ بُنيَ حديثًا، فطلبت المَرْأَةُ من زوجِها أَنْ يأذنَ لها أَنْ تشاهدَ هذا المَسْجِد، فإنَّ ذَلِك لا يدخل في الحَدِيث، وإنَّما المُرَادُ إِذَا استأذنتِ المَرْأَةُ إِلَى المَسْجِد أي للصَّلاة.

وقَوْله: «فَلَا يَمْنَعْهَا»: يعني لا يمنعْها من الذَّهاب إِلَى المُسْجِد.

قال: «فَقَالَ بِلَالُ بْنُ عَبْدِ اللهِ: وَاللهِ لَنَمْنَعُهُنَّ»: الكلّام له مغزًى صحيح، لكنَّ التَّعبير خطأً، بلالُ بنُ عبدِ اللهِ غرضُه بذَلِك أنَّهن اختلفن عَلَى عهد النَّبِي عَيْكَةٍ، فاقتضتِ الحالُ أَنْ يُمنعنَ كما قالت عَائِشَةَ رَضَالِيَهُ عَنْهَا: «لَوْ أَدْرَكَ رَسُولُ اللهِ عَيْكَةٍ مَا أَحْدَثَ النِّسَاءُ لَمَنَعُهُنَّ، كَمَا مُنِعَتْ نِسَاءُ بَنِي إِسْرَائِيلَ»(٢)، فَهَذَا كَلَام عَائِشَة، وهو كَلامٌ أَحْدَثَ النِّسَاءُ لَمَنَعُهُنَّ، كَمَا مُنِعَتْ نِسَاءُ بَنِي إِسْرَائِيلَ»(٢)، فَهَذَا كَلَام عَائِشَة، وهو كَلامٌ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الجمعة، باب هل على من لم يشهد الجمعة غسل من النِّساء والصبيان وغيرهم، رقم (۸۵۸)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب خروج النِّساء إلى المساجد إذا لم يترتب علَيْه فتنة، رقم (٤٤٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب صفة الصَّلاة، باب انتظار النَّاس قيام الإمام العالم، رقم (٨٣١)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب خروج النِّساء إلى المساجد إذا لم يترتب علَيْه فتنة، رقم (٤٤٥).

جيد، أما بلالٌ رَحْمَهُ ٱللَّهُ فقال: «وَاللهِ لَنَمْنَعُهُنَّ»، التَّعبير خطأٌ وسَيِّحٌ، والهدفُ صحيحٌ.

قال: «فَأَقْبَلَ عَلَيْهِ عَبْدُ اللهِ»: يعني انصرف إِلَيْه بوجهِه فسبَّه سبًا سيئًا، ما سمعتُه سبَّه مثلَه قط، وكان ابنُ عمر رَضَايَّكَ عَنْهُا شديدًا مع الزُّهد والعِبادَة، أبوه عمر رَضَايَّكَ عَنْهُ كَانَ شديدًا قويًا حازمًا، فابنُ عمرَ سبَّ ابنَه بلالًا سبًّا سيئًا، يقول: «مَا سَمِعْتُهُ سَبَّهُ مِثْلَهُ قَطُّ».

قال له: «أُخْبِرُكَ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ وَتَقُولُ: وَاللهِ لَنَمْنَعُهُنَّ»: هذا خطأُ لأنَّه مصادمةٌ تمامًا للنَّص، ومصادمةُ النَّصِّ لَا إِشْكَالَ أَنَّها حرامٌ، وكان عَلَى المؤمن أَنْ يقولَ في مثل ذَلِك سمعنا وأطعنا، ولهِذا كَانَ عمرُ رَضَالِلَهُ عَنهُ يَكرهُ أَنْ يُصلِّيَ أَهلُه في المَسْجِد، لكنَّه لم يمنعُهن، فعَنِ ابْنِ عُمَرَ، قَالَ: كَانَتِ امْرَأَةٌ لِعُمَرَ تَشْهَدُ صَلاَةَ الشَّبْحِ وَالعِشَاءِ فِي الجَهَاعَةِ فِي المَسْجِدِ، فَقِيلَ لَهَا: لِمَ تَخُرُجِينَ وَقَدْ تَعْلَمِينَ أَنَّ عُمَرَ اللهِ عَمْرَ يَعْمُونُ وَلَا يَعْمَدُ وَلَا يَعْمَدُ وَلَا يَعْمَدُ وَلَا يَعْمَدُ وَلَا يَعْمَدُ وَلَا يَعْمَدُ وَلَا اللهِ عَمَرَ اللهِ عَلَى يَعْمَدُ وَالعِشَاءِ فِي الجَهَاعَةِ فِي المَسْجِدِ، فَقِيلَ لَها: لِمَ تَخُرُجِينَ وَقَدْ تَعْلَمِينَ أَنَّ عُمَرَ اللهِ عَلَى يَعْمَدُ وَالعِشَاءِ فِي الجَهَاعَةِ فِي المَسْجِدِ، فَقِيلَ لَهَا: لِمَ تَخُرُجِينَ وَقَدْ تَعْلَمِينَ أَنَّ عُمَرَ اللهِ عَلَى يَعْمَدُ اللهِ عَلَيْهُ وَالْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ وَالْ رَسُولِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَاهُ وَا إِمَاءَ اللهِ مَسَاجِدَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَمْ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَمْلَ اللهُ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَمْرَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وفي لفظٍ لمسلم: «لَا تَمْنَعُوا إِمَاءَ اللهِ مَسَاجِدَ اللهِ»، أتى الْمُؤَلِّف بِهَذَا اللَّفْظ لفائدتَيْن عَظِيمتَيْن:

أُولًا: قال: «إِمَاءَ اللهِ»: فَهَالكُهُ نَّ حَقَيقةً هُـو الله؛ لأنَّهَن لَسَن إِمَاءَكَـم، هُـنَ زوجات لكم تستمتعون بهن، لكنَّ مُلْكُهن إِلَى الله عَنَّةَجَلَّ.

ثانيًا: «مَسَاجِدَ اللهِ»: لا بيوتَكم، فأنتم لم تمنعوهن من بيوتِكم حَتَّى تقولوا: هذا بيتي أتصرف فيه، وامنع مِنه مَن شئت، وأُدخل فيه مَن شِئت؛ المَسَاجِدُ مسَاجد الله،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الجمعة، باب هل على من لم يشهد الجمعة غسل من النِّساء والصبيان وغيرهم، رقم (۸۵۸)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب خروج النِّساء إلى المساجد إذا لم يترتب علَيْه فتنة، رقم (٤٤٢).

فَكَأَنَّه يقول: الإِمَاءُ إِمَاءُ الله، والمَسَاجِدُ مسَاجِدُ الله؛ فلَيسَ لكم حقٌ في أنْ تمنعوهن. ولو سَأَلَ سَائِلٌ: هل التَّخَلُّفُ عن صَلَاة الجَمَاعَة كَبِيرَةٌ؟

والجَوَابِ: يَحتمل أَنْ تَكُونَ مِن كبائر الذنوب، ويَحتمل أَنْ تَكُونَ مِن الصَّغائر؛ لكنَّها إِلَى الْكَبائِر أقرب، دون الجزم بذَلِك.

لو سأل سَائل: الخطاب في قولِه: «لَأَتُوْهُمَا وَلَوْ حَبْوًا» هل هو للمُنافِقين فقط أم للمؤمنين كذَلِك؟

والجَوَاب: لا، الخطاب للمُنافِقين فقط؛ لأنَّ المُؤمِنينَ لا يحتاجون إِلَى ذَلِك، فهم سَوْفَ يأتونَ بدون هَذِهِ.

ولو سَأَلَ سَائِلٌ: هل هُناكَ فرق بين الحَبُو والزَّحف؟

والجَوَاب: هو تقريبًا مثله، لكنَّ الزَّحفَ قد يَكُون عَلَى الرُّكَب، كأن يَجْلِس الإِنْسَانُ كَأَنَّه مُفترِشٌ، ثم يدفع نفسَه معتمدًا عَلَى يَدَيْه.

## مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: أَنَّه لا يَجُوز للمَرْأَةِ أَنْ تخرجَ إِلَى المَسْجِد بغير استئذان زوجها، لِقَوْلِه: «إِذَا اسْتَأْذَنَتْ»، فإنَّ (إذَا) تدل عَلَى وقوع شرطِها، بخلاف (إنْ) فهي تدخل عَلَى الشَّيء المُحقَّقِ وغير المُحَقَّق، و(إِذَا) لا تدخل إلا عَلَى شَيْءٍ مُحَقَّق لكن لم يأتِ بعد، فمثلًا: إذَا قلت: إذَا قام زيدٌ فَقُمْ. فقيامُ زيدٍ مُحَقَّق، لكنِّي ربطتُ قيامَكَ بقيامِه.

أمَّا إِذَا قلت: إِنْ قام زيدٌ فقم، فَهَذَا غيرُ مُحَقَّق، وَهَذَا هو الفرق بين (إِذَا) وبين (إِنَ)، فقَوْله: «إِذَا اسْتَأْذَنَتْ» كَأَنَّ الأَمْرَ أمرٌ ثابت، فلا بُدَّ أَنْ تستأذنَ، أي لا يَجُوز للمَرْأَةِ أَنْ تخرجَ إِلَى المَسْجِد إلا بإذن زوجِها، فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَّ لِلْفَعَنَهُ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ

عَيْدٌ قَالَ: «لا يَحِلُّ لِلْمَرْأَةِ أَنْ تَصُومَ وَزَوْجُهَا شَاهِدٌ إِلَّا بِإِذْنِهِ»(١).

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: جَوَازُ خُرُوجِ المَرْأَةِ إِلَى المَسْجِد، وجهُ ذَلِك أَنَّ الرَّسولَ ﷺ قال: «فَلَا يَمْنَعُهَا»، ولو كَانَ خُرُوجُها إِلَى المَسْجِد حرامًا لوجب عَلَى زوجِها أَنْ يَمْنَعُها؛ ولكن قيَّدَ النَّبي ﷺ هذا الجَوَازَ بِقَوْلِه: «وَلْيَخْرُجْنَ تَفِلاتٍ»، والتَّفِلَة: هي النَّتي لَبستْ ثيابًا غير جميلة ولم تتطيَّبُ.

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ للرَّجلِ الولايةَ عَلَى المُرْأَة؛ لأَنَّ المُرْأَةَ تستأذنُه، وهو كذَلِك: فَ﴿ الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاء:٣٤].

الْفَائِكَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّه لو استأذنَتِ المَرْأَةُ زوجَها أَنْ تَخرِجَ إِلَى غيرِ المَسْجِدِ فله أَنْ يمنعَها.

ولو سَأَلَ سَائِلٌ: ولكن هل له أنْ يمنعَها مِن صِلةِ رَحِمِها، كأنْ يقول: لا تذهبي إِلَى أُمِّك، لا تذهبي إِلَى أُبِيك، لا تذهبي إِلَى أُخِيك، ومَا أَشْبَه ذَلِك؟

والجَوَاب: لا، لَيسَ له أَنْ يمنعَها مِن صلةِ الرَّحم؛ لأنَّ صلةَ الرَّحمِ وَاجِبَة، والجَبَة، والجَبِ حرام؛ لكن يُستثنى مِن ذَلِك إِذَا رأى أَنَّهَا إِذَا ذَهبت إِلَى أَمِها أَو أَقارِبِها أَفسدوها علَيْه، كما يوجد مِن بَعْض النَّاسِ، والعياذ بالله!

فمِن النَّاس مَن إِذَا رأى عَلاقةً طيبةً بين المَرْأَةِ وزوجِها، حاول إفسَادَ هَذِهِ العَلاقةِ وتعكيرِها، والعجب، أنَّ بَعْضَ الأُمْهات إِذَا رأتْ عَلاقةً طيبةً بين ابنتِها وزوجِها؛ حاولتْ أنْ تُفسدَ بينهما، كأنَّها ضَرَّةٌ لـها! وَهَذَا من البلاء.

وخلاصة الْقَوْل: أنَّه لا يَجُوز للزَّوج أنْ يمنعَ زوجتَه من صلةِ أقاربِها، ما لمْ يَخْشَ إِفْسَادَهم إِياهَا علَيْه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب النكاح، باب لا تأذن المرأة في بيتها لأحد إلا بإذنه، رقم (٤٨٩٩).

كما أنه ليسَ للإِنْسَانِ أن يمنعَ امَرْأَةَ غيرِه؛ لأنَّهُ قال: «إِذَا اسْتَأْذَنَتْ أَحَدَكُمُ امْرَأَتَهُ» فأنا ليسَ لي حَقُّ أن أمنعَ امَرْأَةَ جاري، أو امَرْأَةَ قريبٍ، أو مَا أَشْبَه ذَلِك، الا إِذَا كانتْ لي سلطةٌ وولايةٌ عُليا، مثل السُّلطانِ، فلو كتب مرسومًا بأنَّ المُرْأَةَ لا تدخلُ المَسْجِد، فجينئذٍ له أن يمنعَ إِذَا رأى في ذَلِك مفسدةً.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: أَنَّه لا يَجُوز للرجل أَنْ يمنعَ زوجتَه مِن الخُرُوجِ إِلَى المَسْجِد، لِقَوْلِه: «فَلَا يَمْنَعُهَا»، والأَصْل في النَّهي التَّحريم، ويؤيدُه أَنَّ هذا منعُ حقِّ للغَيْرِ، أي لَيسَ حقَنا حَتَّى نَقُول: لعلَّ النَّهْيَ للكراهة، بل هو مِن حقِّ الغير، فإذا منعَه فقد منعَ حقَّ غيرِه، ومَنْعُ حقِّ الغَيْرِ حرامٌ، ويؤيد ذَلِك قَوْله: «لَا تَمْنَعُوا إِمَاءَ اللهِ مَسَاجِدَ اللهِ».

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: شِدَّةُ غَيْرةِ عبدِ اللهِ بنِ عُمَرَ عَلَى حديثِ رَسُولِ اللهِ ﷺ، وأَنَّه عندَه فوقَ كلِّ كَلَام، إلا كَلَامَ اللهِ، وذَلِك لأَنَّه غَضِبَ عَلَى ابنِه مِن أَجلِ معارضتِه للحديث.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: وُجُوبُ استعمالِ الأدبِ مع كَلَامِ رَسُولِ اللهِ ﷺ، ووجهُ الدَّلالةِ إِنكَارُ عبدِ الله بنِ عمر عَلَى ابنِه، وسَبُّهُ إِياهُ سبَّا لم يَسُبَّه مثلَه قط، ومَعْلُومٌ أَنَّ سبَّ الأقاربِ مِن قطيعةِ الرَّحِم، لكنْ لـمَّا كَانَ هنا للتَّأديبِ؛ صار جائزًا، بل قد يَكُون وَاجِبًا.

الفَائِدَةُ النَّامِنَةُ: أَنَّه لا يَجُوز أَنْ نمنعَ إماءَ اللهِ بيتًا مِن بُيوتِ الله؛ لِقَوْلِه: «لَا تَمْنعُوا إِمَاءَ اللهِ مَسَاجِدَ اللهِ»، وقد ذكرنا أنَّ في هذا إِشَارَةً إِلَى أنَّ المُرْأَةَ ليستْ أَمَتَكَ؛ بل هي أَمَةُ اللهِ مملوكةٌ له، والمَسْجِدُ لَيسَ بَيْتَكَ حَتَّى تمنعَها مِنه؛ بل هو بيتُ اللهِ فلا وجه لمنعِك إطلاقًا.

فإن قال قَائِلٌ: إِذَا اخْتَلَفَ الزَّمانُ فهل تختلفُ الفَتْوى؟

نقول: أمَّا إِذَا كَانَتِ العِلَّةُ منصوصةً، فمن المَعْلُوم أَمَّا إِذَا تَحْلَفتْ وجبَ عَنِ الْحُكم، أمَّا إِذَا كَانتْ مُسْتَنْبَطةً، فَهَذَا قد يُخَصَّصُ بالعِلَّةِ المُضادة، فمثلًا: عَنِ ابْنِ عُمَرَ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: ﴿إِذَا كُنْتُمْ ثَلَاثَةً، فَلَا يَتَنَاجَى اثْنَانِ دُونَ الثَّالِثِ (١)، هَذِهِ العِلةُ منصوصةٌ لو تناجى اثنانِ دونَ الثَّالث؛ لأنَّم يعلمون أنَّ ذَلِك لا يحزنُه، أيجُوز أو لا؟

والجَوَاب: نعم يَجُوز، فهنا اخْتَلَفَ الحكمُ لاخْتِلَاف العِلةِ المنصوصة، أمَّا إِذَا كانتْ مُستنبَطةً فقد يُقالُ: إنَّ الأَوْلَى الإبقاءُ عَلَى اللَّفظِ، فهنا نَقُول: إنَّ النَّبي ﷺ عن منعِها.

فإِذَا اخْتَلَفَ الزَّمان، وفسدتِ الأَحْوَال، وصَارَتِ المَسْأَلَةُ عُرضةً للفِتنةِ فهل نمنعُها؟

والجَوَاب: يَحتملُ أَنْ نمنعَها بِناءً عَلَى أَنَّ الشَّرَعَ جاءَ بجلبِ المصالحِ ودفع المَضار، ويَحتملُ أَنْ لا نمنعَها ما لم نَرَ شيئًا بأعينِنا؛ أمَّا إِذَا رأينا شيئًا بأعينِنا، كأنْ رأينا المَرْأَةَ تخرجُ غيرَ مبالية، ولا تخرج تَفِلة، أو وجدنا أنَّ الفُسَاقَ يُلاحِقون النِّسَاء، فهنا لا بَأْسَ أَنْ نمنعَها؛ لأنَّ هذا شَيْء محققٌ، ودَرْءُ المَفَاسِدِ أَوْلَى مِنْ جَلْبِ المَصَالِح.

الْفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: أَنَّ الرَّجلَ له أَن يمنعَ زوجتَه من الخُرُوجِ إِلَى غير المَسْجِد، والفرقُ بين المَسْجِد وغيره، أَنَّ المَسْجِد رُبَّها تسمعُ ذِكرًا أو موعظةً فتستفيدَ، وأما غير المَسْجِدِ فالغالبُ أَنْ لا فَائِدَة منه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الاستئذان، باب لا يتناجى اثنان دون الثالث، رقم (۵۹۳۰)، ومسلم: كتاب السلام، باب تحريم مناجاة الاثنين دون الثالث بغير رضاه، رقم (۲۱۸۳).

لو قال قَائِلٌ: هل تلحقون المَدَارِس بالمَسَاجِد أو بغيرها بمَعْنَى هل للإِنْسَان أن يمنع زوجته من الدِّراسة أو لا؟

نَقُول: إِن كَانَ اشتُرطَ علَيْه عند العَقْدِ أَن تُكْمِلَ الدِّراسةَ فإِنَّه لا يَجُوزُ أَن يمنعَها؛ لِقَوْلِ الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَوْفُواْ بِٱلْعُقُودِ ﴾ [المائدة:١]، وَهَذَا الرجلُ دخل عَلَى أَنَّ المَرْأَة تُكْمِلُ الدِّراسةَ فلا يُمْكِنُ أَن يمنعَها من إكمالِ دراستها. وإنْ كَانَ لم يُشْتَرَطْ علَيْه عند العَقدِ أَن تخرجَ لتُكْمِلَ دراستَها فلهُ أَن يمنعَها؟ نعم له أن يمنع، والظَّاهِرُ أَنَّ المَدَارِسَ حُكمهنَّ حُكْمُ بقية الأمكنة بخلاف المَسَاجِد.

الفَائِدَةُ العَاشِرَةُ: بيانُ علةِ الحُكْمِ في تعبيرِ النَّبِيِّ ﷺ: "إمَاء اللهِ مسَاجدَ اللهِ"، وجه ذَلِك أنه إِذَا كَانَتِ النِّسَاءُ إماءً لله، والمَسَاجِدُ بيوتًا لله، فلَيسَ لأحد أن يتدخلَ بينهن وبين المَسَاجِد التي لله.

وقَوْله: «إمَاء اللهِ مسَاجدَ اللهِ»، هَذِهِ إضافة، فهل لله إمَاءٌ؟ وهل لله مسَاجدُ؟ الجَوَاب: الإضافة هنا من باب التكريم والعناية، وإلا فمن المَعْلُوم أن لله مُلك السَّموَات والأَرْض، ولَيسَ الإماءُ فقط، ومن المَعْلُوم أيضًا أنَّ المَسَاجِد لله لعِبادَةِ الله ليست لله نفسِه، ولكن هَذِهِ الإضافة من باب التكريم والتشريفِ للمسَاجد.

في بَعْض ألفاظ هَذَا الحَدِيث، لكن في غير (الصَّحِيحين)، قال: «وبُيُوتُهُنَّ خَيْرٌ لَهُنَّ» (١) ، ويُستفادُ من هذا أنَّ المَرْأَة كُلَّما كَانَتْ في بيتها، فهو أفضل، حَتَّى لو قالت: أنا أريدُ أن أخرجَ إِلَى المَسْجِدِ لأصليَ مع الجَمَاعَةِ، قُلْنَا لها: إن صَلَاتَكِ في بيتكِ أحسنُ وأفضلُ؛ لأنَّهُ كُلَّما بَعُدت المَرْأَةُ عَنِ الاختلاطِ بالرِّجَال كَانَ ذَلِك أبعدَ عَنِ الفِتنةِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: كتاب الصَّلاة، باب ما جاء في خروج النِّساء إلى المُسْجِد، رقم (٥٦٧).

7۸ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِلَهُ عَالَ: «صَلَّمْتُ مَعَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ رَكْعَتَيْنِ وَكُعْتَيْنِ وَكُعْتَيْنِ بَعْدَ الْجُمُعَةِ، وَرَكْعَتَيْنِ بَعْدَ المُغْرِبِ، وَرَكْعَتَيْنِ بَعْدَ المُجُمُعَةِ، وَرَكْعَتَيْنِ بَعْدَ المَغْرِبِ، وَرَكْعَتَيْنِ بَعْدَ المَعْرَبُ، وَالْعِشَاءُ، وَالجُمُعَةُ، فَصَلَّيْتُ مَعَ وَرَكْعَتَيْنِ بَعْدَ العِشَاءِ» (۱)، وفي لفظ: «فَأَمَّا المَعْرِبُ، وَالْعِشَاءُ، وَالجُمُعَةُ، فَصَلَّيْتُ مَعَ النَّبِيِّ عَلِيْ فِي بَيْتِهِ (۲).

وَفِي لَفْظِ: أَنَّ ابْنَ عُمَرَ رَضَالِلَهُ عَنْهُا قَالَ: حَدَّثَتْنِي حَفْصَةُ: «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ كَانَ يُصَلِّي سَجْدَتَيْنِ خَفِيفَتَيْنِ بَعْدَمَا يَطْلُعُ الْفَجْرُ. وَكَانَتْ سَاعَةً لا أَدْخُلُ عَلَى النَّبِيِّ عَلَيْهُ فَيها» (٣).

# الشترح

هَذِهِ الأحاديثُ الَّتي ذكرَها المُؤلِّفُ رَحِمَهُ اللَّهُ فِي بابِ صَلَاةِ الجَمَّاعَةِ وهي في الرَّواتب، وتُسمى الرَّواتب؛ لأنَّهَا راتِبَةٌ مستمرةٌ، ولَيسَ لها عَلاقةُ بصَلَاةِ الجَمَاعَة، فإمَّا أَنْ يقال: إنَّ المُؤلِّف رَحَمَهُ اللَّهُ فهِم مِن قولِ ابنِ عمرَ: «صَلَّيْتُ مَعَ رَسُولِ اللهِ» فإمَّا أَنْ يقال: إنَّ المُؤلِّف رَحَمَهُ اللَّهُ لها ذكر صَلَاةَ الجَمَاعَةِ -وهي مِن تكميلِ صَلَاةِ الْفَرِيضَة - أَرَاد أَنْ يُتبِعَها بها يكملُها أيضًا وهي الرَّواتب.

والأَصْلُ في مَعِيَّةِ الصَّلَاة أنها جَماعَةٌ، كها جاء ذَلِك في حديثِ أُبِيِّ بنِ كَعْبٍ، أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ قال: «صَلَاتُهُ الرَّجُلِ مَعَ الرَّجُلِ أَزْكَى مِنْ صَلَاتِهِ وَحْدَهُ، وَصَلَاتُهُ مَعَ الرَّجُلِ أَزْكَى مِنْ صَلَاتِهِ وَحْدَهُ، وَصَلَاتُهُ مَعَ الرَّجُلِ، وَمَا كَانَ أَكْثَرَ فَهُوَ أَحَبُّ للهِ»(أُ)، فهنا «صَلَاةُ الرَّجُلِ، وَمَا كَانَ أَكْثَرَ فَهُوَ أَحَبُّ للهِ»(أُ)، فهنا «صَلَاةُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب ما جاء في التطوع مثنى مثنى، رقم (١١١٢).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب فضل السنن الراتبة قبل الفرائض وبعدهن وبيان عددهن، رقم (۷۲۹).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب التطوع بعد المكتوبة، رقم (١١١٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود: كتاب الصَّلاة، باب فِي فَضْلِ صَلاَةِ الجُمَّاعَةِ، رقم (٥٥٥).

الرَّجُلِ مَعَ الرَّجُلِ»، المُرادُ بالمَعِيَّةِ الجَمَاعَةُ، فقولُ ابنِ عمرَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ: صليتُ مع النَّبِيِّ ظَاهِرُهُ أَنه صلاهَا جَماعَةً مع رَسُول الله ﷺ ويَحْتَمِلُ أَنَّ المَعِيَّةَ هنا مُطْلَقُ النَّبِيِّ عَلَيْ وَاحِدٍ منَّا صلَّى وحدَهُ المُصَاحَبَةِ، ويَكُون المَعْنَى: صليتُ معه في بيتِه، وإن كَانَ كلُّ وَاحِدٍ منَّا صلَّى وحدَهُ المُصاحَبَةِ، ويَكُون المَعْنَى: صليتُ معه في بيتِه، وإن كَانَ كلُّ وَاحِدٍ منَّا صلَّى وحدَهُ منفردًا، وتَكُونُ مُنَاسِبَةُ هذا البابِ أَنَّ النَّوافِلَ لا يُشترطُ لها الجَمَاعَة، بخلافِ الفَرائِضِ.

وعلى كل حالٍ؛ فإن كَانَ مُرادُ المؤلِّف الأولَ، أي: إن قولَ ابنِ عمر: صليتُ مع رَسُول الله، يعني: جَماعَةً؛ فإنَّه دَلِيلٌ عَلَى أنَّ النَّوافِلَ يَجُوزُ أن يُصلِّيها الإِنْسَانُ جَماعَةً، ولكن لا دائمًا بل أَحْيانًا. وعلى الاحْتَالِ الثَّانِي يَكُون فيه الدَّلِيلُ عَلَى أن صَلَاةَ الجَمَاعَةِ لا تجبُ بالنَّوافِلِ؛ لأنَّهَا لو وجبتْ بالنَّوافِلِ لَصَلَّاها النَّبِيُّ ﷺ جَماعَةً في المُسْجِد.

وفي لفظ للبُخاريِّ، أن ابن عمر قال: حَدَّتْنِي أُخْتِي حَفْصَةُ: «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَىٰ كَانَ يُصَلِّي رَكْعَتَيْنِ خَفِيفَتَيْنِ بَعْدَ مَا يَطْلُعُ الفَجْرُ» (١). فتكُون الرَّواتبُ عشرًا عَلَى حديث عبدِ اللهِ بنِ عمر: رَكْعَتَيْنِ قبلَ الظُّهر، أي بعد الأَذَان، ولَيسَ المُرادُ قبل أَذَان الظُّهر، فهي قبلَ صَلَاةِ الظُّهر وبعد الأَذَان، وركْعَتَيْنِ بعدهَا فهَذِهِ أَرْبَع، وركْعَتَيْنِ بعد الظُّهر، وركْعَتَيْنِ بعد المُغْهر، وركْعَتَيْنِ بعد المُغْهر، وركْعَتَيْنِ بعد المُغْوب، وركْعَتَيْنِ بعد المُغْوب، وركْعَتَيْنِ بعد المُغْهر، وركْعَتَيْنِ بعد المُغْوب، وركْعَتَيْنِ بعد المُغْهر، وركْعَتَيْنِ بعد المُعْهر، وركْعَتَيْنِ بعد المُغْهر، وركْعَتَيْنِ بعد المُعْهر، وركْعَتَيْنِ بعد المُعْدَان، فهذِهِ المُولِ الله عَلَيْهِ عشر ركَعات، هذِهِ الركعات تُسمى الحَديث، أنّه حَفِظَ عن رَسُولِ الله عَلَيْهِ عشر ركَعات، هذِهِ الركعات تُسمى المُوات، أي الثّوابت، وهي تابعة للصَلوات الحَمْس، حَتَى إنَّ الرَّسولَ عَلَيْهِ إِذَا فاتتُهُ المَاها.

والفَائِدَة من هَذِهِ الرَّواتب، أنَّها لجبرِ الخللِ الحَاصِلِ في صَلَاة الْفَرِيضَة؛ لأنَّه

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب التطوع بعد المكتوبة، رقم (١١١٩).

لا تخلو فَرِيضَةُ مِن نقص، ومِن نِعمةِ اللهِ عَرَّهَجَلَّ أَنْ شَرَعَ للعبادِ ما يُكمِّلُ بـ هــذا النَّقص.

فإذَا سأل سَائلٌ: مَعْلُومٌ أنَّ عددَ الرَّواتبِ اثنتا عشرةَ ركعةً، لكنَّ يومَ الجُمُعَةِ لا يوجد سنة قبلية للجُمُعَة، وبِهَذَا تَكُون النَّوافِل ثهاني رَكَعات فقط، فكيف ذَلِك؟

والجَوَاب: أنَّ في حديث ابنِ عمرَ أنَّ الجُمُعة لها راتِبة بعدها وهي رَكْعتان، أمَّا قبلها فليس لها سُنة راتِبة، لكنَّ الصَّحَابَة كانوا يَتَنَفَّلُونَ قبل الجُمُعة إلَى خُرُوج الْإِمَام، فلكَ في الجُمُعة أنْ تَتَنَفَّلَ ما استطعت ولو صليت مِئة ركعة فليسَ هُناكَ حَدُّ، ولو اقتصرت عَلَى تحية المُسْجِد لكفى؛ أمَّا بعد الجُمُعة فرَكْعتان؛ كما في حديث ابن عمر، لكنْ ثبت عَنِ النَّبِي عَيِّلَة أنَّه قال: "إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمُ الجُمُعة فَلْيُصَلِّ بعد الجَمُعة أَنْ يُصلِّ بعد المَّمَعة فَلْيُصَلِّ بعد المَّمَعة فَلْيُصل بعد المَّمَعة فَلْيُصل بعد المَّمَعة فَلْيُصل بعد المَّمَعة فَلْيُصل بعد هذها أَرْبَعًا» (١) فهنا تعارضُ بين فعلِ الرَّسولِ عَيْلَة وَبين قولِه، ففعلُه أنَّه كَانَ يُصلِّ في بيته رَكْعَتيْن، وقولُه: "إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمُ الجُمُعة فَلْيُصَلِّ بَعْدَهَا أَرْبَعًا»، فهاذا نصنع؟ أن بيته رَكْعَتيْن، وقولُه: «إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمُ الجُمُعة فَلْيُصَلِّ بَعْدَهَا أَرْبَعًا»، فهاذا نصنع؟ أنقدم فعلَه؟ أو يمكن التَّفصيل؟

والجَوَابِ: أنَّ هنا احْتِمَالات:

الاحْتِهَال الأَوَّل: يمكن أَنْ نَقُول: نقدم الْقَوْلَ لأَنَّه أَبِلغُ فِي التَّشريع بالنِّسبة لنا، فَتَكُون السُّنةُ بعد الجُمُعَة أَرْبَعًا في بيتك أو في السُّنةُ السُّنةُ الْقَوْليةَ مقدمةٌ عَلَى السُّنةِ الفِعلية.

الاحْتِيَال الثَّانِي: أَنْ نَقُول: صَلِّ أَرْبَعًا بِالْقَوْل وركْعَتَيْنِ بِالْفِعْل، أَي صَلِّ أَرْبَعًا بِالشَّنةِ الْفِعْلية، فَتَكُون الجميع ستًا، ونقول: أَكْمَلُ راتبةِ الجُمُعَة أَنْ تُصَلَّى سِتَّ رَكَعات فِي الْبَيْت أو فِي المَسْجِد.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الجمعة، باب الصّلاة بعد الجمعة، رقم (٨٨١).

الاحْتِهَال الثَّالث: التَّفصيل: وهو أَنَّك إنْ صليتَ في المُسْجِد فأَرْبَعًا، وإنْ صليتَ في المُسْجِد فأَرْبَعًا، وإنْ صليتَ في الْبَيْت فرَكْعَتَيْنِ، وَهَذَا الْقَوْل لشيخ الإِسْلام ابن تَيْمِية، ويُحملُ قَوْله ﷺ: «فَلْيُصَلِّ بَعْدَهَا أَرْبَعًا» عَلَى ما إِذَا صَلَّاها الإِنْسَانُ في المَسْجِد، وأمَّا في الْبَيْت فرَكْعَتان.

الاحْتِهَال الرَّابع: الجمع بينهها: أَنْ تصليَ رَكْعَتَيْنِ فِي المَسْجِد، وركْعَتَيْنِ فِي الْبَيْت، وبِهَذَا تَكُونَ قد صليتَ أَرْبَعًا بعد الجُمُعَة، واقتديتَ بالنَّبِيِّ ﷺ في الاقتصار عَلَى رَكْعَتَيْنِ فِي الْبَيْت.

ولو سَأَلَ سَائِلٌ: هل تُصَلَّى راتِبةُ الْفَجْرِ في السَّفر؟

والجَوَاب: نعم، تُصَلَّى وغيرها من الرَّواتب لا يُصَلَّى، لكنَّ بقيةَ النَّوافِلِ تُفعَل كما تُفعَل في الحَضَرِ.

#### مِن فُوائِد هَذا الحدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: المُحافَظَةُ عَلَى هَذِهِ الرَّواتِ، وهي في حديث عبدَ اللهِ بنِ عمرَ عشر، لكنْ ثبتَ في الصَّحيحِ مِن حديث عَائِشَةَ رَضَالِلَهُ عَنَهَ: «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ كَانَ لَا يَدَعُ أَرْبَعًا قَبْلَ الظُّهْرِ، وَرَكْعَتَيْنِ قَبْلَ الغَدَاقِ» (١)، وكذَلِك في حديث أم حبيبة رَضَالِلُهُ عَنْ اللهُ قَالَتْ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ يَقُولُ: «مَنْ صَلَّى فِي يَوْمِ اثْنَتَيْ عَشْرَةَ رَكْعَةً، بَنَى اللهُ لَهُ بَيْتًا فِي الجَنَّةِ» (٢)، وذكرتْ أَرْبَعًا قبل الظُّهر، وعلى هذا فتكُون الرَّواتبُ اثنتي عشرة ركعة: أَرْبَعُ ركعاتٍ قبل الظُّهر بسلامَيْن، ورَكْعَتانِ بعدها، ورَكْعَتان بعد المُعْشَاء، ورَكْعَتان قبل الفَهْر؛ فيَنْبُغِي للإِنْسَانِ أَنْ يحافظَ عَلَيْها اقتداءً برَسُول اللهِ عَلَيْهِ واحتسَابًا للثَواب.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب الرَّكْعَتان قبل الظهر، رقم (١١٢٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب فضل السنن الراتبة قبل الفرائض وبعدهن وبيان عددهن، رقم (٧٢٨).

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: رحمةُ اللهِ تَعالَى بعبادِه، حيثُ شُرِعَ لهم مِن النَّوافِلِ ما تُكَمَّلُ به الفَرائِض، فلو لم يشرعِ اللهُ لنا النَّوافِل؛ لكانتْ في الصَّلَاةِ بِدْعَةٌ نحنُ فيها إِلَى الإثمِ أقربُ مِن الأجر، ولكنْ مِن نِعمةِ اللهِ علَيْنا أنْ شرع لنا النَّوافِل، زيادةً في حسناتِنا وتكميلًا لفرائضِنا.

الفَائِدَةُ الثَّالِئَةُ: أَنَّه يَنْبَغِي أَنْ تَكُونَ هَذِهِ النَّوافِلُ فِي الْبَيْت، لحديث ابْنِ عُمَرَ: «أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ كَانَ يُصَلِّي قَبْلَ الظُّهْرِ رَكْعَتَيْنِ وَبَعْدَهَا رَكْعَتَيْنِ، وَبَعْدَ الْمُعْرِبِ رَكْعَتَيْنِ فِي بَيْتِهِ، وَبَعْدَ الْمُعْسَاءِ رَكْعَتَيْنِ، وَبَعْدَ الْجُمُعَةِ رَكْعَتَيْنِ فِي بَيْتِهِ، (۱)، وسكت عَنِ الظُّهر، ولكنَّ الظُّهرَ داخلةٌ في عُمُوم حديث: «أَفْضَلَ صَلاَةِ المَرْءِ في بَيْتِهِ عَنْ الظُّهر، ولكنَّ الظُّهر، ولذلك كَانَ النَّبي عَلَيْ يَتَنَفَّلُ في بيتِه، فإذَا دخل المَسْجِدَ الْعَلْمَةَ المَكْتُوبَةَ» (۱)، ولذلك كَانَ النَّبي عَلَيْ يَتَنَفَّلُ في بيتِه، فإذَا دخل المَسْجِد أَقِيمَتِ الصَّلاَةُ، فَلاَ تَقُومُوا حَتَّى تَرُونِي» (۱)، وقدل ذَلِك عَلَى أَنَّ الرَّسُولَ عَلَيْ لَهُ يَكُنْ يُصلي الرَّاتِيةَ في المَسْجِدِ، وإنَّما كَانَ يُصليها في الْبَيْت. في الْبَيْت.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: تخفيفُ ركعتَيِ الْفَجْر، لِقَوْلِه: «كَانَ يُصَلِّي سَجْدَتَيْنِ خَفِيفَتَيْن»، والمُراد بالسَّجدتَيْن هنا الرَّكعتان.

فلو قال قَائِلٌ: أنا أرغبُ في الدُّعَاء، وأرغبُ في طول الْقِرَاءَة، وأريد أنْ أُطيلَ في سُنَّةِ الْفَجْرِ وفي الرُّكُوع والسُّجُود.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجمعة، باب الصَّلاة بعد الجمعة وقبلها، رقم (٨٩٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب ما يكره من كثرة السؤال وتكلف ما لا يعنيه، رقم (٦٨٦٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب متى يقوم النَّاس إذا رأوا الإمام عند الإقامة، رقم (٦١١)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصّلاة، باب متى يقوم النَّاس للصلاة، رقم (٦٠٤).

قُلْنَا له: هذا خلافُ السُّنَّة، ولَيسَ لك أجرٌ زائدٌ عَلَى الرَّكعتَيْن الخفيفتَيْن؛ بل الرَّكعتانِ الخفيفتانِ أفضل، ومِنْ ثَمَّ نأخذُ فَائِدَةً تتفرع عَلَى هذا وهي: أنَّ اتباعَ السُّنةِ أفضلُ مِن إِطَالَةِ الْعَمَل، خلافًا لها يفعلُه بَعْضُ النَّاسِ مِن الإشقاقِ عَلَى نفسِه، وإِطَالَةِ الأَعْمَالِ وإكثارِها مع مخالفةِ السُّنة، بل إنَّ الرَّسولَ ﷺ أنكر عَلَى الَّذِين يُشددون عَلَى أنفسِهم، فكما جاء في حديثِ أَنَسِ بْنَ مَالِكٍ رَضَالِلَّهُ عَنْهُ، يَقُولُ: جَاءَ ثَلاَثَةُ رَهْطٍ إِلَى بُيُوتِ أَزْوَاجِ النَّبِيِّ ﷺ، يَسْأَلُونَ عَنْ عِبَادَةِ النَّبِيِّ ﷺ، فَلَمَّا أُخْبِرُوا كَأَنَّهُمْ تَقَالُوهَا، فَقَالُوا: وَأَيْنَ نَحْنُ مِنَ النَّبِيِّ ﷺ؟ قَدْ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ وَمَا تَأَخَّرَ، قَالَ أَحَدُهُمْ: أَمَّا أَنَا فَإِنِّي أُصَلِّي اللَّيْلَ أَبَدًا، وَقَالَ آخَرُ: أَنَا أَصُومُ الدَّهْرَ وَلاَ أُفْطِرُ، وَقَالَ آخَرُ: أَنَا أَعْتَزِلُ النِّسَاءَ فَلاَ أَتَزَوَّجُ أَبَدًا، فَجَاءَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِلَيْهِمْ، فَقَالَ: «أَنْتُمُ الَّذِينَ قُلْتُمْ كَذَا وَكَذَا، أَمَا وَاللهِ إِنِّي لَأَخْشَاكُمْ للهِ وَأَتْقَاكُمْ لَهُ، لَكِنِّي أَصُومُ وَأُفْطِرُ، وَأُصَلِّي وَأَرْقُدُ، وَأَتَزَوَّجُ النِّسَاءَ، فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِّي ١١١)، تبرأ مِنهم الرَّسولُ عَلَيْهِ، فمَن تَقَالً سُنةَ الرَّسولِ وأَرَاد أَنْ يعملَ أكثرَ مِن عملِه فلَيسَ منه، فلو أنَّ أحدًا تَقَالً سُنةَ الْفَجْرِ إِذَا خففَها، وقال: سأثقِّلُهَا؛ نَقُول له: خالفتَ السُّنة، ورَغِبتَ عن سُنَّةِ رَسُولِ اللهِ ﷺ وهو القَائِل: «فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِّي».

ولو قال قَائِل: هل خَفَّفَهَا تَخْفِيفًا يُخِلُّ بالطُّمَأْنِينَة؟

نقول له: لا؛ لقولِ النَّبِيِّ ﷺ للرَّجلِ الَّذي كَانَ لا يطمَئِن: «ارْجعْ فَصَلِّ، فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ» (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب النكاح، باب الترغيب في النكاح، رقم (٤٧٧٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب صفة الصَّلاة، باب وجوب القراءة للإمام والمأموم في الصلوات كلها، رقم (٧٢٤)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة، رقم (٣٩٧).

في هَذَا الحَدِيثِ لمْ يُذكرْ ماذا يُقرأُ في الرَّواتب، فهل هُناكَ قِراءَةٌ معينة؟

نقول: أمَّا في غير الْفَجْرِ فلا، اقرأ ما شئت، لكنْ ورد في المَغْرِبِ أَنَّه ﷺ كَانَ يَقْلِ كَانَ عَلَيْ كَانَ يَقْلُ اللهُ وَلَا أَنَّ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ أَحَدُ كُنَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَالًا.

أمَّا الْفَجْرُ فلها قِراءَةٌ خَاصَّة، فإمَّا أَنْ تقرأً في الأُولى: ﴿قُلْ يَهَأَيُّهَا ٱلْكَنْفِرُونَ ﴾، وفي الثَّانِية: ﴿قُلْ هُو ٱللَّهُ أَحَـدُ ﴾؛ وإمَّا أَنْ تقرأً في الأولى: ﴿قُولُواْ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَمَآ أُنْزِلَ إِلَيْنَا ﴾ [البقرة: ١٣٦]، وفي الثَّانِية: ﴿قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنْبِ تَعَالُواْ إِلَى كَلِمَةٍ سَوَآمِ بَيْنَكُونِ ﴾ [آل عمران: ٢٤].

فإنْ قرأت: ﴿قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلْكَافِرُونَ ﴾، في الأولى، و﴿قُلْ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِنَابِ
تَعَالَوْا إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوَآءِ بَيْنَـنَا وَبَيْنَكُرُ﴾، في الثَّانِية، فخطأ.

وإنْ قرأتَ في الأولى: ﴿قُولُواْ ءَامَنَكَا بِأُللَّهِ وَمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْمَنَا﴾، وفي الثَّانِية: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَــَدُ ﴾، فخطأ؛ حَتَّى لو قال القارئُ أنا أختم بــ: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَــَدُ ﴾ مَحَبَّةً لـها.

قُلْنَا: لا، لَيسَ هذا موضعُها، قِراءَة: ﴿قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةِ سَوَاتِم بَيْنَا ﴾ أَفْضَلُ.

ولو سَأَلَ سَائِلٌ: هَذِهِ النَّوافِل لو فاتت، هل تُقضى؟

والجَوَاب: نعم؛ لأنّه ثبت عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ أَنّه قضى راتبةَ الظُّهرِ حين شُغل عنها، فعن أُمِّ سَلَمَةَ رَضَالِيَّهُ عَنْهَا، ثُمَّ رَأَيْتُهُ يُصَلِّيهِمَا حِينَ فعن أُمِّ سَلَمَةَ رَضَالِيَهُ عَنْهَا أَنَّهَا سَمِعْتُ النَّبِي عَلَيْهِ يَنْهَى عَنْهَا، ثُمَّ رَأَيْتُهُ يُصَلِّيهِمَا حِينَ صَلَّى العَصْرَ، ثُمَّ دَخَلَ عَلَيَّ وَعِنْدِي نِسْوَةٌ مِنْ بَنِي حَرَامٍ مِنَ الأَنْصَارِ، فَأَرْسَلْتُ إِلَيْهِ صَلَّى العَصْرَ، ثُمَّ دَخَلَ عَلَيَّ وَعِنْدِي نِسْوَةٌ مِنْ بَنِي حَرَامٍ مِنَ الأَنْصَارِ، فَأَرْسَلْتُ إِلَيْهِ الجَارِيَةَ، فَقُلْتُ: قُومِي بِجَنْبِهِ فَقُولِي لَهُ: تَقُولُ لَكَ أُمُّ سَلَمَةَ: يَا رَسُولَ اللهِ، سَمِعْتُكَ

تَنْهَى عَنْ هَاتَيْنِ، وَأَرَاكَ تُصَلِّيهِمَا، فَإِنْ أَشَارَ بِيكِهِ، فَاسْتَأْخِرِي عَنْهُ، فَفَعَلَتِ الجَارِيَةُ، فَأَشَارَ بِيكِهِ، فَاسْتَأْخِرِي عَنْهُ، فَلَكَا انْصَرَفَ قَالَ: «يَا بِنْتَ أَبِي أُمَيَّةَ، سَأَلْتِ عَنِ الرَّكْعَتَيْنِ الْعَصْرِ، وَإِنَّهُ أَتَانِي نَاسٌ مِنْ عَبْدِ القَيْسِ، فَشَغَلُونِي عَنِ الرَّكْعَتَيْنِ اللَّكَيْنِ بَعْدَ الظَّهْرِ فَهُمَا هَاتَانِ» (١).

وثبت أيضًا أنَّه قضاها حين نام هو والصَّحَابَةُ عن صَلَاةِ الْفَجْر، فعن جُبَيْرِ ابْنِ مُطْعِم، أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ فِي سَفَرٍ لَهُ: «مَنْ يَكُلُؤُنَا اللَّيْلَةَ لَا نَرْقُدَ عَنْ صَلَاةِ الصَّبْحِ؟» قَالَ بِلَالٌ: أَنَا. فَاسْتَقْبَلَ مَطْلَعَ الشَّمْسِ، فَضُرِبَ عَلَى آذَانِمِمْ حَتَّى أَيْقَظَهُمْ حَرُّ الشَّمْسِ فَقَامُوا فَقَالَ: «تَوَضَّؤُوا». ثُمَّ أَذَنَ بِلَالٌ فَصَلَّى رَكْعَتَيْنِ وَصَلَّوْا رَكْعَتَي الْفَجْرِ (٢)، ثُمَّ صَلَّوُا الْفَجْرِ.

وعلى هذا، فإِذَا فاتتك نَافِلَة فاقضها.

ولو سَأَلَ سَائِلٌ: فمتى تُقضى النَّافلةُ؟

والجَوَاب: ظَاهِرُ السُّنةِ أَنْ يقضيَها متى ذكرها، ولو في وقت النَّهي؛ لأنَّ لها سباً.

وعلى هذا، فلو ذكرتَ أنَّك نسيتَ سُنةَ الظُّهرِ بعد صَلَاةِ العَصْرِ فصلِّها، لعُمُوم حديث أَنسِ بْنِ مَالِكٍ، عَنِ النَّبِيِّ قَالَ: «مَنْ نَامَ عَنْ صَلَاةٍ أَوْ نَسِيَهَا فَلْيُصَلِّهَا إِذَا ذَكَرَهَا» (٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، أبواب السَّهْو، باب إذا كلم وهو يصلي فأشار بيده واستمع، رقم (۱۱۷۲)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب معرفة الركعتين اللتين كان يصليهما النبي ﷺ بعد العصر، رقم (۸۳٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي: كتاب المواقيت، باب كيف يقضي الفائت من الصَّلاة، رقم (٦٢٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب قضاء الصَّلاة الفائتة واستحباب تعجيل قضائها، رقم (٦٨٤).

ولو سَأَلَ سَائِلٌ: لو أنَّ الإِنْسَانَ تَعَمَّدَ بلا عُـذْرٍ، فترك سُنةَ الظُّهرِ قبلها، أيقضيها؟

والجَوَاب: لا، بِناءً عَلَى القَاعِدَة الَّتي تقول: إنَّ كلَّ عِبادَةٍ مؤقتةٍ إِذَا أَخَرَها الإِنْسَانُ عن وقتِها بلا عذرٍ فإنَّها لا تصحُّ؛ لأنَّه إِذَا أخرها بلا عذرٍ فقد عَمِلَ عَمَلًا لَيسَ عَلَيْه أَمْرُ اللهِ ورَسُولِه، ومن عمل عملًا لَيسَ علَيْه أَمْرُ اللهِ ورَسُولِه فهو رد، لَيسَ عَلَيْه أَمْرُ اللهِ وَرَسُولِه فهو رد، لحديثِ عَائِشَةُ رَضَالِيَهُ عَنْهَا -، أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: "مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُو رَدُّ". (أَمَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا

ولو سَأَلَ سَائِلٌ: لو ترك إِنْسَانٌ هَذِهِ الرَّواتب ولم يُصَلِّها إطلاقًا، فهل يَأْثَمُ؟

والجَوَاب: لا؛ لأنَّ النَّبي ﷺ ذكر للأَعْرَابي الصَّلوَاتِ الخَمْسَ، فقال: هل عليَّ غيرها؟ فقال: «إِلَّا أَنْ تَطَّوَّعَ شَيْئًا» (٢).

ولو سَأَلَ سَائِلٌ: إنَّ ظَاهِرَ حديثِ ابنِ عمرَ في اللَّفْظِ الأولِ أَنَّه صَلَّاها مع النَّبِيِّ ﷺ في جَمَاعَةٍ، فهل تجوزُ الجَمَاعَةُ في النَّوافِل؟

والجَوَاب: أمَّا أَحْيانًا فنعم، وأمَّا اتِّخاذ ذَلِك رَاتِبةً فلا، ولو أنَّ الإِنْسَانَ اتخذَ سُنةَ الظُّهِرِ الأولى أو الثَّانِية جَماعَة؛ لقُلْنَا: إنَّه مُبتدِعٌ، ولو فعلها أَحْيانًا فلا بَأْسَ.

ولو سَأَلَ سَائِلٌ: إِذَا فاتته سُنةُ الظُّهرِ الأولى نسيانًا، ثم أَرَاد قضاءَها بعد الصَّلَاة، فهل يبدأ بها قبل الرَّاتبة البَعْدِيَّة، أو بالعكس؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم: كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور، رقم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الصوم، باب وجوب صوم رمضان، رقم (١٧٩٢).

والجَوَاب: يبدأ بالرَّاتبةِ البَعْدِيَّة، ثم يقضي ما فات؛ لأنَّ الرَّاتبةَ البَعْدِيَّة جعلها النَّبي ﷺ تلي الْفَرِيضَة، فيبدأ بها أولًا ثم يقضي الأولى ثانيًا.

الْفَائِدَةُ الْحَامِسَةُ: حِرْصُ ابنِ عمر رَضَالِتُهُ عَلَى تَعَلَّمِ الشَّرْعِ، ولِـ هَذا كَانَ يَأْتِي إِلَى النَّبِيِّ عَلِيْهِ فِي بيته لينقلَ ما يسمعُ.

الْفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: إِثْباتُ هَذِهِ الرَّواتبِ، وهي: رَكْعَتانِ قبل صَلَاة الْفَجْـر، ورَكْعَتانِ قبل صَلَاة الْفَجْـر، ورَكْعَتانِ قبل صَلَاة المَغْرِب، ورَكْعَتانِ قبل صَلَاة العِشَاء، ورَكْعَتانِ بعد صَلَاة الجُمُعَة.

هَذِهِ النَّوافِلُ سُنَّةٌ ملازمةٌ للفرائضِ، يعني: أنها تُفْعَلُ دائمًا: رَكْعَتانِ قبل الظهر، ورَكْعَتانِ بعد الغِشَاء، ورَكْعَتانِ قبل صَلَاة الصَّبْح - يعني: وبعد الأَذَان - ورَكْعَتانِ بعد صَلَاة الجُمُعَة.

وَهَذِهِ الرَّواتبُ سُنَّةٌ، ولا يَنْبَغِي للإِنْسَانِ تركُها إلا إِذَا كَانَ مُسَافِـرًا؛ فـإِنَّه لا يُصلِّي راتبةَ الظُّهرِ، ولا راتبةَ المَغْرِبِ، ولا راتبةَ العِشَاء.

الْفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: أَنَّ الْأَفْضَلِ أَنْ يُصَلِّيَ الإِنْسَانُ هَذِهِ الرَّواتِبَ في بيتِه، لأَنَّ الْإِسَانُ هَذِهِ الرَّواتِبَ في بيتِه، لأَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ يُصلِّيها في بيته، ولَا سِيَّما إِذَا كَانَ إِمَامًا؛ لأَنَّ الْإِمَام يُنْتَظَرُ ولا يَنْتَظِرُ بخلاف المَّامُوم، فالمَأْمُوم يرغب أَنْ يُصلِّي في المَسْجِد مبكرًا لئلا يُتَخذَ مكانُه، أما الْإِمَامُ فمكانُه معروفٌ ولا أحد يَسْتَطِيعُ أَن يأخذَ مكانَ الْإِمَام.

الْفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: أَنَّ الرَّاتِبةَ قبل الظُّهر رَكْعَتان، وهو كُذَلِك، ولكنه قد ثبتَ عَنِ النَّبِيّ أنه يُصلِّي قبل الظُّهرِ أَرْبَعَ رَكَعاتٍ، يعني بسلامَيْنِ، فهاذا نصنع بين قول ابن عمر وبين الحَدِيث الَّذي يدلُّ عَلَى أنه يُصلِّي الظُّهرَ أَرْبَعًا؟ الجمع ما سبق في حديث ابن عمر وأبي هريرة في فضلِ صَلَاةِ الجَهَاعَة، وهو أننا نأخذ بالزيادةِ، ونقول إن راتِبةَ الظُّهرِ أَرْبَعٌ بسلامَيْنِ، أما الرَّاتِبة التي بعد الظُّهر فهي رَكْعَتان.

الْفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: إِثْبات راتِبة الجُمعة، لِقَوْلِ ابن عمرَ: ورَكْعَتانِ بعد صَلَاة الجُمعة، ولكن لو قال قَائِل: إنه ثبت أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ قال: "إذَا صَلَّيْتُمُ الجُمْعَةَ فَصَلُّوا الجُمعة، ولكن لو قال قَائِل: إنه ثبت أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ قال: "إذَا صَلَّيْتُمُ الجُمُعَةَ فَصَلُّوا بَعْدَهَا أَرْبَعًا» (١). فبأيها نأخذُ؟ نَقُول: نأخذُ بالأَرْبَع لأَنَّهُ زائدٌ، ولأَنَّهُ من قول الرَّسولِ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالدَّهُ والرَّكُعتانِ من فعله، والْقَوْلُ مُقَدَّمٌ عَلَى الفِعْلِ عند التَّعارُضِ، مع أنه لا تعارُضَ معها، والحَمْدُ للهِ.

وكيف نجمعُ بين قَوْله: «إِذَا صَلَّيْتُمُ الجُمُعَةَ فَصَلُّوا بَعْدَهَا أَرْبَعًا»، وبين قَوْله: «لَا يُصَلِّي إِلَّا رَكْعَتَيْنِ»؟

قال بَعْض العُلَمَاء ومنهم شيخ الإِسْلام ابن تَيْمِيةَ: إن صلَّى راتِبةَ الجُمعة في المَسْجِد صلَّى أَرْبَعًا، وإن صَلَّاها في بيتِه صلَّى ركْعَتَيْنِ؛ لأن ابن عمرَ يقول: وركْعَتَيْنِ بعد الجُمعة في بيته، وعلى هذا فيَكُون الجمع أنك إن صليتَ الرَّاتبةَ -راتبة الجُمعة في بيتكَ فصلِّها ركْعَتَيْنِ، وإن صليتَها في المَسْجِد فصلِّها أَرْبَعَ ركَعاتٍ. ويمكنُ أن يُقالَ: بل يُؤْخَذُ بأمره لأنَّهُ صريحٌ، وأما فعلُه فغير صريحٍ، وقد يُقالُ: يَعملُ بِهَذَا تارةً، فمرةً تصلي أَرْبَعًا ومرةً تصلي ركْعَتَيْنِ.

ويُفْهَمُ من حديث ابن عمرَ هذا أيضًا فَائِدَةٌ، وهي أَنَّ الْأَفْضَلَ صَلَاة الرَّواتِبِ في البُيُوتِ؛ لأَنَّ النَّبِيِّ عَلَيْهِ البُيُوتِ، بل صَلَواتُ النَّبوِيِّ كَلِّها الْأَفْضَلُ أَن تَكُونَ في البُيُوتِ؛ لأَنَّ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قال: «أَفْضَلُ صَلَاةِ المَرْءِ فِي بَيْتِهِ إِلَّا المَكْتُوبَةَ» (٢).

وعلى هذا إِذَا قال قَائِلٌ: هل الْأَفْضَل للإِمَام أن يتقدمَ ويُصلِّي ركْعَتَيْنِ قبل أن تُقامَ الصَّلَاة أو الْأَفْضَلُ أنْ يُصَلِّيَ في بيته، فإِذَا جاء وقتُ الإِقَامَةِ جاء إِلَى المَسْجِد؟

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: كتاب الصَّلاة، باب الصَّلاةِ بَعْدَ الجُمُعَةِ، رقم (١١٣٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب ما يكره من كثرة السؤال وتكلف ما لا يعنيه، رقم (٦٨٦٠).

والجَوَاب: الثَّانِي، أي أنه يُقالُ للإِمَام الْأَفْضَلُ أنْ تصليَ الرَّاتبةَ في بيتكَ، فإِذَا قاربت إِقَامَةُ الصَّلَاةِ فاحْضَرْ.

وفي حديث ابن عمر هذا الَّذي ذكره المؤلِّفُ دَلِيلٌ عَلَى أَن سُنَّةَ الفَجْرِ يُسَنُّ فيها التخفيفُ، وهو كذَلِك، وأنْ يُقْرَأَ فيها بسورتَي الإخلاصِ: ﴿قُلْ يَتَأَيُّهَا فيها التخفيفُ، وهو كذَلِك، وأنْ يُقْرَأَ فيها بسورتَي الإخلاصِ: ﴿قُلْ يَتَأَيُّهَا الشَّهُ وَهُو اللَّهُ أَحَدُ ﴾ في الثَّانِية، وإن شاء قرأ: ﴿قُولُوا اللَّهَ عَمْرُونَ ﴾ في الثَّانِية، وإن شاء قرأ: ﴿قُولُوا عَامَنَا بِاللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا ﴾ من سورة البقرة، ﴿قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنَابِ تَعَالَوا إِلَى كَلِمَةِ سَوَلَمْ بَيْنَانَا وَبَيْنَكُونُ مِن آل عِمرانَ.

#### -6×3-

٦٩ - عَنْ عَائِشَةَ رَضَّالِلَهُ عَنْهَ قالت: «لَـمْ يَكُن النَّبِيُّ عَلَى شَيءٍ مِنَ النَّوافِل أَشَدَّ مِنْهُ تَعَاهُدًا عَلَى رَكْعَتَي الْفَجْرِ»<sup>(۱)</sup>.

· ٧- وفي لفظ لمسلم: «رَكْعَتَا الْفَجْرِ خَيْرٌ مِنَ الدُّنيا وَمَا فِيهَا» (٢).

## الشترح

هَذَا الحَدِيثُ يُبَيِّنُ فَضِيلَةَ راتبةِ الْفَجْر؛ لأنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ يَتعاهدُها حَضَرًا وسَفَرًا.

قَوْلَهَا: «عَلَى شَيْءٍ مِنَ النَّوَافِلِ»: أي نوافل الصَّلَاة، بدَلِيل قَوْلَهَا: «على رَكْعَتَيِ الْفَجْرِ»، ورَكْعَتَا الْفَجْرِ هما سُنةُ الْفَجْر؛ لأنَّها تقول: «مِنَ النَّوافِل»، ولَيسَ الْمَرادُ برَكْعَتي الْفَجْرِ هنا الْفَرِيضَة؛ لأنَّ الْفَرِيضَة ليست من النَّوافِل.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، أبواب التطوع، باب تعاهد ركعتي الفجر ومن سماهما تطوعا، رقم (١١١٦).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب استحباب ركعتي سنة الفجر والحث علَيْهما، رقم (۷۲٥).

وفي لفظ لمسلم: «رَكْعَتَا الْفَجْرِ خَيْرٌ مِنَ الدُّنيا وَمَا فِيهَا»: أي خيرٌ من الدُّنيا كلِّها مِن أولِها إِلَى آخِرِها وما فيها أيضًا، وَهَذَا دَلِيلٌ عَلَى عِظَمِ فضلِها؛ لأنَّه لَيسَ للرَّادُ أنَّها خيرٌ مِن الدُّنيا الَّتي أنتَ فيها، فمثلًا: لو أنَّ إِنْسَانًا بلغ ثهانين سَنة، أو مِئة سَنة، فهل المُرَاد بالحَدِيثِ من الدُّنيا الَّتي عاشها، أم من الدُّنيا كلِّها؟ والجَوَاب: مِن الدُّنيا كلِّها.

ومَن يُحْصِي الدُّنيا كلَّها! ثمَّ ما فيها مَن النَّعيمِ والتَّرَفِ والأُنسِ والسُّرورِ والفَرحِ في الدُّنيا، وإنْ كَانَ فيها ما يُنغِّص هذا بالكَدَرِ والأحزان، لكنَّ الكَلامَ عَلَى ما فيها من السُّرور والأُنس.

وهما رَكْعَتانِ خفيفتان، مدَّتُهَا أقلُّ مِن خمسِ دقائق، ومع ذَلِك هما خيرٌ مِن الدُّنيا وما فيها، وَهَذَا يدُلِّ عَلَى أنَّ الأَعْهَالَ الصَّالحةَ فضائلُها عَظِيمَة.

#### مِن فُوائِد هَذا الحدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: شدةُ تعاهدِ النَّبِيِّ ﷺ للنَّوافل، وَهَذَا حق، بل إنَّه ﷺ إِذَا نام عن وِثْره قضاه في النَّهار؛ كي لا يفوتَه الْعَمَل، والإِنْسَان إِذَا فاتته النَّوافِلُ وتركها، فإنَّه سيبقى كسولًا، لكنْ إِذَا قضاها وعرَف أنَّه لو تركها مرة أُخْرَى قضاها، فسيحرِصُ عَلَى فعلها.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ النَّبِي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ أَتقى النَّاسِ لله، ولِهذا يتعاهد حَتَّى النَّوافِلَ.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ الأَعْمَالَ تتفاضلُ في ذاتها وفي الاستعداد لها، وَهَذَا يُؤْخَذ من قَوْله: «رَكْعَتَا الْفَجْرِ خَيْرٌ مِنَ الدُّنيا وَمَا فِيهَا»، وفي تعاهدها لِقَوْلِها: «أَشَدَّ مِنْهُ تَعَاهُدًا عَلَى رَكْعَتَى الْفَجْرِ».

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: جَوَازُ المفاضلةِ بين ثَوَابِ الدُّنيا وثَوَابِ الآخِرَة، لِقَوْلِه: «خَيْرٌ مِنَ الدُّنيا وَمَا فِيهَا».

فلو قال إِنْسَانٌ: لا يُمْكِن أَنْ نُفاضِلَ بين الدُّنيا والآخِرَة.

نقول: لا، نُفاضِل بين الدُّنيا والآخِرة، أَلَيْس الله يقول: ﴿يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا نُودِئَ لِلصَّلَوٰةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمْعَةِ فَاسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ اللّهِ وَذَرُواْ ٱلْبَيْعُ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ ﴿ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللَّهُ عَلَى الللللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللللللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللللللّهُ عَلَى الللللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللللّهُ عَلَى اللللللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللللللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللللللّهُ عَلَى الللللللّهُ عَلَى الللللللللّهُ عَلَى الللللللّهُ عَلَى اللللللّهُ عَلَى الللللللللّهُ عَلَى الللللّهُ

وفيه أيضًا دَلِيل عَلَى أَنَّ الرَّسُولَ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ يَخفِّفُ من هاتين الركْعَتَيْنِ، وهو كذَلِك، فهاتانِ الرَّعْتانِ يَتَجَوَّزُ الإِنْسَانُ فيهما بقَدْرِ المُسْتَطاع، فلا يزيدُ عَلَى قَدْرِ الكَمالِ، فهسبِّحُ ثلاثًا، ويقول قَدْرِ الكَمالِ، لكن لَيسَ الكَمال المُطْلَق، بل أدنى الكمالِ، فيسبِّحُ ثلاثًا، ويقول سبحان ربي الأَعْلَى كذَلِك ثلاثًا، ويقولُ: سبحانكَ اللَّهمَّ ربَّنا وبحمدِكَ وتباركَ اسمُك، هذا في الاسْتِفْتَاحِ، ويقولُ بعد الرُّكُوعِ: ربنا ولك الحمدُ حدًا كثيرًا طيبًا مباركًا فيه، المهم أن يحرصَ عَلَى أن ينجزَها.

وفي هَذَا الحَدِيث دَلِيل عَلَى أن سُنَّةَ الْفَجْرِ خيرٌ من الدُّنيا وما فيها، من الدُّنيا كلها من أولِمَا إِلَى آخِرها، الدُّنيا منذ خلقَها الله إِلَى قيام السَّاعةِ.

خصائصُ ركعتَيِ الْفَجْرِ أي سُنَّة الْفَجْرِ:

أولًا: أنه يُحَافَظَ علَيْهما في الحَضَرِ والسَّفَرِ.

ثانيًا: أنَّهُم مخصوصتانِ بقِراءَة مُعَيَّنَةٍ وهي: ﴿قُلْ يَتَأَيُّهُا ٱلْكَفِرُونَ ﴾ والإخلاص، أو ﴿قُولُواْ ءَامَنَا بِٱللَّهِ ﴾ [البقرة:١٣٦]، آخر الجزء الأوَّل من البقرة، و﴿قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِئْبِ تَمَالَوًا إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوَآع بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ ﴾ في آل عمران.

ثالثًا: أنَّ السنة فيهما التَّخفيفُ، فلو أَرَاد الإِنْسَان أن يثقلَ ويسبحَ كثيرًا ويدعوَ كثيرًا نَقُولُ له لا تفعل؛ لأنَّ السُّنَّةَ فيهما التَّخفيفُ.

رابعًا: إِذَا فاتتِ الرَّكْعتانِ بأن جاء الإِنْسَانُ وقد شَرَعَ الْإِمَامُ فِي صَلَاة الْفَجْر، فلا يَجُوزُ أَنْ يُصلِّيها، إما أن يقضيها إِذَا انْتَهَتِ الصَّلَاة، وإما أن يقضيها بعد ارتفاع الشَّمْس قِيدَ رُمْح، فإن كَانَ يَخشى أن ينسَاهُمَا قُلْنَا قَدِّمْ وَصَلِّ بعد صَلَاة الجَاعَةِ ولا حَرَجَ، وإنْ أَمِنَ مِنَ التَّفريطِ فلْيجعَلْها بعد طُلُوع الشَّمْسِ؛ لأَنَّهُ أحوطُ، بعد الأَذْكارِ لا بُدَّ، نُصلِّ ركْعَتَيْنِ لسُنَّةِ الْفَجْرِ ثم ركْعَتَيْنِ للشَّروقِ.





الأَذَانُ فِي اللَّغة: الإعلان، قال اللهُ تعالى: ﴿ وَأَذَنُ مِنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ إِلَى ٱلنَّاسِ وَرَسُولِهِ ۚ إِلَى ٱلنَّاسِ وَلَمَّ الْخَجِّ ٱلْأَكْبَ إِلَّا اللهِ وَرَسُولُهُ ۚ ﴾ [التَّوبة:٣].

وشرعًا: الإعلامُ بدخُولِ وقتِ الصَّلَاةِ عند إِرادَةِ فِعلِها بصِفَةٍ مخصوصة.

وفُرض في السَّنةِ الثَّانِيةِ مِن الهجرة، وكان سببُ فَرضِهِ، ما رواه عبد الله بن زيد، أَنَّه لَـرَّا أَمَرَ رَسُولُ اللهِ ﷺ بِالنَّاقُوسِ يُعْمَلُ لِيُضْرَبَ بِهِ لِلنَّاسِ لِجَمْعِ الصَّلَاةِ، طَافَ بِي وَأَنَا نَائِمٌ رَجُلُ يَحْمِلُ نَاقُوسًا فِي يَدِهِ، فَقُلْتُ: يَا عَبْدَ اللهِ أَتَبِيعُ النَّاقُوسَ؟ طَافَ بِي وَأَنَا نَائِمٌ رَجُلُ يَحْمِلُ نَاقُوسًا فِي يَدِهِ، فَقُلْتُ: يَا عَبْدَ اللهِ أَتَبِيعُ النَّاقُوسَ؟ قَالَ: وَمَا تَصْنَعُ بِهِ؟ فَقُلْتُ: نَدْعُو بِهِ إِلَى الصَّلَاةِ، قَالَ: أَفَلَا أَدُلُّكَ عَلَى مَا هُو خَيْرٌ مِنْ ذَلِكَ؟ فَقُلْتُ لَهُ أَكْبَرُ، اللهُ أَكْبَرُ، اللهِ إِلَى الصَّلَاقِ اللهِ السَّلَاقِ اللهُ إِلَى السَّلَاقِ اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَنْبِيهُ إِلَى السَّلَاقِ اللهِ السَّلَاقِ اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَلْهُ اللهُ أَلْهُ أَلْهُ اللهُ أَلْهُ اللهُ اللهُ أَلْهُ اللهُ اللهُ أَلَالِ اللهُ أَلْهُ اللهُ أَلْهُ اللهُ الْعُولِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب من قال ليؤذن في السفر مؤذن واحد، رقم (٢٠٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصَّلاة، باب الإبراد بالظهر في شدة الحر، رقم (٥١١)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب استحباب الإبراد بالظهر في شدة الحر، رقم (٦١٦).

أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ، حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ، حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ، حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ، اللهُ أَكْبَرُ، اللهُ أَكْبَرُ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، قَالَ: ثُمَّ اسْتَأْخَرَ عَنِي غَيْرَ بَعِيدٍ، ثُمَّ، قَالَ: ثُمَّ اسْتَأْخَرَ عَنِي غَيْرَ بَعِيدٍ، ثُمَّ، قَالَ: وَتَقُولُ: إِذَا أَقَمْتَ الصَّلَاةَ، اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، قَلْمَ الصَّلَاةُ، قَدْ قَامَتِ الصَّلَاةُ، قَدْ قَدْ قَامَتِ الصَّلَاةُ، قَدْ أَنْدَى صَوْتًا مِنْكَ اللهُ، فَلَيَّ أَصْبَعْتُ مَعَ بِلَالٍ فَلَيْ عَلَيْهِ مَا رَأَيْتُ مَنْ مَعَ بِلَالٍ فَأَلْقِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ، فَقَالَ رَسُولَ اللهِ، فَقُمْ مَعَ بِلَالٍ، فَخَرَجَ يَجُرُّ رِدَاءَهُ، وَيَقُولُ: وَالَّذِي بَعَثُكَ بِالْحَقِّ يَا رَسُولَ اللهِ، لَقَدْ رَأَيْتُ مِثْلَ مَا رَأًى، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ وَلَقَدْ رَأَيْتُ مِثْلَ مَا رَأًى، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ وَلَقَدْ رَأَيْتُ مِثْلَ مَا رَأًى، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ اللهُ اللهُ وَلَيْتُ مِثْلُ مَا رَأًى، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ الْمَدْ رَأَيْتُ مِثْلُ مَا رَأًى، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ وَلَيْدِي بَعَثُكَ بِالْحَقِّ يَا رَسُولُ اللهِ، لَقَدْ رَأَيْتُ مِثْلُ مَا رَأًى، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ الْمَادِ اللهُ الْمُدُودُ اللهُ الْمُؤْمِ فِي بَيْتِهِ فَحُرَجَ عَلَى الْمُؤْمُ اللهُ الْمُؤْمُ اللهُ الْمُؤْمُ اللهُ ا

فاتفقت رؤيتان عَلَى هذا، فشُرِعَ الأَذَانُ بإقرار الرَّسولِ ﷺ، لكنَّ الرُّؤيا كَانَتْ سببَه، والعَمَل بالرُّؤيا جائزٌ عَلَى الْقَوْل الرَّاجح بشُرُوط:

الشَّرط الأَوَّل: أنْ لا تُعارضَ النَّص، فلا تخالفُ المَعْلُومَ بالشَّرع.

الشَّرط الثَّانِي: أَنْ يَكُونَ الرَّائِي لِها صدوقًا.

الشَّرط الثَّالث: أنْ تدلَّ القَرَائِنُ عَلَى ذَلِك.

أمَّا ما يراه الصُّوفيةُ وأشباهُهم من المرائي، ويقول أحدُهم: أنا رأيت ربي، ورأيت كذا وكذا. فَهَذَا لا يُوثق به؛ لأنَّ الرَّائي لَيسَ مِن ذوِي الصِّدق، وكثيرٌ منها يخالف المَعْلُومَ بالشَّرع.

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارمي: كتاب الصَّلاة، باب في بدء الأذان، رقم (١١٨٧).

والأَذَانُ فَرضُ كِفَايَة، ودَلِيل ذَلِك عَنْ مَالِكِ بْنِ الحُويْرِثِ، أَتَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ فَيْ فَالِكِ بْنِ الحُويْرِثِ، أَتَيْتُ النَّبِيَ ﷺ فَي نَفَرٍ مِنْ قَوْمِي، فَأَقَمْنَا عِنْدَهُ عِشْرِينَ لَيْلَةً، وَكَانَ رَحِيًا رَفِيقًا، فَلَمَّا رَأَى شَوْقَنَا إِلَى أَهَالِينَا، قَالَ: «ارْجِعُوا فَكُونُوا فِيهِمْ، وَعَلِّمُوهُمْ، وَصَلُّوا، فَإِذَا حَضَرَتِ الصَّلاَةُ فَالِينَا، قَالَ: «ارْجِعُوا فَكُونُوا فِيهِمْ، وَعَلِّمُوهُمْ، وَصَلُّوا، فَإِذَا حَضَرَتِ الصَّلاَةُ فَلْيُؤَذِّنْ لَكُمْ أَحَدُكُمْ، وَلْيَوُمَّكُمْ أَكْبَرُكُمْ» (١١).

فالأَمْر «فَلْيُؤَذِّنْ» للوُجُوب، وقَوْله: «أَحَدُكُمْ» يدُلّ عَلَى أنه لَيسَ فَرض عَيْن، وإِنَّمَا هو فَرض كِفايَة.

ولا أَذَانَ لَصَلَاةٍ قبل دخُولِ وقتها أبدًا لِقَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: ﴿إِذَا حَضَرَتِ الصَّلاَةُ فَلْيُؤَذِّنْ لَكُمْ أَحَدُكُمْ ﴾، حَتَّى في صَلَاة الْفَجْرِ لا يُؤذَّنُ لها قبل دخُولِ وقتها، وأما الأَذَانُ الَّذي يَكُونُ في آخِرِ اللَّيل فَهَذَا لَيسَ أَذَانًا للفَجْرِ، بل هو كها قال النَّبِيُّ ﷺ: ﴿لِيُرْجِعَ قَائِمَكُمْ وَيُوقِظَ نَائِمَكُمْ ﴾ (٢).

فالأَذَانُ للفَجْرِ لا يَكُونُ إلا بعد دخُولِ وقتها، ولهِذا جاء في السُّنَنِ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيهِ الصَّبْحِ فَقُلِ الصَّلَاةُ خَيْرٌ مِنَ النَّوْمِ» (١). فظنَّ بَعْضُ النَّاسِ أَنَّ الْمُرَادَ بِالأَذَانِ الأُولِ الأَذَانُ الْأَذَانُ اللَّذِي يَكُونُ في آخرِ النَّوْمِ» (اللَّذِي يَكُونُ بعد دخُولِ الوَقْت: اللَّيل، وقال: إِنَّ قولَ المُؤذِّنِينَ في أَذَانِ الْفَجْرِ الَّذِي يَكُونُ بعد دخُولِ الوَقْت: الصَّلَاةُ خَيْرٌ مِنَ النَّوْمِ، بِدعةٌ، ولكنه تَوهَمَ في ذَلِك؛ لأَنَّ الأَذَانَ الَّذِي يَكُونُ قبل الصَّلَاةُ خَيْرٌ مِنَ النَّوْمِ، بِدعةٌ، ولكنه تَوهَمَ في ذَلِك؛ لأَنَّ الأَذَانَ اللَّذِي يَكُونُ قبل المَّوْقِطَ نَائِمَكُمْ وَيُوقِظَ نَائِمَكُمْ أَوْلَا لَلصَّلَاةِ بل هو كها صرحَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: "لِيُرْجِعَ قَائِمَكُمْ وَيُوقِظَ نَائِمَكُمْ».

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب من قال ليؤذن في السفر مؤذن واحد، رقم (٢٠٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب الأذان قبل الفجر، رقم (٥٩٦)، ومسلم: كتاب الصيام، باب بيان أن الدخول في الصوم يحصل بطلوع الفجر، رقم (١٠٩٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه (١/ ٤٥٧ رقم ١٧٧٩).

وعلى هذا فقولُ الصَّلَاةُ خيرٌ من النَّوْمِ، يَكُونُ في أَذَانِ الْفَجْرِ الَّذي يُؤَذَّنُ لصَلَاةِ الْفَجْرِ، وَهَذَا إِنَّمَا يَكُون بعد دخُولِ الوَقْتِ، ومن العَجَبِ أن بَعْض النَّاس قال: إن قَوْله: الصَّلَاةُ خيرٌ من النَّوْمِ، يدلُّ عَلَى أنَّ المُرَادَ به الأَذَانُ الَّذي يَكُونُ في آخرِ اللَّيلِ؛ لأَنَّهُ قال خيرٌ من النَّوْم، والوَاجِبُ لا يُقالُ فيه خيرٌ، وَهَذَا أيضًا من الغَفْلَةِ عما جاء في كتاب الله عَنَّهَجَلَّ مَن أَنَّ الْخَيْرِيَّةَ تَكُون في أوجبِ الْوَاجِبَاتِ، يقول الله عَنَّهَجَلَّ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ هَلَ ٱدُلُّكُمْ عَلَىٰ تِجِنَرَةِ نُنجِيكُمْ مِّنْ عَذَابٍ ٱلِيمِ ۞ نُوَّمِنُونَ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِـ وَتُجَلِّهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ بِٱمْوَلِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُونَ ۗ [الصَّف:١١-١١]، والمشار إِلَيْه ما سبقَ من الإِيمَان باللهِ ورَسُولهِ، والإِيمَانُ بالله ورَسُولِه هو أصلُ الإِسْلام، وقال اللهُ تعالى: ﴿يَئَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَٱسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ ذَالِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ [الجُمُعَة:٩]، ومن المَعْلُومِ أنَّ السعيَ إِلَى الجُمُعَة بعد أَذَانِها وَاجِبٌ، والحَاصِلُ أن قولَ الْمؤَذِّنِ في أَذَان الْفَجْرَ: الصَّلَاةُ خيرٌ من النَّوم، في الأَذَان الَّذي يَكُون بعد دخُول الوَقْتِ، هذا هو الصَّوَابُ بلا شكِّ؛ لأنَّ الأَذَان الَّذي يَكُون قبل الْفَجْر لَيسَ أَذَانًا للفَجْر، بل هو أَذَان لإيقاظِ النَّائم وإرجاع القائم، فإن قال إِنْسَانٌ: لماذا وُصِفَ بالأَذَان الأول؟

فالجَوَاب عن ذَلِك: أنه أَذَانٌ أولُ بِالنِّسْبَة للإِقَامَة؛ لأنَّ الإِقَامَةَ لا يطلق علَيْها أَنها أَذَانٌ، كما في الحَدِيث: «بَيْنَ كُلِّ أَذَانَيْنِ صَلَاةٌ» (١). إذن الأَذَانُ في الأَصْل بمَعْنَى الإعلام بحُضور الصَّلَاة سواء عند دخُولِ وقتِها أو فيها بعدُ.

وكَيفِيَّةُ الأَذَان وردت فيه سُنةٌ مختلفة، والقَاعِدَةُ: أنَّ ما اختلفتْ ألوانُه مِن السُّنةِ فإنَّه يُعمل بِهَذَا تارةً وبِهَذَا تارة، كما هو الْقَوْل الرَّاجح، وإنَّما قُلْنَا بذَلِك لفائدتَيْن:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب كم بين الأذان والإقامة ومن ينتظر الإقامة، رقم (٩٨)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب بين كل أذانين صلاة، رقم (٨٣٨).

الفَائِدَةُ الأُولَى: الْعَمَلُ بالسُّنتَيْن، لأنك إِذَا لم تعمل بالسُّنتَيْن؛ أهدرتَ وَاحِدَةً مِنها.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: إحياءُ السُّنتَيْن وحفظُهما، لأنك لو لمْ تعملْ بإحداهما؛ لماتت ونُسيت.

هذا ما لـمْ يكـنْ هُناكَ داعٍ لإِحْدَى الصِّفتَيْن، فإنْ كَانَ هُناكَ داعٍ لإِحْدَى الصِّفتَيْن، فإنْ كَانَ هُناكَ داعٍ لإِحْدَى الصِّفتَيْن؛ عَمِلنا بالدَّاعي لذَلِك دون أنْ نَعْمَلَ بالوجهَيْن، ويتضح هذا الإستثناءُ فيها ورد من صِفَات صَلَاةِ الحَوْف، فإنَّ صِفَاتِ صَلَاةِ الحَوْفِ مُتعَدِّدَة، لكنَّ كلَّ وَاحِدَةٍ مِنها لـها حالٌ يناسبها.

فمثلًا، مِن جُملة الصِّفَاتِ أَنْ يُصلِّيَ الْإِمَامُ بِطائفةٍ ركعة، فإِذَا قام إِلَى الثَّانِيةِ قضتِ الرَّكعة ما بقي مِن صَلَاتِها ثم انصر فتْ ووقفتْ في الميدان، وجاءتِ الأُخْرَى وصلتْ مع الْإِمَام الرَّكعة الثَّانِية، وإِذَا جلس للتَّشهد قامتْ فصلتْ ما بَقِيَ مِن صَلَاتِها ثمَّ سَلَّمَتْ مع الْإِمَام.

الصِّفة ثانية: أنَّ الْإِمَامَ يَصُفَّهُم صَفَّيْنِ، ثمَّ يقوم بهم جميعًا ويركع بهم جميعًا ويرفع بهم جميعًا ويرفع بهم جميعًا، ثم إِذَا سجدَ يَسْجُدُ هو والصَّفُّ الأولُّ فقط، وبقيَ الصَّفُّ الثَّانِي قائعًا، فإذَا قام إِلَى الرَّكعة الثَّانِيةِ مع الصَّف الأول، تأخر الصَّفُّ الأولُ وتقدم الصَّفُّ الثَّانِي وأتموا الصَّلة جميعًا؛ هَذِهِ الصِّفةُ وردتْ عَنِ النَّبِي عَيَّاتُه، والصِّفة الأولى كذَلِك وردتْ، فهل نَقُول: إنَّ الإِنْسَانَ خيرٌ بينهما وأنَّه يفعل هذا مرةً وَهَذَا مرةً؟ أو نَقُول: لكل صِفَةٍ ما يناسبها؟

والجَوَاب: أنَّ لكلِّ صِفَةٍ ما يناسبها، ولهِذا تُفعل الثَّانِيةُ فيها إِذَا كَانَ العَدُوُّ بينهم وبين القِبلة، وتُفعل الأولى فيها سوى ذَلِك.

فالحَاصِل، أنَّ القَاعِدَةَ لدينا في هَذِهِ المَسْأَلَة، أنَّ العِبادَةَ إِذَا وردت عَلَى ألوانٍ مِحتلفة؛ فالسُّنةُ أنْ يُعمل بِهَذَا تارةً وبِهَذَا تارةً لفائدتَيْن:

إحداهما: العَمَل بالسُّنتَيْن.

والثَّانِي: إحياء السُّنتَيْن وحفظها، ما لم يكن لوَاحِدَةٍ مِنهما حالٌ تقتضيها، فإنْ كَانَ لـها حالٌ تقتضيها عُمِلَ بها تقتضيه الحال.

إن قال قَائِلٌ: إِذَا خشيتُ تشويشًا واخْتِلَافًا بين النَّاس إِذَا عملتُ بالسُّنتَيْن، فهل السُّنةُ تركُها والأخذ بها اعتاده النَّاس؟

والجَوَاب: نعم، ويدل لهِذا أنَّ الصَّحَابَةَ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ ألغوا الْقِرَاءَةَ بالأحرفِ السَبْعَةِ وجعلوها عَلَى حرف وَاحِدٍ في القُرْآن؛ خشيةَ الاخْتِلَاف والتَّنازع بين النَّاس، وما ورد مع عمر بن الخطَّاب رَضَالِيَهُ عَنْهُ في قِراءَة أحدِ الصَّحَابَةِ خلاف ما كَانَ يقرأ به عمر، وتنازعَا حَتَّى وصلا إِلَى رَسُول الله صَاَلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ.

إذن نُزيد استثناءً آخرَ في هَذِهِ المَسْأَلَة: إِذَا اعتاد النَّاسُ صِفَةً وَاحِدَة، وكان الإِنْسَان لو عَمِلَ بها لأدى ذَلِك إِلَى الاخْتِلَاف والتَّنازع، فهنا يُعمل بها اعتاده النَّاس؛ لكي لا يحصُل تنازعٌ بين النَّاس، ودَلِيل ذَلِك إلغاءُ الصَّحَابَةِ رَضَالِيَهُ عَنْهُمْ عَلَى الْقِرَاءَةِ بالأحرفِ السَّبعةِ، واقتصارهم عَلَى حرفٍ وَاحِدٍ وهو حرف قريش.



# ٧١- عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ: «أُمِرَ بِلَالٌ أَنْ يَشْفَعَ الْأَذَانَ، وَيُوتِرَ الْإِقَامَةَ»<sup>(١)</sup>. الشَـَرْح

قَوْله: «أُمِرَ»: حُذِفَ الفَاعِلُ للعِلمِ به؛ لأنَّ الآمرَ بالشَّرْعِ هو الرَّسُولُ ﷺ فيكُونُ الَّذي أَمَرَ أَنسًا هو رَسُول الله، ﷺ، وهَذِهِ الصيغة يعني صيغة الأَمْر والنَّهْي في البناء للمجهول يسمِّيها علماء المصطلح المرفوعَ الحكميَّ، ويقابله المرفوعُ الصريحُ، فمثلًا هَذَا الحَدِيث الَّذي معنا لو قال أَنسُ أمر النَّبِيُ ﷺ بلالًا أن يشفعَ الأَذَانَ ويوترَ الإِقَامَة، لكان مرفوعًا صريحًا، لكن لها قال أُمِرَ فحُذِفَ الفَاعِلُ، فإنَّه يُسمَّى مرفوعًا حكمًا.

إِذَا قال الصَّحابي: ﴿أُمِرَ ﴾، أو ﴿أُمِرْنَا ﴾، أو ﴿نُهِيَ ﴾، أو ﴿نُهِينَا ﴾، أو ﴿مِن السُّنة ﴾، أو ﴿فقد عصى أبا القاسم »، أو مَا أَشْبَه ذَلِك ؛ فإنَّ هذا له حُكْمُ الرَّفع، أو قل: مرفوعٌ حكمًا، ولا تقلُ إنَّه مرفوعٌ بدون قيد ؛ لأنك لو قلت: إنَّه مرفوعٌ بدون قيد ؛ لأوهم ذَلِك أنَّه مرفوعٌ صريحًا، وهو لَيسَ كذَلِك.

وقولنا: إنه مرفوعٌ حُكمًا لا يعني سُقُوطَ الاسْتِدْلالِ به، بل يُستدل به لكنَّه لا يُجعل في مرتبة المرفوع صريحًا.

وعلى هذا، فهل لنا أنْ نَقُول: أمرَ رَسُول الله ﷺ بلالًا أنْ يشفع الأَذَان، أم يجب أنْ ننقِلَه كما ورد؟

والجَوَابِ: أَنَّنا ننقِلُه كما ورد، ثم نَقُول: والآمر رَسُولُ الله.

فإن قال قَائِل: لماذا حُذف الفَاعِلُ؟ قُلْنَا: للعِلم به.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب بدء الأذن، رقم (٥٧٨)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب الأمر بشفع الأذان وإيتار الإقامة، رقم (٣٧٨).

فإن قال آخر: لماذا لم يُصَرَّحْ به لأنَّهُ أقوى؟

قُلْنَا: بَعْض العُلَمَاء قال: لِتَرَدُّدِ الرَّاوِي في ذَلِك، أو لسَببِ اقتضاه، وإلا فلا شَكَّ أَنَّه إِذَا كَانَ مرفوعًا فإنَّ التَّصريح بالرَّفع أولى، لكنْ قد يَكُونُ هُناكَ أسبابٌ أدت إِلَى أَنْ يُصاغَ بَهَذِهِ الصِّيغة (أُمِرْنا) (أُمِرَ) (نُهينا) (نُهي)، ومَا أَشْبَه ذَلِك.

قَوْله: «أُمِرَ بِلَالٌ»: بلالٌ هو أحدُ مُؤَذِّني رَسُولِ الله ﷺ، والثَّانِي عبدُ اللهِ بنُ أُمِّ مَكْتُوم، هذا في المدينة، أمَّا في مكة فالمُؤذِّن أبو مَحْذُورة.

قَوْله: «أَنْ يَشْفَعَ الْأَذَانَ»: أي يجعلُه شَفعًا، والمُرَاد غالبُ جملِه لا كلُها؛ لأنَّ آخرَ جملةٍ مِنه وِتر، وهي قَوْله: «لَا إِلَه إِلَّا اللهُ»، وهَكذا غالب العِبَادات يُقضى عَلَى وِتر: فالطَّواف سبع، والسَّعي سبع، والصَّلوَات الحَمْس سبع عشرة، وصَلاة اللَّيل تُختم بالوِتْر، وَهَذَا مصداق قول النَّبِي ﷺ: «إِنَّ الله وَتْرٌ يُحِبُّ الْوَتْر، فَأَوْتِرُوا يَا أَهْلَ الْقُرْ آنِ» (ا)، والمَعْنَى أَنَّه يحب الوِتْرَ فيَشرَعُه للعِباد، ولَيسَ المَعْنَى أَنَّك تُوتر في كل الْقُرْ آنِ» (ا)، والمَعْنَى أَنَّه يحب الوِتْرَ فيَشرَعُه للعِباد، ولَيسَ المَعْنَى أَنَّك تُوتر في كل شَيْء، ولكن أوتر بها جاء به النصُّ.

بَعْضِ النَّاسِ يُطَيِّبُكَ مرة، ثم يُطَيِّبُكَ الثَّانِية، ثم يقول: أوترْ. لا، هذا لَيسَ بصحيح، وبَعْضُ النَّاسِ يأكل تمرًا، فإذَا أكل عشرًا قال: أوتر بوَاحِدة. وَهَذَا أيضًا لَيسَ بصحيح، فتعمد الإتارِ فيها لم يرد به إتار هو مِن البدع، ويدل لذَلِك أنَّ أنسَ البنَ مالكِ رَضَالِيَهُ عَنْهُ لهَا ذكر أنَّ النَّبي عَلَيْ كَانَ يأكلُ قبل أنْ يغدو إلى صَلَاة الْعِيدِ ابنَ مالكِ رَضَالِيَهُ عَنْهُ لهَا ذكر أنَّ النَّبي عَلَيْ كَانَ يأكلُ قبل أنْ يغدو إلى صَلَاة الْعِيدِ يومَ الفطرِ يأكلُ تمرات قال: ويَأكنُهُنَ وِتُراً (٢)، فدل هذا عَلَى أنَّ الرَّسول يقصِد الوِتْر، فإذا شئت أنْ تُحْرِجَ مَن طَيَّبَكَ وقال: الوِتْر، وإذا شئت أنْ تُحْرِجَ مَن طَيَّبَكَ وقال:

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الدعوات، باب لله مائة اسم غير واحد، رقم (۲۰٤۷)، ومسلم: كتاب الذكر والدُّعاء والتوبة والاستغفار، باب في أسهاء الله تعالى وفضل من أحصاها، رقم (۲۲۷۷). (۲) أخرجه البخاري: كتاب العيدين، باب الأكل يوم الفطر قبل الخروج، رقم (۹۱۰).

أُوتر بثلاث. قل: يا أخي أكثرُ الوِتْر إِحْدَى عشرَة، فأظنُّه لنْ يُطَيِّبَكَ إِحْدَى عشرةَ موةً؛ لأنَّه ستَنْتَهي القارورة.

فعلى كل حال، نحن نَقُول: تعمدُ الإتارِ فيها لم يردْ به الإتارُ بِدْعَة؛ لأنَّ التَّعبد لله بِما لم يَشرعُه بِدْعَة.

قَوْله: «أَنْ يَشْفَعَ الْأَذَانَ»: قُلْنَا: يشفعه في غالب جُمله، والأَذَان معروف، نبدأُ التَّكبيرات في أولِّها أَرْبَع، والشهادةُ بالتَّوحيدِ اثنتان، وبالرسَالة اثنتان، والحي عَلَى الصَّلَة اثنتان، وللفلاح اثنتان، وللتَّكبير اثنتان، ويُختم بلَا إِلَه إِلَّا اللهُ، الَّتي هي كَلِمَة التَّوحيد.

قَوْله: "وَيُوتِرَ الْإِقَامَةَ": أي الإِقَامَة للصَّلاة، أي يجعلُها وِترًا في غالب جملها لا في الكل، ولذَلِك نجدُ أنَّ في الإِقَامَة ما هو شَفعٌ مثل التَّكبير في الأول، وقد قامت الصَّلَاة، والتَّكبير في الأخير؛ يبقى عندنا الإتار في الشَّهادتَيْن، والحَيْعَلَتَيْنِ، والخَيْعَلَتَيْنِ، والخَيْعَلَتَيْنِ،

وإنَّمَا قُلْنَا بِذَلِكَ وَلَمْ نَأْخَذُ بِالظَّاهِرِ؛ لأَنَّ عَمَلَ الْمُسْلِمِينَ المستمرَّ عَلَى ما ذكرنا، وإلا لكان للقَائِل أَنْ يقول: إنَّ الإِقَامَةَ هي: اللهُ أَكْبَرُ، أشهد أن لا إِلَه إِلَّا اللهُ، أشهد أنَّ مُحَمَّدًا رَسُول الله، حي عَلَى الصَّلَاة، حي عَلَى الفلاح، قد قامتِ الصَّلَاة، اللهُ أَكْبَرُ، لَا إِلَه إِلَّا اللهُ. فتكُون ثماني جُمِل، وَهَذَا خلافُ المعهود الَّذي كَانَ اللهُ أَكْبَرُ، لَا إِلَه إِلَّا اللهُ. فتكُون ثماني جُمِل، وَهَذَا خلافُ المعهود الَّذي كَانَ المُسْلِمون يعملون به، لذَلِك احتجنا إِلَى أَنْ نَقُولَ: يشفع الأَذَانُ في غالب جملِه، بل في أكثر جملِه؛ لأنَّ ما في الأَذَان إتار، إلا في (لَا إِلَه إِلَّا اللهُ).

فإِذَا قال قَائِل: هل الأَمْرُ بالصِّفةِ أمرٌ بالأَصْل؟

والجَوَاب: لا، ما لم يوجد دَلِيلٌ عَلَى الأَمْر بالأَصْل، فإذَا قلت: إذَا ورد عَنِ

النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ صِفَة معينة في عملٍ معين، فالصِّفةُ مَطْلُوبة، والْعَمَلُ يُنظر إِذَا كَانَ مَشْرُوعًا مَعْلُومَ الشَّرعية عمِلْنا، وإلا قُلْنَا: إنَّ المَشْرُوعَ أنْ يُعمَلَ عَلَى هَذِهِ الصِّفة.

نذكر مِثَالًا: النَّوم، أمر النَّبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ البَرَاءَ بنَ عازبِ أَنْ يضطجعَ عَلَى جنبه الأَيْمَن (١)، فعندنا الآن اضطجاعٌ، وعندنا أَنْ يَكُونَ عَلَى الجنبِ الأَيْمَن، فأيها المَأْمُور به؟

أنَّ يَكُونَ عَلَى الجانب الأَيْمَن، ولِهِذا لا نَقُول للإِنْسَان: نأمرُك بأنْ تضطجع. فلو نمتَ جالسًا ما نَقُول لك شيئًا، لكن إِذَا اضطجعت فليكنْ عَلَى الجنب الأَيْمَن.

فهل نَقُول: إنَّ النَّومَ مَأْمُورٌ به، وأنْ يَكُونَ عَلَى الجنب الأَيْمَن، أم نَقُول: إِذَا نِمَتَ فنم عَلَى الجنب الأَيْمَن؟

والجَوَابِ: أَنْ نَقُول: إِذَا نِمتَ فنم عَلَى الجنب الأَيْمَن.

ولو قال قَائِل: هل نأخذ من هَذَا الحَدِيث الأَمْرَ بالأَذَان؟

والجَوَاب: لا، ولكنْ نأخذ مِن هَذَا الحَدِيث الأَمْرَ بشَفْعِ الأَذَان وإتار الإِقَامَة، أمَّا الأَمْرُ بالأَذَان فهو مأخوذٌ من أَدِلَّة أُخْرَى، وهَذِهِ الفَائِدَة يَنْبغِي أَنْ نتفطنَ لها: أنَّ الأَمْرَ بطِفَةٍ معينةٍ في فعلٍ معينٍ لا يَقْتَضي الأَمْرَ بذَلِك الْفِعْلِ المُعَيَّن إلا بدَلِيل.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الوُضُوء، باب فضل من بات على الوُضُوء، رقم (٢٤٤)، ومسلم: كتاب الذكر والدُّعاء والتوبة والاستغفار، باب ما يقول عند النوم وأخذ المضجع، رقم (۲۷۱۰).

لو سأل سَائل: رجلٌ لمْ يدركِ صَلَاةَ الجَمَاعَةِ وصلَّى في بيته، هل يجب علَيْه أَنْ يُؤَذِّنَ؟

والجَوَاب: لا؛ لأنَّ الأَذَانَ للمُنْفَرِد لَيسَ بوَاجِب، الأَذَانُ إِنَّمَا يَكُون للجَماعَة، اثنان فأكثر، لكن لو فُرضَ أنَّه دخل عَلَيْك الوَقْتُ وأنتَ في السَّفر، لستَ في محلِّ أُذِّنَ فيه، ثمَّ قدِمتَ المدينةَ ووجدتَ النَّاسَ قد صلَّوْا فهنا تُؤذِّنُ، إِنْ كنتَ وحدَك فسُنة، وإِنْ كنتَ مع جَماعَةٍ فوَاجِب؛ لأَنَّكم لم تُؤذِّنوا ولم تَكُونوا في مكانٍ أُذِّنَ فيه، وهَذِهِ يَغْفُلُ عنها كثيرٌ مِن النَّاس، فكثيرٌ مِن النَّاسِ يدخلون المَسْجِدَ في السَّفرِ ولا يؤذنون.

ولكن، هل إِذَا دخلتَ المُسْجِدَ وقد انْتَهَتْ الصَّلَاةُ وتفرق النَّاس، وأنتَ في مكانٍ لمْ تسمعْ فيه أَذَانًا ولستَ في البلد، وقُلْنَا: أَذِّنْ. فهل تمسك بمكبرِ الصَّوْتِ وتؤذن؟

والجَوَاب: لا، لما فيه من التَّشويش، ولكنْ أذِّنْ بقدرِ ما يُسمعُكَ ورفقتَك. مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: جَوَازُ حذفِ الفَاعِلِ لِلْعِلْمِ به، ويُؤْخَذ مِن قولِه: «أُمِرَ بِلَالٌ»، ولم يقل: أمرَه رَسُولُ الله، ولهِذا أَمْثِلَة كَثِيرَة، ومنه قَوْله تعالى: ﴿وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴾ [النِّسَاء:٢٨] فالخالق هو الله، لكنَّه حُذف لِلْعِلْم به.

فنستفيدُ من هَذَا الحَدِيث: أنَّ الأَذَانَ شَفْعٌ، وأنَّ الإِقَامَة وَتْرٌ، وَهَذَا باعتبار الأَغْلَبِ، أما قطعُ الأَذَانِ والإِقَامَة فإِنَّه عَلَى وَتْرِ كها عرفتم.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: الفرقُ بين الأَذَانِ والإِقَامَة، وأنَّها ليسَا عَلَى صِفَةٍ وَاحِدَة، وَهَذَا مِن جَلةِ الفرقان الَّذي جاءتْ به الشَّريعَةُ الإِسْلاميَّة، شريعةُ الفرقان لا شريعةُ التَّفرق،

فهنا فرق بين الأَذَانِ والإِقَامَة؛ لأنَّ الأَذَان يُنادى به البعيد، فلِهَذا كُرِّرَ في جمله، فصار خمسَ عشرة جملة، والإِقَامَةُ إِحْدَى عشرة جملة؛ لأنَّهُ يُنادى به البعيد، والإِقَامَة إعلامٌ بالإِقَامَة إِلَى الصَّلَاة، فيُنادى بها القريب، وإن كَانَتْ قد تُسمع من خارج، فعَنْ أَبِي هُرَيْرَة، عَنِ النَّبِيِّ عَيَّا قَالَ: «إِذَا سَمِعْتُمُ الإِقَامَة، فَامْشُوا إِلَى الصَّلاَةِ وَعَلَيْكُمْ فَعَنْ أَبِي هُرَيْرَة، عَنِ النَّبِيِّ عَالَى: «إِذَا سَمِعْتُمُ الإِقَامَة، فَامْشُوا إِلَى الصَّلاَةِ وَعَلَيْكُمْ فِعَنْ أَبِي هُرَيْرَة، وَلاَ تُسْرِعُوا، فَهَا أَدْرَكْتُمْ فَصَلُّوا، وَمَا فَاتَكُمْ فَأَعَوُا»(١).

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ الإعلامَ بالْقِيَامِ للصَّلاةِ يُسمَّى إِقَامَة، وبدخُول الوَقْتِ يُسمَّى أَذَانَا، لكنْ قد يُطلق عَلَى كليهِما أَنَّه أَذَان، فعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مُغَفَّل، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَبْدِ اللهِ بْنِ مُغَفَّل، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَلِيهِما أَنَّه أَذَانَيْنِ صَلاَةٌ»، ثُمَّ قَالَ فِي الثَّالِثَةِ: «لَمِنْ النَّالِثَةِ: «لَمِنْ شَاءَ» (٢)، لكنَّ هذا من باب التَّغليب.

٧٧- عنْ أَبِي جُحَيْفَةَ قَالَ: أَتَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ بِمَكَّةً وَهُوَ بِالْأَبْطَحِ فِي قُبَّةٍ لَهُ حَمْرَاءَ مِنْ أَدَم، قَالَ: فَخَرَجَ بِلَالٌ بِوَضُوئِهِ، فَمِنْ نَائِلٍ وَنَاضِح، قَالَ: «فَخَرَجَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ حُلَّةٌ حُمْرَاءُ كَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَى بَيَاضِ سَاقَيْهِ، قَالَ: فَتَوَضَّأَ، وَأَذَّنَ بِلَالٌ، قَالَ: فَجَعَلْتُ أَتَتَبَعُ فَاهُ هَا هُنَا وَهَا هُنَا - يَقُولُ: يَمِينًا وَشِهَالًا- يَقُولُ: حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ فَجَعَلْتُ أَتَتَبَعُ فَاهُ هَا هُنَا وَهَا هُنَا - يَقُولُ: يَمِينًا وَشِهَالًا- يَقُولُ: حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ خَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ. قَالَ: ثُمَّ رُكِزَتْ لَهُ عَنَزَةٌ، فَتَقَدَّمَ فَصَلَّى الظُّهُرَ رَكُعَتَيْنِ، يَمُرُّ بَيْنَ حَيَّ عَلَى الْعَصْرَ رَكْعَتَيْنِ، ثُمَّ لَمْ يَزَلُ يُصَلِّى رَكُعَتَيْنِ، ثُمَّ لَمْ يَزَلُ يُصَلِّى رَكُعتَيْنِ، ثُمَّ لَمْ يَزَلُ يُصَلِّى رَجُعَ إِلَى اللَّهِ مِنَ اللَّهُ مِنَ الْعَصْرَ رَكُعتَيْنِ، ثُمَّ لَمْ يَزَلُ يُصَلِّى رَجُعَ إِلَى اللَّهِ مِنَ اللَّهُ مَلَى الْعَصْرَ رَكُعتَيْنِ، ثُمَّ لَمْ يَزَلُ يُصَلِّى رَكُعتَيْنِ، ثُمَّ لَمْ يَزَلُ يُصَلِّى رَجُعَ إِلَى اللَّهِ الْمِنَاقِ اللَّهُ اللَّهُ مَنَ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ مِنَ الْمُ الْمُونَ وَكُونَ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب لا يسعى إلى الصَّلاة وليأت بالسكينة والوقار، رقم (٦١٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب كم بين الأذان والإقامة ومن ينتظر الإقامة، رَقم (٥٩٨)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب بين كل أذانين صلاة، رقم (٨٣٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب الصَّلاة، باب سترة المصلي، رقم (٥٠٣).

### الشترح

قَوْله: «حَمْرَاءَ»: لا يلـزم أَنْ يَكُـونَ لـونُها أحمر، ولكـنَّ المَعْنَى أَنَّه مِن القُبب الحمراء، قد تَكُون بُنِيَّةً مثلًا، أو بين الحُمرةِ والصُفرَة، أو مَا أَشْبَه ذَلِك، المهمُّ أَنَّه يطلق علَيْها أنَّها قبةٌ حمراء، ولا يلزم أَنْ يَكُونَ لونُها أحمر، ولكنَّها من النَّوع الأحمرِ مِن القُبب.

قَوْله: «مِنْ أَدَمِ»: أي مِن جُلود، وكانوا يستعملون ذَلِك فيها سبق؛ لأنَّ الغالبَ أنَّ قُببَهم ليستُ كَبِيرَة فتكُون مِن الجلود، كها تَكُون أيضًا مِن القطنِ وغيرِ ذَلِك.

قَوْله: «فَخَرَجَ بِلَالٌ بِوَضُوبِهِ»: وُضُوء يقال: وَضوء بالفتح، ووُضوء بالضم، فالوُضوء بالضم: هو الْفِعْل، يعني حَرَكَة الإِنْسَانِ بعسل يَدَيْه، ثم وجهِه، ثم غسلِ يَدَيْهِ للمرفقَيْن، ثم مسحِ رأسِه، ثم غسلِ رجليه؛ هذا يُسمَّى وُضوءًا، وأمَّا الوَضوءُ بالفتح: فهو المَاءُ الَّذي يُتَوَضَّا به، كما تقول: طَهورٌ وطُهور. فطَهورٌ بالفتح: ما يُتَطَهَّرُ به، وطُهورٌ بالضَّمِ: نفسُ الفِعل، فقَوْله: «فَحَرَجَ بِلَالٌ بِوَضُوبِهِ»: أي بماء للوُضوء.

هذا الوَضوء كَانَ بعد أن توَضَّأ به الرَّسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

قَوْله: «فَمِنْ نَاثِلٍ وَنَاضِحٍ»: أي فأناسٌ أخذوا قليلًا، وأناسٌ أخذوا أكثر، فالقليلُ عُبِّرَ عنه بكَلِمَة (نَاضح)، والكثير عُبِّرَ عنه بكَلِمَة (نائل).

والنَّاضح الَّذي أَخَذَ من غيره، والنَّائل يعني أَخَذَ قليلًا، وفي رواية البخاري أن بَعْضهم لم يحصل عَلَى شَيْء فجعل يتمَسَّح بأعضاءِ أخيهِ الَّتي أَصَابَها المَاءُ، مما يدلُّ عَلَى أَنَّهُم قصدوا بذَلِك التَّبَرُّكَ، وأن هذا بعد أنْ توَضَّأَ به الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ وَهَذَا السِّياق الَّذي ذكره المُؤلِّف هو سياق مسلم، أما البخاري فهو أوضح من هذا؛ إِذْ بَيَّنَ أَنَّه خَرَجَ بِالْمَاءِ بَعْدَ أَنْ تَوَضَّأَ بِهِ الرَّسُولُ، ويمكن أَن نُوَوِّلَ هذا السِّياق وهو قَوْله: «كَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَى بَيَاضِ سَاقَيْهِ قَالَ: فَتَوَضَّأَ، وَأَذَّنَ بِلَالٌ»، أَن نجعل توَضَّأ أي بلال، فيَكُون: فتوَضَّأ بلال، وأذن بلال، حَتَّى يوافق الرِّواية الأُخْرَى في البخاري.

قَوْله: «فَخَرَجَ النَّبِيُّ ﷺ عَلَيْهِ حُلَّةٌ»: الحلةُ الكِسَاءُ من ثَوْبَيْن فأكثر.

قَوْله: «حَمْرَاءُ»: لا يقصدُ بذَلِك أنّها حمراءُ خالصًا، ولكنّها مِن النّوعِ الأحمر، وَهَذَا لا يُنافِي أَنْ يَكُونَ هذا الأحمرُ محلوطًا بلونٍ آخر، كها يقال مثلًا عندنا: الشهاغُ أحمر، مع أَنَ فيه بياضًا، وإنّها أُوّ لْنَا ذَلِك؛ لأنه ثبت عَنِ ابْنِ عَبّاسٍ، عَنْ عَلِيِّ، قَالَ: «نَهَانِي رَسُولُ اللهِ صَلَّاللّهُ عَنْ خَاتَمِ الذَّهَبِ، وَعَنْ لُبْسِ الحَمْرَاءِ» (أ)، فيُجمع بينها بأنّ الحُلةَ الحمراء، يعني أنّها مِن النّوعِ الأحمر، وإنْ كَانَ فيها أعلامٌ أُخْرَى غيرُ حمراء.

قَوْله: «كَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَى بَيَاضِ سَاقَيْهِ»: أي كأنَّه الآن أمامي أنظر إِلَى بياض سَاقَيْهِ؛ لأنَّ السَّاقَ بالنِّسبةِ للحُلةِ الحمراء تَكُون أشَدَّ بياضًا، هذا مِن وجه، ومِن وجه آخر، السَّاقُ أشَدُّ بياضًا مِن القدم؛ لأنَّ القدمَ بارزةُ للشَّمس والهواء؛ فيتغيرُ لونُها، والسَّاقُ مستترة؛ فتكُون باقية على بياضِها، وإنَّما أكد ذَلِك ليبينَ أنَّه قد ضبط الحَدِيث عامًا، وَهَذَا نوعٌ مما يُسمَّى عند أهلِ الْعِلْمِ بالحَدِيثِ بالمسلسل، الَّذي يَأْتِي به الرُّواةُ إِشَارَةً إِلَى أنَّهم قد أكدوا ذَلِك.

قَوْله: «فَتَوَضَّاً وَأَذَّنَ بِلَالُ»: توضَّا أي النَّبي ﷺ، وظَاهِر السِّياق الَّذي نقله المصنِّفُ رَحِمَهُ ٱللَّهُ أَنَّ الرَّسول توضَّا بعد الَّذِين توضؤوا من ناضح ونائل، لكن في سياق آخر، أنَّ الرَّسول توضَّا أولًا ثم خرج بلال بفضل وضوئه، فصار النَّاس ما بين

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١/ ١١٦ رقم ٩٣٩).

ناضح ونائل، وعلى هذا يَكُون هؤُلاءِ الَّذِين أخذوا من وُضُوء الرَّسول ﷺ ما بين ناضح ونائل.

«وَأَذَّنَ بِلَالٌ» وَهَذَا هو الشَّاهدُ مِن الحَدِيث، ولمْ يذكرْ كَيفِيَّةَ الأَذَان؛ لأنَّ كيفيتَه معروفة، كما إِذَا قيل صلَّى الظُّهرَ فلا يحتاج أنْ يُقال: أَرْبَعَ ركَعات، جلس في الرَّكعة الثَّانِية، واقتصر فيما بعدها عَلَى الفَاتِحَة، وقرأ مع الفَاتِحَة شيئًا في الرَّكعتَيْن الأُوليَيْن؛ هذا لا يحتاجه.

قَوْله: «أَذَّنَ»: أي الأَذَانُ المعروف؛ لأنَّ المطلقَ يُحملُ عَلَى المَقَيد.

قَوْله: «فَجَعَلْتُ أَتَتَبَعُ فَاهُ هَا هُنَا وَهَا هُنَا»: يعني أنظرُ إِلَى فمِه الَّذي ينطق به ها هنا وها هنا.

قَوْله: «يَقُولُ: يَمِينًا وَشِمَالًا»: يَحتمل أنَّه تفسيرٌ لِقَوْلِه: «أَتَتَبَّعُ» أي أنَّ الرَّاوِي عن أبي جُحيفة قال: إنَّ مَعْنَى قولِه: «هَا هُنَا وَهَا هُنَا» يعني يَمِينًا وشمالًا، ويَحْتَمِل أنه من كَلَام أبي جُحيفة يعني أنه فسر قَوْله: «هَا هُنَا وَهَا هُنَا» يعني يقول يَمِينًا وشمالًا: حَيَّ عَلَى الصَّلَاة، حَيَّ عَلَى الفلاح، هذا مَقولُ الْقَوْلِ عَلَى التَّقدير الثَّانِي.

قَوْله: «حَيَّ عَلَى الصَّلَاقِ»: اسمُ فعلِ بمَعْنَى (أَقْبِل)، وهو صالحٌ للوَاحِدِ وللجَماعَة؛ تقول للوَاحِد: حَيَّ، وتقول للجَماعَة: حَيَّ، ولا تَقُلْ: حيوا للجَماعَة، ولا حيَّا للاثنَيْن.

وكل ما دلَّ عَلَى الطَّلب بصيغتِه ولم تلحقْه علامةُ التَّثنيةِ أو الجمعِ فإنَّه اسمُ فعل، وهَذِهِ قَاعِدَة أَسْمَاء الأَفْعَال، كل ما دل عَلَى الْفِعْل ولم يقبل علامته؛ فهو اسم فعل.

قَوْله: «حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ»: أقبلوا إِلَيْها، «حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ»: أقبلوا إِلَيْه، وفي ذكر الفلاح بعد الصَّلَاةِ دَلِيلٌ عَلَى أنَّ الصَّلَاةَ من الفلاحِ أو سببٌ للفلاح.

قَوْله: «ثُمَّ رُكِزَتْ لَهُ»: أي للرَّسولِ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

قَوْله: «عَنَزَةٌ»: وهي رمحٌ في طرفِه حديدةٌ مدببةٌ مضرُ وبةُ الرَّأس، تُركزُ أمامَ النَّبِي ﷺ في الصَّلَاة لتكُون سُتْرةً له.

قَوْله: «فَتَقَدَّمَ فَصَلَّى الظُّهْرَ»: ولم يقل: إنَّه أقامَ، لكنْ مِن المعروفِ أنَّ هَدْيَ النَّبِيِّ عَلِيً أَنَّه يؤذَّنُ للصَّلاة ويُقَام.

قَوْله: «ثُمَّ لَمْ يَزَلْ يُصَلِّي رَكْعَتَيْنِ حَتَّى رَجَعَ إِلَى المَدِينَةِ»: لم يزل: أي استمر؛ لأنَّ لدينا أَفْعَالًا تُسمى أَفْعَالَ الاسْتِمْرَار وهي أَرْبَعة: ما زال، ما فَتِئ، ما بَرِح، ما انْفَك. هَذِهِ تُسمى أَفْعَالَ الاسْتِمْرَار، فقوله: «ثمَّ لمْ يَزَلْ»: أي استَمَرَّ يُصلي رَكْعَتَيْنِ مَا انْفَك. هَذِه تُسمى أَفْعَالَ الاسْتِمْرَار، فقوله: «ثمَّ لمْ يَزَلْ»: أي استَمَرَّ يُصلي رَكْعَتَيْنِ حَتَّى رجعَ إِلَى المدينة.

وقد شرع النَّبي ﷺ في الرُّجوع إِلَى المدينة في صباح الرَّابعَ عشرَ مِن شَهْرِ ذِي الحِجة.

#### مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى: استعمال الوِقايةِ مِن الحَرِّ ونحوِه، دَلِيل ذَلِك اتخاذُ النَّبِيِّ ﷺ الْقُبةَ.

ويتفرع عَلَى هَذِهِ الفَائِدَةِ فَائِدَةٌ أَعَمُّ وأشمل: وهي فعلُ الأَسْبابِ الواقيةِ مِن الْأَذَى، ويتفرع عَلَى هذا أيضًا فَائِدَةٌ أُخْرَى: أَنَّ فعلَ الأَسْبابِ لا يُنافي كهالَ التَوَكُّلِ؛ لأَنَّنا نعلمُ أَنَّ أكملَ النَّاسِ توكُّلًا هو رَسُولُ الله ﷺ، ومع ذَلِك كَانَ يأخذ بالأَسْباب، حَتَّى إنَّه يَلبَسُ في الحربِ الدُّروعَ الواقيةَ مِن السِّهام، وفي غزوةِ أُحُدٍ بلِس درعَيْنِ زيادةً في الوقاية.

وعلى هذا، ف اتخاذ الأسبابِ لا يُنافي التَوَكُّل، ويتفرع عَلَى هذا تفريعٌ آخر:

أَنَّ الأَسْبابَ مؤثِّرةٌ في الوقايةِ مِن الشُّرور وفي جلبِ الخَيْرات، ووجه ذَلِك أَنَّه لو قيل: إنَّها غيرُ مؤثرةٍ؛ لكان اتخاذ الأَسْباب عبثًا، كل هَذِهِ تترتب عَلَى قَوْله: «قُبَّةٍ لَهُ خَمْرًاءَ».

ولِلْعُلَمَاءِ فِي تأثيرِ الأَسْبابِ ثَلاثَةُ أَقُوال:

الْقَوْل الْأَوَّل: أَنَّ الْأَسْبابَ مؤثرةٌ بطبيعتِها لا بتقديرِ الله عَرَّكَبَلَ: فيَقولُون: إِنَّ السَّببَ مؤثرٌ في المسبَب و لا بُدَّ.

وَهَذَا قُولُ الطبائعيين والفلاسفة والماديين، يقال: الأَسْباب تُؤثِّر. فأنتَ إِذَا الخَذتَ وقايةً مِن الحَرِّ؛ فلا يَأْتِيك الحَرُّ ضرورة، وهو شبيةٌ بقولِ القَدَرِيَّةِ الَّذِين يَقُولُون: إِنَّ الإِنْسَانَ مُستقِلِّ بعملِه، وهؤُلاءِ يَقُولُون: الأَسْبابُ مُستقِلةٌ بالتَّأثير.

الْقَوْل الثَّانِي: وهو عكس الأول، يَقولُون: الأَسْبابُ لا تؤثِّرُ إطلاقًا مهما كانت، حَتَّى إنَّهم يكابرون في تأثيرِها المُشَاهد، يَقولُون: إِذَا رَمَيْتَ زُجاجةً بحَجَرٍ وهي قابلةٌ للكسرِ فإنَّها تنكسر، لكنَّهم يَقولُون: إنَّ الحجرَ لمْ يكسِرْها، وإِنَّها انكسرت عنده لا به. أي أنَّ الله قدَّرَ أنْ يَكُونَ الكسْرُ عند ملامسةِ الحجرِ للزُّجاجة، فهل هذا معقولُ؟!

ولو وضعتَ ورقةً في نارٍ لاحترقت، ما الَّذي أحرقَها؟ نحن نَقُول: النَّار. لكنَّهم يَقولُون: لا، أنتَ إِذَا قلت: إنَّ النَّارَ أحرقتْها فقد أشركتَ، وإِذَا قلت: إنَّ الطَّعامَ سَدَّ الجوعَ فقد الشركتَ، وإِذَا قلت: إنَّ الطَّعامَ سَدَّ الجوعَ فقد أشركتَ، فهم يَقولُون: لا تُضِفْ إِلَى الأَسْبابِ شيئًا أبدًا.

سُبْحانَ اللهِ! نحن نشاهد النَّار تُحرِق، يَقولُون: لا، ما تحرق، النَّارُ علامةٌ عَلَى الإحراق، والإحراقُ كَانَ مِن الله.

وبِناءً عَلَى قولِمهم يمكن للماءِ أن يُحرِقَ الورقَ؛ لأنَّنا نعلمُ أنَّ اللهَ عَلَى كل شَيْءٍ قدير، لكنَّ الله أجرى الطَّبِيعةَ والعَادَةَ أنْ لا يُحرِقَ الـمَاءُ الورقَ، وإنَّما تُحرِقُه النَّارُ.

هذا الْقَوْلُ لو نُسبَ إِلَى الإِسْلامِ لكان أكبرَ طعنةٍ في الإِسْلام؛ لأنَّ العالمَ كلَّه يعرِف أنَّ الأَسْبابَ مؤثرة، فلو قيل: إنَّ يعرِف أنَّ الأَسْبابَ مؤثرة، فلو قيل: إنَّ الدينَ الإِسْلامي يقول: الأَسْبابُ لا تؤثرُ لضحِكوا به وقَالُوا: أيُّ دينِ هذا؟!

ولِهَذا يُعتبر إنكارُ هَذِهِ الأَسْبابِ طعنًا في الدِّين مِن وجه، وطعنًا في حِكمةِ الله عَنَّهَ بَكَ أَن وَبِه الله عَنَّهَ بَلَانَّ ربطَ المُسَبَّبات بأسبابِها هو مُقْتَضَى الحِكْمَة، فإِذَا نَفيتَ ذَلِك؛ نفيتَ حِكْمَةَ اللهِ عَنَّهَ بَلَّ.

إذن، هذانِ قو لانِ مُتطرفانِ كِلاهُما بَاطِل.

الْقُوْلِ الثَّالِث: وهو الوَسَطُ الحَقُّ، يقول: إنَّ الأَسْبابَ مؤثرةٌ في مسببَاتها ولا شك، لكنَّ الَّذي خلق فيها التَّأثيرَ هو اللهُ عَنَّفَجَلَّ، ولولا أنَّ اللهَ خلقَ فيها التَّأثيرَ ما أثرت، ولِهِذا قال اللهُ تَعالَى للنارِ حين ألقى فيها سيدنا إبراهيم: ﴿ كُونِ بَرْدًا وَسَلَمًا عَلَى إِبْرَهِيكَ ﴾ [الأَنبِيَاء:٦٩]؛ فلمْ تحرقُه، مع أنَّ طبيعةَ النَّارِ هي الإحراق، لكنْ لها أَرَاد اللهُ عَنَّفَجَلَّ ألَّا تحرِقَه لمْ تحرقُه.

وعلى هذا فنقول: الأَسْبابُ مؤثِّرةٌ لا بطبيعتِها، فقولُنا: مؤثِّرةٌ، ردُّ لقولِ مَن قال: غيرُ مؤثِّرة، ردُّ لقولِ مَن قال: إنَّها مؤثِّرةٌ بطبيعتِها، ودُّ عَلَى قولِ مَن قال: إنَّها مؤثِّرةٌ بطبيعتِها، فهي مؤثِّرةٌ بخلقِ اللهِ تَعالَى فيها للقوى المؤديةِ إِلَى التَّأثير.

الْهَائِدَةُ الثَّانِيةُ: اتخاذُ القبةِ مِن جلودِ الأنعام، كما قال تَعالَى: ﴿وَجَعَلَ لَكُمْ مِن جُلُودِ الْأَنعَام، كما قال تَعالَى: ﴿وَجَعَلَ لَكُمْ مِن جُلُودِ الْأَنعَامِ، كما قال تَعالَى: ﴿وَجَعَلَ لَكُمْ مِن جُلُودِ الْمُعْرِفِكُ أَنَّهِ اللَّهَائِقَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الل

تُتَخذُ الخِيامُ مِن الجلود بعد الدَّبغ؛ لآنَك لو اتخذتَها قبل الدَّبغ لأَنْتَنَتْ مع الرُّطوبة. الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: جَوَازُ استخدامِ الأحرار، لِقَوْلِه: «خَرَجَ بِلَالٌ»، وذَلِك بعد أَنْ تَحَرَّرَ.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: جَوَازُ إعانةِ الْمُتوضئ، وإعانةُ الْمُتوضئِ عَلَى ألوان:

فقد تُعين المتوَضَّأُ بتقريبِ المَاءِ له، وَهَذَا وَاضِح.

وقد تُعينُه بصبِّ الوَضوء عَلَى أعضائِه، وَهَذَا جائز، وقد وقع مِن المُغِيرة للنبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّر.

وقد تُعينُه بغَسلِ أعضائه، أي أنْ تأخذَ الـهَاءَ وتغسِل يديَه وتمسحَ رأسَه وتغسلَ رجليَه، لكنْ هل هذا جائز؟

والجَوَاب: نعم، إِذَا نواه مَن أُعين فهو جائز، وإِذَا لمْ يَنْوِهْ فلا يَجُوزُ ولا يصح؛ عَلَى أَنَّنا نُفضِّلُ أَنْ يباشرَ الإِنْسَانُ ذَلِكَ بنفسِه، وألَّا يعتمدَ عَلَى غيرِه إلا مِن حاجة، كمريضِ تَشُقُّ علَيْه الحَرَكَة؛ فيُوَضِّئُه غيرُه.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: أَنَّ الشَّيءَ المُشترَكَ إِذَا لَـمْ يُقَدَّرْ فيه نصيبُ كلِّ وَاحِدٍ مِن المُشتركينَ؛ فللإِنْسَانِ أَنْ يأخذَ ما ينالُه، وهو مأخوذٌ مِن قولِه: «فَمِنْ نَائِلٍ وَنَاضِحٍ»؛ لأَنَّه لَـمْ يقلْ لَبَعْضِ النَّاسِ: انتظروا حَتَّى نُقسِّمَ الـمَاءَ بينكُم، بل اخْتَلَفَ النَّاسُ في النَّيل مِنه.

الْفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: جَوَازُ لُبسِ الأحمر، ويُؤْخَذ من قَوْله: «عَلَيْهِ حُلَّةٌ كَمْرَاءُ».

فإن قال قَائِل: كيف يَكُون الجمعُ بينَ هذا وبينَ ما نهى عنه الرَّسولُ مِن لباس الأَحمر؟

قُلْنَا: الجَوَابُ فيها أسلفنا مِن قبل، أنَّ هَذِهِ الحُلةَ حمراء لكنْ فيها بياضٌ، قد تَكُون فيها أعلامٌ وخطوطٌ بَعْضُها أحمرُ وبَعْضُها أَبْيَض، أو بَعْضُها أحمرُ وبَعْضُها أصفر، وحين إذن لا تَتَمَحَّضُ أنْ تَكُونَ حمراء، والمَنْهِي عنه ما تَمَحَّضَ أحمر، وأمَّا ما كَانَ فيه خِرقٌ فلا بَأْس.

فَلَوْ سَأَلُ سَائِلٌ: يوجد الآن ألبسةٌ مُمْرٌ يلبَسُها بَعْض النَّاس فهل تدخل في النَّهي؟

الجَوَاب: نعم تدخل، إلا إِذَا كَانَ فيها شَيْءٌ مخالفٌ ولو كَانَ سيرًا، أي لو كَانَ خطًّا وَاحِدًا، أو علمًا وَاحِدًا يخالف اللون الأحمر فلا بَأْس؛ أمَّا إِذَا كانتْ حمراءَ خالصة، فإن النَّبِي ﷺ نهى عن ذَلِك.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: أَنَّ النَّبِي عَلَيْ كَانَ يرفع ثَوْبَه حَتَّى يُرى بياضُ سَاقيه، لِقَوْلِه: «كَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَى بَيَاضِ سَاقَيْهِ» يعني أَنَّ الرَّسولَ عَلَيْ كَانَ يرفع ثَوْبَه حَتَّى يبدو سَاقَه، قَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ: «إِزْرَةُ المُؤْمِنِ إِلَى أَنْصَافِ سَاقَيْه، فَهَا أَسْفَلَ مِنْ ذَلِكَ فَفِي النَّارِ» (١) ، لكنْ مع ذَلِك أَسْفَلَ مِنْ ذَلِكَ فَفِي النَّارِ» (١) ، لكنْ مع ذَلِك للإِنْسَان أَنْ يُنزِّلُ الثَّوْبَ إِلَى الكعب، وأمَّا مَا دونَ الكعب فلا يَجُوز، ويدل لذَلِك أَنَّ النَّبِي عَلَيْهِ قَالَ: «إِزْرَةُ المُؤْمِنِ إِلَى أَنْصَافِ سَاقَيْهِ»، وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَيَلَكَ عَنْه، عَنِ الإَزَارِ فَفِي النَّارِ» (١) ، فرغَّب في الأَوَّل النَّبِي عَلِيهِ قَالَ: «مَا أَسْفَلَ مِنَ الكَعْبَيْنِ مِنَ الإِزَارِ فَفِي النَّارِ» (١) ، فرغَّب في الأَوَّل وحذر مِن الثَّانِي، فدل عَلَى أَنَّ ما بينها جائزٌ لا يُرغَّبُ فيه ولا يُحذَّرُ مِنه، ولِهذا كَانَ وحذر مِن الثَّانِي، فدل عَلَى أَنَّ ما بينها جائزٌ لا يُرغَّبُ فيه ولا يُحذَّرُ مِنه، ولِهذا كَانَ فيا يظهر إزارُ أبي بكر رَضَي لَكُعْبَيْ أَسْفَلَ مِن نصفِ السَّاق؛ فعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ وَعَلِيلَةَ عَنْهُ اللهُ إِلَى أَنْ مَا بينها حَرَّ ثَوْبَهُ خُيلاءَ، لمَّ يَنْظُرِ اللهُ إِلَيْهِ يَوْمَ القِيَامَةِ» فيا ذَوْلَ رَسُولُ الله عَلَيْهُ: «مَنْ جَرَّ ثَوْبَهُ خُيلاءَ، لمَّ يَنْظُرِ اللهُ إِلَيْهِ يَوْمَ القِيَامَةِ»

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه: كتاب اللباس، باب موضع الإزار أين هو، رقم (٣٥٧٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب اللباس، باب ما أسفّل من الكعبين فهو في النار، رقم (٥٤٥٠).

فَقَالَ أَبُو بَكْرِ: إِنَّ أَحَدَ شِقَّيْ ثَوْبِي يَسْتَرْخِي، إِلَّا أَنْ أَتَعَاهَدَ ذَلِكَ مِنْهُ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ أَنَّ إِذَارَه أَسْفل مِن اللهِ عَلَيْ النَّاق؛ لأَنَّه لو كَانَ إِلَى نصف السَّاقِ ثم نزلَ حَتَّى يصلَ إِلَى أَسْفل مِن نصفِ السَّاقِ ثم نزلَ حَتَّى يصلَ إِلَى أَسْفل مِن الكعب، لزِم مِن ذَلِك أَنْ تظهرَ العَوْرَةُ مِن فوق، فلمَّا كَانَ هذا اللَّازِم، علِمْنا أَنَّ إِذَارَ أَبِي بكرٍ يصل إِلَى قريب الكعب.

الْفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: أَنَّ السَّاقَ ليست مِن العَوْرَة، ووجه ذَلِك أَنَّ قُولَه: «أَنْظُرُ إِلَى بَيَاض سَاقَيْهِ» يَدُلِّ عَلَى أَنَّ السَّاقَ ليست بعَوْرَة، وإلا لسترَها النَّبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

فيَحْتَمِل هذا التَّعبير أن يَكُون الرَّسول ﷺ شمَّر عن سَاقيه أي رفع إزاره، أو عَلَى أن إزاره قصير، فلو نظرنا إِلَى السِّياق لَقُلْنَا إنه يدُلّ عَلَى أن إزاره قصير، لكن في البخاري، يقول: «شَمَّرَ عَنْ سَاقَيْهِ»، وَهَذَا يعني أنه رفع الإزار عن سَاقيه، فيُسْتَفادُ منه أن تَشْمِيرَ الثَّوب لا بَأْس به، حَتَّى وإن لم يكن قصيرًا، فلا بَأْس أن يُشَمِّرَ الإِنْسَان ثَوْبَه حَتَّى تبدوَ سَاقُه.

الْفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: أَنَّه يَنْبَغِي للراوِي والمخبِر أَنْ يذكرَ ما تتأكدُ به روايتُه وخَبَرُه، لِقَوْلِه: «كَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَى بَيَاضِ سَاقَيْهِ»، أي كأنَّ المَسْأَلَةَ حدثت الآن، لم أَنْسَ منها شيئًا.

الفَائِدَةُ العَاشِرَةُ: جَوَازُ وُضوءِ الرَّجلِ بحضرةِ النَّاس، لَا سِيَّا إِذَا كَانَ قدوةً حَتَّى يَقتدي النَّاسُ به، فبَعْض النَّاسِ يستحيي أَنْ يَتوَضَّأَ أَمامَ النَّاس، فنقول: لا حياء، إِذَا كَانَ النَّبي عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ وهو أشرفُ بني آدم، يَتوَضَّأُ أَمامَ النَّاس، فأنتَ مِن باب أُولى، لَا سِيَّا إِذَا كَانَ الرجلُ قدوةً، كطالبِ علم يَقتدي النَّاس به، فإذَا رَأُوْا كَيفِيَّةَ وُضوئِه فعلوا مثله.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب فضائل الصَّحابَة، باب قول النبي ﷺ: «لو كنت متخذًا خليلا»، رقم (٢٤ ٦٥).

الفَائِدَةُ الحَادِيَةَ عَشْرَةَ: إِثْباتُ الأَذَانِ وأَنَّه لا بُدَّ مِنه، لِقَوْلِه: «وَأَذَّنَ بِلَالُ»، فقولُنا: إِثْبات الأَذَان. الدَّلالةُ مِن الحَدِيثِ وَاضِحة؛ لكنَّ قولَنا: وأَنَّه لا بُدَّ مِنه. هذا يحتاج إِلَى دَلِيل آخر، وإلا لكان هَذَا الحَدِيثُ لا يَقتضي الوُجُوب؛ لأنَّ الْفِعْلَ المُجرَّدَ لا يَقْتضي الوُجُوب؛ لأنَّ الْفِعْلَ المُجرَّدَ لا يَقْتضي الوُجُوب، وهَذِهِ قَاعِدَة: أنَّ فعلَ الرَّسولِ ﷺ المُجرَّدَ لا يَقْتضي الوُجُوب، مَنْ التَّعَبُّد؛ اقتضى أنَّه مَطْلُوب.

ولهَذِهِ القَاعِدَةِ أَمْثِلَةٌ كَثِيرَة مِنها:

كَانَ الرَّسولُ ﷺ إِذَا دخل بيتَه، أولُ ما يبدأُ به السِّواك، فهل يجب علَيْنا إِذَا دخلنا بيوتَنا أنْ نَتَسَوَّكَ أولَ ما ندخل؟

والجَوَاب: لا؛ لأنَّ هذا مُجَرَّدُ فعل، لكنْ يُسَنُّ للإِنْسَانِ إِذَا دخل بيتَه أَنْ يَسَوَّكَ عند دخُولِه الْبَيْتَ تَأَسِّيًا برَسُولِ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّرَ.

ومِن ذَلِك أَنَّ النَّبِي ﷺ قام يُصلِّي مِن اللَّيل، فقام ابنُ عَبَّاسٍ عن يسَارِه؛ فأخذ برأسِه مِن ورائِه وجعله عن يَمِينِه، فهل نَقُول: إنَّه يجب أَنْ يَكُونَ المَأْمُومُ الوَاحِدُ عن يَمِينِ الْإِمَامِ لأَنَّ الرَّسولَ فعل ذَلِك؟

نقول: هذا فعلٌ مُجَرَّد، والْفِعْلُ الْمُجَرَّدُ لا يَقْتَضِي الوُجُوب، وعلى هذا فَكَوْنُ الْمُومِ الوَاحِدِ عن يَمِينِ الْإِمَام هو الْأَفْضَلُ فقط ولَيسَ بوَاجِب.

وقال بَعْضُ العُلَمَاء: إنَّه وَاجِبٌ، وإنه لو صلَّى عن يسَارِه مع خُلوِّ يَمِينِه بَطُلَتِ الصَّلَاة؛ وعلَّلُوا ذَلِك بأنَّ الرَّسولَ ﷺ تَحَرَّك في صَلَاتِه بإدارةِ ابنِ عَبَّاس، وَهَذَا يدُلّ عَلَى أَهُمِيَّةِ هذا الأَمْر، ولكن يُقال في الجَوَاب عن ذَلِك: الحَرَكَةُ اليسيرةُ في الصَّلَاة ليستُ حرامًا حَتَّى نَقُول: إنَّه لا يُنتَهَكُ الحرامُ إلا للوَاجِب، والمَسْأَلَةُ خلافيةٌ معروفة.

إذن نستفيدُ من هَذَا الحَدِيث: أنَّ الأَذَانَ وَاجِبٌ فِي السفر كَمَا هو كَذَلِكُ وَاجِبٌ فِي السفر كَمَا هو كذَلِكُ وَاجِبٌ فِي الحَضِرِ، وهل يتكرَّرُ الأَذَانُ بتكرُّرِ الصَّلَاةِ؟ بمَعْنَى أنه لو كَانَ الإِنْسَانَ يَكُلُّ له أن يجمعَ فهل يؤذنُ مرتيْن أو يكفي أَذَانٌ وَاحِدٌ؟ والجَوَاب: يكفي أَذَانٌ وَاحِدٌ عَلَى الْقَوْل الرَّاجِح، أما الإِقَامَة في المجموعتيْن فلا بُدَّ من إِقَامَةٍ لكل صَلَاة، كما ثبت ذَلِك في صحيح مسلمٍ من حديث جَابِرٍ في قصة حج النَّبِيِّ، صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةَ عَشْرَةَ: أَنَّ المُؤَذِّنَ يلتفتُ يَمِينًا وشِمالًا عند الحَيْعَلَتَيْنِ، لكنْ هل يلتفتُ يَمِينًا بحي عَلَى الصَّلَاة عَلَى اليَمِين، ثم يلتفتُ يَمِينًا بحي عَلَى الصَّلَاة عَلَى اليَمِين، ثم حي عَلَى الفلاح عَلَى اليَمِين، ثم حي عَلَى الفلاحِ عَلَى اليَمِين، ثم حي عَلَى الفلاحِ عَلَى الْيَسِين، ثم حي عَلَى الفلاحِ عَلَى الْيَسَار؟

والجَوَاب: إنَّ أكثرَ الْعَمَلِ وأَقْوَالَ العُلَمَاءِ أنَّ لليَمِينِ حي عَلَى الصَّلَاةِ ولليسَارِ حي عَلَى الفلاح.

وقال بَعْضُ العُلَمَاء رَحَهُمُ اللهُ: لليَمِينِ والْيَسَارِ حي عَلَى الصَّلَاة: اليَمِينُ أَوَّل مرة، والْيَسَارُ المرَّة الثَّانِية؛ ولليَمِينِ والْيَسَارِ حي عَلَى الفلاح: اليَمِينُ أَوَّل مرة، والْيَسَارُ المرَّة الثَّانِية، وَهَذَا -لولا الْعَمَلُ المستمر - لقُلْنَا: إنَّ هذا أقربُ إِلَى الحَدِيثِ وأولى مِن حيثُ النَّاظِر؛ لأنَّ كونَك تُعطي الأَيْمَن حي عَلَى الصَّلَاة، والأيسر حي عَلَى الصَّلَاة، والأيسر حي عَلَى الصَّلَاة، والأيسر حي عَلَى الصَّلَاة، والأيسر حي عَلَى العَدلِ مِن أَنْ تَخصَّ والأَيْمَن حي عَلَى الطَّلاح، والأيسر بحي عَلَى الفلاح، أقربُ إِلَى العدلِ مِن أَنْ تَخصَّ الأَيْمَن بحي عَلَى الطَّلاح مرتَيْن.

الفَائِدَةُ الثَّالثَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ إِقَامَـةَ الصَّلَاةِ مِن أسبابِ الفلاح، ووجهه أنَّه لـمَّا دعا إِلَى الصَّلَاةِ، دعا إِلَى الفلاح، فكأنَّ المُؤذِّنَ يقول: حي عَلَى الصَّلَاةِ الَّتي فيها فلاحُكم، والفلاح هو الفوزُ بالمَطْلُوبِ والنَّجاةُ مِن المرهوب.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةَ عَشْرَةَ: اسْتِحْبَابُ الصَّلَاةِ إِلَى سُترة، لِقَوْلِه: «ثُمَّ رُكِزَتْ لَهُ عَنَزَةٌ»، والظَّاهِرُ أنَّها لمْ تُركزْ إلا بأمرِه، ثم عَلَى فَرضِ أنَّه لمْ يَأْمرْ بها أولًا، فإقرارُه علَيْها دَلِيلٌ عَلَى مَشْرُوعيتها.

وفي وُجُوب السُّترة لِلمُصَلِّي قولان لِلْعُلَمَاء، منهم من قال: إنها وَاجِبَة، ومنهم من قال: إنها عَير وَاجِبَة، بل هي سُنة، ومنهم من فصَّل، فقال: إن كَانَ المُصَلِّي يخشَى مارًّا فهي سُنة، فَمَثَلُ الَّذي يُصلِّي في برحة بيته لا يخشى مارًّا فهي سُنة، فَمَثَلُ الَّذي يُصلِّي في برحة بيته لا يخشى مارًّا؛ فليسَ عنده أحد؛ لذا لا يجب عليه أن يُصلي إلى سُترة، بل يُسَنُّ.

وأما إِذَا كَانَ يخشى مارًّا، فإِنَّه يجب علَيْه أن يُصلِّيَ إِلَى سُترة، لئلا يُعَرِّضَ صَلَاتَه لِـمَا يُنقصها أو يُبطلها، وَهَذَا الْقَوْل بالتَّفصيل قولٌ قوي له وجهه.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ المُسَافِرَ يُشرع له أَنْ يُصَلِّيَ الظُّهر رَكَعَتَيْن من وقت خُرُوجه من بلده إِلَى أَن يرجعَ إِلَيْه، ودَلِيله ما رواه أنسُ بن مالكِ رَضَالِللهُ عَنْهُ، «أَنَّ النَّبِيَّ عَلِيْهُ أَقَامَ فِي مَكَّةَ عَشْرَةً يُصَلِّي رَكْعَتَيْنِ حَتَّى رَجَعَ إِلَى المَدِينَةِ»(١).

وعلى هذا فنقول: إن المُسافِر يُصلِّي رَكْعَتَيْنِ حَتَّى يرجعَ إِلَى بلده، ولا فرق بين طول السَّفر وقصره، فانتَبِهْ إِلَى ذَلِك؛ لأَنَّهُ لا دَلِيلَ عَلَى الفرق، فلم يقل النَّبيُّ عَلَيهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ فِي يوم من الأَيَّام لأمته: من أقام كذا وكذا فليُقصِّر، ومن أقام كذا وكذا فليُتم، بل ظاهِر سنته أنه لا فرق بين طول السَّفر وقصره؛ لأَنَّهُ أقام في مكة عشرة أيام، أَرْبَعة أيام قبل الخُرُوج إِلَى المشاعر، وستة أيام بعد الخُرُوج إِلَيْها، وأقام في تَبُوكَ عشرين يومًا، وأقام في مكة تسعة عشرَ يومًا، ولم يقل للنَّاس: من زاد عَلَى هَذِهِ المُدَّة فعلَيْه الإتمام، بل إن كون الرَّسول ﷺ يَقْدَمُ يوم حجة الوداع في الْيَوْم هَذِهِ المُدَّة فعلَيْه الإتمام، بل إن كون الرَّسول ﷺ يَقْدَمُ يوم حجة الوداع في الْيَوْم

<sup>(</sup>١) مصنف ابن أبي شيبة (٢/ ٤٥٣).

الرَّابِع ويُصلِّي رَكْعَتَيْنِ إِلَى أَن يرجع إِلَى المدينة، وهو يعلم أَن من الحُجَّاج من يَقْدَمُ قبل الْيَوْم الرَّابِع قطعًا، ومن الحُجَّاج من يَقْدَمُ قبل الخامس، أو الثَّالث، أو الثَّانِي، أو الأُول، ولم يقل: أيها النَّاس من قَدِمَ قبل الْيَوْم الرَّابِع فَلْيُتِمَّ، مع كون الحَاجَة داعيةً إِلَى الإبلاغ، والإبلاغ في هَذِهِ الحال وَاجِب عليه، فلو كَانَ الأَمْر مُحُدَّدًا، لحدده، فلمَّ المَّ يفعل عُلِمَ أنه لا داعي للتَقيُّدِ بأَرْبَعة أيام، وَهذَا دَلِيل وَاضِح، وعليه فيكُون اسْتِدلال من استدل بفعل الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلامُ في حجة الوداع، يَكُون اسْتِدلاله دَلِيلًا علَيْه؛ لأنَّ الرَّسول قدم في الْيَوْم الرَّابِع اتّفاقًا لا قَصدًا.

وفي اللَّفْظ الآخر الَّذي ذكره أبو جُحَيْفَةَ: «فَصَلِّى الظُّهْرَ رَكْعَتَيْنِ، وَالْعَصْرَ رَكْعَتَيْنِ، وَالْعَصْرَ رَكْعَتَيْنِ» (أَ فَيه دَلِيل عَلَى جَوَاز جمع الْمُسَافِرِ المقيمِ، وأنَّ الجمعَ للمُسَافِر لَيسَ خاصًّا بِمَا إِذَا جَدَّ به السَّير، فانتبِهْ إِلَى ذَلِك، ووجهه: أنَّ النَّبِيِّ ﷺ جمع بين الظُّهر والعَصْر وهو مقيم في الأبطح لم يخرج بعد.

فإن سأل سَائل: أَلَيْس النَّبِي عَلَيْ أَقَام في مِنى يوم الثَّامن ويوم الْعِيد وما بعده وكان يقصر ولا يجمع؟ قُلْنَا: بلى، لكِنَّنا لا نَقُول: إن الجَمْع للمقيم سُنة، بل نَقُول إن الجَمْع للمقيم جائز، وتركه أفضل، وأما من جَدَّ به السَّير فالجمع في حقه أفضل، وتركه جائز، وعلى هذا فالأحاديث الَّتي تقيِّد الجمع بها إِذَا جد به السير يُراد بها الجمع المسنون، وأما الجمع الجائز فهو جائز للمُسَافِر، سواء كَانَ سَائرًا قد جَدَّ به السَّيرُ، أو نازلا، وَهَذَا الْقَوْل هو الرَّاجح، إذن الجمع دائر بين الجَوَاز والاسْتِحْبَاب، فإن كَانَ المُسَافِر نازلًا فتَرْكُ الجمع أفضل مع جَوَازه، وإن كَانَ سَائرًا فالجمع أفضل مع جَوَاز تركه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الوُضُوء، باب استعمال فضل وُضُوء النَّاس، رقم (١٨٥)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب سترة المصلي، رقم (٥٠٣).

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: عشرةَ: أَنَّ المُسَافِرَ إِذَا وصل إِلَى بلده وجب عليه الإتمام؛ لِقَوْلِه: «حَتَّى رَجَعَ إِلَى المَدِينَةِ»، وعلى ذَلِك، لو أَنَّ المُسَافِرَ دخل عليه الوَقْت في السَّفر، ثم وصل إِلَى بلده قبل أن يُصلِّي، فيُصلِّي صَلَاة مقيم، يُتم ولا يقصر لِقَوْلِه: «حَتَّى رَجَعَ إِلَى المَدِينَةِ»، ولو كَانَ الأَمْر بالعكس، أي: دخل عليه الوَقْت وهو في بلده ثم ارتحل قبل أن يُصلِّي وصلَّى في السَّفر، فيُصلِّي صَلَاة مُسَافِر؛ لأنَّ العِبرة بفعل الصَّلَاة، فإن صليتَ في بلدك فأنت مقيم، فتصلي صَلَاة مقيم، وإن صليتَ في السَّفر فتصلي صَلَاة مقيم، وإن صليتَ في السَّفر فتصلي صَلَاة مقيم، وإن صليتَ في بلدك فأنت مقيم، فتحلي صَلَاة مقيم، وإن صليتَ في السَّفر فتصلي صَلَاة مقيم، وإن صليتَ بين أن يدخل عَلَيْك الوَقْت في سفرك أو بلدك.

وكذَلِك لو خرج وقت الصَّلَاة، فإن كَانَ في بلده قضاها تامة؛ لأنَّهُ لو أداها قبل خُرُوج وقتها لأتمَّ، فالقضاء كذَلِك، كمن فاته الظُّهر أو العَصْر حَتَّى دخل المَغْرِب؛ لأن وقت الظُّهر والعَصْر وَاحِد في حق مَن يجمع، فيُصلِّيهما أَرْبَعًا.

قول المُؤذِّن: «حي عَلَى الصَّلَاة حي عَلَى الفلاح» ذكرنا أنه بمَعْنَى (أَقْبِلْ)، فإِذَا كَانَ الإِنْسَان يؤذِّن في سفر لقوم حَاضِرين عنده في المصلَّى فسَيَقُولُ -أيضًا- (حي عَلَى الصَّلَة)، فإن سأل سَائل: كيف يقول: «حي» وهم موجودون قد حضروا؟

فا جَوَاب: إن الإقبال إِلَى الصَّلَاة نوعان: إقبال بالبدن والْقَلْب، وإقبال بالندن الإقبال إلى الصَّلَاة نوعان: إقبال بالبدن بالْقَلْب دون البدن، فإن كَانَ الإِنْسَان خارج المصلَّى فدعوته دعوة إقبال بالقلب، وإن كَانَ حَاضِرًا فدعوته دعوة إقبال بالْقَلْب؛ ولذَلِك، إِقَامَة الصَّلَاة تُقامُ للحَاضِرين ويُقالُ فيها (حي عَلَى الصَّلَاة) أي: أقبل إليها بقلبك.

ورد عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أنه نهى عن لبس الأحمر، وورد عنه أنه لَبسه، فيلجأ بَعْض العُلَمَاء إِلَى الجمع بينهما، فيقول: هذا يدُلِّ عَلَى أنَّ النَّهي للكراهة، فيقال له: وهل يفعل الرَّسولُ ﷺ لكُرُوهَ؟! لأنَّهُ إِذَا ورد النَّهي ثم فعله الرَّسولُ ﷺ دل عَلَى الجَوَاز،

ولا يدُلّ عَلَى الكراهة؛ لأنَّهُ يَبعد أنَّ الرَّسولَ ﷺ يفعل مَكْرُوهًا، فَهَذَا الجمع فيه نظر.

بَعْضُ المؤذِّنِينَ في بَعْضِ البلاد بعد ما يَنتَهي من الأَذَان، أي بعد قول: «لَا إِلَه إِلَّا اللهُ» يقولُ في مُكَبِّر الصَّوْت: اللَّهُمَّ صلِّ عَلَيْك يا رَسُول الله ويا خاتم رُسل الله ويا شفيع خلق الله، والله أُكْبَرُ كبيرا والحَمْدُ للهِ كثيرا، فَهَذَا من البدع بلا شك، ويا شفيع خلق الله، والله أُكْبَرُ كبيرا والحَمْدُ للهِ كثيرا، فَهَذَا من البدع بلا شك، ويا شفيع خلق الله والله يستجيبوا فهم آثمون، وللنَّاصح ويجب نُصحُهم، وأن ينتهوا عن ذَلِك، فإذَا لم يستجيبوا فهم آثمون، وللنَّاصح الأجر، كما يجب عَلَى المسؤول عَنِ المَسَاجِد نَهْيُهُمْ عن مخالفة السُّنة، وفعلِ البِدْعَة، ولو عَزَلَ وَاحِدًا من هؤلاءِ، ارتدع الباقون.

والإعلان -الأَذَان- عَلَى ذَلِك صحيح، لأَنَّهُ انتهى منه قبل إدخال البِدْعَة فيه، ويترتب عَلَى ذَلِك أنَّ مَن سَمِعه يُجيب.

وبَعْضهم يقول: أشهد أن سيدنا مُحمَّدًا رَسُول الله، فَهَذَا نَقُول له: لو كَانَ سيدك حقًّا ما تجاوزت شريعته، فعجيب من هؤُلاءِ يُسيدون الرَّسول ﷺ ويخالفونه، والسيد يجب أن يَكُون مطاعًا.

ابن عمر أقام ستة أشهر يقصر الصَّلَاة وكان السَّلف الصَّالح أيضًا يُنتدَبون إلى القضاء في بَعْض القرى فيَجْلِسون سنتين أو أكثر وهم يَقصُرون الصَّلَاة، ولا حَدَّ للإِقَامَة، لأنَّهُ لا دَلِيلَ علَيْه، فإن قيل: ألستم تقولون لو أنَّ الإِنْسَان أقام لحَاجَة ينتظرها فإنَّه مُسَافِر ولو بقي سنين؟

قُلْنَا: نعم، هم يَقولُون بِهَذَا، لكن الفرق أنَّ الحَاجَة قد يَكُون معروفًا وقت انتهائها، وقد لا يُعرف، فيَقولُون إن عُرِفَتْ متى تَنْتَهِي الحَاجَة انقطع السَّفر، وإن لم تُعْرَفْ لم ينقطع، سُبْحانَ اللهِ ما هو دَلِيل هذا؟! مَن قال بِهَذَا التَّفريق؟! أيُّ فرقٍ

بين إِنْسَان يقول أنا جالس مُنتَدَب شهرين، جالس يقينًا، وإِنْسَان يقول أنا مُنتدَب لحَاجَة، لا أدري أتنقضي الْيَوْم أم بعد شهرين؟ كلهم عَلَى سفر ما أَرَادوا البقاء، ولذَلِك تجد الَّذي أقام لحَاجَة لُدَّة شهرين مثلًا يقول: لو انقضت الحَاجَة الْيَوْم لَسَافرت ورجعت إِلَى بلدي، وكتبنا في هذا رسَالة مطولة وذكرنا الأَدِلَة.

قَوْله: «يَمِينًا وَشِمَالًا، فِي حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ» فإن قيل: هل مَعْنَاه كل جَلَة عَنِ اليَمِين والشمال؟ كل جملة عَنِ اليَمِين والشمال؟

قُلْنَا: لِلْعُلَماء فيها قولان:

الأَوَّل: أن يقول: «حي عَلَى الصَّلَة» عَلَى اليَمِين و «حي عَلَى الصَّلَة» عَلَى السَّلَة» عَلَى الْيَسَار، و «حي عَلَى الْفلاح» عَلَى الْيَسَار.

والثَّانِي: أَنَّ «حي عَلَى الصَّلَة» بجملتيها عَلَى اليَمِين و «حي عَلَى الفلاح» بجملتيها عَلَى اليَمِين، وَهَذَا الَّذي علَيْه عمل النَّاس.

قَوْله: «ثُمَّ لَمْ يَزَلْ يُصَلِّي رَكْعَتَيْنِ حَتَّى رَجَعَ إِلَى اللَدِينَةِ»، فيه أنَّ قصر المُسَافِر إِلَى أن يرجع إِلَى بلده.

## من شُرُوط الأَذَان:

الأَوَّل: أَن يَكُون بصوت يُسمِع من ينادَى له هذا أدنى شَيْء، كما إِذَا كنا جَماعَة في سفر فلا بُدَّ من رفع الصَّوْت عَلَى وجه يسمعه كل الجَمَاعَة، وإِذَا كانوا قريبين فلا حاجة إِلَى رفع الصَّوْت المتناهي، ومَعْنَى لا حاجة أي: لا ضرورة، ولكن كُلَّما رفع صوته فهو أفضل لأنَّهُ لا يسمعه شَيْء إلا شهد له يوم الْقِيَامة.

الثَّانِي: أَن يَكُون بعد دُخُول الوَقْت، لحديث مالك بن حُوَيْرِثِ: «إذَا حَضَرَتِ

الصَّلَاةُ فَلْيُؤَذِّنْ لَكُمْ أَحَدُكُمْ »<sup>(۱)</sup>.

وعلى هذا فيَكُون الأَذَان الَّذي يؤذَّن في آخر اللَّيل لَيسَ أَذَانًا لصَلَاة الْفَجْر؛ لأَنَّهُ يَكُون قبل وقته.

الثَّالث: أن يَكُون تام الجُمَل، في الأَذَان خمسَ عشرةَ جملةً، وفي الإِقَامَة إِحْدَى عشرةَ جملة، وفي خلاف بين العُلَمَاء في هَذِهِ المَسْأَلَة.

الرَّابع: أَن يَكُون من وَاحِد، فلو أَذن شَخْصٌ أولَّ الأَذَان وأكمله آخر فإنَّه لا يُجزئ، لا بُدَّ أن يَكُون من وَاحِد.

الخامس: أن يَكُون من ذَكَرٍ؛ لأنَّ الأنثى ليست ممن يُشرع لها رفع الصَّوْت.

السَّادس: أن يَكُون عاليًا بالوَقْت إما بنفسه أو بغيره، فإن كَانَ جاهلًا ولا يَسْأَل، فإِنَّه لا يصح أَذَانه؛ لأَنَنا لا نعلم هل يؤذن في الوَقْت أو لا.

السَّابع: أَن يَكُون مرتبًا يبدأ بالتَّكبير ثم بالشَّهادتَيْن ثم بالحَيْعَلَتَيْنِ، فلو أنه قدم وأخر، لم يصح.

#### 

٧٣- عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِلَهُ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: «إِنَّ بِلالًا يُطَلِّمُ أَنَّهُ قَالَ: «إِنَّ بِلالًا يُؤذِّنُ بِلَيْلِ، فَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يُؤَذِّنَ ابْنُ أُمِّ مَكْتُوم»(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب من قال ليؤذن في السفر مؤذن واحد، رقم (٦٠٢)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب من أحق بالإمامة؟ رقم (٦٧٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الشهادات، باب شهادة الأعمى وأمره ونكاحه وإنكاحه ومبايعته وقبوله في التأذين، رقم (٢٥١٣)، ومسلم: كتاب الصيام، باب بيان أن الدخول في الصوم يحصل بطلوع الفجر، رقم (٢٠٩٢).

### الشترح

هذا قاله النَّبِي ﷺ في رَمَضَان، يُخاطِبُ مَنْ يريدُ الصِّيامَ، وكان قد اتخذ في رَمَضَان مُؤَذِّنَيْن، أُولُّ هِمَا بلالُ، والثَّانِي ابن أَم مَكْتوم، فكان بلال رَضَالِفَعَنْهُ يؤذن في آخر اللَّيل ليُرْجعَ القائمَ ويُوقظَ النَّائمَ، هَكذا قال النَّبِي ﷺ: «إنَّ بِلالا يُؤَذِّنُ بِلَيْلٍ لِيُرْجِعَ قَائِمَكُمْ ويُوقِظَ نَائِمَكُمْ »(۱)، أي: يوقظ النَّائم ليتسحرَ، ويُرجع القائم، أي يمنعه من قيامه حَتَّى يتفرغَ للسحور.

قال: "إنَّ بِلَالاً يُؤَذِّنُ بِلَيْلِ"، أي: قبل النَّهار، وَهَذَا يتناول ما إِذَا كَانَ قبل الْفَجْر بدقائق، فإِنَّه يقول: "يُؤَذِّنُ بِلَيْلِ، فَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يُؤذِّنَ"، والمُرَادُ بالأكلِ والشربِ هنا أكلُ السحورُ، فيأكلُ الإِنْسَانُ ويشربُ حَتَّى يسمعَ المنادي الَّذي يُنادِي بعد طُلُوعِ الْفَجْرِ، والأَمْر هنا فيما يظهر للإباحة، وإن كَانَ أصلُ التَّسحر مَأْمُورًا به، لكن هنا للإباحة؛ لأنَّهُم كانوا يتوقفون عند أذَان بلال؛ ظنَّا منهم أنَّ الوَاجِب لكن هنا للإباحة؛ لأنَّرب عند أذَانه، فأبيحَ لهم الأكل والشُّرب، إذن "كُلُوا وَاشْرَب، إذن "كُلُوا وَاشْرَبُوا"، الأَمْرُ هنا للإباحة.

قَوْله: «حَتَّى يُؤَذِّنَ ابْنُ أُمِّ مَكْتُوم» حَتَّى للغَاية، وليست للتَّعليل، واعْلَمْ أن (حتى) تأتي للغَاية، وتأتي للتَّعليل، فقول الله تَبَارَكَوَتَعَالَى عَنِ المُنافِقين: ﴿لَا نُنفِقُوا عَلَى مَنْ عِندَ رَسُولِ ٱللَّهِ حَتَّى يَنفَضُوا الله تَبَارَكَوَتَعَالَى عَنِ المُنافِقين: ﴿لَا نُنفِقُوا مَتَّى هِنا للتَّعليل قطعًا، عَلَى مَنْ عِندَ رَسُولِ ٱللَّهِ حَتَّى يَنفَضُوا اللهُ إَلَيْهَا لو جُعلت للغَاية لفسد المَعْنَى، إذ يعني: لأجل أن ينفضوا، وليست للغَاية؛ لأنَّهَا لو جُعلت للغَاية لفسد المَعْنَى، إذ يكُون المَعْنَى: «لا تُنفِقُوا حَتَّى يَنفَضُوا، فإذَا انْفَضُّوا فأَنفِقُوا» وليسَ الأَمْر كذَلِك، بل المَعْنَى المُراد: لا تنفقوا عَلَى من عند رَسُول الله حَتَّى ينفضوا عنه لطلب الرزق.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب الأذان قبل الفجر، رقم (٥٩٦)، ومسلم: كتاب الصيام، باب بيان أن الدخول في الصوم يحصل بطلوع الفجر، رقم (١٠٩٣).

ومثل هَذِهِ الآية هَذَا الحَدِيث: «كُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يُؤَذِّنَ ابْنُ أُمِّ مَكْتُومٍ» هَذِهِ للغَايَة؛ لأَنَّهُ لا يصلح أن نجعلها للتَّعليل، وأن نَقُول: إن المَعْنَى: كلوا واشربوا ليؤذن ابن أم مكتوم بل المَعْنَى كلوا واشربوا إِلَى أن يؤذن. ومثلها أيضًا قَوْله تعالى: ﴿سَلَامُ هِيَ حَتَّى مَطْلِعِ ٱلْفَجْرِ﴾ [القدر:٥].

فإن قيل: هل يُستدل بقولِ الرَّسول ﷺ: «إِنَّ بِلَالًا يُؤَذِّنُ بِلَيْلِ لِيُوقِظَ النَّائِمَ وَيُرْجِعَ الْقَائِمَ»، عَلَى أنه يَجُوز أن يُؤَذَّنَ لصَلَاة الْفَجْر قبل دخُول وقتها؟

قُلْنَا: الاسْتِدْلال بذَلِك عَلَى جَوَاز الأَذَان لصَلَاة الْفَجْر قبل دُخُول الوَقْت اسْتِدلال غير صحيح، لأنَّهُ لإرجاع القائم وإيقاظ النَّائم وَهَذَا في رَمَضَان، ولم يقل ليعلمكم بدخُول الوَقْت. وقد ثبت عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلامُ أَنه قال: "إِذَا حَضَرَتِ الصَّلاةُ فَلْيُؤَذِّنْ لَكُمْ أَحَدُكُمْ "()، والصَّلاة لا تحضر إلا بدخُول الوَقْت.

فإن قيل: هل هذان الأَذَانان بينهما وقت طويل بمَعْنَى أن بلالًا يؤذن في مُنْتَصَف اللَّيل مثلًا، وابن أم مكتوم يؤذن بعد طُلُوع الْفَجْر؟ أو هل المُدَّة الَّتي بين أَذَان بلال وأَذَان ابن أم مكتوم ما بين أن ينزل هذا ويصعد هذا؟

قُلْنَا: كلا الْقَوْل السَّابق غير صحيح؛ لأنَّ كونَه يُؤذن نصفَ اللَّيل يتنافى مع التَّعليل؛ لأنَّهُ يُفترَض التَّعليل، وأيضًا كونه ينزل هذا ويصعد هذا أيضًا يتنافى مع التَّعليل؛ لأنَّهُ يُفترَض أن يوجد وقتُ بحيثُ يَرْجِعُ القائم فيتسحر، ويستيقظُ النَّائم ليتسحَّر، ووقت السحور لا يُمْكِن أن يَكُون بَهَذِهِ السرعة.

إذن الحَدِيث: «لَمْ يَكُنْ بَيْنَهُمَا إِلَّا أَنْ يَنْزِلَ هَذَا وَيَصْعَدَ هَذَا»(٢)، يعتبر شاذًّا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب من قال ليؤذن في السفر مؤذن واحد، رقم (٢٠٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي: كتاب الأذان، باب هل يؤذنان جميعا أو فرادي، رقم (٦٣٩).

غير صحيح، وكذَلِك كونه قبل الْفَجْر بمُدَّة طويلة لا يستقيم، لأنَّهُ لولا أن أَذَان بلال كَانَ قريبًا من الْفَجْر ما أشكل علَيْهم، فلو كَانَ يؤذن -مثلًا- عند مُنْتَصَف اللَّيل، فلن يُشْكِلَ عَلَى أحد أنه يؤذن قبل الْفَجْر، لأنَّهُ يؤذن قريبًا من الْفَجْر يعني يكُون بينه وبين أَذَان ابن أم مكتوم ما يفرغ المتسحِّر من سحوره، فقَوْله: «فَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يُؤذِن »، يعني: بينها وقت مُتَّسِعٌ للأكل والشُّرب.

#### مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الأُولَى: جَوَاز اتخاذ مُؤَذِّنَيْن، فإِذَا كانا في وقتَيْن فَلَا إِشْكَال في ذَلِك، يعني إِذَا كَانَ أَحَدهُما يؤذن قبل الْفَجْر، والثَّانِي بعد الْفَجْر، فَلَا إِشْكَالَ في جَوَازه.

فإن قيل: هل يَجُوز أن يُتَّخَذَ مُؤَذِّنانِ في آنٍ وَاحِد في مكان وَاحِد؟

قُلْنَا: إِذَا كَانَ هُناكَ مَصْلَحَة أو دعت الحَاجَة إِلَى ذَلِك فلا بَأْس، مثل مُؤَذَّنِي الحرمَيْن في السَّابق كانوا خُسْنَةً أو ستة، كل وَاحِد في ناحية، هذا قبل أن توجد مكبرات الصَّوْت، فاتخاذ مُؤذِّنَيْن عند الحَاجَة في آنٍ وَاحِد لا بَأْسَ به.

الفَائِدَةُ الثَّانِية: أَن اتخاذَ المُؤَذِّنَيْنِ إِنَّما يُشْرَعُ فيما إِذَا كَانَ كلُّ وَاحِدٍ منهما يُؤَذِّنُ في وقتٍ غير الَّذي يُؤَذِّنُ فيه الآخرُ، وَهَذَا لا يُتَصَوَّرُ إلا في أَذَانِ الْفَجْرِ، والأَذَانِ الَّذي يَحُونُ في آخر اللَّيلِ، ولِهِذَا لا يُشْرَعُ مثلًا في صَلَاة الظُّهْرِ أَن يُؤَذَّنَ لها مرتَيْن، ولا في صَلَاة الظُّهْرِ أَن يُؤَذَّنَ لها مرتَيْن، ولا في صَلَاة العَصْر، ولا المَعْرِب، ولا الْعِشَاء، إِنَّما يُسَنُّ هذا في صَلَاة الصَّبْح.

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أنه يَنْبَغِي في رَمَضَان أن يُتَّخَذَ مُؤَذِّنانِ، أَحَدهُما للإعلام بِقرب الْفَجْر مِنْ أَجْلِ أن يتسحَّرَ النَّاس، والثَّانِي للإعلام بِطُلُوع الْفَجْر.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ الأَكلَ والشربَ مُبَاحٌ إِلَى أَن يُؤَذِّنَ مَن يُؤَذِّنُ عند طُلُوع الْفَجْر؛ لِقَوْلِه: «كُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يُؤَذِّنَ ابْنُ أُمِّ مَكْتُوم».

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: أنه لا يُـؤَذَّنُ للفَجْـر حَتَّى يطلـعَ الْفَجْـر في رَمَضَانَ وغير رَمَضَان، لكِنَّنا نَقُول في رَمَضَانَ؛ لأن بَعْض المُتَنَطِّعِينَ يقول إنه في رَمَضَانَ يَنْبَغِي أن يُؤَذَّنَ للفَجْر قبيل طُلُوع الْفَجْر، وعللوا ذَلِك الْقَوْل العليل بأنه مِنْ أَجْلِ الاَحْتِيَاط للصُّوم، ونسى هؤُلاءِ أنَّ الاحْتِيَاط للصَّلاة أولى؛ لأنَّهُ إِذَا أَذَّن قُبيل الْفَجْر فإن كثيرًا من النَّاس سَوْفَ يُصلِّي الْفَجْر، لَا سِيَّما النِّسَاء في بيوتهن، والمرضى في البُّيُوت، ومَا أَشْبَه ذَلِك، فنكون احتطنا فيها لَيسَ له احْتِيَاط، وتهاونَّا فيها يجب له الاحْتِيَاط، وذَلِك أنَّ الأَصْل جَوَاز الأكل والشُّرب إِلَى طُلُوعِ الْفَجْرِ، لكن لَيسَ الأَصْل أن نُقَدِّمَ صَلَاة الْفَجْرِ عَلَى طُلُوعِ الْفَجْرِ، وَهَذَا من الْأَشْيَاء الَّتِي استولى علَيْها الجُهَّال في بَعْض البلدان، تجدهم يؤذنون للفَجْر في أيام الصُّوم قبيل الْفَجْر لهَذِهِ العلة العليلة، وهو حكم عليل مبني عَلَى علة عليلة لَيسَ لها أصل من الشَّرع، وإِذَا تأملت الآية الكَرِيمة وجدتها في غَايَة البيان في هذا المَوْضُوع، قال اللهُ تعالى: ﴿وَكُلُواْ وَٱشْرَبُواْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُرُ ٱلْخَيْطُ ٱلأَبْيَضُ مِنَ ٱلْخَيْطِ ٱلْأَسُودِ مِنَ ٱلْفَجْرِ ﴾ [البقرة:١٨٧]، لم يقل الله: «كلوا واشربوا حَتَّى يطلعَ الْفَجْرِ» بل قال: حَتَّى يتبينَ، فلو فَرض أنه طلع الْفَجْر في علم الله، ولكِنَّنا لم نشاهده، فلنا الأكل والشرب.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أنه يجب الْعَمَلُ بقول الْمُؤَذِّن، لِقَوْلِه: «كُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يُوَذِّنَ ابْنُ أُمِّ مَكْتُومٍ»، فيُعمَل بقول الْمُؤَذِّن إِذَا كَانَ ثقة، فإن قال قَائِل: ابن أم مكتوم رَضَالِلَهُ عَنْهُ رجل أَعْمَى فأين الثِّقة بِقَوْلِه أنه شاهد الْفَجْر؟

قُلْنَا: لأنَّ النَّاس يخْبِرونه بذَلِك، يَقُولُون: أَصْبَحت أَصْبَحت، يعني: طلع الْفَجْر فيقوم ويؤذن.

وحدثني رجل أنه كَانَ في بلدهم مُؤَذِّن أَعْمَى يعرف طُلُوع الْفَجْر برائحته، نعم برائحته، بدون أن يشاهد، فإِذَا شم رائحته قام فأذن، فإِذَا طالعَ النَّاس الْفَجْر

وجدوه قد طلع، فأنت تعرف للفَجْر رائحة، فقد سمعت أو قرأت في بَعْض الكُتُب الطبية أنه يندفع مع طُلُوع الْفَجْر غازات أو شَيْء يشبه الغازات، ولهِذا حثوا عَلَى أن تُفتح نوافذُ المنَازِل عند طُلُوع الْفَجْر لتدخل هَذِهِ الغازات الَّتِي توجب الحياة، فالله عَلَى كل شَيْء قدير، لكن، سُبْحانَ الله! الَّذي أعطى هذا الرَّجُل الأَعْمَى هَذِهِ القوَّة، لكنّه يُمكن مع المارسة وأنه إِذَا قرب طُلُوع الْفَجْر جلس ينتظره، فيعرف وقته بالعَادَةِ والمارسة.

وفيه أيضًا دَلِيلٌ عَلَى أنه يجبُ أن يُبَيَّنَ للنَّاسِ ما يحتاجونَ إِلَيْه في عباداتِهم؛ لأنَّ النَّاسَ لو سمعوا المُؤَذِّنَ الأَوَّل رُبَّما يُمْسِكُونَ عَنِ الأكلِ والشرب، فبيَّنَ لهمُ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّرِب، فبيَّنَ لهمُ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّرَبُ أَمِّ مكتوم.

وفيه أيضًا دَلِيلٌ عَلَى جَوَازِ أَذَانِ الأَعْمَى؛ لأن ابن أم مكتوم رجل أَعْمَى، لكن لا بُدَّ أَن يَكُونَ عنده وسيلةٌ يهتدي بها في دخُول الوَقْتِ.

### 

٧٤ - عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضَالِكُ عَنهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «إِذَا سَمِعْتُمُ اللَّهَ فَقُولُوا مِثْلَ مَا يَقُولُ» (١).

# الشتزح

«إِذَا سمعتم»: جملة شرطية، وجواب الشَّرط قَوْله: «فقولوا» قُرِنَتْ بالفاء لأنَّهَا طلبيةٌ، فيها أمر، وقد قيل فيها يجب اقترانه بالفاء إِذَا وقع جوابًا للشرط: اسْمَسَيَّةٌ طَلَبِيَّهُ عَلَبِيَّهُ وَبِجَامِهِ إِنَّهُ فَيِسٍ)

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب ما يقول إذا سمع المنادي، رقم (٥٨٦)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب استحباب القول مثل قول المؤذن لمن سمعه، رقم (٣٨٣).

فَهَذِهِ سَبِعُ جَمَلٍ إِذَا وقعت جوابًا للشَّرط وجب اقترانها بالفاء، وضَابِطها: أَن لا يَصِحَّ وقوع الجَوَاب شرطًا، قال ابن مالك:

واقرِنْ بـ (فَا) حَتْمًا جَوَابًا لَـوْ جُعِـلْ فَرْطًا لِــ (إِنْ) أَوْ غَيْرِهَـا لَمْ يَنْجَعِـلْ

اقرن بفاء جوابًا لو جُعِلَ شرطًا لإن أو غيرها، «لم يَنْجَعِلْ» أي: لم يصح أن يَكُون شرطًا لإن، إذن الضَّابط أنْ لا يَصِحَّ وقوع الجَوَاب شرطًا.

قَوْله: «إِذَا سمعتم اللُوَذِّن»: (أل) هنا للعهد الذِّهني، أي الَّذي يؤذن للصَّلاة، لا كل مُؤذِّن، ﴿ مُوَذِنُ أَيَتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَرِقُونَ ﴾ [يوسف:٧٠]، فإذَا سمعنا مثل هذا المُؤذِّن فلا نَقُول مثلما يقول، ف(أل) تَكُون للعُمُوم وللعَهْد، وفي الحَدِيث هي للعَهْد، أي المُؤذِّن للصَّلاة، فقولوا مثلما يقول.

وقَوْله: «إِذَا سمعتم» الخِطاب لكل الأمة، وظَاهِره الإطلاق.

وقَوْله: «مثلها يقول» أي: في كل جملة، إِذَا قال: اللهُ أَكْبَرُ، قل: اللهُ أَكْبَرُ، وإِذَا قال: لَا إِلَه إِلَّا اللهُ، وإِذَا قال: لَا إِلَه إِلَّا اللهُ، قل قال: أشهد أن لَا إِله إِلَّا اللهُ، وإِذَا قال: لَا إِله إِلَّا اللهُ، قل لَا إِله إِلَّا اللهُ، وأما إِذَا قال حي عَلَى الصَّلَاة، فلو أخذنا بظاهِر الحَدِيث، وظاهِره المحمُوم: «قولوا مثلها يقول» لقُلْنَا مثله: «حي عَلَى الصَّلَاة»، هذا إن لم يكن معنا إلا هَذَا الحَدِيث، وَهَذَا هو الوَاجِب في استعبال الأَدِلَّة في كتاب الله وسنة رَسُوله على المَّهُوم حَتَّى يوجد دَلِيل للتَّخصيص، «فقولوا مثلها يقول» ظاهِره العُمُوم، لكن يُستثنى من ذَلِك بالدَّليل السَّمعي والنَّظري- أي العقلي- أنه إِذَا اللهُ عي عَلَى الصَّلَاة نَقُول غيرَ هَذِهِ الجملة، فقد أرشدنا النَّبِيّ عَلَيْهِ الصَّلَاة أَوْلَا السَّمَعي أَنْ رَيْه، والدَّليل النظري: قُل ولا قوة إلا بالله» (١)، هذا دَلِيل سمعي أثري، والدَّليل النظري:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب ما يقول إذا سمع المنادي، رقم (٥٨٨).

أنَّ الْمُؤَذِّن يقول: «حي عَلَى الصَّلَاة» فإِذَا قلنا: حي عَلَى الصَّلَاة، معناه: هو يقول تعالى الصَّلَاة في نصف الطَّريق، فلذَلِك لا يصح إِذَا قال حي عَلَى الصَّلَاة نظرًا -أي: عقلًا- مع تأييد الأثر له.

وظَاهِرُ الحَدِيث: "إذَا سَمِعْتُمُ المُؤذِّنَ فَقُولُوا مِثْلَ مَا يَقُولُ»، أنكَ تقولُ مثل ما يقولُ سواءٌ كنتَ مشغولًا بصَلَاةٍ أو مشغولًا بقضاءِ حاجةٍ، يعني في الحيَّامِ أو غير ذَلِك، ولكنَّ هذا غيرُ مُرَادٍ؛ لأنَّ المشغولَ لِلصَّلَاةِ يَنْبَغِي ألَّا يجيبَ المؤذِّنَ، وأن يَكُونَ مقبلًا عَلَى صَلَاته؛ لأن إصلاحَ صَلَاتِه أَهَمُّ، وكذَلِك من كَانَ في الحيَّام ونحوِه من الأماكن القذِرة فإنَّه لا يَنْبغِي أن يجيبَ المؤذِّنَ؛ لأن ذِكْرَ الله في الحيَّام وشبهِه لا يَنْبغِي.

وظَاهِر الحَدِيث أنه يقولُ مثل ما يقولُ المؤذِّنُ ولو تَكَرَّرَ، فلو سمعتَ مؤذِّنًا في حَيِّلَ وَلَو تَكَرَّرَ، فلو سمعتَ مؤذِّنًا في حَيٍّ آخرَ فَأَجِبٌ مرةً ثانيةً، حَتَّى تُصَلِّيَ هَذِهِ الصَّلَاةَ التي دُعِيتَ لها.

# مِن فَوائِد هَذا الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: اسْتِحْبَابِ مُتابعة المؤذِّن، وأن نَقُول مثلما يقول، فإن قيل: هل نَقُول مثلما يقول من حين أن يَشرع، فإِذَا قال اللهُ أَكْبَرُ نَقُول معه اللهُ أَكْبَرُ أو نَقُول إِذَا انتهى من التَّكبير؟

قلنا: هذا الثَّانِي، لأنني لم أسمع (اللهُ أَكْبَرُ) إلا إِذَا انتهى منها، فإِذَا سمعته انتهى منها، فإذَا سمعته انتهى منها أقول: «الله اكبر».

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ الإِنْسَان إِذَا لَم يَدْرِ ماذا يقول الْمُؤَذِّن لبُعدِه، فإِنَّه لا يُؤمَر بالمتابعة؛ لِقَوْلِه: «مثلها يقول» وَهَذَا يَقْتَضِي أَنَّ هُناكَ مثيلًا ومماثلًا، وإِذَا لم أسمع المثيل تمامًا فلا أَسْتَطِيع أَن أَقول المهاثل، وكثيرًا ما يختلط عَلَيْك الصَّوْت إِذَا كَانَ بعيدًا، لا تدري ما يقول، ولولا أنَّ جمل الأَذَان عندك مَعْلُومة لَمَا استطعتَ أن تتابِعَه، إذن لا بُدَّ من سَمَاع مُحَقَّقٍ.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَن ظَاهِر إطلاقه أَن نَقُول مثلها يقول في أي مكان وفي أي زمان وفي أي زمان وفي أي حال. وجه الدَّلالة الإطلاق أي عدم التقييد، «إِذَا سمعتم» فإن قيل هل يُستثنى من ذَلِك شَيْءٌ، كالرَّجل يُصلي ويسمع المُؤذِّن هل يتابعه؟

قلنا: إذَا نظرنا إِلَى الإطلاق فيتابعه؛ وقد أخذ به شيخ الإِسْلام ابن تَيْمِية، وقال: "إن المُصَلِّي يتابع المُؤذِّن" (١) ، ودَلِيله الأُوَّل: الإطلاق، والثَّانِي: أنَّ الأَذَانَ ذِكرٌ لا ينافي الصَّلَاة، فلَيسَ من كَلام الآدميين، والثَّالث: أنَّ الذكر شُرِعَ إِذَا وُجِدَ سببه في أثناء الصَّلَاة، فقد ورد أنَّ العَاطِسَ إِذَا عَطَسَ يَحْمَدُ الله (١) ، ومثله ترديد الأَذَان فهو ذِكر وُجِدَ سببه في الصَّلَاة، فكان مَشْرُوعًا كما لو كَانَ خارج الصَّلَاة، فَهَذَا الْقَوْل قوِي جدًّا، ولكن أكثر العُلَمَاء عَلَى خلاف ذَلِك، وقَالُوا: إن المُصَلِّي لا يتابع المُؤذِّن؛ لأنَّ النَّبِي عَلَيْهِ قال: "إِنَّ فِي الصَّلَاةِ لَشُغْلًا» (٢).

وهو إِذَا تابع الْمُؤَذِّن سَوْفَ ينشغل عَنِ الصَّلَاة، أما حَمْدُ العاطسِ فهي كَلِمَة وَاحِدَة، لا توجب أن ينشغل عن صَلَاته بها، فافترقا، وعلى هذا فيقال يُستثنى من ذَلِك المُصَلِّي فلا يتابع المُؤَذِّن.

<sup>(</sup>١) شرح رياض الصالحين (١/ ١١٩٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الأدب، باب إذا عطس كيف يشمت، رقم (٥٨٧٠)، ومسلم: كتاب الزهد والرقائق، باب تشميت العاطس وكراهة التثاؤب، رقم (٢٩٩٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب ما ينهى من الكلام في الصَّلاة، رقم (١١٤١)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب تحريم الكلام في الصَّلاة ونسخ ما كان من إباحة، رقم (٥٣٨).

وأمَّا قارئ القُرْآن فيتابع المُؤذِّن؛ لأنَّهُ إِذَا سكت لمتابعته فسيعوض عن هذا السُّكوت بقِراءَة في وقت آخر، لكن لو لم يتابعه حُرِمَ أَجْرَ المتابعة، وهَذِهِ نأخذ منها قَاعِدَة مفيدة وهي: الذِّكْرُ الموجودُ سببُه مُقَدَّمٌ عَلَى الذِّكْرِ المُطْلَقِ، فإن قيل: أيهما أفضلُ إجابَةُ المؤذِّن أو قِراءَةُ القُرْآن؟

قلنا: لا شَكَّ أنَّ قِراءَةَ القُرْآن أفضل، ولكن قِراءَة القُرْآن لا تَفوت إِذَا أخرتها، ومتابعة المُؤَذِّن تَفوت، وعلى هذا فيجيبُ المؤذِّنَ، ثم يقرأُ.

فإن قيل: إِذَا كَانَ الإِنْسَان في مكان قَذِرٍ مثل أن يَكُون جالسًا عَلَى قضاء حاجته فهل يُتابِعُ المؤذِّنَ؟

قلنا: ظَاهِر الحَدِيث أن يتابعه؛ لأنَّهُ سمع المُؤَذِّن، لكن العُلَمَاء استثنوا هَذِهِ الحَال، وقَالُوا إن هذا ذِكْرٌ يَنْبَغِي أن يُعَظَّمَ عن أن يُقالَ في هذا المكان القَذِر، وعلى هذا فلا يتابعه، لكن يقضي إِذَا فارق المحل.

وأمَّا لو سمع المؤذِّن وهو يَتوَضَّأ فيتابعه؛ لأن متابعة المُؤَذِّن لا تُلهيه عن وضوئه، إذ إنَّ المتابعة باللسَان، والوُضوء بالْأَرْكَان.

وكذَلِك يتابع المؤذِّن إِذَا سمعه وعلَيْه جَنابة؛ لإطلاق الحَدِيث، ولأنَّ الذكر لا يمتنع عَلَى الجُنُب بخلاف قِراءَة القُرْآن.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ المتابعة في الأَذَانَ فقط لا في الإِقَامَة لِقَوْلِه: «إِذَا سَمِعْتُمُ الْمُؤذِّنَ»، والإِقَامَة لا يُطلَقُ علَيْها أَذَانٌ إلا تَبعًا، ولأَنَّ المتابعة يُسَنُّ بعدها دُعَاء طويل، وظاهِر فعل النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلاة أَنه إِذَا فرغتِ الإِقَامَةُ كَبَّرَ للصَّلاة بعد أن يأمر باستواء الصُّفوف وما دَعَتِ الحَاجَةُ إِلَيْه، ولكن قد ورد في السنن أنه يتابع يأمر باستواء الحَديث مُنْقَطِعٌ وفيه راوٍ مُتكلَّمٌ فيه، وعلى هذا فلا يَثْبُتُ به الحُكْم.

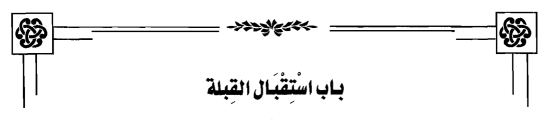
الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: أَنَّ المؤذِّن إِذَا قال فِي أَذَان الْفَجْر: «الصَّلَاة خيرٌ من النَّوم» تقول: «قولوا مثلها يقول»، واستُثنيت الحَيْعَلَتيْنِ لَوُرود النَّصِّ بها، وقد قال بَعْض أهل الْعِلْم: إنه إِذَا قال: «الصَّلَاة خيرٌ من النَّوم» فقل: «لا حول ولا قوة إلا بالله»؛ لأن قَوْله: «الصَّلَاة خيرٌ من النَّوم» خَبرٌ فيه التَّرغيب في الصَّلَاة، فهو كقَوْله: «حي عَلَى الصَّلَاة» فإذَا كَانَ كذَلِك فقل: «لا حول ولا قوة إلا بالله»؛ وقال: «الصَّلَاة خيرٌ من النَّوم» فقد قال حقًا، فإن الصَّلَاة خيرٌ من النَّوم» فقد قال حقًا، فإن الصَّلَاة خيرٌ من النَّوم» فقد قال حقًّا، فإن الصَّلَاة خيرٌ من النَّوم، فقل: «صَدَقْتَ وَبَرَرْتَ»، يعني صَدَقْتَ في قولِك، وَبَرَرْتَ في الدعوة إِلَى الصَّلَاة، لكن هَذِهِ الْأَقْوَال مبنيَّةٌ عَلَى عِلَلْ يقابلها النَّصُّ، وهو قَوْله عَلَيْهُ: الدعوة إِلَى الصَّلَاة، لكن هَذِهِ الْأَقْوَال مبنيَّةٌ عَلَى عِلَلْ يقابلها النَّصُّ، وهو قَوْله عَلَيْهُ: «قولوا مثلها يقول»، فإن قيل: أَلَيْس المُؤذِّن صادقًا فنقول له صدقت؟

قلنا: بلى هو صادقٌ، لكن أَلَيْس إِذَا قال: «اللهُ أَكْبَرُ» فهو صادقٌ ومع ذَلِك نَقُول: «اللهُ أَكْبَرُ» فهو صادقٌ ومع ذَلِك نَقُول: «صَدَقْتَ وَبَرَرْتَ»، إذن فالصَّواب في هذا أن يُقال في جواب أو في متابعة المُؤذِّن في التَّتُويب وهو (الصَّلَاة خيرٌ من النَّوم) أن تقول مثلما يقول.

وقَوْله: «إِذَا سمعتمُ المؤذِّنَ فقولوا مثلَ ما يقولُ» يدلُّ عَلَى وُجُوبِ إِجابَة المؤذِّنِ عند قول بَعْض أهل الْعِلْم؛ لأن قَوْله: «قولوا» فعلُ أمرٍ، والأَصْل في الأَمْر الوُجُوبُ؛ ولكنَّ الصَّحِيحَ أن إِجابَة المؤذِّنِ ليست وَاجِبَةً بل هي سُنَّةٌ، ودَلِيلُ ذَلِك الوُجُوبُ؛ ولكنَّ الصَّحِيحَ أن إِجابَة المؤذِّنِ ليست وَاجِبَةً بل هي سُنَّةٌ، ودَلِيلُ ذَلِك أن رَسُولَ الله عَلِي قال لمالكِ بن الحُويْرِثِ ومن معه: «إذَا حَضَرَتِ الصَّلَاةُ فَلْيُؤذِّنْ لَكُمْ أَحَدُكُمْ» (أ)، ولم يَقُلُ: فليقُلُ مثلَه الآخرونَ، مع أنَّ المقامَ مقامُ بيانٍ ودَلالة، فلو كانتِ الإجابَةُ وَاجِبَةً لبَيَّنَها رَسُولُ الله، صَاَئَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب من قال: ليؤذن في السفر مؤذن واحد، رقم (٦٢٨).



#### • ● ﴿﴾ ● •

قَوْله: «باب اسْتِقْبَال القِبْلَة»: يعني بيان حكمه، والقِبْلة ما يَتَّجِهُ إِلَيْه الإِنْسَان، فكل ما تتجه إِلَيْه فهو قِبْلَة؛ لأنّهُ يَكُون في مقابِل وجهك، واسْتِقْبَال القِبْلة شرطٌ من شُرُوط الصَّلاة، وقد كَانَتِ الكَعْبة أولَ بيت وُضِعَ للنَّاس، وإِلَيْها يستقبل المصلون في كل مِلَّة، هَكذا قال شيخ الإِسْلام رَحَمُهُ اللّهُ أَنَّ الكَعْبة كَانَتْ قِبْلَة كل الأَّبِيَاء، لكن حصل من الْيَهُود والنصارى تحريفٌ في كُتبهم وانحراف في عَملهم، الأَّبياء، لكن حصل من الْيَهُود والنصارى تحريفٌ في كُتبهم وانحراف في عَملهم، فصاروا يتوجهون إلى بيت المقدس، وقد فَرض الله اسْتِقْبَال الكَعْبة بعد أن كَانَ النَّبِي عِيْقِ صلَّى في المدينة نحو ستة عشرَ شهرًا متجهًا إلى بيت المقدس، ثم أُمِرَ النَّوَجُه إِلَى الكَعْبة، وكان عَلَيْ يَودُ ذُلِك، أي يَودُ أن يُؤمَرَ بالتَّوجُه إِلَى الكَعْبة، حَتَّى بالتَّوَجُه في السَّماء ينتظر نزول الوحي كها قال تعالى: ﴿ قَدْ نَرَىٰ نَقَلُب كَانَ يُقِدُّ فَ السَّمَآءُ فَلْنُولِيَنَكَ قِبْلَةً تَرْضَنها فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ ﴾ وَجْهِكُ في السَّمَآءُ فَلْنُولِيَنَكَ قِبْلَةً تَرْضَنها فَوَلِ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ ﴾ وَجْهِكُ في السَّمَآءُ فَلْنُولِينَكَ قِبْلَةً تَرْضَنها فَوَلِ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ ﴾ وَجْهِكُ في السَّمَآءُ فَلْنُولِينَكَ قِبْلَةً تَرْضَنها فَوَلِ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ ﴾ وَجْهِكُ في السَّمَآءُ فَلَوْلَ الكَعْبة.

والجِحْمَة من ذَلِك: أنه لَـ كَانَ المُصَلِّي مقبلًا إِلَى ربه بقلبه، متوجهًا به إِلَيْه، كَانَ من المُناسِب أن يتوجه إِلَى بيته في الأَرْض ببدنه، فهَذِهِ الجِحْمَةُ من إيجاب اسْتِقْبَال القِبْلَة عَلَى المُصَلِّي، أن يتفق الظَّاهر والبَاطِن، البَاطِن يتجه إِلَى الله عَرَّيَجًلَّ فيشعر بأنَّ الله تعالى أمامه يُناجِيه ويُثنِي علَيْه ويدعوه، وكذَلِك البدن يتجه إِلَى بيت الله تَعالى في الأَرْض.

هذا هو أشكل ما يَكُون من الوارد عَلَى شيخ الإِسْلام لكن الرَّسول ﷺ حين قدم المدينة كَانَ يجب موافقة أهل الْكِتَابِ فيها هم علَيْه سياسة، ثم بعد ذَلِك أُمِرَ

بمخالفتهم، ولِمِدَا كَانَ يُصلِّي إِلَى بيت المقدس وهو يحب أَنْ يُصَلِّيَ إِلَى الكَعْبَة، وكأن قَوْله تعالى ﴿فَلَنُولِيَـنَكَ قِبْلَةً تَرْضَلُهَا ﴾ [البقرة:١٤٤]، أنه لم يَرْضَ بهَذِهِ القِبْلَة، لكن نظرًا لـما تقتضيه الحال من مُصانَعة هؤُلاءِ وتَأْلِيفهم صار يتَّجِه إِلَى بيت المقدس.

سبق لنا أن اسْتِقْبَال القِبْلَة شرطٌ لصِحَّة الصَّلَاة، وأن من تعمَّد أنْ يُصَلِّيَ إِلَى غير القِبْلَة فصَلَاتُه بَاطِلةٌ؛ لِقَوْلِ النَّبِيِّ -صلَّى اللهُ علَيْه وعلَى آلِه وسلَّم-: «مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ» (١).

وسبق أنَّ النَّبِيِّ ﷺ قَدِمَ المدينةَ فصلَّى إِلَى بيت المقدس ستةَ عشرَ شهرًا، ثم أُمِرَ أن يستقبلَ الكَعْبَةَ.

ويُستثنَى من كون القِبْلَة شرطًا لصِحَّة الصَّلَاة أمور:

الثَّانِي: الحَائف، يسقطُ عنه اسْتِقْبَالُ القِبْلَةِ لِقَوْلِ الله تعالى: ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالًا أَوْ رُكَبَانًا ﴾ [البقرة:٢٣٩]، وَهَذَا وإن عَدَدْنَاه قِسْمًا برأسه يمكن أن يدخل في القِسْمِ الَّذي قبله وهو العاجز.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور، رقم (١٧١٨).

فإذا كَانَ الإِنْسَانِ في شدةِ الخَوْفِ وهو هاربٌ من عدوِّهِ مثلًا واتجاه سيرهِ في حالِ فرارِه مُعَاكِسٌ للقِبْلَةِ، كأن يَكُونَ عدوُّه لحقهُ من جِهةِ القِبْلَةِ فيكُونُ مفره عكسَ القِبْلَة، إمَّا من اليَمِين أو الشهال أو الأمام، ففي هَذِهِ الحال نَقُول إن اسْتِقْبَالَ القِبْلَةِ سَاقطٌ عن هذا الخائف، لِقَوْلِ الله تعالى: ﴿ حَفِظُواْ عَلَى ٱلصَّلَوَتِ وَٱلصَّلَوَةِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

الثَّالث: النَّافِلة في السَّفر، فإِنَّه لا يُشترطُ فيها اسْتِقْبَالُ القِبْلَة، بل يُصلِّي الإِنْسَانُ إِلَى جِهَة سيرِه، ودَلِيلُ ذَلِك فِعْلُ النَّبِيِّ عَلَيْهِ فإِنَّه كَانَ يُصلِّي عَلَى راحلتِه حيثُ ما توجهتْ به ويُوتِرُ علَيْها، ولكنه لا يُصلِّي علَيْها الْفَرِيضَة، فَهَذَا دَلِيلٌ، كما سيذكرُ المُؤلِّفُ حديثَ عبد الله بن عمر.

#### -6×2

٥٧- عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضَالِلَهُ عَنَهُا: ﴿أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ كَانَ يُسَبِّحُ عَلَى ظَهْرِ رَاحِلَتِه، حَيْثُ كَانَ وَجْهُهُ، يُومِئُ بِرَأْسِهِ، وَكَانَ ابْنُ عُمَرَ يَفْعَلُه (١٠). وَفِي رِوَايَةٍ: ﴿كَانَ يُوتِرُ عَلَى بَعِيرِهِ (٢٠).

وَلُمِسْلِمٍ: «غَيْرَ أَنَّهُ لا يُصَلِّي عَلَيْهَا المَكْتُوبَةَ»(٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب من تطوع في السفر في غير دبر الصلوات وقبلها، رقم (١٠٥٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه، كتاب الصَّلاة، باب ما جاء في الوتر على الراحلة، رقم (١٢٠٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب ينزل للمكتوبة، رقم (١٠٤٧)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب جَوَاز صلاة النافلة على الدابة في السفر حيث توجهت، رقم (٧٠٠).

# وَلِلْبُخَارِيِّ: «إلَّا الْفَرَائِضَ»(١).

## الشترح

قَوْله: «كَانَ يُسَبِّحُ» يعني يُصلِّي نفلًا، والدَّليل عَلَى أنه أَرَاد ذَلِك أنه رَضَالِلَهُ عَنْهُ صَلَّى ذات يومًا صَلَاة الظُّهر في السَّفر ثم ذهب إِلَى رحله فرأى أناسًا يصلون بعد الصَّلَاة فقال: «مَا بَالُ هَوُلَاءِ» قَالُوا يسبحون يعني يصلون نفلًا فقال: «لو كنتُ مُسَبِّحًا لأتممتُ» فقَوْله هنا: «يُسَبِّحُ عَلَى ظَهْرِ رَاحِلَتِه» يعني يُصلِّي نَافِلَة عَلَى ظهر راحلته.

الرَّاحلة تُطلق عَلَى كل ما يوضع علَيْه الرَّحل من بعير وبغل وحمار وسيارة وفُلك، وغير ذَلِك، «حَيْثُ كَانَ وَجُهُهُ» حيثُ هَذِهِ ظرف مكان مَبنِيَّة عَلَى الضَّمِّ في على نصب، وفيها لغات، ويستعملها كثير من الكُتَّاب الْيَوْم في مقام التَّعليل، يقول: فلان لم يأْتِني حيثُ كَانَ مريضًا، فيستعملونها استعمالَ التَّعليل، وَهَذَا وإن كَانَ له وجه من حيثُ اللَّغة، لكنه لم يرد استعماله في اللَّغة الْعَرَبِيَّة، إِنَّمَا ورد استعمالها عَلَى أنها ظرف مكان. «حَيْثُ كَانَ وَجْهُهُ» أي: وجه مَسِيره.

قَوْله: «يُومِئُ بِرَأْسِهِ» أي: عند الرُّكُوع وعند السُّجُود،: وكان ابن عمر يفعله يعني: يسبِّح عَلَى ظهر راحلته، وإِنَّما ذكر هَذِهِ الجملة إِشَارَةً إِلَى أَنَّ الحكم باقٍ لم يعني: يسبِّح عَلَى ظهر راحلته، وإِنَّما ذكر هَذِهِ الجملة إِشَارَةً إِلَى أَنَّ الحكم باقٍ لم يُنْسَخْ؛ لأن ابن عمر كَانَ يعمل به، ولو كَانَ منسوخًا لم يعمل به، وفي رواية: كَانَ يُوتِرُ عَلَى بَعِيره، كَانَ؛ أي: الرَّسول عَيَّا (يُوتِرُ »، أي: يُصلِّي الوِتْر عَلَى بعيره، ولمسلم: غير أنه لا يُصلِّي عليها المكتوبة، وَهَذَا وإن كَانَ مفهومًا من قبلُ من كَلِمَة «يُسبِّحُ» غير أنه لا يُصلِّي عليها المكتوبة، وَهَذَا وإن كَانَ مفهومًا من قبلُ من كَلِمَة «يُسبِّحُ» لكن هذا من باب التَّاكيد، وللبخاري: «إلَّا الْفَرَائِضَ»، وهو أيضًا معروف من قوْله: يسبح لكن هذا من باب التَّوكيد.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب الوتر في السفر، رقم (٩٥٥).

الجِكْمَةُ من هذا: تَيسيرُ النَّافِلَة عَلَى العِبَاد؛ لأنَّ الْسَافِرَ لو قِيلَ له لا يُمْكِنُ أن تصليَ النَّافِلَة إِلَى جِهة سيركَ بل يجبُ أن تنزلَ في الأَرْض وتتجة إِلَى القِبْلَة في الْفَرِيضَةِ لكان هذا شاقًا علَيْه، ولكان سببًا لتقليلِ التَّطَوُّع، فمِنْ أَجْلِ رحمة الله عَنَهَ بَكَ بعبادِه و فتحِ الباب لهم ليزدادوا عملًا صالحًا رَخَّصَ لهم في عدم اسْتِقْبَال القَبْلَة في حالِ السَّفر.

إِذَا قَالَ قَائِلٌ: إِذَا كَانَ السَّفرُ في قِطارٍ فهل يسقطُ اسْتِقْبَالُ القِبْلَة في هذا القطار أو نَقُول إن القطار كالبناء لا يشقُّ عَلَى الإِنْسَان أن يستقبلَ القِبْلَة، لأنك لو كنتَ في حجرة فإنك تتجه حيثُ ما شئت، فهل نَقُول إن من كَانَ راكبًا في قطار في سفر يجبُ علَيْه أن يتجه إلى القِبْلَةِ ولو في النَّافِلَة؟ أو نَقُول إن الرُّخصة وردت عَامَّة والأولى الأخذ بالعُمُوم؟

الجَوَاب: يجب أن يتجهَ إِلَى القِبْلَةِ، إلا إِذَا وُجِدَتِ المَشَقَّةُ، لكن إِذَا لم توجد كما في المراكب، فهي سهلةٌ كأنك في حجرة، سواء في السفينة في البحر أو في القطار، بعكس الطَّائرةِ فإنَّه يصعُبُ فيها اسْتِقْبَالُ القِبْلَةِ.

إذن إن صَعُبَ أن يتجهَ إِلَى القِبْلَةِ يَتَنَقَّلُ إِلَى جِهَة سيره، وإنْ لم يَصْعُبْ وَجَبَ عَلَيْهِ اسْتِقْبَالُ القِبْلَة؛ لأنَّ الحُكْمَ يدورُ مع عِلَّتِه وُجُودًا وعَدما، فيستثنَى من شرطية اسْتِقْبَال القِبْلَة؛ العجزُ، والخَوْفُ، والنَّافِلَةُ في السفر.

كيف يستدلُّ الإِنْسَانُ عَلَى القِبْلَة؟

نَقُول: إِذَا كَانَ فِي البلد يستدلُّ علَيْها بالمَسَاجِدِ؛ فإن مسَاجدَ المُسْلِمينَ كلها متجِهَةٌ إِلَى القِبْلَة، وإِذَا كَانَ فِي السفرِ فيستدلُّ بالشَّمْسِ والقمر؛ لأنَّ الشَّمْسَ والقمرَ يشرقانِ من المشرقِ، ويغربانِ من المَعْرِبِ، فإذَا كَانَ فِي المنطقة التي هو فيها

شهالًا يجعلُ الشرقَ إِذَا أَرَاد اسْتِقْبَال القِبْلَة عن يسَاره، فإِذَا كَانَ الإِنْسَان شهالًا عن مكة فإنَّه إِذَا أَرَاد اسْتِقْبَال القِبْلَة يجعلُ مشرِقَ الشَّمْس عَلَى يسَاره، وإِذَا كَانَ جنوبًا يجعلُ مشرِقَ الشَّمْس أمامه، وإِذَا كَانَ غربًا يجعل مشرق الشَّمْس أمامه، وإِذَا كَانَ شرقًا يجعله مشرق الشَّمْس أمامه، وإِذَا كَانَ شرقًا يجعله خلفه. ويستدلُ علَيْها في اللَّيل بالنجوم، يستدلُ علَيْها بالقُطْبِ، وهو نجمٌ خَفِيٌّ لا يراهُ إلا حَدِيدُ البَصرِ؛ أي قويُّ البَصرِ في ليلةٍ لَيسَ فيها قمرٌ، ولكنَّ هُناكَ نجمًا بيِّنًا بجانب القُطْبِ وهو نجم الجَدْي؛ فإِنَّه نَجمٌ وَاضِحٌ ومدارهُ قريب من مدار القُطْبِ، هذا يمكنُ أن يُسْتَدَلَّ به عَلَى القِبْلَة، فإذَا كنتَ شرقيَّ مكة فإن الجدي يَكُون خلف أُذُنِكَ اليُمْنَى، فتجعله خلف أذنك اليُمْنَى، وإِذَا كنت شمالًا فإن الجدي يَكُون خلف، وهَكَذا تفعل في أي جِهَة.

إذن يُسْتَدَلُّ عَلَى القِبْلَة في النَّهار بالشَّمْس، وفي اللَّيل بالنُّجوم، وكذَلِك القمر إذَا ظهر.

وهُنَا أنبَّهُ عَلَى مَسْأَلَة يقع فيها الخَطَأ كثيرًا، يستأجرُ الإِنْسَان بيتًا ثم يُصلِّي فيه ولا يَسْأَلُ مالكَه ولا المستأجِرَ الَّذي قبلَه أين القِبْلَة، فيقعُ خطأٌ كبيرٌ، فإذَا جاءنا إِنْسَانٌ يقول استأجرتُ الْبَيْتَ وصليتُ فيه لُدَّة عشرةِ أيام، ثم تَبَيَّنَ لي أن صَلَاتي إِلَى غير القِبْلَة، فهاذا يصنع في الصَّلَاة التي مضتْ؟ يعيد الصَّلَاة أو تصح صَلَاته؟ نَقُول: يعيدُ الصَّلَاة؛ لأَنَّهُ تركَ مَأْمُورًا، والقَاعِدَة عندنا أن تاركَ المَأْمُورِ لا يأثمُ بتَرْكِه إِذَا كَانَ جاهلًا، لكن يجبُ عليه إِعادَة الصَّلَاةِ؛ لأَنَّهُ مفرطٌ بعدم السؤال.

ولو أنه سأل طفلًا صغيرًا من سكان الْبَيْت الَّذِين سكنوه قبله وأخبره بالقِبْلَة هل يعتد بذَلِك أو لا؟ نَقُول: يأخذُ بِقَوْلِه ولو كَانَ صبيًّا إِذَا وَثقَ من قَوْله كأن يُخْبِرَه أن أباهُ يُصلِّي إِلَى هَذِهِ الجِهَة، فهنا يُوثَقُ بِقَوْلِه، أما إِذَا لَمُ يُصلِّي إِلَى هَذِهِ الجِهَة، فهنا يُوثَقُ بِقَوْلِه، أما إِذَا لَمُ يُسْنِدِ الأَمْرَ إِلَى شَيْءٍ، فإن الصبيَّ لا يُوثَقُ بِقَوْلِه، فيجبُ علَيْه أن يَسْأَلَ البالِغَ.

## مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: جَوَاز صَلَاة النَّافلة عَلَى الرَّاحلة وهو وَاضِح، ومنها طهارة الحَهار والبغل؛ لأن كَلِمَة (راحلة) تشمل هذا وَهَذَا، ولو كانا نجسَيْن ما صلَّى علَيْهما النَّبِيّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: التَّسهيل عَلَى الأمة في النَّفل لئلا يعوقهم عائق عنه، وذَلِك حيثُ جاز لهم أن يُسبِّحوا عَلَى الرواحل، ولم يُلزمهم أن يَنزلوا ليُصلُّوا عَلَى الأَرْض، كما هو الشأن في الفَرائِض إِذَا حَلَّ وقتها، فلا بُدَّ أن تنزلَ وتصليَ عَلَى الأَرْض، لكن النَّوافِل وُسِّعَ فيها لِيُكْثِرَ النَّاسُ منها، ومن التَّسهيل فيها - أيضًا - أنه يَجُوز فيها الشُّرب اليسير عَلَى ما ذهب إِلَيْه كثير من العُلَمَاء؛ لأنَّ الإِنسَانَ رُبَّما يُطِيلُ النَّسُ ما فله أن يشرب الشَّيء اليسير.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أنه لا تُصَلَّى النَّافلةُ عَلَى الرَّاحلة إلا في السَّفر؛ لِقَوْلِه: «عَلَى رَاحِلَتِهِ» والرَّاحلة هي الَّتي يُوضع علَيْها الرَّحل، وَهَذَا لا يَكُون إلا عند السَّفر، وعلى هذا فلا يَجُوز للإِنْسَان أن يُصلِّي النَّافلة عَلَى راحلته إِذَا كَانَ مقيمًا، فإن كَانَ مُسَافِرًا ومَرَّ ببلد، كمن يسَافر في سيارته إِلَى مكة فله أن يُصلِّي النَّافلة عَلَى سيارته؛ لأَنَّهُ مُسَافِر، أما إن كَانَ من أهل مكة فلا يَجُوز.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَن قِبْلَةَ الْسَافِر فِي النَّافلة جِهَةَ سيرِه، وبناءً عَلَى ذَلِك، لو عَدَّلَ الرَّاحلة -مُتَعَمِّدًا- إِلَى اليَمِين أو الْيَسَار عن جِهَة سيره وهو في نافلته بَطلتْ صَلَاتُه؛ لأَنَّهُ عَدَّلَ عَنِ القِبْلَة كَما لو انحرف عَنِ القِبْلَة في الحَضَر هَكَذا أيضًا في السَّفر، إلا إذَا انحرف إِلى القِبْلَة كما لو انحرف عَنِ القِبْلَة هي الأَصْل، فلو كَانَ إِنْسَان يسير إِلَى انحرف إِلى القِبْلَة فالصَّلَاة لا تَبْطُلُ؛ لأنَّ القِبْلَة هي الأَصْل، فلو كَانَ إِنْسَان يسير إِلَى جِهَة يَكُون الكَعْبَة عن يسَاره أو يَمِينه جِهَة يَكُون الكَعْبَة عن يسَاره أو يَمِينه

بطلت صَلَاتُه، فلو استدار بسرعة حَتَّى صَارَتْ القِبْلَة أمامه لم تبطل؛ لأن هذا هو الأَصْل.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: أنه لا يلزمه أن يستقبل القِبْلَة عند افتتاح الصَّلَاة لإطلاق الحَدِيث: «يُسَبِّحُ حَيْثُ كَانَ وَجُهُهُ»، وعلى هذا فلا يلزمُه أن يديرَ الرَّاحلة فيكبرُ ثم ينصر فُ جِهَةَ سيرِه، وَهَذَا هو الصَّحيح، وقال بَعْض أهل الْعِلْم: لا بُدَّ أن يكبِّرَ للإِحْرَام إِلَى جِهَة القِبْلَة ثم ينحرِفَ إِلَى جِهَةِ السَّير، والصَّحيح أنه لَيسَ بِشَرْط، لكنه أكملُ؛ لأنَّهُ ورد حديث بذَلِك (۱)، ولكن له أن يُكبِّرَ إِلَى جِهَة سيره ويُكمِلَ الصَّلَة عَلَى ذَلِك.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أنه لا يلزمُه الرُّكُوع ولا السُّجُود، وإِنَّما يُومِئُ بهما، وَهَذَا ظَاهِرٌ فيها كَانَتْ عَلَيْه الرَّواحل عَلَى عهد النَّبِيّ -صلَّى اللهُ علَيْه وعلَى آلِه وسلَّم لأنَّ الرَّواحل عَلَى عهد الرَّسول لا يُمْكِن أن تَسْجُدَ علَيْها ولا أن تركعَ، لكن الآن الرَّواحل واسعة ومتسعة ويمكن أن يركع الإِنْسَان علَيْها ويَسْجُد، كما لو كَانَ في طائرة، لَيسَ فيها ركَّابٌ إلا قليلون، يمكنه أن يقومَ في أي مكان ويركعَ ويَسْجُد، فهل نَقُول إن الرُّخصة عَامَّة؟

الجَوَاب: هذا يلزمه الرُّكُوع والسُّجُود؛ لأنَّ الرُّخصة هنا ليست عَامَّة؛ والْفِعْل كما قال الأصوليون ليسَ له عُمُوم، فيَكُون الإيهاء عند العَجْز عن تحقيق الرُّكُوع والسُّجُود، أما إِذَا قدرَ عَلَى تحقيق الرُّكُوع والسُّجُود فإِنَّه لا بُدَّ أن يركعَ ويَسْجُدَ لِقَوْلِه تعالى: ﴿يَكَأَيْهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱرْكَعُوا وَٱسْجُدُوا ﴾ [الحج:٧٧].

قَوْله: «يُومِئُ بِرَأْسِهِ» ظَاهِره أنه لا فرق بين الرُّكُوع والسُّجُود، لكن قد وردت

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: صلاة السفر، باب التَّطَوُّعِ عَلَى الرَّاحِلَةِ وَالْوِتْرِ، رقم (١٢٢٧).

أَدِلَة تدل عَلَى أَنَّ السُّجُودَ يَكُون أخفضَ، كها هـو المُتَّبع، والمُتَّبع في حال الرُّكُوع والسُّجُود، أنَّ السُّجُود يَكُون أخفضَ.

الْفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: الثَّناءُ عَلَى عبد الله بن عمر في تطبيقه السُّنة؛ لِقَوْلِه: «وَكَانَ ابْنُ عُمَرَ يَفْعَلُه».

الْفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: ذكرُ مَا يَشُبُتُ بِهِ الْحُكَم؛ لِقَوْلِه: «وَكَانَ ابْنُ عُمَرَ يَفْعَلُه»، فإنَّ من فَائِدَة ذَلِك أَنَّ الْحُكمَ باقٍ لم يُنسخْ؛ ولِهِذا عمل به الصَّحَابَة رَضَالِلَهُ عَنْهُمْ.

الْفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: الفرق بين النَّفل والفَرض لِقَوْلِه: «إِلَّا الْفَرَائِضَ»، والفَرائِض خمس، والجُمُعَة بدل الظُّهر، والجُمُعَة في الغالب لا تَكُون للمُسَافِر.

الفَائِدَةُ العَاشِرَةُ: أَنَّ الوِتْر لَيسَ بوَاجِب، لِقَوْلِه: «يُوتِرُ عَلَى بَعِيرِهِ»، وقَوْله: غير أنه لا يُصلِّي علَيْها المكتوبة، ولو كَانَ الوِتْر من المكتوبات ما صلَّى الرَّسول ﷺ عَلَى الرَّاحلة.

الفَائِدَةُ الحَادِيَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ الأَصْل تَسَاوِي الفَرض والنَّفل في الأَحْكَام، يُؤْخَذ ذَلِك من الاستثناء؛ لأَنَّهُ لولا هذا الاستثناء لقاس القائسُ الْفَرِيضَةَ عَلَى النَّافلةِ، ولولا أنَّ الصَّحَابَة خافوا من ذَلِك ما استثنوها، إذن فالأَصْل أن ما ثبت في صَلَاة النَّفْل ثابتُ في صَلَاة النَّفْل ثابتُ في صَلَاة النَّفْل، وما ثبت في صَلَاة الفَرض ثابت في صَلَاة النَّفْل، إلا بدَلِيل عَلَى التَّفريق بينها.

اسْتَدَلَّ العُلَمَاء رَحْهَهُ اللَّهُ بحديث ابن عمرَ عَلَى أَنَّ الوِتْرَ لَيسَ بوَ اجِبٍ؛ لِقَوْلِه: «كَانَ يُوتِرُ عَلَى بَعِيرِهِ»، وقَوْله: «غَيْرَ أَنَّهُ لا يُصَلِّي عَلَيْهَا المَكْتُوبَةَ».

فإن قيل: رجلٌ صلَّى غيرَ مستقبلٍ القِبْلَةَ فأعلمه إِنْسَان بأنه مخالفٌ للقِبلة فهاذا يصنعُ؟

قلنا: قال الفُقَهَاء لوكَانَ في الحَضَر فلَيسَ فيه اجتهادٌ، فإِذَا استأجر إِنْسَانٌ بيتًا وشَرَعَ في الصَّلَاة ثم دخل صاحب الْبَيْت، وقال: القِبْلَة عَلَى يَمِينك فيجب أن يستأنفَ الصَّلَاة؛ لأن علَيْه أن يَسْأَل لتَمَكُّنه من السُّؤال، والحضر ليسَ محلَّا يلاجتهاد إلا إِذَا تعذَّرَ، وإلا فالوَاجِب أن يَسْأَل صاحب الْبَيْت، أو يخرج مثلًا ينظر إلى وجِهَة مَحَارِيبها، ومَا أَشْبَه ذَلِك.

وهَذِهِ مَسْأَلَة خطيرة لأن كثيرًا من النَّاس ينزل ضيفًا عند شَخْص ثم ينصر ف صاحب الْبَيْت إِلَى بيته والضيف في حجرة خَاصَّة، فيُصلِّي إِلَى غير القِبْلَة قبل أن يَسْأَل صاحب الْبَيْت، وكذلِك أيضًا رُبَّما يستأجر الْبَيْت وينزل ولا يَسْأَل عَنِ القِبْلَة، أو يجتهد من خلال رؤية المَسْجِد، فإذَا نزل إِلَى الْبَيْت اشتبهت علَيْه القِبْلَة وصلَّى عدة صَلَوات، فعلَيْه أن يُعيدها كلها، هَكذا قال الفُقَهَاء.

والمَسْأَلَة تحتاج إِلَى نظر، لأن مَسْأَلَة منع الإِنْسَان من التَّحَرِّي في الحضر فيها نظرٌ، وأظن أن فيها قولين: بأنَّ التَّحَرِّي يَكُون في الحضر ويَكُون في السَّفر لِقَوْلِه تعالى: ﴿ فَأَنَقُوا اللّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُم ﴾ [التغابن:١٦]، والمَسْأَلَة تحتاج إِلَى تحرير، وسنذكرها إن شاء الله فيها بعد.

#### 

٧٦- عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِكُ عَنْهَا قَالَ: «بَيْنَمَا النَّاسُ بِقُبَاءَ فِي صَلَاةِ الصُّبْحِ إِذْ جَاءَهُمْ آتٍ، فَقَالَ: إِنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ قَدْ أُنْزِلَ عَلَيْهِ اللَّيْلَةَ قُرْ آنٌ، وَقَدْ أُمِرَ أَنْ يَسْتَقْبِلَ الْمُعْمُ آتٍ، فَقَالَ: إِنَّ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قَدْ أُنْزِلَ عَلَيْهِ اللَّيْلَةَ قُرْ آنٌ، وَقَدْ أُمِرَ أَنْ يَسْتَقْبِلَ الْقَبْلَةَ، فَاسْتَدَارُوا إِلَى الْكَعْبَةِ» (١). الْقِبْلَةَ، فَاسْتَدَارُوا إِلَى الْكَعْبَةِ» (١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب ما جاء في القبلة ومن لا يرى الإِعادَة على من سها فصلى إلى غير القبلة رقم (٣٩٥)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب تحويل القبلة من القدس إلى الكعبة، رقم (٥٢٦).

# الشترح

قَوْله: «بينها» هَذِهِ ترد كثيرًا، ويَأْتِي بعدها (إذ) كما في هَذَا الحَدِيث: «بينها... إذْ جاءَهم»، ومن ذَلِك قول الشَّاعر<sup>(۱)</sup>:

# فَبِينَمَا العُسْرُ إذْ دَارَتْ مَيَاسِيرُ

مَعْنَاهَا أَنَّ العُسرَ يَعَقُّبُه مياسيرُ كَثِيرَة؛ لِقَوْلِه تعالى: ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسِرِ يُسُرًا ۞ إِنَّ مَعَ ٱلْعُسِرِ يُسُرَّ أَنْ العُسرِ يُسُرَّ اللَّهُ عَنْهُ: «لَنْ يَغْلِبَ عُسْرٌ يُسْرَيْنِ» (٢).

وقُبَاءُ مكانٌ معروفٌ عند المدينةِ فيه المَسْجِد الَّذي قال اللهُ تعالى فيه: ﴿لَمَسْجِدُ السِّسَ عَلَى التَّقُونَ مِنْ أَوَلِ يَوْمِ أَحَقُ أَن تَـقُومَ فِيهِ ﴾ [التَّوْبَة:١٠٨]، كَانَ النَّاس يُصلُّونَ فيه صَلَاةَ الصُّبْح.

قُوْله: «إذ جاءهم آتٍ»، (آتٍ) نكرة لم يُبيِّنْ مَنِ الآي، لكن لا شَكَّ أنَّ الآيَ مسلمٌ، فقال: «إن النَّبِيِّ عَلَيْهِ أَنْزِلَ عَلَيْهِ اللَّيْلَةَ قُرْآنٌ»، المُراد باللَّيلة: ما قبل الآن، لأن نُزولَ الآية لَيسَ في هَذِهِ اللَّيلة، بل قبلها، وقَوْله: «قرآن» يعني من القُرْآن، «وقَدْ أُمِرَ»، أي: النَّبِيِّ عَلَيْهِ أن يستقبل القِبْلَة فاستقبلوها.

أُمر النَّبِيّ عَلَيْهِ الصَّلَاهُ وَالسَّلَامُ «أَنْ يَسْتَقْبِلَ الْقِبْلَةَ» والنسخة الأُخْرَى «أَنْ يَسْتَقْبِلَ الْكَعْبَةَ»، فإن كَانَتِ النَّسخة الأُخْرَى هي الصَّوابَ فالأَمْرُ ظَاهِرٌ، وإن كَانَتِ الَّتي بأيدينا، ففيه إشكالٌ يزول بإذن الله، وتحتاج إِلَى تأويل؛ لأنَّ قولَه: «أَنْ يَسْتَقْبِلَ

<sup>(</sup>١) عجز بيت لحُرَيث بن جَبلة العُذْري، وصدره: فاستَقْدِرْ الله خَيْرًا وارضين به

العقد الفريد (١/ ٣٢٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مالك: كِتَابِ الجِهَادِ، بَابِ النَّرْغِيبِ فِي الجِهَادِ، رقم (١٦٢١).

الْقِبْلَةَ» يُقال: وما كانوا علَيْه من قبلُ قِبْلَة، فلا يَكُون للحديث مَعْنَى، لكن الجَوَابِ عَلَى ذَلِك: أن يُقال أن يَستقبل القِبْلَة الَّتي كَانَتْ قِبْلَة في ثاني الحال.

قَوْله: «فاستقبِلوها» الأَمْر هنا للإِرْشَاد، ولَيسَ للوُجُوب؛ لأَنَّهُ لَيسَ أحدٌ من النَّاس يَسْتَطِيع أَن يُوجِبَ أو يحرِّمَ إلا الرَّسول عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ.

قَوْله: «وَكَانَتْ وُجُوهُهُمْ إِلَى الشَّامِ»، أي: نحو بيت المقدس، وتقسيم النَّاس الآن الشَّامَ إِلَى سوريا وفلسطين ومَا أَشْبَه ذَلِك، كل هذا اصطلاح حادث، وإلا فإنَّها كلها تُسمى الشَّامَ.

قَوْله: «فَاسْتَكَارُوا إِلَى الْكَعْبَةِ» أي: فكَانَتْ أدبارهم إِلَى الشَّام بعد أن كَانَتْ وُجُوههم إِلَى الشَّام، هذا مُشكِلٌ لأَنَّهُ سَوْفَ يترتب علَيْه أن يَكُون الْإِمَام في مكان المَّأْمُومين، والمَأْمُومون في مكان الْإِمَام، لكن لو لزم ذَلِك فيَجُوز لمَصْلَحَة الصَّلَاة.

### مِن فُوائِد هَذا الحدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: قبولُ خَبَر الوَاحِد، لكن بِشَرْط أن يَكُون عَدْلًا؛ لِقَوْلِه: «إِذْ جَاءَهُمْ آتٍ»، فإن قال قَائِل: كَلِمَة (آتٍ) لا تدل عَلَى أنه عَدْلُ، بل تدل عَلَى أنه رجل جاءٍ، فالجَوَاب عنه أن جميع الصَّحَابَة عُدولٌ يجب قَوْلهم، فإن قال قَائِل: كيف نجمع بين هذا وبين قَوْله تعالى: ﴿وَٱسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِن رِجَالِكُمْ ﴾ كيف نجمع بين هذا وبين قَوْله تعالى: ﴿وَٱسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِن رِجَالِكُمْ ﴾ [الطلاق:٢]، فأمَرَ اللهُ تعالى في الإشهاد الله والحقوقي برجلَيْن؟

فالجَوَاب: أن هذا فيها بين النَّاس لا بُدَّ من رجلَيْن، لأنَّ ما بين النَّاس يلحقُه الهوى، فضُوعِفَ فيه العددُ، لكن ما بين الإِنْسَان وربه يكفي فيه الوَاحِد، ولِهذا قال العُلَهَاء: تكفي شهادة الوَاحِد في الأُمُور الدينية، وَهَذَا لا شَكَّ فيه، ولِهذا نَعْمَل

بقول المؤذّن في الصِّيَام إمسَاكًا وإفطارًا، وكذَلِك نَعْمَل بِقَوْلِه -أي الوَاحِد- في الصَّلَاة في دخُول وقتها وخُرُوج وقتها، فالأخبار الدينية يكفي فيها وَاحِد، سواء أكان ذكرًا أم أنثى.

الفَائِدَةُ النَّانِيةُ: وُجُوبِ الأَمْرِ بِالمعروف، والنَّهي عَنِ المنكر؛ لأن اسْتِقْبَال الشَّامِ بعد نسخه منكرٌ، ولكن قد يُعارِضُ مُعارِضٌ، ويقول: هذا لا يدلُّ عَلَى الوُجُوب، إِنَّها يدلُّ عَلَى أنه من هَدْيِ الصَّحَابَة رَضَيَالِشَهُ عَنْمُ أن يأمروا بالمعروف، وينهوا عَنِ المنكر، فيقال لهم: هذا حق، قد نَقُول إن هَذَا الحَدِيث لا يدُل بمفرده عَلَى وُجُوبِ الإنكار، لكن هُناك أَدِلَّة تدل عَلَى ذَلِك، منها قول النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّدَةُ وَالسَّلَامُ -: "إِنَّها أَنَا بَشَرٌ مِنْ الْمُعُمْ أَنْسَى كَمَا تَنْسَوْنَ فَإِذَا نَسِيتُ فَذَكَرُونِي »، فأمر أن نذكِّره مع أنه معذورٌ؛ لنبيِّنَ له الصَّواب، وعلى هذا فيكُون إخبارُ المتجِه إلى غير القِبْلَة بالقِبْلَة وَاجِبًا، ولِهِذا قال الفُقَهَاء رَحَهُ مُؤلِّلَةُ: يلزم مَن رأى متجِهًا إلى غير القِبْلَة أن يخْبِرَه، ويلزم من رأى متجهًا إلى غير القِبْلَة أن يخْبِرَه، ويلزم من رأى ماءً نجِسًا، وأَرَاد أحدٌ أن يستعملَه، أن يُخبِرَه، ويلزم من سمع صوتًا من شَخْص أنه أحدث، ثم قام يُصلِّى، أن يخْبِره بأنه سمع منه صوتًا، أو مَا أَشْبَه ذَلِك.

الْهَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: إِثْبات نزول القُرْآن، وأنه من عند الله، لِقَوْلِه: «أُنْزِلَ» و «قَدْ أُمِرَ»؛ لأَنَّهُ لا أُحدَ يَسْتَطِيعُ أن يأمرَ الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلَاءُ فِي شَيْء ديني إلا اللهُ عَزَقِجَلَّ.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ القُرْآن كَلَامُ الله؛ لِقَوْلِه: «أُنْزِلَ عَلَيْهِ اللَّيْلَةَ قُرْآنٌ»، ومَعْلُومٌ أَنَّ القُرْآنَ لَيسَ عينًا قائمة بنفسها حَتَّى نَقُول إِن هذا من باب الخَلْق؛ لِقَوْلِه تعالى: ﴿وَأَنزَلَ لَكُم مِنَ ٱلْأَنْعَامِ ثَمَنِيَةَ أَزْوَجٍ ﴾ [الزمر:٦]؛ لأنَّ الأنعامَ أعيانٌ قائمة بنفسها، فإنزالها بمَعْنَى خلْقِها للنَّاس، وتَذْلِيلها، وتفصيلها، لكن إِذَا كَانَ الشَّيء لا يقوم بنفسه تَعَيَّنَ أَن يَكُون صِفَةً من صِفَات الله، كالقُرْآن.

من فَوائِد هَذَا الحَدِيث أَيضًا: أَنَّ القُرْآنَ يتجدَّدُ نزولُه، والقُرْآنُ نفسُه دَلَّ عَلَى أَنَّ اللهُ يَتكلَّمُ بِالقُرْآنِ بعد وُقوعِ الحوادثِ، كما في قَوْلِه تعالى: ﴿قَدْ سَمِعَ ٱللَّهُ قَوْلَ ٱلَّتِي تَجَدِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِنَ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ [المجادلة:١].

وجه الدلالة: سمعَ فعلٌ ماضٍ يدلُّ عَلَى أن هذا الخبرَ بعد وقوعِ المُخْبَرِ به. ومثل ذَلِك قَوْله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يَلْمِزُونَ الْمُطَّوِّعِينَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فِي الصَّدَقَاتِ ﴾ [التَّوْبَة:٧٩]، ﴿ وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ ثُبُوِّئُ ٱلْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ ۗ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [ال عمران:١٢١]، وهي كَثِيرَة.

الْفَائِدَةُ الْحَامِسَةُ: إِثْبَاتَ علو الله، من قَوْله: «أُنْزِلَ»؛ لأنَّ النُّزول لا يَكُون إلا من أعلى.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنَّ الأَصْل في الأَمْر الوُجُوب، لِقَوْلِه: «أُمِرَ أَنْ يَسْتَقْبِلَ» ثم أرشدهم أن يستقبلوها؛ لِقَوْلِه: «وَقَدْ أُمِرَ أَنْ يَسْتَقْبِلَ الْكَعْبَةَ فَاسْتَقْبِلُوهَا».

الْفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: فَضِيلَةُ الْبَيْت الْعَتِيق، وأنه جديرٌ بأن يستقبلَه الإِنْسَان حالَ صَلَاتِه، ووجه ذَلِك أنَّ الله أمر باسْتِقْبَاله لشَرفِه وعَظمتِه.

ومنها أن هذا إِشَارَةٌ إِلَى أَنَّ المُصَلِّي كها استقبل بيت الله ببدنه فإنَّه يَنْبَغِي أَن يستقبل الله بقلبه، حال صَلَاته مع الله عَنَّقَجَلَّ، وما أحسنَ ما قال ابن القَيِّم: «قلبٌ يَحومُ حول العرش، وقلبٌ يَحومُ حول الحُشِّ، وبينهما فرقٌ عَظِيمٌ، الَّذي يَحومُ حول العرش يَحومُ إلَى أَعْلَى المنازل وأفضلها وأكرمها، والثَّانِي الَّذي يَحومُ حول الحُشِّ بالعكس، فاحذر أن يحومَ قلبُكَ حين صَلَاتك حول الحُشِّ "(1).

ومُرَاده (بالحُش): لَيسَ فقط ما يقضي فيه الإِنْسَانُ حاجته، بل أعم من ذَلِك،

سلسلة علو الهمة (٣/٧).

هو أمور الدُّنيا عَامَّة؛ لأنَّ أمور الدُّنيا الَّتي يستمتع بها الإِنْسَانُ من الأكل والشُّرب، محلها في النهاية الحُش.

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: أَن من استقبل القِبْلَة خَطَأً بعد استكهال ما يجب من الاجتهاد، فإنَّه لا إِعادَة علَيْه، والدَّليل: أنَّ الصَّحَابَة لم يستأنفوا (١) الصَّلَاة، وإنَّها استداروا إلى القِبْلَة، وَهَذَا من فقه الصَّحَابَة رَضَيَالِتُهُ عَنْهُ لأن كل ما وقع بأمر الله فهو حق، ولا يُمْكِن أن يُلزَمَ الإِنْسَان بإعادته؛ لأنَّ الله لا يوجب العبادة مرتين، إذن لو أتاك آتٍ وأنت في بَرِّ قد اجتهدت في التَّوجُهِ إلى القِبْلَة، وصليت إلى ما أداك إلَيْه اجتهادُك، فانحرفت إلى ما قاله المُخبِر، فإنَّه لا إعادة عَلَيْك.

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: أَنَّ الحَرَكَة لَمُسْلَحَة الصَّلَاة لا تؤثر، بل هي مَأْمُور بها، فإن كَانَ أمرًا مُستَحَبًّا كَانَتِ الحَرَكَة مُستحَبَّةً، وإن كَانَ وَاجِبًا كَانَتِ الحَرَكَة وَاجِبَةً، فإسْتِقْبَالُ القِبْلَة وَاجِب، إذن الحَرَكَةُ وَاجِبَةٌ هنا.

ويحسنُ بنا أَنْ نُبَيِّنَ أَنَّ الحركاتِ في الصَّلَاة تنقسمُ إِلَى خُسَةِ أَقْسَام: واجِبة، ومُسْتَحَبَّة، ومُباحة، ومحرَّمة، ومَكْرُوهَة.

الحَرَكَةُ في الصَّلَاة تَكُونُ وَاجِبَةً إِذَا توقف علَيْها فعلُ وَاجِبٍ أو اجتنابُ محرَّم، مِثَال التي يتوقَّفُ علَيْها فعلُ وَاجِبٍ هَذِهِ المَسْأَلَة التي معنا، وهي إِذَا أخبرَ الإِنْسَانُ أَنَّ القِبلةَ عن يَمِينِه مثلًا فحِينَئَذٍ يجبُ أَنْ يتحركَ ليَكُونَ مُسْتَقْبِلَ القِبْلَةِ. كذَلِك إِذَا صف الإِنْسَان وحده خلف الصَّف لكون الصَّف قد تَمَّ ثم تبين أَنَّ في الصَّف فرجةً، فالحَرَكَةُ هنا وَاجِبَةٌ مِنْ أَجْلِ أَن يَدْخُلَ في الصَّفِ.

كَذَلِكَ تَكُونَ الْحَرَكَةُ وَاجِبَةً إِذَا تُوقف عَلَيْهَا اجتناب مُحَرَّم، مِثَال ذَلِك: رجلٌ

<sup>(</sup>١) أي لم يبدؤوها من جديد.

وهو يُصلِّي رأى في غطرتِه نَجاسَةً، هنا يجب أن يتحرك لإلقاء الغطرة. ومن ذَلِك الحَدِيثُ الَّذي ورد عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أن جبريلَ أتاهُ وهو يصلِّي بالنَّاسِ فأخبرَهُ أنَّ في نَعْلَيْهِ قَذَرًا فَخَلَعَ نَعْلَيْهِ (١). هذا الخلعُ نَقُول إنه وَاجِبٌ.

وتَكُونُ الْحَرَكَةُ مُسْتَحَبَّةً إِذَا توقَّفَ علَيْها فِعْلُ مُسْتَحَبِّ أَو تَرْكُ مَكْرُوهٍ، مِثَال فعل الْمُستَحَبِّ: أقام الجَمَاعَة ثَلاثَةُ رجالٍ فوقف رجلان أَحَدهُما عن يَمِين الْإِمَام والثَّانِي عن شماله، فهنا يدفعهُما الْإِمَام ليَكُونَا خلفه، فَهَذَا الدفعُ مُسْتَحَبُّ؛ لأن تَقَدُّمَ الْإِمَام مع الاثْنَيْن وما زادَسُنَةٌ ولَيسَ بوَاجِبٍ.

ومِثَالُ تَرْكِ المَكْرُوهِ: إِنْسَانٌ أمامه شَيْءٌ مُشْغِلٌ له، كالنُّقوشِ مثلًا، فهنا يُسْتَحَبُّ له أن يزيلَ هذا المُشْغِلَ، لأنَّهُ بإزالته يتخلصُ من مَكْرُوهٍ.

ومن ذَلِك أيضًا، لو أُصِيبَ إِنْسَانٌ بحكةٍ أشغلته، فيُسْتَحَبُّ أَنْ يَحُكُّها لتبردَ.

لو كَانَ أمامه مناظرُ تشغلُه ولا يَسْتَطِيعُ أن يزيلَها، كأن يُصلِّيَ في الصَّف في المَسْجِد الحرام، وينظرَ إِلَى الطَّائفين حول الكَعْبَة، وينشغلَ بهم ماذا يصنع؟ هنا ينظرُ في موضع السُّجُود، وَهَذَا فيه فائدتانِ: تحصيلُ السُّنَّةِ ودَفْعُ المَكْرُوهِ.

وتَكُون الحَرَكَةُ حرامًا إِذَا كَثُرَتْ وكانتْ متواليةً من غيرِ ضرورةٍ. والْكَثْرَةُ؛ قال بَعْضُ العُلَمَاء: الْكَثْرَةُ تَكُونُ بثلاثِ حركاتٍ، فإذَا تحرَّكَ الْمُصَلِّي ثلاثَ حركات متوالية لغير ضرورة فهَذِهِ حَرَكَة كَبِيرَة تُبْطِلُ الصَّلَاةَ.

وقال بَعْض العُلَمَاء: لَيسَ لنا أن نحدِّدَ؛ لأنَّ التحديدَ أمرٌ توقيفيٌّ يحتاجُ إِلَى دَلِيلٍ ولكن الحَرَكَة الكَثِيرَة ما عده النَّاس كثيرًا، بحيثُ إِذَا شُوهِدَ المُصَلِّي شُوهِدَ وكأنَّهُ لا يُصلِّى لكَثْرَةِ حركتِه.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود، كتاب الصَّلاة، باب الصَّلاَةِ فِي النَّعْلِ، رقم (٦٥٠).

الحَرَكَةُ الكَثِيرَةُ المتواليةُ يعني التي يلي بَعْضُها بَعْضًا لغير ضرورة احترازًا من الضَّرُورَة، مِثَاله: رجلٌ نجده يتحركُ كثيرًا؛ مرةً يصلحُ الثَّوْبَ، ومرةً يصلحُ الطَّاقية، ومرةً يصلحُ القلم، ومرةً يكتبُ ما تَفكَّر له في صَلَاته لأن بَعْض النَّاس ينسى الشَّيء ويذكرُه الشَّيْطَان هذا الشَّيء في صَلَاته فيخرج القلم والورقة ويكتب، ورُبَّما تكُون خطبة كَامِلة فيها عناصر، هَذِهِ حَرَكَة كَثِيرَة؛ لأني إِذَا رأيتُ هذا الرجلَ يكتبُ أظن أنه ليسَ في صَلَاةٍ، فليسَ هُناكَ ضرورةٌ، ينتظر حَتَّى يَنتَهيَ من الصَّلاة ويكتب ما شاءَ. فإذَا كَانَتْ غير متوالية يعني تحركَ حركتيْنِ في الرَّكعةِ الأولى وحركتيْنِ في الثَّانِية وحركتيْنِ في الرَّكعةِ الأولى وحركتيْنِ في الثَّانِية وحركتيْن في التَّافِية وحركتيْن في الرَّابِعة؛ مجموعُ الحركاتِ كثيرٌ، لكن عند التَّفَرُّقِ وحركتيْن في التَّافِية وحركتيْن في الرَّابِعة ولا تَبطلُ الصَّلاةُ؛ لأنَّهَا غير متوالية .

إِذَا كَانَ الْإِنْسَانُ يصلِّي فسمعَ جَلبةً وراءه، فإذَا هي سَبُعٌ يريدُ أَنْ يأكلهُ، فهربَ وهو يُصلِّي، فهذِهِ حَرَكَةٌ كَثِيرَةٌ ولكنها لضرورة، فلا تبطل صَلَاته، ولو كَانَ يُصلِّي فإذَا بالوادي السَّيْل قد وصل إِلَيْه فهرب، أو كَانَ يُصلِّي فإذَا بحريقٍ حوله فهرب، كل هذا ضرورة لا يبطل الصَّلَاة، ولِهذا قلنا: إن الْعَمَلَ المحرَّمَ أو الحَرَكَةَ المحرمةَ هي الكَثِيرَة المتوالية لغير ضرورة.

الحَرَكَة المَكْرُوهَة: هي الحَرَكَة اليسيرة لِغَيْر حَاجَةٍ ولا ضَرُورَةٍ، وما أكْثَر هَا عنْدَ النَّاس الْيَوْم! مَا أكْثَر الَّذِين تجِدُهم يتحرَّكون في صَلَاتِهم إِلَى حدِّ أني رأيت بَعْض النَّاس ينظرُ في السَّاعة وهو يُصلِّي؛ لأنَّهُ حريصٌ عَلَى ضبطِ وقته ويخشى أن تزيدَ الصَّلَاةُ دقيقةً وَاحِدَةً، فالظَّاهِر أنه عابِثٌ، وإلا فتجدُ هذا الرجل إِذَا خرج من الصَّلَاة يُضيعُ أَوْقاتًا لا نهاية لها، لكنَّ الشَّيْطَانَ يأمرُ الإِنْسَانَ بأن يتحرك.

الحَرَكَةُ الْبَاحَةُ: هي الحَرَكَةُ اليسيرةُ لحَاجَةٍ، أو الكَثِيرَةُ لضرورةٍ، هَذِهِ حَرَكَةُ البدنِ، وبقي علَيْنا حَرَكَةٌ أُخْرَى وهي لُبُّ الصَّلَاةِ وثمرتُها وهي حَرَكَةُ الْقَلْب،

فَالْقَلْبُ إِذَا كَانَ مَتَجِهًا إِلَى الله عَنَّوَجَلَ، ويشعر المُصَلِّي بأنه بين يدي الله، بين يدي مَنْ يعلمُ ما تُوسُوسُ به نفسُه، وعنده إِرادَةٌ صادقةٌ في التقرب إِلَى الله بهَذِهِ الصَّلَاة، وعنده خَوْفٌ من الله، فَسَوْفَ يَكُونُ قلبه حَاضِرًا خَاشِعًا لله، وَهَذَا أكمل ما يَكُون، أما إِذَا كَانَ عَلَى خلافِ ذَلِك فَسَوْفَ يتجولُ قلبُه، وتَجَوُّلُ الْقَلْبِ حَرَكَةٌ مِخَلَّةُ، جاء في الحَدِيث أَنَّ الرجلَ ينصرفُ من صَلَاته ما كُتِبَ له إلا نصْفُهَا أو رُبْعُهَا أو عُشْرُها أو أقلُّ من ذَلِك؛ لأَنَّهُ كَانَ قد سرحَ قلبُه.

حَرَكَةُ الْقَلْبِ مَحْلَةٌ بِالصَّلَاة، لكنها ليستْ مَحْلَةً بصحتها، أي أنَّ الإِنْسَانَ إِذَا كَثُرَتْ هواجيسُه في صَلَاتِه لا تبطلُ صَلَاتُه؛ لأن من نِعْمَةِ الله علَيْنا ولله الحمد، أن ما حَدَّثَ الإِنْسَانُ به نفسَه لا يُؤَاخَذُ به، قال النَّبِي ﷺ: «إنَّ اللهَ تَجَاوَزَ عَنْ أُمَتِي مَا حَدَّثَ بِهِ أَنْفُسَهَا مَا لَمْ تَعْمَلْ أَوْ تَتَكَلَّمْ »(۱). حديثُ النفس إذن لا يُبطِلُ الصَّلَاةَ لكنه يُنْقِصُ الصَّلَاةَ ويُجُلُّ بكَمالها.

الفَائِدَةُ العَاشِرَةُ: أنه لا بَأْسَ أن يتحرك النَّاس جَماعَةً حَتَّى يَكُون الْإِمَام في مكان المَأْمُوم، وهَكَذا فَعلَ الصَّحَابَةُ رَضَالِيَّهُ عَنْهُمْ.

الْفَائِدَةُ الْحَادِيَةَ عَشْرَةَ: الاجتهاد في التَّوَجُّه إِلَى جِهَة القِبْلَة؛ لأنَّ الصَّحَابَة في المَسجِد لا يتمكنون من مشاهدة الصُّبح أو العلامات، فالظَّاهر أنه لا بَأْسَ به.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةَ عَشْرَةَ: رُبَّما يُستفاد منه أيضًا أن اسْتِقْبَال الجِهَة كافٍ في سُقُوط الوَاجِب، بِمَعْنَى أنه لو انحرفتَ يسيرًا عن يَمِين القِبْلَة، أو يسَارها فلا حرجَ؛ لِقَوْلِ النَّبِيِّ -صلَّى اللهُ علَيْه وعلَى آلِه وسلَّم- «لِأَهْلِ المَدِينَةِ مَا بَيْنَ المَشْرِقِ وَالمَغْرِبِ لِقَوْلِ النَّبِيِّ -صلَّى اللهُ علَيْه وعلَى آلِه وسلَّم- «لِأَهْلِ المَدِينَةِ مَا بَيْنَ المَشْرِقِ وَالمَغْرِبِ قِبْلَةً»، وَهَذَا واسعٌ جدًّا، إِذَا قلنا ما بين المشرق والمَغْرِب قِبْلَة، يعني من المشرق إلى

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الطلاق، باب الطلاق في الإغلاق والكره، رقم (٤٩٦٨).

المَغْرِب كله لأهل المدينة قِبْلَة، أي جهات، نعم، القِبْلَة للمدينة تقع إِلَى الجنوب، فإذا صار ما بين المشرق والمَغْرِب فَهَذَا واسع جدًّا، ونقول - مثلًا - لأهل اليمن ما بين المشرق والمَغْرِب قِبْلَة، وتَكُون جهتهم الشَّمال، ونقول لأهل نجد ما بين الجنوب والشمال قِبْلَة لهم؛ لأنَّ الأَمْر والحَمْدُ للهِ والسَمال قِبْلَة لهم؛ لأنَّ الأَمْر والحَمْدُ للهِ واسع، والله أعلم.

فإن سأل سَائل: هل يَجُوز أن يُصلِّي المَأْمُوم أمام الْإِمَام لضِيقِ المَسْجِد؟

فالجَوَاب: عَلَى رأي الجُمْهُور لا يَجُوزُ، فإذَا لم يَجِدْ إلا أمام الْإِمَام فلا تُصَلِّ معه، صلِّ وحدَك، وعند الْإِمَام مالك رَحَهُ اللهَ أنه يَجُوز أن يَتَقَدمَ المَاْمُومُ عَلَى الْإِمَام؛ لأَنَّهُ يرى أَنَّ تَقَدُّمَ الْإِمَامِ عَلَى المَاْمُوم من باب المندوبات، واختار شيخ الإسلام ابن تَيْمِيةَ رَحَهُ اللهَ قولًا وسطًا، فقال: أما إذَا تعذَّرتِ الجَمَاعَة بدون تَقَدُّمِ المَاْمُوم عَلَى الْإِمَام فإنَّه لا بَأْسَ، وأما إذَا لم تتعذَّر بدونه، فإنَّه لا يَجُوز أن يَتقدَّمَ، وما ذهب إليه الشيخ هو المطابق للأَدِلَّة، أنه يَجُوزَ تَقَدُّمُ المَاْمُومِ عَلَى الْإِمَام إذَا لم تُحدَد الصَّلاة معه إلا في هذا المكان.

مذهب الحَوَارِج وأكثر المتكلمين من المُعْتَزِلَة والأشعرية يرون أنه لا يُحْتَجُّ في العقائد بخبر الآحاد، لكن قَوْلهم أضعف من أن يُنْقَلَ فضلًا عن أن يُعْتَدَّ به، فلا قيمة له. ألم يُرْسِلِ النَّبيُّ عَلَيْهِ الصَّلاهُ وَالسَّلامُ الآحادَ إِلَى الملوك ليدعُوهم إِلَى التَّوحيد؟! أَلَيْسِ التَّوحيدُ من العقائد؟! فقَوْلهم هذا بَاطِلٌ، بل نَقُول متى صَحَّ الخبرُ عَنِ النَّبِيّ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ سواء بنقل الآحاد، أو بنقل التَّواتر، فإنَّه يجب قبولُه والْعَمَلُ به واعتقاده إن كَانَ من المعتقدات.

فإن سأل سَائلٌ: هل يَجُوز أن أَتَنَقَّلَ وأنا أسوق السَّيارة في السَّفر؟

فالجَوَاب: نعم، يَجُوزُ، لكن إِذَا كَانَ الإِنْسَان يخشى أن يُضِيعَ الانتباهَ في قيادة السَّيارة ورؤية الطَّريق فلا يَجُوزُ من هَذِهِ النَّاحية، فلِهَذا نرى أنَّ الْأَفْضَل ألَّا يُصلِّي.

فإن قيل: متى وجب اسْتِقُبَالُ الكَعْبَةِ، قبل الهجرة أو بعد الهجرة؟

قلنا: كَانَ بعد الهجرة بستةَ عشرَ شهرًا أو سَبْعَةَ عشرَ شهرًا.

فإن قيل: هل كَانَ ذَلِك لحرص النَّبِيّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَن يستقبلَ الكَعْبَة، أو لأنَّ الكَعْبَة أحَقُّ الأماكن بالاسْتِقْبَال؟

قلنا: للسَّبَبَيْنِ معًا، وذكرنا لكم أن شيخَ الإِسْلام ابن تَيْمِية رَحِمَهُ اللَّهُ يقول: إن الكَعْبَةَ كَانَتْ قِبْلَةَ جميع الأَنْبِيَاء، ذَكَرَ هذا في الرَّدِّ عَلَى المنطقيين.

إذن اسْتَدَلَّ العُلَمَاء رَحَهُ مُولِنَهُ عَلَى أَنَّ الانحراف اليسير لا يضر في اسْتِقْبَال القِبْلَة، وذَلِك مِن حديث ابن عمر رَحَوَلِنَهُ عَنهُ مِن قَوْله: «اسْتَدَارُوا إِلَى الْكَعْبَةِ» ولِهِذا قال النَّبِيّ لأهل المدينة: «مَا يَبْنَ المَسْرِقِ وَالمَعْرِبِ قِبْلَةٌ». وأنتم تعرفون أنَّ الجهات أَرْبَعٌ: مَعْرِب ومشرق وشَمال وجنوب، في بين المشرق والمَعْرِب قِبْلَة، وتعرفون أنَّ الجِهة واسعة، لو انحرف هَكذا لكن في الجِهة، وهَكذا أيضًا انحراف لكن في الجِهة، أما لو قال هَكذا وجعل القِبْلة عن يَمِينه وشهاله، فَهَذَا انحراف يُؤثِّرُه أي نعم فيه بحث لم نعرَض له في الحَدِيث: ﴿ فَوَلِ وَجَهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ ﴾ [البقرة: ١٤٤]، ولم يَقُل: هُوَلِّ وجهك للمَسْجِدِ الحرامِ»، والحِحْمَةُ من ذلك أنه يمكن للإِنسَان أن يستقبل وعنه أي وَحَهً والحَدْمَةُ من النَّاس لا يستقبلون عَيْنَ عِينَهَا، ومِنْ ثَمَّ نَقُول لكم: في المَسْجِدِ الحرامِ كثيرٌ من النَّاس لا يستقبلون عَيْنَ الكَعْبَةِ، وتَحَدُهم في نفس المَسْجِد، بل في المَطَاف، ومع هذا لا يستقبلونها، وهَذِهِ المَسْأَلة يجب أن يُنبَّهُ لها النَّاسُ.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ الإِنْسَان لو صلَّى في جوف الكَعْبَة مُتَّجِهًا إِلَى أحد الجهات فقد صحَّ اسْتِقْبَاله، لأَنَّهُ استقبلَ شطر المَسْجِد، وَهَذَا هو الْقَوْل الرَّاجِح، وثبت عَنِ النَّبِيِّ عَيْدِالصَّلاةُ وَالسَّلامُ أنه صلَّى فيها نفلًا، في جوف الكَعْبَة، فنقول الصَّلاة في جوف الكَعْبَة نفلًا لا إِشْكَال فيها، ولا غبارَ علَيْها؛ لأَنَّهُ ثبت من فعل الرَّسول ﷺ، لكن الْفَرِيضَة نَقُول أيضًا لا غبارَ علَيْها، فعند التأمل، نجد أولًا: الآسول ﷺ لكن الْفَرِيضَة نَقُول أيضًا لا غبارَ عليْها، فعند التأمل، نجد أولًا: الآسول ﷺ وَشَطَرَ المَسْجِدِ اللهِ البقرة: ١٤٤١]، والثَّانِي: أن ما ثبت في النَّفْل ثبت في الفَرض الآيدة: ﴿ مُطَلِّر المَسْجِدِ اللهِ فَهَذَا عَمِول نَهُ الرَّسول نهى عَنِ الصَّلاة في سَبْعَة مواطن ومنها فوق ظهر بيت الله فَهَذَا ضَعِيف جدًّا، كما هو معروف، ولو فَرض أنه صحيح لكان لفظه: «وفوق ظهر بيت الله» وَهَذَا محمول عَلَى ما إِذَا لم يكن بين صحيح لكان لفظه: «وفوق ظهر بيت الله» وَهَذَا محمول عَلَى ما إِذَا لم يكن بين يدي المُصلِّي شَيْءٌ شاخصٌ من الكَعْبَة.

سبق لنا بيان أن اسْتِقْبَال القِبْلَة شرطٌ من شُرُوطِ صِحَّة الصَّلَاة، وأنَّ الصَّلَاة بدون اسْتِقْبَال القِبْلَة لا تصحُّ إلا في ثَلاثَة مواضع:

الأوَّل: النَّافلة في السَّفر.

الثَّانِي: إِذَا عَجَزَ عن اسْتِقْبَالِ القِبْلَـة كإِنْسَانٍ مثلًا مربـوط إِلَى غير القِبْلَـة، أو مريض ولَيسَ عنده مَنْ يوجهُه.

الثَّالث: الخائف كالهارب من عدوه، فَهَذَا يُصلِّي حيثُ كَانَ وجهه.

وسبق لنا أنَّ الإِنْسَان إِذَا عَلِمَ بِالقِبْلَة أثناء الصَّلَاة فإِنَّه لا يستأنِفُ الصَّلَاة من جديد بل يتحوَّل إِلَى القِبْلَة ويكمل صَلَاته، ودَليله في حديث مَسْجِد قباء: «وَقَدْ أُمِرَ أَنْ يَسْتَقْبِلَ الْكَعْبَةَ فَاسْتَقْبِلُوهَا»، فاستداروا في نفس الصَّلَاة وجعلوا وُجُوههم إِلَى بيت المقدس.

وسبق لنا أنه يكتفى باسْتِقْبَال الجِهة، يُؤْخَذ من قَوْله: «وَكَانَتْ وُجُوهُهُمْ إِلَى الشَّامِ»، فاستداروا إِلَى الكَعْبَة، لَيسَ إِلَى عينِها؛ لأنَّهُم لا يشاهدونها، لكن يجب اسْتِقْبَال عينِ الكَعْبَة، إِذَا كَانَ يراها، سواءً في الحرم، أو في غير الحرم.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعةَ عَشْرَةَ: دِقَّةُ تعبيرِ الصَّحَابَة رَضَالِلَهُ عَنْهُ: «وقد أُمِرَ أَن يستقبلَ الكَعْبَةَ»، لو قال: أُمر أَن يستقبلَ القِبْلَةَ، لقَالُوا: نحن الآن عَلَى القِبْلَة؛ لأنَّهُ بمَعْنَى التحديد، فلم قال: القِبْلَة.

نحن الآن نَقُول في عباراتنا، وفي كتبنا: اسْتِقْبَال القِبْلَة؛ لأنَّ القِبْلَة الآن تقررتْ وتحددتْ بأنها الاتجاه إِلَى الكَعْبَةِ.

الفَائِدَةُ الخامسةَ عَشْرَةَ: أن للأمة الإِسْلاميَّة قِبْلَةً سَابِقةً وقِبْلَةً لاحقةً، نسمع تعبيرًا عَنِ المَسْجِد الأقصى يقول النَّاس إنه ثالثُ الحرمَيْن، وأُولى القبلتَيْن، فهل هذا التَّعبير صحيحٌ أو غير صحيح؟ نَقُول: هذا التعبيرُ يحتاجُ إِلَى فهم، إِذَا قلنا ثالث الحرمين فإنَّه رُبَّها يفهمُ السَّامعُ أنَّ المُسْجِد الأقصى له حرمٌ أو أنه حرمٌ، وليسَ كذَلِك، فإن المُسْلِمينَ أجعوا عَلَى أنه لا حَرَمَ إلا في مكةَ والمدينةِ، واختلفوا في وادي وُدِّ، وهو وادٍ في الطَّائف، والصَّحِيح أنه ليسَ بحَرَم.

المَسْجِدُ الأقصى لَيسَ بحرم لكنه مَسْجِدٌ مُعَظَّمٌ تُشَدُّ الرِّحال إِلَيْه، وأما أولى القبلتَيْن فإنَّه قد يفهم السَّامع أن هُناكَ قبلتين باقيتين وأن أو لاهما المَسْجِدُ الأقصى، فيظنُ أنَّ الاتجاهَ إِلَى المَسْجِدِ الأقصى لَيسَ بمنسوخٍ، مع أنه منسوخٌ، والَّذِي يَنْبَغِي فيظنُ أنَّ الاتجاهَ إِلَى المَسْجِدِ الأقصى لَيسَ بمنسوخٍ، مع أنه منسوخٌ، والَّذِي يَنْبَغِي أن يتجنبَ الإِنْسَانُ كلَّ عبارةٍ فيها إيهامٌ لمَعْنَى فاسِدٍ، إذن نَقُولُ في المَسْجِد الأقصى: المَسْجِدُ النَّدي تُشَدُّ الرِّحالُ إِلَيْه، أو أحدُ المَسَاجِدِ الثَّلاثَة التي تُشَدُّ الرِّحالُ إِلَيْها، وكفى به شَرَفًا أن تُشَدَّ الرِّحالُ إِلَيْه؛ لأنَّهُ لا يَجُوزُ شَدُّ الرِّحالِ إِلَى أيِّ مَسْجِدٍ سوى هَذِهِ الشَّلاثَةِ.

٧٧ - عَنْ أَنَسِ بْنِ سِيرِينَ قَالَ: اسْتَقْبَلْنَا أَنَسًا حِينَ قَدِمَ مِنَ الشَّامِ، فَلَقِينَاهُ بِعَيْنِ التَّمْرِ، فَرَأَيْتُهُ يُصَلِّي عَلَى حِمَارٍ، وَوَجْهُهُ مِنْ ذَا الجَانِبِ - يَعْنِي عَنْ يَسَارِ الْقِبْلَةِ - فَقُلْتُ: رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَفْعَلُهُ مَا فَعَلْتُهُ مَا فَعَلْتُهُ أَنْ رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَفْعَلُهُ مَا فَعَلْتُهُ أَنْ رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ فَعَلْهُ مَا فَعَلْتُهُ أَنْ

# الشترح

استقبلنا أنسًا حين قدم من الشَّام إِلَى العراق، والعراق يقع بالنِّسبة للشَّام جنوبًا أو جنوبًا شرقيًّا.

قَوْله: «فرأيته يُصلِّي عَلَى حِمار» رأيته؛ أي رأيت أَنسًا يُصلِّي عَلَى حمار، أي عَلَى يَسَار القِبْلَة؛ لأنَّ القِبْلَة تَكُون عن يَمِينه وهو مُتَّجِهٌ جنوبًا، ويَكُون اتجاهه عن يسَار القِبْلَة.

قَوْله: «فقلت رأيتك تصلي لغير القِبْلَة» قال ذَلِك استرشادًا لا إنكارًا، يعني يطلب أن يرشدَه، لا أن يُنكر علَيْه؛ لأن هذا صحابيٌّ وابن سِيرينَ تابعيُّ.

قَوْله: «فقال: لولا أني رأيت رَسُول الله عَلَيْ يفعلُه ما فعلْتُه»، يفعله: يعني يفعل نوع هذا الْفِعْل، لا ذات الفِعل، أي يفعل جِنسه؛ لأنَّ الرَّسول عَلَيْ ما جاء من الشَّام إِلَى العراق واتجه نحو الجنوب، ما فعل هذا، لكن جنس الصَّلاة عَلَى الرَّاحلة متجهًا إِلَى نحو اتجاهه قد فعله الرَّسول عَيْنِهُ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ، فمُرَاد قَوْله: «أني رأيتُ رَسُول الله يفعله» أي: يفعل جِنسه ونَوعه، لا أنه يفعله بعينه، لأَنَنا نعلم أنَّ الرَّسول عَلَيْ لم يفعله بعينه، لأَنَنا نعلم أنَّ الرَّسول عَلَيْ لم يفعله بعينه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب صلاة التطوع على الحمار، رقم (١٠٤٩)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب جَوَاز صلاة النافلة على الدابة في السفر حيث توجهت، رقم (٧٠٢).

في هَذَا الحَدِيث دَلِيلٌ عَلَى ما سبق من أنَّ المُسَافِر يُصلِّي إِلَى جِهَة سيره، وَهَذَا تطبيقٌ عمليٌّ.

## مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: أنَّ من عَادَة السَّلف اسْتِقْبَالَ آل الشَّرف، والْعِلْم، والجاه؛ لِقَوْلِه: استقبلنا أنسًا فلا يُنْكَرُ عَلَى مَن خرج مثلًا إِلَى المطار ليستقبِلَ كبيرًا أو شريفًا أو عالمًا أو مَا أَشْبَهَ ذَلِك، لا يُقَالُ إن هَذِهِ بِدْعَةٌ لأَنَّهُ من عهد السَّلف –رحمهم الله-.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: جَوَازِ الصَّلَاةِ عَلَى الحَمارِ، تُؤْخَذْ مِن قَوْله: «رأيتُه يصلِّي عَلَى عِمار»، ويتفرع مِن هَذِهِ الفَائِدَةِ أَنَّ الحِمارِ طاهرٌ، ووجه ذَلِك أنه لو كَانَ نجسًا ما صحَّتِ الصَّلَاةُ عَلَيْه؛ لأَنَّهُ لا تصح الصَّلَاةِ عَلَى مكانٍ نجِس، والدَّليل عَلَى عدم صِحَّة الصَّلَاة عَلَى مكان نجس، أنَّ النَّبِي عَيَا أَمْ أَن يُصَبَّ عَلَى بَوْلِ الأَعْرَابي ما يُ لِيُطَهِّرَهُ، فدل ذَلِك عَلَى أنه لا بُدَّ من طهارة المكان في الصَّلَاة، ويدل لَمِذا أيضًا قُوْله تعالى: ﴿ وَطَهِ تَرْ بَيْتِيَ لِلطَّآبِفِينَ وَٱلْقَآبِمِينَ وَٱلرَّحَةِ السَّجُودِ ﴾ [الحج:٢٦].

إذن الجمار طاهرٌ، لكن بوله وروثه نجِسَانِ، والدَّليل عَلَى هذا أن عبد الله بن مَسْعُودٍ لما أتى النَّبِي ﷺ حِينَ قَضَى حَاجَتَهُ بِحَجَرَيْنِ وَرَوْثَةٍ، أَخَذَ الحجرَيْن وَالْقَى الرَّوْثَةَ، وقال: «هَذَا رِجْسٌ»(۱). أي: نجس، فرَوْثَةُ الحمار نَجِسَةٌ، وبَوْلُه نَجِسٌ، والقَاعِدَة في ذَلِك أنَّ كُلَّ ما حَرُمَ أكْلُه فبولُه ورَوْثُه نَجِسٌ.

فإن قيل: الذُّباب يَحْرِم أكلُه، فهل ما يخرج منه مما يَكُون عَلَى الثِّياب أو عَلَى البدن نجسٌ بناء عَلَى هَذِهِ القَاعِدَة؟

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الوُضُوء، باب الاستنجاء بالحجارة، رقم (١٥٥).

قلنا: إن هذا مما تَعُمُّ به البلوى، ولم يرد عَنِ النَّبِيِّ ﷺ ولا عن أَصْحَابه أنه أمر بغسله، فإما أنْ يُقَالَ إنه طاهر، وإما أن يُقَالُ إنه نجسٌ يُعْفَى عنه لَشَقَّةِ التَّحَرُّ زِ منه، وقد قال اللهُ تعالى: ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [الحج:٧٨].

يتفرعُ عَلَى هذا بولُ وبَعَرُ الفئران، فأَحْيانًا تتسلَّط الفئران عَلَى الكُتُب فتلوثها بالبعر والبَوْل، فتنجَّسُ الكُتُب، والتَّحرز من هذا سهل، وإزالة نجاستها سهلة، لكن إذَا كَانَ الإِنْسَان لا يَسْتَطِيع أن يتحرَّزَ من ذَلِك؛ لأن أبواب المكتبة واسعة تدخل منها الحِرر والفِئران، ولا يُمْكِنه أيضًا أن يغسل الكُتُب لأنَّهَا ستفسد، نَقُول تبقى النَّجاسَة لكن يتحرَّزُ الإِنْسَان من ملامستها وهي رَطْبَةٌ، فإذَا تحرَّزَ لا يضرُّه.

الفَائِدَةُ الثَّالِئَةُ: حِرْصُ السَّلفِ عَلَى الْعِلْم، بدَلِيل أن أنس بن سِيرينَ سأل أنسَ بن مالكِ عن هذا الأَمْر الَّذي ما كَانَ يعرفه، وهَكذا يَنْبَغِي للإِنْسَان إِذَا رأى من أهل الْعِلْم مَسْأَلَة لا يعرفها أن يَسْأَلَ عنها، أولًا: ليستفيدَ علمًا إن كَانَ عَمَلُ من أهل الْعِلْم مَسْأَلَة لا يعرفها أن يَسْأَلَ عنها، أولًا: ليستفيدَ علمًا إن كَانَ عَمَلُ هذا العالم صحيحًا، أو ليُذّكِرَ العالمَ إِذَا كَانَ ناسيًا؛ لأنَّ الإِنْسَان بَشَرُّ، قد ينسى ويعمل ما لا يَجُوز، فلا يَنْبَغِي للإِنْسَان إِذَا رأى عالمًا يفعل شيئًا يستنكره أن يسكتَ بل يَسْأَل.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: الاسْتِدْلال بأَفْعَال الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ؛ وعلى هذا فيكُون فعلُ الرَّسولِ عَلَيْهِ حجةً يُستدَلُّ بها. وجه ذَلِك أن أنسًا رَضَالِتُهُ عَنْهُ لَم يقل: إن هذا جائز، بل قال: إنه رأى النَّبِي عَلَيْهُ يفعلُه ففعلَه، فيكُون في هذا اسْتِدلَالٌ بأَفْعَال الرَّسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: أَنَّ الأَصْلَ عدم الخصوصية، ومِنْ ثَمَّ قلنا: إننا نقتدي بأَفْعَال الرَّسول مع احْتِهَال أن يَكُون هذا خاصًّا به، لكن الأَصْل عدم الخصوصية حَتَّى يقومَ دَلِيلٌ عَلَى ذَلِك؛ ومِنْ ثَمَّ يتبين لنا ما كَانَ يسلكه الشوكاني رَحْمَهُٱللَّهُ فيها إِذَا

تعارض فعلُ الرَّسول ﷺ وقولُه مع إمكان الجمع، أنه يُقَدَّمُ عُمُوم الْقَوْل عَلَى خُصوص الفِعل، وهَذِهِ طريقة غير سليمة؛ لأن قول الرَّسول ﷺ وفعله، كِلاهُما سُنةٌ، مِثَال ذَلِك، قال النَّبِي ﷺ: «لا تَسْتَقْبِلُوا الْقِبْلَةَ بِغَائِطٍ وَلَا بَوْلٍ وَلَا تَسْتَذْبِرُوهَا». فنهى عَن الاسْتِقْبَال والاستدبار.

ورآه ابنُ عمر رَضَيَلِتُهُ عَنْهَا وهو عَلَى بيت حَفْصَة مستقبِلَ الشَّام مستدبِرَ الكَعْبَة، فالشَّوكَاني يقول: هذا من فعل الرَّسول وهو خاصٌّ به، فلا نستدبِرُ نحن الكَعْبَة لا في الفضاء ولا في البُنيان، ولكن نَقُول هذا لَيسَ بصحيحٍ لأنَّهُ هنا يمكن الجمعُ بين قولِه وفعلِه، فيُحمل قَوْله عَلَى ما إِذَا لم يكنِ الإِنْسَانُ في بُنيانٍ، ويُحمل فعله عَلَى ما إِذَا لم يكنِ الإِنْسَانُ في بُنيانٍ، ويُحمل فعله عَلَى ما إِذَا كَانَ الإِنْسَانُ في بُنيانٍ، ويُحمل فعله عَلَى ما إِذَا كَانَ الإِنْسَانُ في بُنيانٍ.

فإن قيل: هل تُستقبَلُ القِبْلَةُ في البُنيانِ؟

قلنا: لا؛ لأن قَوْله ﷺ: «لا تَسْتَقْبِلُوا الْقِبْلَةَ» لم يَرِدْ فيها تَخْصِيصٌ، أما قَوْله: «لا تَسْتَدْبِرُوهَا» فَوَرَدَ فيها التَّخصيص، فصار النَّاس ينقسمون في هَذِهِ المَسْأَلة إلى ثَلاثة أقْسَام: قسمٌ قَالُوا: يَجُوز في البُنْيَان اسْتِقْبَالُ القِبْلة واستدبارُها حال قضاء الحَاجَة، واسْتَدلّوا بحديث ابن عمر، وقال آخرون: لا يَجُوز اسْتِقْبَالُها واستدبارُها في البُنْيَان، وجعلوا حديث ابن عمر خاصًّا بالرَّسول، وكلا الطَّريقين غيرُ صحيح. والصَّحيح أن نَقُول: يَجُوز استدبارُ القِبْلَة في البُنْيَان، ولا يَجُوز في الفضاء، وأما اسْتِقْبَالها: فلا يَجُوزُ لا في البُنْيَان ولا في الفضاء.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: إطلاق الْفِعْل عَلَى الجِنس لِقَوْلِه رأيت النَّبِيِّ ﷺ لولا أني رأيت النَّبِيِّ ﷺ لولا أني رأيت رَسُول الله ﷺ يفعله ما فعلتُه، وذكرتُ لكم قبل قليل أنَّ المُراد الجِنْسُ لا النَّوعُ ولا العينُ.

الْفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: حِرْصُ أنسِ رَضَالِللهُ عَنْهُ عَلَى اتِّباعِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ.

الفَائِدَةُ النَّامِنَةُ: أنه إِذَا أمكن الاسْتِدْلال بها لا مِرَاءَ فيه فهو أولى، فلو قال أَنسُ ابن مالك: هذا جائزٌ، سيكُون في قلب أنسِ بن سِيرينَ سؤالٌ عَنِ الدَّليل، ما هو؟ لكن إِذَا قال: لولا أني رأيت النَّبِي عَيْ يَعْمُهُ ما فعلْتُه فلا يحتاج أن يَسألُ عَنِ الدَّليل، وهَذِهِ مَسْأَلَة تنفعُكَ في المُناظراتِ أن تعمدَ إِلَى دَلِيلٍ لا يُمْكِن لحصمِكَ أن يعارِضَكَ فيه حَتَّى لا يطولَ المَوْضُوعُ، أرأيت هَدْيَ القُرْآن في مَحَاجَةِ إبراهيم مع الرَّجل الَّذي حَاجَهُ في ربِّه، قال إبراهيم: ﴿ رَبِّي النَّذِي يُحْيِه وَيُمِيتُ ﴾ [البقرة:٢٥٨]، فقال له الرجل: ﴿ أَنَا أُحِيه وَأُمِيتُ ﴾ [البقرة:٢٥٨]، عَدَلَ إبراهيمُ عن هذا ولم يَقُلْ لا يُمْكِن أن تحيي وتميت، وإنَّها الَّذي تفعله سبب الحياة والموت، وأما الَّذي يحيي ويميت فهو الله، لم يَقُلْ هذا، بل قال إبراهيم: ﴿ فَإِنْ كَا لَتَ مَلَ اللَّهُ مِن الْمَشْرِقِ وَيميت فهو الله، لم يَقُلْ هذا، بل قال إبراهيم: ﴿ فَإِنْ كَا يَسْتَطِيع أَن يتحدى أو يجادل، ﴿ فَبُهُتَ وَالِمِي كَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الله الرباهِ الله المِن المَعْرِبِ الله المِن اللَّهُ الله الله المِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وهَذِهِ مَسْأَلَة يَنْبَغِي للمُناظِر أَن يتَبِعَها، أَلَّا يَأْتِيَ بدَلِيلٍ يمكن لخَصْمِه أَن يعارضَه فيه، بل يَأْتِي بدَلِيلِ يُقيمُ الحُجَّة ويقطعُ المَحَجَّة.

فإن قيل: إِذَا أردنا الاسْتِدْلال بها لا مِراءَ فيه، فهل نأتي بالإجماع قبل الدَّليل؟ قلنا: هُناكَ مَن قد يُعارِضُ الإجماع، فيقول: لَيسَ هُناكَ إجماع، كها قال الْإِمَام أحمد: مَنِ ادعى الإجماع فهو كاذبٌ، وما يدريه لَعلَّهم اختلفوا، فيبقى فيه نزاعٌ. الفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: أَنَّ الأَصْل في العِبادَة التَّوقيف.

وفي حديث ضَعِيف ذكره الفُقَهَاء وقَالُوا إِن إسناده لَيِّنٌ، وإِن الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ كَانَ لا يصمدُ إِلَى الشَّيء صمْدا أي إِلَى السُّترة، لكن يَمِينًا ويسَارًا،

هذا دَلِيلٌ، وعندهم أيضًا تعليل أنك إِذَا صمدتَ إِلَيْه أشبهتَ من يعبد الأوثان، لكن الحَدِيث ما دام ضَعِيفًا، وظَاهِر الأَدِلَّة أنَّ العَنزةَ تُرْكَزُ بين يدي الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ فنأخذ بالظَّاهر، ظَاهِر الأحاديث الصَّحيحة.

فإن قيل: التَّحديد الَّذي يُستخدم لتحديد القِبْلَة هل هو بِدْعَة؟

قلنا: نعم هو بِدْعَةٌ لا شك، لكنه بِدْعَة في اللَّغة، أما في الشَّرْع فنحن لا نقصد الاتباع والتَّعَبُّدَ به، بل نقصد أنه علامة عَلَى القِبْلَة، فهو من الوسائل الَّتي يُتوصل بها إِلَى أمور مَقْصُودة، فليسَ ببِدْعَة، وإلا لقلنا إنَّ تأليفَ الكُتب بِدْعَة، وترتيب السُّنة وأحْكَامها بِدْعَة، ووضعُ المَدَارِس بِدْعَة، فيجب أن نفرق بين ما كَانَ وسيلةً، السُّنة وأحْكَامها بِدْعَة، نحن نتعبد لله بهَذِهِ الحُدُود، كَانَ خطأً، وقد اختلف فيها العُلكَاء، منهم مَن قال إنها سنة؛ لأنَّ الغَايَة منها الدَّلالة عَلَى السُّنة، ومنهم من قال: إنها مُباحةٌ.

ومثله أيضًا الخُطوط الَّتي في الفرش الآن، بَعْض النَّاس يقول: هَذِهِ بِدْعَة؛ ولكن نحن لا نتعبَّدُ لله بها، بل نريد أن نصل إِلَى غَايَة مَقْصُودة للشرع، وهي تَسْوِيَة الصُّفوف، إذن لا شَيْء فيها، وبَعْض النَّاس يقول لماذا لم يفعلها الرَّسول؟ فنقول: الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ كَانَ مَسْجِده مفروشًا بالحصى، فلا يُمْكِن أن يوضع فيه هذا الشَّىء.





• ● ∰ ● •

٧٨ - عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ رَضَالِتُهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «سَوُّوا صُفُوفَكُمْ، فَإِنَّ تَسْوِيَةَ الصُّفُوفِ مِنْ تَمَامِ الصَّلَاةِ»(١).

### الشترح

الصُّفوف: جمع صَفِّ، والصَّف: وقوف المُصَلِّين عَلَى وجه سواء، والصُّفوف من خصائص هَذِهِ الأمة؛ لأنَّهُم هم الَّذِين شُرِعَتْ لهم الصَّلَاة جَماعَة، فشُرِعَتْ لهم الصَّفوف، وقد حث النَّبيُّ عَلَى تَسْوِيَة الصُّفوف والتَّرَاصِّ فيها وقال: «أَلَا تَصُفُّونَ كَمَا تَصُفُّ المَلَائِكَةُ عِنْدَ رَبِّهَا؟» قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، كَيْفُ تَصُفُّ عِنْدَ رَبِّهَا؟» قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، كَيْفُ تَصُفُّ عِنْدَ رَبِّهَا؟» قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، كَيْفُ تَصُفُّ عِنْدَ رَبِّهَا؟ قَالَ: «يَتَرَاصُونَ وَيُكُمِلُونَ الأَوَّلَ فَالْأَوَّلَ» (٢).

بدأ المؤلِّف بها نقله عن أَنسِ بن مَالِكٍ رَضَالِتَهُ عَنهُ قَوْله: «سَوُّوا صُفُوفَكُمْ»: فعلُ أمر، أي اجعلوها متسَاويةً. قَوْله: «فَإِنَّ تَسْوِيَةَ الصُّفُوفِ مِنْ تَمَامِ الصَّلَاةِ»: هذا تعليلٌ للأمرِ، أفاد أن تَسْوِيَةَ الصَّف من تمام الصَّلَاة؛ لأنَّهُ من تمام الجَمَاعَةِ، والجَمَاعَةُ من تمام الصَّلَاة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الجماعة والإمامة، باب إقامة الصَّف من تمام الصَّلاة، رقم (٦٩٠)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب تسوية الصُّفوف وإقامتها وفضل الأول فالأول منها والازدحام على الصَّف الأول، رقم (٤٣٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الصَّلاة، باب الأمر بالسكون في الصَّلاة والنهي عَنِ الإشارة باليد، رقم (٤٣٠).

وقَوْله: «سَوُّوا صُفُوفَكُمْ»: لا يعني أن يَكُون النَّاس حِذاءَ بَعْضهم ببَعْض فقط، بل المُراد ما هو أعم، أي: اجعلوها سوية مستقيمة، فيَشْمَل ذَلِك اعتدالهَا، ويَشْمَل التراصَّ فيها، ويَشْمَل التقارب بينها، ويَشْمَل إكهال الأوَّل فالأول، كها قال اللهُ تعالى: ﴿ اللَّذِي خَلَقَ فَسَوَى ﴾ [الأعْلى: ٢]، سَوَّى: يعني أكمل ما خلَقَ عَرَّهَ جَلَ، فكذَلِك يُقال في تَسْوِية الصُّفوف أن تَكُون مقامةً عَلَى وجه التَّسوية التَّامة.

### مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الأُولَى: مَشْرُوعيَّةُ الصُّفوف في صَلَاة الجَمَاعَة؛ لأنَّ النَّبي ﷺ أقرَّها.

الفَائِدَةُ النَّانِيةُ: وُجُوبُ تسويتِها، وإلى هذا ذهب كثيرٌ من العُلَمَاء، وقَالُوا: يَجبُ تَسْوِيةُ الصَّف، وأنَّ الصَّفَ إِذَا لم يكن مُسَوَّى، فإنَّ الصَّلاةَ تَبْطُلُ، والْقَوْل بوُجُوب التَّسوية قولٌ قوي، كَما سيأْتِي إِنْ شَاءَ اللهُ تَعالَى فِي الْأَحادِيثِ فِيمَا بعْدُ، لكِنَّ أَكْثَرَ العُلَمَاء عَلَى أن ذَلِك مِن تَمامِ الصَّلاة، وليْسَ مِن وَاجِباتها، وذَهَب شيخُ لكِنَّ أَكْثَرَ العُلَمَاء عَلَى أن ذَلِك مِن تَمامِ الصَّلاة، وليْسَ مِن وَاجِباتها، وذَهَب شيخُ الإِسْلام رَحِمَهُ اللَّهُ إِلَى وُجُوب تَسْوِيَة الصَّف، ويؤيد هذا أي الوُجوب اعتناءُ الخُلفَاء الرَّاشدين بذَلِك، بل اعتناء إِمَام المتَّقِين مُحمَّد عَيَي النَّي بذَلِك، فقد كَانَ عَيَهِ الصَّلاةُ وَالسَّلام يُسوِّي الصَّفون كأنها يُسوِّي بها القِداح، وكان يضربُ بالصَّف من أوَّلِه إِلَى آخِرِه يُسوِّي الصَّفون كأنها يُسوِّي بها القِداح، وكان يضربُ بالصَّف من أوَّلِه إِلَى آخِرِه يُمْسَحُ صُدورَهم ومَناكِبَهم ويقوُل: اسْتَوُوا.

فإِن قِيل: أَحْيانًا تَكُون الصُّفوفُ عِنْد أَوَّل الدُّحول فِي الصَّلَاة مستويةً، ثم بعد ذَلِك، يتقدم أحدهم ويتأخر آخر، فهل نُسويها؟ قلنا: نعم؛ لأنَّ النَّبِي ﷺ لَـهًا قام عبدُ الله بن عَبَّاس عن يَسَاره أخذ برَأْسِه وجَعلَهُ عَن يَمِينِه (۱)، وَهَذَا لَمُصْلَحَةِ الصَّلَاة، وتمام الصَّلَاة نوعانِ، تمامٌ وَاجِبٌ وتمامٌ مُكَمَّل.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب العلم، باب السمر في العلم، رقم (١١٧)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب الدُّعاء في صلاة اللَّيل وقيامه، رقم (٧٦٣).

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَن تَسْوِيَةَ الصَّف من تمام الصَّلَاة، ويتفرع عَلَى هَذِهِ الفَائِدَة أنه إِذَا كَانَ من تمام الصَّلَاة، فإن المَاْمُومينَ مسؤولون عن ذَلِك، كما أنَّ الْإِمَامَ مسؤولٌ؛ لأن كل وَاحِد منهم يريد أن تَكُون صَلَاتُه تامةً.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ إِذَا ذَكر الحُكْمَ ذَكر تعليلَه لِمَا في ذَلِك من طُمَأْنِينَة النَّفس، وبيان سُمُوِّ الشَّريعَة الإِسْلاميَّة، وأن أَحْكَامَها ليست ارتجالًا، ولا عَبَثًا، بل لها حِكَمٌ كَثِيرَةٌ.

٧٩ وعَنِ النُّعْمَانِ بْنِ بَشِيرٍ رَضَالِكُ عَلَىٰ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «لَتُسَوُّنَ صُفُوفَكُمْ أَوْ لَيُخَالِفَنَّ اللهُ بَيْنَ وُجُوهِكُمْ» (١).

#### الشترح

قَوْله: «لَتْسَوُّنَّ» اللَّام هنا مُوَطَّئَةٌ للقَسَم، أي تدل عَلَى قَسَم مَحْذُوف، والتَّقدير: واللهِ لَتُسَوُّنَّ، وعلى هذا فتكُون هَذِهِ الجملة مُؤكَّدةً بثَلاثَةِ مُؤكِّداتٍ، وهي اللَّام والقَسَم ونون التَّوكيد، ومثل هذا التَّعبير يقع كثيرًا في القُرْآن وغيره، قال اللهُ تعالى: ﴿ لَتَرَونَ التَّوكيد، ومثل هذا التَّعبير يقع كثيرًا في القُرْآن وغيره، قال اللهُ تعالى: ﴿ لَتَرَونَ اللهُ لَتُمَا لَكُنَ لَكُونَهُم عَيْنَ الْمُعَلِينِ اللهُ لَمُ اللهُ عَيْنَ اللهُ اللهُ عَيْنَ اللهُ اللهُ عَيْنَ اللهُ اللهُ اللهُ عَيْنَ اللهُ اللهُ عَيْنَ اللهُ اللهُ عَيْنَ اللهُ اللهُ اللهُ عَيْنَ اللهُ اللهُ عَيْنَ اللهُ اللهُ اللهُ عَيْنَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَيْنَ اللهُ الله

قَوْله: «أَوْ لَيُخَالِفَنَّ اللهُ»: أو: بمَعْنَى البَدَل، أي: فإن لم تفعلوا فليخالِفَنَّ الله بين وُجُوهكم.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجماعة والإمامة، باب تسوية الصفوف عند الإقامة وبعدها، رقم (٦٨٥)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب تسوية الصفوف وإقامتها وفضل الأول فالأول منها والازدحام على الصف الأول، رقم (٤٣٦).

قَوْله ﷺ: «لَيْخَالِفَنَّ اللهُ» نَقُول فيها من جِهَة التَّوكيد والقَسَم ما قلنا في الجملة الأولى.

وقوْله: «بَيْنَ وُجُوهِكُمْ» يَحْتَمِل معنيَيْن، المَعْنَى الأَوَّل: أنها مخالَفةٌ حسيةٌ، أي: أن يصرف وُجُوه بَعْضكم عن بَعْض، بحيثُ يَكُون وجه الإِنْسَان مثلًا إِلَى كَتِفه، أو إِلَى خلفِه، وهَذِهِ مخالفةٌ حسيةٌ، والمَعْنَى الثَّانِي: أنها مخالَفة معنويةٌ، أي: مخالفةٌ بين وجهات النَّظر، ويعني بذَلِك أنَّ القُلُوب تختلف وتتجه اتجاهاتٍ متغايرة، ولا شَكَّ في ضرر ذَلِك، وأنه عقوبة عَظيمَة، أن يُلقى الخِلافُ بين الأمة، ففي هَذَا الحَدِيث دَلِيلٌ عَلَى أن تَسْوِيَة الصَّف وَاجِبَةٌ، ووجه الدَّلالة أنَّ النَّبِي عَيْكِ جعل جزاء من لم يُسوِّهَا أن يُنافَى الله بين وُجُوه المتصافين.

# مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

أن تَسْوِيَةَ الصَّف مسؤوليةُ الجميع لِقَوْلِه: «أو ليخالِفَنَّ الله بين وُجُوهكم»، لكن تقع المسؤوليةُ أصلًا عَلَى الْإِمَام، ومنها بيان سَفَهِ أولئك القوم الَّذِين إِذَا رأوا الْإِمَام يُصِرُّ عَلَى تَسْوِيَة الصَّف، ولا يدخل في الصَّلَاة إلا حيثُ يعلم أنَّ الصَّف الْإِمَام يُصِرُّ عَلَى تَسْوِيَة الصَّف، ولا يدخل في الصَّلَاة إلا حيثُ يعلم أنَّ الصَّف مُسَوَّى تجدهم يتضجَّرون ويستنكفون من ذَلِك، ويُنكِرونه، وَهَذَا يدُلِّ عَلَى جهلهم؛ لأنَّهُم لو علموا ما في التَّسوية من الثَّواب والأجر وما في تركها من الوِزْرِ ما فعلوا ذَلِك.



• وَلُمسْلِم: «كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ يُسَوِّي صُفُوفَنَا، حَتَّى كَأَنَّمَا يُسَوِّي جِهَا الْقِدَاحَ، حَتَّى إِذَا كَادَ أَنْ يُكَبِّرَ، فَرَأَى رَجُلًا حَتَّى إِذَا كَادَ أَنْ يُكَبِّرَ، فَرَأَى رَجُلًا بَاذًا صَدْرُهُ، فَقَالَ: «عِبَادَ اللهِ، لَتُسَوُّنَ صُفُوفَكُمْ أَوْ لَيُخَالِفَنَّ اللهُ بَيْنَ وُجُوهِكُمْ»(١).

## الشترح

ظَاهِره أنه يفعل ذَلِك بيده، وقد جاء ذَلِك صريحًا فيها رواه أبو داود، أنَّ الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلَةُ وَالسَّلَمُ كَانَ يضرب الصَّف من طَرَفِه إِلَى طَرَفِه، يمسح مناكبَ الصَّحَابَةِ وصدورَهم ويأمرُهم بالتَّسويةِ.

قَوْله: «حَتَّى كَأَنَّهَا يُسَوِّي بِهَا الْقِدَاحَ» القِداح: جمع قَدَح، وهي ما يَكُون في نصب السَّهم، وَهَذَا لا بُدَّ أن يَكُون كأسنان المشط، فإن لم يكن كذَلِك حصل خللٌ في الرِّماية.

قَوْله: «حَتَّى إِذَا رَأَى أَنْ قَدْ عَقَلْنَا عَنْهُ» رأى: أي رؤية علمية، ووجه كونها علمية، أنه قال: قد عقلنا، والعقل لا يُدرَك بالعين، وإِنَّما يُدرَك بالْعِلْم والشُّعور.

قَوْله: «عَقَلْنَا عَنْهُ» يعني فقِهنا، وعرَفنا منزلة التَّسوية، وأنها ذات أَهَمِّيَّة بالغة.

قَوْله: «ثُمَّ خَرَجَ يَوْمًا فَقَامَ» يعني قام في مكانه ليصلِّيَ بهم.

قَوْله: «حَتَّى إِذَا كَادَ أَنْ يُكَبِّرَ»: (أن) قليلٌ وقوعها بعد كاد، كما في هَذَا الحَدِيث، والأكثر فيها حذف (أن)، كما قَوْله تعالى: ﴿وَمَا كَادُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ [البقرة:٧١]، وقال: ﴿إِذَا ٓ أَخْرَجَ يَكَذُهُ لَمْ يَكَذَّ يَرَبُهَا ﴾ [النور:٤٠].

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الصَّلاة، باب تسوية الصفوف وإقامتها وفضل الأول فالأول منها والازدحام على الصَّف الأول، رقم (٤٣٦).

قَوْله رَضَّالِلَهُ عَنَهُ: «فَرَأَى رَجُلًا بَادِيًا صَدْرُهُ»، أي ظَاهِرًا بارزًا عَنِ الصَّف، مما يدلُّ عَلَى أنه كَانَ متقدمًا عَلَى الصَّف، ولَيسَ المَعْنَى أَنَّ الصَّدر وحده هو الَّذي برز، لو كَانَ كذَلِك لم يكن عَلَى الإِنْسَان حُجَّةٌ لأَنَّهُ عذر، فبَعْضُ النَّاسِ رُبَّما يَكُون صدره باديًا صدرُه باديًا متقدمًا قليلًا عن بقية جسمه، وبَعْض النَّاس رُبَّما يَكُون صدره باديًا لأَنَّهُ منحنٍ قليلًا، لكن لَيسَ هذا المُرَاد بالحَدِيث، المُرَاد: أنَّ الرَّجل كَانَ متقدمًا عَلَى الصَّف.

قَوْله ﷺ: «عِبَادَاللهِ، لَتُسَوُّنَ صُفُوفَكُمْ» وجَّه إِلَيْهم النِّداءَ مِنْ أَجْلِ أَن ينتبهوا؛ لأَن تصدير الخطاب بالنِّداء يوجب انتباه المخاطَب، ووصَفَهم بالعبودية؛ لأن مُقْتَضَى العبودية أَن يخضع الإِنْسَان للشَّريعة، وألَّا يتهادى في خلافها، فقال ﷺ: «عِبَادَاللهِ».

# فإن قيل: أين حرفُ النِّداء؟

قلنا: الياء المَحْذُوفة، والتَّقدير: يا عباد الله، هذا هو اللَّفظ الأول، والحَدِيث وَاحِد، لكن هذا فيه زيادةُ سياقِ مسلمٍ: «لَتُسَوُّنَ صُفُوفَكُمْ أَوْ لَيُخَالِفَنَ اللهُ بَيْنَ وُجُوهِكُمْ».

#### مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: أنَّ المسؤولية في تَسْوِيَة الصَّف تقع قبل كل شَيْء عَلَى الْإِمَام وأنه من الشَّنة أنَّ الْإِمَام يباشر التَّسوية بنفسه لِقَوْلِه «كَانَ يُسَوِّي صُفُوفَنَا».

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ التَّسوية يجب أَن تَكُون تامةً، كما تُسوَّى القِداح؛ لِقَوْلِه: «حَتَّى كَأَنَّمَا يُسَوِّي بِهَا الْقِدَاحَ».

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ الْإِمَامِ لا يكبر للصَّلاة، حَتَى يرى أَنَّ الصُّفوف قد استوت، ولِهَذا للَّا وقفَ النَّبِيُ عَلَيْ مكانه، وَهَمَّ أَن يُكبِّر، ورأى هذا الرَّجل الَّذي كَانَ صدره باديًا توقف حَتَى قال ما قال، وكان الخُلفَاء الرَّاشِدون عمر وعثمان يُوكلونَ رجالًا في تَسْوِيَةِ الصُّفوف، فإذَا جاؤوا وقَالُوا إن الصُّفوف قد استوت، كَبَروا، مما يدُل عَلى عناية الصَّحَابَة بذَلِك، وَهَذَا يقوِي الْقَوْل بوُجُوب التَّسوية، وقد اشتهر حديث بين العَامَّة لكن لا أصل له: إن الله لا ينظرُ إِلَى الصَّف الأعوج، وَهَذَا لا يصح عَنِ النَّبِيِّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ الْمُسَاوَاةَ تَكُونَ فِي أَعْلَى القدم، وفِي أَعْلَى البدن، وفي أَسْفل البدن؛ ولِـهَذا كَانَ الصَّحَابَة رَضَالِلُهُ عَنْهُمْ يَلْصَقُ الرَّجِلُ كعبَه بكعب أخيه، ومَنْكِبَه بمَنْكِب أخيه.

فإن قيل: هل التَّسوية بأطراف الأَصَابِع أم بأطراف الأعقاب أم ماذا؟ قلنا: الصَّحَابَة رَضَالِتَهُ عَنْهُمُ بينوا لنا أنَّ التَّسوية بالكعب؛ لأنَّ الكعب هو الَّذي ينبني علَيْه الجسد، فالكَعْب في أَسْفل السَّاق، والسَّاق هي عمود البدن، فتكُون التَّسوية بالأَكْعُب.

الْفَائِدَةُ الْخَامِسَةُ: أنه يَنْبَغِي للإِنْسَان في مقام الزَّجر أن يصوغ الحَدِيث بها يوجب الانتباه، يُؤْخَذ من قَوْله: «عِبَادَ اللهِ، لَتُسَوُّنَّ صُفُوفَكُمْ...»؛ لأن هذا أبلغُ في تنبُّهِ الإِنْسَان، واتجاهِه نحو المتكلِّم.



٨٠ عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضَالِكَ عَنْ أَنَ جَدَّتَهُ مُلَيْكَةَ دَعَتْ رَسُولَ اللهِ ﷺ لِطَعَامٍ صَنَعَتْهُ، فَأَكَلَ مِنْهُ، ثُمَّ قَالَ: قُومُوا فَلِأُصَلِّيَ لَكُمْ، قَالَ أَنَسٌ: فَقُمْتُ إلى حَصِيرٍ لَنَا قَدِ اسْوَدَّ مِنْ طُولِ مَا لُبِسَ، فَنَضَحْتُهُ بِهَاءٍ، فَقَامَ عَلَيْهِ رَسُولُ الله ﷺ وَصَفَفْتُ أَنَا وَالْيَتِيمُ وَرَاءَهُ، وَالْعَجُوزُ مِنْ وَرَائِنَا. فَصَلَّى لَنَا رَكْعَتَيْنِ، ثُمَّ انْصَرَف. وَلِمُسْلِمٍ أَنَّ وَسُولَ اللهِ ﷺ وَلَمُسْلِمٍ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ صَلَّى بِهِ وَبِأُمِّهِ فَأَقَامَنِي عَنْ يَمِينِهِ، وَأَقَامَ المَرْأَةَ خَلْفَنَا» (١).

اليتيمُ: ضُميرة جدُّ حسين بن عبد اللهِ بن ضميرة. فنضحتُه بِماءٍ: النَّضْحُ هُو الرشُّ، وقدْ يُرادُ بِهِ الغُسْلُ.

#### الشترح

قَوْله: «جَدَّتهُ مُلَيْكَة» جدة أنس بن مالك، وستَّاها؛ لأنَّ الإِنْسَان له جدتان، جدته من قبل الأب وجدته من قبل الأم، فإذا سَمَّى تعيَّنت المُستَّاة.

قَوْله: «دَعَتْ رَسُولَ اللهِ ﷺ لِطَعَامٍ صَنَعَتْهُ»، ولم يبين هذا الطَّعام، أمِنْ بُرِّ هو، أم من شعير، أم من خبز، أم من مُرَقق، وذَلِك لأَنَّهُ لا حاجةَ إِلَى بيانه، المهم القضية والقصة، فأكل منه.

قَوْله: «قُومُوا فَلِأُصَلِّيَ لَكُمْ» بعد أن أكل قال: قوموا فلأصلي لكم، وَهَذَا بخلاف حديث عِتْبَانَ بنِ مالك ليُصلِّي في بخلاف حديث عِتْبَانَ بنِ مالك ليُصلِّي في بيته فيتخذ عِتْبَانُ مُصَلَّاهُ مُصَلَّا له، فلما وصل النَّبِي عَلَيْهِ إِلَى بيت عِتْبَانَ، أخبره بأنه صنع له طعامًا، ولكن الرَّسول طلب أن يبيِّنَ له المكان الَّذي يريد أن يُصلِّي فيه

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب الصَّلاة على الحصير، رقم (۳۷۳)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب جَوَاز الجهاعة في النافلة والصَّلاة على حصير وخمرة وثوب وغيرها، رقم (۲۵۸).

فصلًى فيه، ووجه الفرق أنَّ النَّبِيَ ﷺ في قصة مُليكة جاء إِجابَةً للدَّعوة، فبدأ بها أولًا، وفي حديث عِتْبان جاء للصَّلاة، فبدأ بها أولًا.

قَوْله: «فَلِأُصلِي لَكُمْ»: قال الحافظ ابن حَجر رَحْمَهُ اللّهُ فِي الفتح: «فَوْلُهُ: فَلِأُصلِي لَكُمْ كَذَا فِي رِوَايَةِ الْأَصيلِيّ بِحَدْف الْيَاء، وَفِي رِوَايَةِ الْأَصيلِيّ بِحَدْف الْيَاء، قَالَ ابن مَالِكِ: رُوِي بِحَدْف الْيَاء وَثُبُوتها مَفْتُوحَةً وَسَاكِنَةً وَوَجُههُ أَنَّ اللّامَ عِنْدَ ثُبُوتِ الْيَاء مَفْتُوحَة وَسَاكِنَةً وَوَجُههُ أَنَّ اللّامُ عَنْد ثُبُوتِ الْيَاء مَفْتُوحَة لَامُ كَيْ وَالْفِعْلُ بَعْدَهَا مَنْصُوبٌ بِأَنْ مُضْمَرةٍ وَاللّامُ مُنْحُومُهُا خَبُرُ مُبْتَدَأٍ عَدُونِ وَالتَّقْدِيرُ قُومُوا فَقِيَامُكُمْ لِأُصَلِي لَكُمْ، وَيَجُوزُ عَلَى مَدْهَبِ الْأَخْفَشِ أَنْ تَكُونَ الْفَاءُ زَائِدَةً وَاللّامُ مُتَعَلِّقةً بِقُومُوا، وَعِنْدَ شَكُونِ الْيَاء يَخْفِيفًا أَوْ لامَ الْأَمْرِ وَثَبَتِ الْيَاء فَيُعْفِيفًا أَوْ لامَ الْأَمْرِ وَثَبَتِ الْيَاء فَيُعْفِيفًا أَوْ لامَ الْأَمْرِ وَثَبَتِ الْيَاء فَي الْجُزْمِ إِجْرَاءً لِلْمُعُونِ اللّامُ لامَ كَيْ وَسُكَنَتِ الْيَاء يَغْفِيفًا أَوْ لامَ الْأَمْرِ وَثَبَتِ الْيَاء فِي الجُزْمِ إِجْرَاءً لِلْمُعْتِلَ جَعُرى الصَّحِيح كَقِرَاءَ قُنْبُلِ: (إِنَّهُ مَنْ يَتَقِي وَيَصْبِرُ) (١٠) يَخْتَم لَا اللّامُ لامُ لامُ الْأَمْرِ، وَأَمْلُ الْتَكَلِّمِ نَفْسَهُ بِفِعْلٍ مَقْرُونِ بِاللّامِ فَصِيتِ الْيَاء وَمِنْهُ مَوْلُولُ اللّامِ وَمِنْهُ وَفِيه لِغَيْرِه بَحْثُ اخْتَصَرْتُهُ لِأَنَّ الرِّوَايَة لَمْ وَلِيَة الْكُشْمِيهنِيِّ فَأُصَلِّ بِحَذْفِ اللّامِ وَلَيْسَ هُوَ فِيها وَقَفْتُ عَلَيْهِ مِن وَقِيلَ إِنَّ فِي رِوَايَةِ الْكُشْمِيهنِيِّ فَأُصَلِّ بِحَذْفِ اللّامِ وَلَيْسَ هُو فِيها وَقَفْتُ عَلَيْهِ مِن

إذن النُّسخ فيها اخْتِلَاف، لكن أصحَّها عَلَى مُقْتَضَى قَوَاعِد الْعَرَبِيَّة بدون تَكَلُّف «فَلأُصَلِّ لَكُمْ».

وقَوْله: «فَلِأُصَلِّيَ لَكُمْ» (لكم) اللَّام هنا للتَّعليل، وليست للقصد، والفرق أنها لو كَانَتْ للقصد، صار المَعْنَى أنه يجعل صَلَاته لـهم، وَهَذَا مستحيل أن يقع

<sup>(</sup>١) النشر في القراءات العشر (٢/ ١٨٧).

<sup>(</sup>٢) فتح الباري (١/ ٤٩٠).

من الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ لأنَّ هذا شرك، لكنها للتَّعليل، والمَعْنَى: أُصلي صَلَاةً مِنْ أَجْلِكم، فالصَّلَاة لله.

قول أنس: «فَقُمْتُ إِلَى حَصِيرٍ لَنَا قَدِ اسْوَدَّ مِنْ طُولِ مَا لُبِسَ» الحَصير هو الفِراش المنسوج من سعف النَّخل، هذا هو الحَصير، وكان النَّاس يستعملونه قديمًا بكَثْرَة لَمَّا كَانَتِ الأموال عندهم قليلة، للجلوس علَيْها والنَّوم علَيْها. قَوْله: «مِنْ طُولِ مَا لُبِسَ»، وفي رواية: «ما لَبِسَ»، والمُرَاد أنه قديم، وكان مُسْوَدًّا.

قَوْله: «فَنَضَحْتُهُ بِهَاءٍ» أي: رشَشْتُه بالـهَاء مِنْ أَجْلِ تَلْيِينه، وإزالةِ شَعَثِه؛ لأَنَّهُ إِذَا كَانَ قديهًا صار قاسيًا، وصار فيه شَعَثُ؛ أي شُعيرات تؤذي الإِنْسَان، فإِذَا نُضِحَ صار لينًا، وصَارَتْ هَذِهِ الشُّعيرات الَّتي تتفتَّت منه لا تَضُرُّ.

قَوْله: «فَقَامَ عَلَيْهِ رَسُولُ الله ﷺ وَصَفَفْتُ أَنَا وَالْيَتِيمُ وَرَاءَهُ، وَالْعَجُوزُ مِنْ وَرَائِنَا» فصاروا الآن خلف النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ صَفَّيْن؛ الأَوَّل: أنسُ واليتيمُ، والثَّانِي: العجوزُ.

قَوْله: «فَصَلَّى لَـنَا رَكْعَتَيْنِ» أي: صلَّى مِنْ أَجْلِنا رَكْعَتَيْنِ، ولَيسَ قصــده أنَّ الصَّلَاة لــهـم ثـم انصرف.

# مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الأُولَى: تَعْظِيمُ الصَّحَابَةِ لرَسُول الله -صلَّى اللهُ علَيْه وعلَى آلِه وسلَّم- وأنَّ كل وَاحِد منهم يخطب حُضُور الرَّسول عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ إِلَيْه.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: جَوَاز دعوة المَرْأَة للرَّجل الأَجْنَبِيِّ عنها، ولكِنْ هَذا لَيْسَ عَلَى إطْلَاق، وإِنَّمَا هو في رَجُلٍ تَكُون له الْإِمَامة في الدِّين، أو الْإِمَامة في السُّلطة، ولَيسَ لعَامَّة النَّاس؛ لأَنَّهُ لو جاز للمَرْأَة أن تصْنَع الطَّعامَ وتَدْعو مَن شاءَتْ، لكَان في

ذَلِك فَسَادٌ عَظِيمٌ، لَكِنْ إِذَا كَانَ الرَّجِلُ ذَا شَرَفٍ، وجاهٍ، وإِمَامةٍ في قَوْمِه، فإِنَّه يبعد جدًّا أَن يَحْدُثَ من ذَلِك فِتْنَةٌ، فمثلًا: لـو صَنَعتِ امَـرْأَةٌ طعامًا لأمِيرِ الْبَلَدِ ودَعَتْه فلا بَأْسَ، ولَا سِيَّما إِذَا كَانَتْ كَبِيرَةً في السِّن ومعروفةً.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: تواضع النَّبِي ﷺ ووجهه أنه أجاب دَعْوَةَ امَرْأَة، ولقد قال عَنْ الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: تواضع النَّبِي ﷺ ووجهه أنه أجاب دَعْوَةً امَرْأَة، ولقد قال فلانٌ عن نَفْسِه: «لَوْ دُعِيتُ إِلَى ذِرَاعٍ أَوْ كُرَاعٍ لَأَجَبْتُ» ولم يقُلْ: لوْ دَعاني فلانٌ وفلانٌ مِن العُظَهَاءِ، إِنَّهَا قالَ: «لو دُعيت»، أي داعٍ يدْعُوه إِلَى هذا الشَّيء الزَّهيد، كُرَاع أو ذِرَاع، لأَجَاب عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ وَهَذَا من حُسْنِ خُلُقِه.

يتفرَّع عَلَى هَذِهِ القَاعِدَة أنه يَنْبَغِي للإِنْسَان إِجابَة الدَّعوة، وأن يُجيبَ كلَّ من دعاه، سواء كَانَ شريفًا أو وضيعًا، رجلًا أو امَرْأَة، لكن في مَسْأَلَة المُرْأَة لا بُدَّ أن ينتفيَ المحذورُ.

الحَدِيثُ يدلُّ عَلَى أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ كَانَ يزورُ أَصْحَابَه، وَهَذَا مَعْلُومٌ من هَدْيِه عَيْهِ عَلَيْهِ الصَّلَاءُ اللهُ لَأَن زِيارَةَ الأَصْحَابِ سببٌ للمودَّةِ والأُلْفَةِ وجْمعِ القُلُوب، وليتَ النَّاسَ يستَعْمِلُونَ هَذَا ولَـوْ فِي أَقَارِجِم، ومَسْأَلَـةُ الزياراتِ بين النَّاس مفقودةٌ، إلا مَن شاء الله.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أنه يَنْبَغِي لمن أجاب الدَّعوة، وكان سهلًا بأَيْدِي النَّاس أن ينوِيَ بذَلِك اتِّباعَ النَّبيّ –صلَّى اللهُ علَيْه وعلى آلِه وسلَّم–، والتأسِّي به، والقُرْب من النَّاس؛ لأنَّ النَّاس إِذَا أجابهم المَدْعُوُّ قُربَ من قُلُوبهم بِلا شَكِّ، فيستفيد فائدتَيْن: تحصيل الأجر بالاتباع، وجبر خاطر مَن دعاه.

فإن قيل: مَعْلُومٌ من عُلُوم الشَّريعَة أنَّ الأَمْر إِذَا جَرَّ مَفسدةً، يُتْرَكُ، فبَعْض النَّاس إِذَا أَجابَ الإِنْسَانُ دعوتَهُم يُشغِّلونَه ويُسهِّرونَه، خاصَّةً أنَّ العَشاء

أو مُناسَبات الزَّواج قد تَنْتَهِي مع مُنْتَصَف اللَّيل، ورُبَّها تفوت صَلَاة الْفَجْر بِسَبَب السَّهر فهَلْ يُجِيبُهُم؟

قلنا: عندنا قَاعِدَة: «ورُبَّ مَفْضُولٍ يَكُونُ أَفْضَلَ» فَهَذِهِ الأُمُور يُوزَنُ بَعْضُها بَعْضُها بَعْض، تُوزَنُ المصالحُ، أَلَيْس النَّبِي عَلَيْ دائمًا يحث أمته عَلَى الصِّيام، يقول: «أَفْضَلُ الصِّيامِ صِيَامُ دَاوُدَ» (١) فهل كَانَ الرَّسول يفعل هذا؟ لا، كَانَ ينظر للمَصْلَحَةِ، أَحْيانًا يصُومُ حَتَّى يُقال لا يُضومُ حَتَّى يُقال لا يُضومُ، فالإِنْسَان يتْبَع المصْلَحَة، فإذَا قَدَّرْنا أَنَّ إِجابَتَك للدَّعْوَة الَّتِي ليْسَت بوَاجِبَة تصدُّك عَنْ طَلَب الْعِلْم مثلًا فلا تُجِبْ.

فإن سأل سَائل: بَعْض الأَئِمَّة عندما تُقام الصَّلَاة يتجه إِلَى النَّاس وينصحهم أو يعظهم، كأن يقول: استووا، أقبلوا عَلَى الله بقُلُوب خَاشِعة، صلوا صَلَاة مُوَدِّع.

فالجَوَاب: أن هَذِهِ بِدْعَةٌ لا شك، يُنهى عنها، حَتَّى قول: استووا، اعتدلوا، أو سووا صُفُوفكم لَيْسَتْ مَشْرُوعَة إلا عند وُجُود السَّبب، يعني إِنْسَان صلَّى معه ثَلاثَة، صلوا خلفه، التفت وإِذَا هم مسْتَوُون تمامًا، فلا حاجة لأن يقول: استووا، ولا يأمرهم بذَلِك؛ لأنَّهُ تَحَصِيلُ حاصِلٍ، وليست هَذِهِ كَلِهاتٍ يُتَعَبَّدُ لله بها حَتَّى يُقال قُلْها عَلى كُلِّ حالٍ. ولهِذا يقولُون -ما أدري مدى صِحَّتِها- إن رجلًا أمَّ رجلًا وَاحِدًا فوقَف إلى يَمِينِه، فلكَما انتهَتِ الإِقَامَةُ قالَ: اسْتَوُوا اعْتَدِلُوا.

فإِن قِيلَ: إِذَا كَانَ إِمَامٌ ومَأْمُوم فقَط، فهَلْ يتأَخَّرُ المَأْمُومُ قليلًا؟

الجَوَاب: لا يتأخر، وقد استحبَّ بَعْض العُلَمَاء اسْتِحْبَابًا لَيسَ له دَلِيلٌ أن يتأخر المَامُومُ قليلًا؛ لِيَتميزَ الْإِمَامُ بالتقدُّم علَيْه، فيُقال هذا خطأ، إِذَا كَانَ إِمَام ومَأْمُوم

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، أبواب التهجد، باب من نام عند السحر، رقم (۱۰۷۹)، ومسلم: كتاب الصيام، باب النهي عن صوم الدهر لمن تضرر به أو فوت به حقا، رقم (۱۱۵۹).

صار صفًّا، والصَّف يُسَوَّى، لا يتقدمُ أحدٌ عَلَى أحدٍ، فإِذَا قال: أنا أريدُ أن أميِّزَ الْإِمَام، قلنا: تميُّزُ الْإِمَام بمكانه لا بتقدُّمِه وتأخرُّهِ، فيَكُون الْإِمَام عن يسَار المَأْمُوم، والمَأْمُوم عن يَمِين الْإِمَام وَهَذَا هو التميُّز.

فإن قيل: هل يُؤْخَذ من الحَدِيث فَائِدَة أنه يَنْبَغِي للإِنْسَان إِذَا أكل طعامًا عند قوم أن يقول: قوموا أصلي لكم؟

قلنا: لا يظهر لي ذَلِك؛ لأنَّ التبرُّكَ بالآثار خاصُّ بالرَّسول -صلَّى اللهُ علَيْه وعلَى آلِه وسلَّم-، حَتَّى لو فُرض أنَّ الإِنْسَان عالمٌ من العُلَمَاء العِبَاد الرَّبَّانيين، دُعِيَ إِلَى وليمةٍ فلا أظنه يَنْبَغِي له أن يقول: أروني مكانًا أصلي لكم فيه؛ لما ذكرنا أنَّ التبرُّكُ بالآثار إِنَّما هو للنبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ.

الْفَائِدَةُ الْحَامِسَةُ: جَوَاز الصَّلَاة عَلَى الحُصُر، وجه ذَلِك أَنَّ الرَّسول ﷺ صلَّى عَلَى الحَصِير الَّذي قدَّمه له أنسٌ.

وفيه أيضًا دَلِيلٌ عَلَى أنه يَجُوزُ أن يَعرِضَ الإِنْسَانُ نفسَه عَلَى أهلِ الْبَيْتِ أَنْ يُصَلِّيَ اللهِم؛ لأَنَّ النَّبِيِّ ﷺ قال: «قُومُوا، فَلأُصلِّ لَكُمْ»، وهُنَا نَقُول: فلأصلِّ أم فِلأصلِّيَ؟ إِذَا كانتِ اللَّامُ لامَ الأَمْر فهي بالسُّكونِ، وإِذَا كانتْ لامَ التَّعليلِ فهي بالكسرِ.

ولام الأَمْرِ تَكُون سَاكنةً في ثَلاثَة مواضع: إِذَا وقعتْ بعد الفاءِ أو بعد الواو أو بعد الواو أو بعد ثُمَّ، قال اللهُ تعالى: ﴿ ثُمَّ لَيُقْطَعُ فَلْيَنظُرُ ﴾ [الحج:١٥]، وقال تعالى: ﴿ ثُمَّ لَيَقْضُواْ تَفَنَهُمْ وَلْمُوفُواْ نُذُورَهُمْ ﴾ [الحج:٢٩].

فطلبَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ منهم أن يقوموا ليُصلِّي لهم، فقاموا وصلَّى بهم، وصَفَّهم، يقولُ أَنْسُ: قمتُ أنا واليتيمُ وراءه، والعجوزُ من ورائنا، ففي هذا دَلِيل عَلَى أنَّ الجُمَاعَة إِذَا كانوا ثَلاثَةً فأكثر؛ فإن الْإِمَام يَكُونُ أمامهم متقدمًا علَيْهم،

وكان أُوَّل الأَمْر يقفُ إِمَامُ الثَّلاثَة بين الاثْنَيْنِ، أي: وَاحِد عن يَمِينه ووَاحِد عن يَسَاره، ثم نُسِخَ هذا، وصار إِمَامُ الثَّلاثَة يتقدمُ عَلَى الاثْنَيْن.

الْفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَن أَنَس بن مَالِكٍ رَضِّالِلَّهُ عَنْهُ كَانَ غلامًا أَديبًا لَبِيبًا؛ إذ قام إِلَى هذا الحصير الَّذي قد اسودَّ من طول لبسه أو مُكثِه فنَضَحَه.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: اتخاذ الاحْتِيَاط، يعني لو قال قَائِل: إنه لا داعي إِلَى أن يَكُون هُناكَ حصيرٌ؛ لأنَّ الأَرْضَ كلها مَسْجِدٌ، كها جاء في الحَدِيث، وأنَّ أنس بن مالك فعلَ ذَلِك احْتِيَاطًا، لعلَّ الأَرْض أَصَابها نَجاسَةٌ، ولكن نَقُول في هذا نظرٌ؛ لأنَّ الأَصْلَ هو الطَّهارَة، ولا حاجة إِلَى أن يضع الإِنْسَان فِراشًا عَلَى الأَرْض، يقول أخشى أن تَكُون نجسةً، فإن هذا من التَّنطُّع في الدِّين، لكن نَقُول إن في هذا إكرامَ الضَّيف، لأن كونه يَسْجُد عَلَى حصير أَنْظَف له من كونه يَسْجُد عَلَى التُّراب.

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: الرَّدُّ عَلَى الرَّافضة الَّذين يدَّعون أنه لا يَجُوز السُّجُود عَلَى شَيْء من غير الأَرْض، والظَّاهر أن هذا قول غُلاتِهم، أما المقتصِدون منهم فإِنَّهم يجوِّزونَ الصَّلَاة عَلَى حَصير النَّخل.

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: جَوَاز مُصافَّة الصَّبِي لِقَوْلِه: «قُمْتُ أَنَا وَالْيَتِيمُ وَرَاءَهُ» تُؤخذ من قَوْله: اليتيم؛ لأنَّ اليْتيمَ مَا دام لمَ يبلُغ فهُو يَتيمُّ، وجَوَاز ذَلِك ظَاهِر جدًّا في النَّفْل، ومَا ثبت في الفَرض ثبت في النَّفْل، وما ثبت في الفَرض ثبت في النَّفْل، وما ثبت في النَّفْل ثبت في الفَرض، وعلى هذا فتجوز مُصافَّة الصَّبي، وأن يقف الإِنْسَان وراء الإِمَام ولَيسَ معه إلا صبي، وتنعقد صَلَاة الجَمَاعَة به؛ لأَنَّهُ إِذَا جازت مُصافَّتُه، انعقدت الجَمَاعَة به، وإِذَا اعترض معترضٌ وقال: لا يَجُوز، فالصَّبيُ صَلَاتُه نفلٌ؛ لأَنَّهُ لم يبلغ، قلنا ماذا تقول في فعل الرَّسول عَيْنِهُ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ؟ فإذَا قال هذا في النَّفْل، قلنا وأين الدَّليل عَلى الفرق، ولو كَانَ هُناكَ فرق لنبَّه عليْه الرَّسول

عَلَيْهُ، ولِهِذا نبه الصَّحَابَة في مَسْأَلَة الصَّلَاة عَلَى الرَّاحلة، أنه لا يُصلِّي علَيْها المكتوبة؛ لئلا تُقاسَ الْفَرِيضَةُ عَلَى النَّافلة، وسيَأْتِينا إن شاء الله في حديث ابن عَبَّاس ما هو صريح في هذا.

الفَائِدَةُ العَاشِرَةُ: أَنَّ المَرْأَة تَكُون خلف الرَّجل ولو كَانَتْ من مَحَارِمه؛ لِقَوْلِه: «وَالْعَجُورُ مِنْ وَرَائِنَا» وهي من محارم أنسٍ؛ لأنَّهَا جدته، ومع ذَلِك كَانَتْ وراءَه، وفي هذا إِشَارَة إِلَى أَنَّ النِّسَاء متأخراتٌ عَنِ الرِّجَال قَدَرًا وشَرْعًا، أما قدرًا فوَاضِحٌ، فإلقوة والشجاعة والحزم والعقل كله في الرِّجَال، وقد يَأْتِي من النِّسَاء نادرًا من هو بصِفَة الرِّجال، أو أكثر في هَذِهِ الأُمُور، وأما شرعًا فظاهِر، فلا مكان للمَرْأَة مع الرجل في الصَّلَاة، فالنِّسَاء يَكُنَّ خلف الرِّجال ولو وَاحِدًا.

وفيه دَلِيلٌ عَلَى إِيهاءِ الشَّرعِ إِلَى عَدَمِ الاختلاطِ بِينِ الرِّجالِ والنِّسَاء، وجهه أن موقِفَ المَرْأَةِ ولو وَاحِدَةً يَكُونُ خلفَ الرِّجالِ؛ لئلا تختلط بهم، مع أنَّ الرجل لو وقف وحده خلف الصَّفِّ بدون عذرٍ لبطلتْ صَلاتُه، فتَرْكُ المَرْأَةِ المصافَّة التي هي وقف وحدة خلف الصَّفِّ بدون عذرٍ لبطلتْ صَلاتُه، فتَرْكُ المَرْأَةِ المصافَّة التي هي وَاجِبَةٌ عَلَى الرِّجالِ دَلِيلٌ عَلَى أنَّ الاختلاط بين النِّسَاء والرِّجال حرامٌ، وهو كذَلِك، يعني: لو لم يَأْتِ هذا الدَّلِيلُ وأمْثالُه لكانتِ العِلَّةُ الشَّرْعيةُ والنظرُ الصَّحِيحُ يَقْتَضِي عني: لو لم يَأْتِ هذا الدَّلِيلُ وأمْثالُه لكانتِ العِلَّةُ الشَّرْعيةُ والنظرُ الصَّحِيحُ يَقْتَضِي مَنْ الاقترابِ بينِ الرِّجَالِ والنِّسَاء، ولكنَّ شياطين الإنس من الكَفَرَةِ وأتباعهم يَدعونَ إِلَى الاختلاطِ؛ لأنَّهُم يعلمونَ أنَّ الأُمَّةَ إِذَا فَسَدَتْ أخلاقُها وصارَ الإِنسَانُ كدعونَ إِلَى الاختلاطِ؛ لأنَّهُم يعلمونَ أنَّ الأُمَّةَ إِذَا فَسَدَتْ أخلاقُها وصارَ الإِنسَانُ كالبهيمةِ لَيسَ له هَمُّ إلا فَرْجُه وبطنُه؛ فإنَّ معنوياتِها تتحطمُ، ورُبَّها يَكُون لديم علم علمُ بقول النَّبِي ﷺ: "قَقُوا النِّسَاءَ" (أ)، وبِقَوْلِه: "مَا رَأَيْتُ مِنْ نَاقِصَاتِ عَقْلٍ وَدِينِ عَلْمُ بقول النَّبِي عَلَيْ الرَّجُلِ الحَارِمِ مِنْ إِحْدَاكُنَّ "(")، وبِقَوْلِه: "مَا تَرَكُتُ بَعْدِي فِتْنَةً أَضَرَّ عَلَى أَنْ المُّرَاثُ اللَّهُ الرَّجُلِ الحَارِمِ مِنْ إِحْدَاكُنَّ "(")، وبِقَوْلِه: "مَا تَرَكُتُ بَعْدِي فِتْنَةً أَضَرَّ عَلَى اللَّهُ الرَّجُلِ الحَارِمُ مِنْ إِحْدَاكُنَّ "(")، وبِقَوْلِه: "مَا تَرَكُتُ بَعْدِي فِتْنَةً أَضَرَّ عَلَى اللَّهُ الرَّجُلِ الحَارِمُ مِنْ إِحْدَاكُنَّ "")، وبقَوْلِه: "مَا تَرَكُتُ بَعْدِي فِتْنَةً أَضَرَ عَلَى اللَّهُ الرَّهُ عَلَى المَّهُ عَلَى السَّرَاقِينِ الرَّهُ السَّهُ السَّرَاقِ الْعَلَى الْمَسْ السَّهُ السَّوْلِ المَّهُ الْعَلَى الْمَلْوَلَ الْمَا مَا تَوْلُهُ اللَّهُ الْمَا الْمَلْوَ الْمَلْمُ الْمَلْوَالِ الْمَلْوَالِهُ السَّهُ السَّهُ الْمُ الْمَلْ الْمَالُولُ الْمَالَ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ اللَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ الْمَا الْمَا الْمَا الْمَالَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّه

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن خزيمة (٣/ ٩٩ رقم ١٦٩٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الحيض، باب ترك الحائض الصوم، رقم (٢٩٨).

الرِّ جَالِ مِنَ النِّسَاءِ»(١)، إِلَى أَمْثَالَ هَذِهِ النصوصِ الدَّالَةِ عَلَى خَطَرِ النِّسَاءَ عَلَى الرِّ جَالِ من حيثُ الفِتْنَةُ، وإِن كَانَ -لا شك- فيهن نسَاءٌ ذَواتُ خيرٍ، ودعوةٌ إِلَى الله عَزَقَجَلَ من حيثُ الفِتْنَةُ، وإِن كَانَ -لا شك- فيهن نسَاءٌ ذَواتُ خيرٍ، ودعوةٌ إِلَى الله عَزَقَجَلَ وأمرٌ بمعروف ونهيٌ عن مُنْكَرٍ، بحَسَبِ الحال وبحَسَبِ الحَاجَة، لكنَّ الأَصْلَ أن اختلاطَ النِّسَاء والرِّجال سَبَبٌ للفِتْنَةِ العَظِيمَةِ، وأنَّ الشَّرْعَ له هدفٌ بالغٌ في ابتعاد الرِّجَالُ والنِّسَاء بَعْضهم عن بَعْض.

أرأيتم قولَ الرَّسُول ﷺ: «خَيْرُ صُفُوفِ الرِّجَالِ أَوَّلُهَا وَشَرُّهَا آخِرُهَا، وَخَيْرُ صُفُوفِ النِّسَاءِ آبعدُ عَنِ الرِّجالِ، صُفُوفِ النِّسَاءِ أبعدُ عَنِ الرِّجالِ، فكان هو الخَيْر.

الفَائِدَةُ الحَادِيَةَ عَشْرَةَ: جَوَازِ الصَّلَاة خلف الصَّف إِذَا وجدتَ الصَّف تامَّا؛ لأنَّ المُرْأَة صحَّتْ صَلَاتُها خلف الرِّجال؛ لأنَّهُ لا مكانَ لها في صف الرِّجال شرعًا، فكذَلِك إِذَا لم يجد الإِنْسَانُ مكانًا حسَّا، فتصح صَلَاتُه مُنْفَرِدًا، وَهَذَا الْقَوْل هو الرَّاجح، أعني أنه يَجُوز للإِنْسَان إِذَا وجد الصَّف تامًا أَنْ يُصَلِّي خلف الصَّف وحده، هذا مُقْتَضَى الأَدِلَة الشَّرعية، ولأَنَّا لو لم نَقُلْ بذَلِك، لَزِمَ أَن نَقُول لمن يَأْتِي أُولًا في الصَّف المَّذي أمامك.

محاذير الجَذْبِ من الصَّف في الصَّلَاة:

أُولًا: جَذْبُ شَخْصِ لآخر من الصَّف الَّذي أمامه؛ وَهَذَا خطأ، لتصَرُّفه في غيره بغير إذنه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب النكاح، باب ما يتقى من شؤم المرأة، رقم (٤٨٠٨)، ومسلم: كتاب الذكر والدُّعاء والتوبة والاستغفار، باب أكثر أهل الجنة الفقراء وأكثر أهل النار النِّساء وبيان الفتنة بالنِّساء، رقم (٢٧٤٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الصَّلاة، باب تسوية الصفوف وإقامتها وفضل الأول فالأول، رقم (٤٤٠).

ثانيًا: نَقْلُه من مكان فاضلِ إِلَى مكان مفضولٍ.

ثالثًا: التَّشويش عَلَى صَلَاته، فرُبَّما احتكَّ بجسده إِذَا أَرَاد جذْبه؛ لأَنَّهُ لا يريد أن يتأخر، ولأَنَّهُ يفتح فُرجةً في الصَّف، ولأَنَّهُ يلزم أن يتحركَ الصَّف كله ليقتربَ المصلون بَعْضهم إِلَى بَعْض.

لو قال قَائِل: يتقدم إِلَى الْإِمَام ويُصلِّي معه.

قلنا: هذا فيه محظور، وسوف يتخطى رقاب النَّاس إمَّا صفَّا وَاحِدًا، أو صفان، أو أكثر، وسيَكُون في هذا تَخَطِّ للرِّقاب.

ثُم إِنَّ مِحَالَفَة السُّنة في موقف الْإِمَام؛ لأنَّ السُّنة أنْ ينفرد الْإِمَام بمكانه ليصدُقَ أنه إِمَام، ورُبَّها جاء إِنْسَان بعده فوجد الصَّف تامَّا، وقلنا تقدم إِلَى الْإِمَام؛ فيَكُونون ثَلاثَة، ويَأْتِي آخر فيكُون أَرْبَعًا، ويَأْتِي خامسًا، وسَادسًا حَتَّى يَكُون مع الْإِمَام صفًّا كَامِلًا؛ وحِينَئذٍ تَكُون هَذِهِ الجَهَاعَة لا إِمَامَ لها في الوَاقِع، أو يتشَبَّهون بالنِّسَاء كَامِلًا؛ وحِينَئذٍ تَكُون هَذِهِ الجَهَاعَة لا إِمَامَ لها في الوَاقِع، أو يتشَبَّهون بالنِّسَاء اللَّاتي تَكُون إِمَامتُهن في صفهِنَّ.

فَهَذَان بطَلَا، ونبقَى في أنْ ينصرف الإِنْسَان ولا يُصلِّي مع الجَمَاعَة، وحِينَئذٍ نَحْتاج إِلَى موازنة ما هو الْأَفْضَل، هل انْفِرَاد الإِنْسَان عَنِ الجَمَاعَة اقتداءً ومكانًا أو أن ينفرد عَنِ الجَمَاعَة مكانًا لا اقتداءً؟

فالثّانِي أَوْلَى؛ إذن، عَلَى كل تقدير صار الموقف خلف الصَّف عند تمامه هو الحق، وَهَذَا هو اختيار شيخ الإِسْلام ابن تَيْمِية، وشيخنا عبد الرَّحمن بن سعدي وجَماعَة كَثِيرَة من العُلكَاء رَحِمَهُ مُاللَّهُ، بل إنَّ مذهب الأَئِمَّة الثَّلاثة، ورواية عن أحمد أنه يَجُوز أنْ يُصَلِّي الإِنْسَان مُنْفَرِدًا خلف الصَّف -وإن لم يَتِمَّ الصَّفُ- بدون عذر؛ وحِينَئذٍ يَكُون جُمْهُور الأمة عَلَى جَوَاز الصَّلَاة خلف الصَّف.

وهَذَا الحَدِيث يدُلّ بالإيهاء عَلَى جَوَاز صَلَاة الْمُنْفَرِد خلف الصَّف إِذَا لم يجد مكانًا.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةَ عَشْرَةَ: جَوَازِ الجَهَاعَة في النَّفل، وتؤخذ من قَوْله: «فَصَلَّى لَنَا رَكْعَتَيْنِ، ثُمَّ انْصَرَفَ».

ولا يَجُوز أن يُتخذَ ذَلِك سُنةً راتبةً، مثل أن يتفق جَماعَة عَلَى أن يقوموا للتَّهَجُّدِ في كل ليلة، لكن لو صادف ليلة من الليالي وقاموها؛ فلا بَأْسَ.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةَ عَشْرَةَ: جوَازُ وصف الإِنْسَان بها يدُلِّ عَلَى ضعفه، بِشَرْط ألَّا يتأثَّر بذَلِك؛ لِقَوْلِه: «وَالْعَجُوزُ مِنْ وَرَائِنَا»، أما لو تأثر بأن قيل -مثلًا- لامَرْأَة: «جاءت العجوز»، ثم اشتبهت؛ فلا نُسَميها بالعجوز، وكذَلِك -أيضًا- لو أنَّ إِنْسَانًا خطَّهُ الشَّيْب، فقلت له: «يا شايب»؛ فيتأثر مع أنه حقيقة قد شاب؛ فلا نقُل هَكذا، لأَنَّهُ الشَّيْب، فقلت له: «يا شايب»؛ فيتأثر مع أنه حقيقة قد شاب؛ فلا نقُل هَكذا، لأَنَهُ يؤذيه.

فكل شَيْءٍ يؤذي أخاك فاجتنبه حَتَّى لو كَانَ حقيقة واقعة ما دام يتأذى به.

أمَّا لو أنك قابلت إِنْسَانًا خطَّه الشِّيب وهو كبيرُ السِّن، فقلت: «ما شاء الله أنت صغير»، فتجده يفرح بِهَذَا الكذب، لكن لو قال هذا القَائِل: «أنا أتأول أنت ولد قبل أن تَكُون شيخًا»؛ لإدخال الشُّرور علَيْه، رُبَّمَا نَقُول ما فيه بأسٌ؛ بناءً عَلَى التَّاويل وإدخال السُّرور.

ورُبَّما هذا يجعله نشيطًا فيَفْعَل أشياء عَلَى وجه النَّشاط، كما لو دخلتَ عَلَى مريض، وقلتَ: «ما شاء الله الْيَوْم أنت طيب»؛ فهو طيِّب بالنِّسبة لمن هو أسوأُ.

فالتأويل جائزٌ، ولا شَكَّ أنَّ هذا يُدخِل السُّرور عَلَى المريض.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعةَ عَشْرَةَ: المكافأة عَلَى صُنع المعروف.

الفَائِدَةُ الخامِسَةَ عَشْرَةَ: الرَّدُّ عَلَى الرَّافضة الَّذين يَسْجُدُونَ عَلَى حائل غير الأَرْض.

مسألة: هل يَجُوز السُّجُود عَلَى شَيْء مُتَّصِل كالشِّماغ، أو العِمامة؟

الجَوَاب: ذَكر العُلَمَاء أنَّ الحائل بين الإِنْسَان ومحل سجوده ينقسم إِلَى ثَلاثَة قُسَام:

القسم الأوَّل: ما لا يصحُّ مع السُّجُود، بأنْ تسجدَ عَلَى بَعْض أعضاء السُّجُود.

مِثَال ذَلِك: أَنْ تضَع يديك وتسجد علَيْها؛ فَهَذَا لا يُجُزِئ، لأنك في الحقيقة لم تسجد على الجبهة.

القسم الثَّانِي: ما يصتُّ مع السُّجُود بلا كراهة، وهو ما كَانَ منفَصِلًا عَنِ الإِنْسَان.

مِثَال ذَلِك: أَنْ تسجد عَلَى السجادة، أو عَلَى حصير، أو عَلَى المروحة الَّتي يُهوَّى بِها؛ لأنَّهَا منفصلة.

القسم الثَّالث: ما يصتُّ معه السُّجُود مع الكراهة، وهو ما يُكْره بلَا حاجة مع صِحَّة السُّجُود.

مِثَال ذَلِك: أَنْ تسجد عَلَى شَيْء مُتَّصل به، كالثَّوب، والغُتْرة، والمشْلح الملبوس، ومَا أَشْبَه ذَلِك.

ودَلِيل هذا الأخير: أنَّ أنس بن مالك رَضَالِلَهُ عَنهُ قال: «كنا نُصلِّي مع النَّبِيِّ عَلَيْهُ فَي الْهَاجِرَة، فإذَا لم يستطع أحدنا أن يُمَكِّن جبهته من الأرْض، بَسَطَ ثَوْبَهَ فَسَجَدَ عَلَيْهِ» (۱)، فَهَذَا دَلِيل عَلَى أنه لا يَكُون هذا إلَّا لِلْحَاجَة، كأنْ تَكُون الأَرْض شَدِيدَة

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب استحباب تقديم الظهر في أول الوقت في غير شدة الحر، رقم (٦٢٠).

البرد، أو شَدِيدَة الحرِّ، أو فيها حَصْباء، أو فيها شوك؛ فلا بَأْس بالحائل.

وكَرِه العُلَمَاء أَنْ تتخذَ حائلًا صغيرًا خاصًّا بالجبهة؛ لأن هذا تشبُّهُ بالرَّافضة الَّذِين لا يَسْجُدُونَ إلَّا عَلَى جزء من طين معين، وهو -على ما يزعمون- مأخوذ من كَرْبلاء (۱)؛ ولهِذا فعندهم مصانع عَظِيمَة يصنعون فيها محل السُّجُود من طين كَرْبلاء، ويطبخونه ثُم يُرصِّعونه عَلَى قدر الجبهة.

والعامي إِذَا سجد عَلَى هذا وقد ضخمت له هَذِهِ التُّربة -في ظني- أنَّ سجوده يَكُون من أَجْل مماسَّة هَذِهِ التُّربة، ولَيسَ خضوعًا لله رب العالمين؛ وهَذِهِ دعوة إِلَى الوثنية -والعياذ بالله-.

قَوْله: «وَلَمُسْلِمٍ: أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ صَلَّى بِهِ وَبِأُمِّهِ فَأَقَامَنِي عَنْ يَمِينِهِ، وَأَقَامَ المَرْأَةَ خَلْفَنَا».

وهَذِهِ تخالف ما سبق؛ لأن ما سبق يقول: «وَصَفَفْتُ أَنَا وَالْيَتِيمُ وَرَاءَهُ»؛ فلعَلَّ هَذِهِ قصة أُخْرَى، أو يُنظر في الجمع بينهما في حِفظ الرواة وكثرتهم؛ فيُقَدَّم الأَحْفَظ والأكثر؛ لأنَّ ما خالفه يَكُون شاذًّا.



٨١ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ رَضَالِكُ عَنْهُ قَالَ: «بِتُّ عِنْدَ خَالَتِي مَيْمُونَةَ، فَقَامَ النَّبِيُّ عَنْ يَصَلِّي مِنَ اللَّيْلِ، فَقُمْتُ عَنْ يَسَارِهِ، فَأَخَذَ بِرَأْسِي فَأَقَامَنِي عَنْ يَمِينِهِ "(٢).

<sup>(</sup>١) مدينة تقع في وسط العراق، تُعْتبَر إحدى المدن المقدَّسة لَدى الرافضة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الجهاعة والإمامة، باب إذا لم ينو الإمام أن يؤم ثم جاء قوم فأمهم، رقم (٦٦٧)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب جَوَاز الجهاعة في النافلة والصَّلاة على حصير، رقم (٦٦٠).

# الشتزح

"بِتُّ»، والبَيْتُوتَة هي النَّوم ليلا، "عِنْدَ خَالَتِي مَيْمُونَة»؛ لأنَّمَا عَرُمٌ له، وإنَّما ذكرت ذَلِك -مع أنه وَاضِح-؛ لِهَا يترتَّب علَيْه فيها بعد، "فَقَامَ النَّبِيُّ يَعَلَيُهُ يُصَلِّي مِنَ اللَّيْلِ»، ولم يذكر متى قام، كما قال الله عَنَّوَجَلَّ: ﴿إِنَّ رَبَكَ يَعَلَمُ أَنَكَ تَقُومُ أَدَىٰ مِن ثُلُنِي النَّيلِ وَضَفَهُ، وَثُلُثُهُ، وَطَآبِفَةٌ مِن اللَّيل، أو نصفه، وَضَفَهُ، وَثُلُثُهُ، وَطَآبِفَةٌ مِن اللَّيل، أو نصفه، أو أكثر حسب نشاطه عَلَيهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ، وإِذَا عَلَبهُ نومٌ أو وجَع؛ صلَّى مِن النَّهار وَنتَى عَشْرة ركعة، "فَقُمتُ عَن يسَارِه»، أيْ قامَ يُصلِّي معه فقام عن يسَارِه، "فَأَخَذ برأسه مِن أَمَام أو مِن بِرَأسِي فأقامَني عن يَمِينِه»، لمَ يُبيّنُ في هَذِهِ الرواية هل أخذ برأسه مِن أمام أو مِن خلف، لكن في رواية أُخرَى: "أنه أَخذ برأسه مِن ورائه فجعله عن يَمِينِه» "أ.

# مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: جَوَاز بَيْتُوتَة الإِنْسَان عند الرَّجُل وأهله إِذَا كَانَ من محارم المَرْأَة؛ لأن ابن عَبَّاس فعَل ذَلِك، وأقره النَّبيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّرَ.

وقد جاء في روايةٍ أنه «كَانَ في عرضِ الوِسَادة» (٢)، أيْ قريب، ولكن إِذَا كَانَ الْعُرْفُ اختلف، وكان في هذا إحراج في وقتنا الحاضِر؛ فإِنَّه لا يَنْبَغِي إحْرَاج النَّاس.

مِثَال: في عُرْفنا الحاضِر لو أنَّ أحدًا بات عند رجُل وأهلِه؛ لكان إحراجًا شديدًا، حَتَّى وإنْ كَانَ مِن محارم المَرْأَة؛ فنقول: «الحُكم يتغيَّرُ باخْتِلَاف الأَحْوَال»، ولَيسَ هذا مِن العِبَادات حَتَّى نَقُول: «إن العِبَادات لا تتغير».

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجماعة والإمامة، باب إذا قام الرجل عن يسار الإمام وحوله الإمام خلفه إلى يمينه، رقم (٦٩٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الوُضُوء، باب قراءة القرآن بعد الحدث وغيره، رقم (١٨١)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب الدُّعاء في صلاة اللَّيل وقيامه، رقم (٧٦٣).

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: حُسْن خلُق النَّبيِّ -صلَّى اللهُ علَيْه وعلَى آلِه وسلَّم-، فإِنَّه قد ورد في بَعْض روايات هَذِهِ القصة «أنَّ النبِيَّ ﷺ قام باختِفَاء؛ لئلَّا يستيقظَ الغلام».

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: مَشْرُوعيَّة صَلَاة اللَّيل، وهو أمر مُجمَعٌ علَيْه أنه يَنْبَغِي للإِنْسَان أن يقوم من اللَّيل، إلَّا إِذَا تركه لـما هو أفضل منه، فلا بَأْسَ.

مِثَال ذَلِك: فِعْل أَبِي هريرة رَضَّالِكُ عَنْهُ حيثُ كَانَ لا يتهجد في اللَّيل، لكنه يسهر في أوله لحفظ أحاديث الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ، فإذَا قدَّرْنا أَنَّ شَخْصًا يطلب الْعِلْم في أول اللَّيل، ويسهر في تحصيل الْعِلْم حفظًا أو فهمًا، وترك الْقِيَام؛ فلا بَأْسَ، لكن إنْ أَمْكَن أَنْ يجمع ولو بشَيْءٍ يسير في صَلاة اللَّيل قبل الْفَجْر؛ كَانَ ذَلِك خيرًا.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ المَشْرُوعِ فِي المَأْمُومِ الوَاحِدِ أَنْ يَقِفَ عن يَمِينِ الْإِمَامِ؛ لأَنَّ النبِيَّ ﷺ لَا أَقَامِ ابن عَبَّاسِ عن يسَارِه، أدارِه فجعله عن يَمِينه.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: جَوَازِ الصَّلَاة نفلًا جَمَاعَة؛ لأنَّ رَسُولِ الله ﷺ أقر ابن عبَّاسِ عَلَى ذَلِك، ولم ينكر علَيْه، ومَعْلُوم أنَّ سُنة الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ هي قَوْله، وفعله، وإقراره، ولكن لا يَكُون ذَلِك بصِفَةٍ دائمة، إلَّا في قيام رَمَضَان، فإن السُّنة فيه الجَهَاعَة مِن أوَّل رَمَضَان إلى آخره.

ودَلِيل سُنِّية الجَهَاعَة في قيام رَمَضَان: أنَّ النَّبِيَّ ﷺ أقام الجَهَاعَة في أَصْحَابه ثلاث ليالٍ، وتخلَّفَ في الرَّابعة، وقال: «إِنِّي خَشِيتُ أَنْ تُفْرَضَ عَلَيْكُمْ (())، وهَذِهِ الخشية بعد موت الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلاهُ قد انتفَتْ؛ فتبقى المَشْرُ وعيَّة، ولهِذا أعادها عُمَر رَضَاً لِللَّهُ في عهده، وجَمع النَّاس عَلَى إِمَامٍ وَاحِدٍ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجمعة، باب من قال في الخطبة بعد الثَّناء أما بعد، رقم (٨٨٢)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب الترغيب في قيام رمضان وهو التراويح، رقم (٧٦١).

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أنَّ قيام المَأْمُوم عن يسَار الْإِمَام لَيْسَ حرامًا؛ لأَنَّهُ لو كَانَ حرامًا لَلَزِمَ ابن عبَّاس أنْ يَسْتأنِفَ الصَّلَاة.

إذن، الرَّاجح أعني ألَّا تبطلَ الصَّلَاة لو قام المَأْمُوم عن يسَار الْإِمَام في جميع صَلَاته.

فإن قال قَائِل: أَلَيْسَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ أَدار ابن عبَّاس إِلَى اليَمِين، وَهَذَا نوع من الإنكار؟

قلنا: إنَّ الحَرَكَة في الصَّلَاة تَكُون مُستحَبةً، وتَكُون وَاجِبَةً، وجُحَرَّد الْفِعْل لا يدلُّ عَلَى الوُجُوب، فلو أنَّ الرَّسول ﷺ قال له -مثلاً - حِينَما انتهى من صَلَاته: «لَا تَعُدْ»؛ قلنا: نعم، هذا يدُلِّ عَلَى عدم جَوَاز الصَّلَاة عن يسَار الْإِمَام، كما قال لأبي بَكْرَةً: «زَادَكَ اللهُ حِرْصًا ولَا تَعُدْ»؛ علمنا أنه لم يحصل فيه إلَّا جُرَّد الْفِعْل، وجُرَّد الْفِعْل لا يدُلِّ عَلَى الوُجُوب.

الخلاصة: وقوف المَأْمُوم الوَاحِد عن يسَار الْإِمَام لا يُبْطلُ الصَّلاة.

الْفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: جَوَازَ الْحَرَكَةَ لَإِقَامَةَ الصَّف، وأنها مِن الأُمُورِ المَشْرُوعَة.

وجهه: أنه حصل في هَذِهِ القصة حركتان، حَرَكَة من النَّبِيِّ ﷺ، وحَرَكَة مِن النَّبِيِّ ﷺ، وحَرَكَة مِن ابن عَبَّاس، كل هذا مِن أَجْل إِقَامَة الصَّف؛ وعلى هذا فإِذَا تقلَّص الصَّف وصار بينك وبين جارك فُرْجَةٌ، فإنَّ مِن السُّنة أَنْ تَجُرَّهُ إليك مِن أَجْل رَصِّ الصَّف.

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: تفضِيلُ يَمِين الْإِمَام عَلَى يسَاره.

وجه ذَلِك: أنَّ النَّبيَّ عَيَّا الله حوَّل ابن عبَّاس إِلَى اليَمِين بدلًا عَنِ الْيَسَار، ولكن إِذَا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب صفة الصَّلاة، باب إذا ركع دون الصَّف، رقم (٧٥٠).

تعارَض القُرْب -يعني مِن الْإِمَام- واليَمِين؛ نُقدِّم القُرْب، إلَّا إِذَا كَانَ الاخْتِلَاف يسيرًا فنقدِّم اليَمِين.

وعلى هذا، فإذَا كَانَ عَلَى يَسَار الْإِمَام خَمْسَة وعلى يَمِينه عشرة؛ فيقف المَأْمُوم اللَّهُ مَا منه وعلى يَمِينه عشرة؛ فيقف المَأْمُوم الَّذي سيجيء بعد ذَلِك عَلَى الْيَسَار؛ لأنَّهُ أقرب إِلَى الْإِمَام، وأمَّا إِذَا كَانَ خَمْسَة وسِتَّة؛ فرُبَّما نَقُول بالوقوف عن يَمِينه، وكذَلِك لو كانوا خَمْسَة وخَمْسَة؛ فنقول فعَنِ اليَمِين.

الحَاصِل أنَّ اليَمِين لَيسَ أفضل مطلقًا، بل إِذَا تقارب أو تسَاوى مع الْيَسَار؛ فهو أفضل، وأما إِذَا كَانَ الفرق واسعًا وشاسعًا فإن القرب أفضل، لِثَلاثَة أَدِلَّة:

الدَّليل الأُوَّل: أنه لم كَانَ المَشْرُوع في الثَّلاثة أن يَكُونوا في الاثْنَيْن مع الْإِمَام في أَوَّل الأَمْر؛ كَانَ الثَّلاثة يصفُّ إِمَامهم بينهم، فلما كَانَ هذا هو المَشْرُوع؛ صار أَحَدهُما عَنِ اليَمِين، والثَّانِي عَنِ الْيَسَار، ولو كَانَ اليَمِين أفضل مطلقًا؛ لكانوا كلهم عن يَمِينه، فدل ذَلِك عَلَى أنه لا بُدَّ من الموازنة والمقاربة ويَكُون اليَمِين والْيَسَار متقاربَيْن أو متسَاويَيْن.

الدَّليل الثَّانِي: ما رواه أبو داود أنَّ النَّبيَّ ﷺ قال فيها أرشد إِلَيْه في المُصافَّة: «وَسِّطُوا الإِمَامَ» (١)، وَهَذَا وإنْ كَانَ فيه ضَعْفٌ لكن يشهد له ما ذكَرْناه مِن أنَّه في أوَّل الأَمْر كَانَ المَشْرُوع أن يَكُون الثَّلاثة صفًّا وَاحِدًا والْإِمَام بينهم.

الدَّليل ثالث: أنَّ النَّبيَّ عَيُظَيُّ اعتبَر الدُّنُوَّ مِن الْإِمَام فِي صَلَاة الجُمُعَة مَزِيَّةً يحصلُ بها الفضل وزيادة الأجر؛ فدَلَّ ذَلِك عَلَى اعتبار الدنو.



<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود، الصَّلاة، باب مُقَامِ الإِمَامِ مِنَ الصَّفِّ، رقم (٦٨١).



وغيره يُعبِّر بـ (باب صَلَاة الجَهَاعَة)، لكن المُؤلِّف ذكر صَلَاة الجَهَاعَة فيها سبق، وأفرد للإِمَامة بابًا مستقلًا؛ ذَلِك لأنَّ الْإِمَامة مهمة، وتَكُون في الصَّلَاة، وتدخل في قول الله تعالى في دُعَاء عباد الرَّحمن: ﴿وَأَجْعَلْنَا لِلْمُنَقِينَ إِمَامًا ﴾ وتدخل في قول الله تعالى في دُعَاء عباد الرَّحمن: ﴿وَأَجْعَلْنَا لِلْمُنَقِينَ إِمَامًا ﴾ [الفرقان: ٤٧]، فإنَّ المُصَلِّين مُتَّقُون وإِمَامهم هو إِمَام، فيدخل في هَذِهِ الآية؛ ولهِذا يجب عَلَى الْإِمَام أن يَكُون عالمًا بأَحْكَام الصَّلَاة عُمُومًا، وأَحْكَام الْإِمَامة خُصُوصًا؛ حَتَّى لا يَزِلَّ ويخطئ، أمَّا أنْ يتقدَّم النَّاسَ مَنْ لا يعرف شيئًا عن أَحْكَام الصَّلَاة والْإِمَامة، فَهَذَا لا شَكَّ أنه غلط، ولكن ﴿ فَأَنْقُولُ أَللَّهُ مَا السَّلَطَعْتُم ﴾ [التغابن: ١٦].

والْإِمَام مسؤول عن نفسه وعن غيره، لأنَّهُ يُصلِّي لنَفْسه ولغيره؛ ولهِذا يجب أن يراعي السُّنة ما استطاع، بحيثُ لا يقصِّرُ عنها ولا يزيد علَيْها، أمَّا المُنْفَرِد فله أنْ يَزِيدَ أو ينقصَ كما شاء ما لم يُخِلَّ.

مِثَال ذَلِك: للمُنْفَرِد أَن يطيلَ أَو يقصِّرَ مَا لَم يُخِلَّ بَوَاجِب، لكن الْإِمَام لَيسَ له أَن يقصِّرَ عَنِ الشَّنة أَو يزيدَ فيها؛ لأَنَّهُ أَمِينٌ، والأمين يجب أَنْ يَتصرَّفَ فيها ائتُمِنَ فيه وفق الشَّرِع، وعلى أكمل الوُجُوه.

مِثَال آخر بِقَوْلِه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ: ﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ مَالَ ٱلْمَتِيمِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِى آخَسَنُ ﴾ [الأنعام:١٥٢]؛ فهو أمينٌ عَلَى هذا المال، والمال الخاص بالإنسان يتصرف فيه بالتي هي أحسن، وفي حُدُود المُبَاح ولو عُدِلَ عَنِ الفاضلِ إِلَى المفضولِ، لكن في التَّصَرُّف في حق الغير يجب أَنْ يُتبعَ الأحْسَنُ.

والْإِمَام كذَلِك أمينٌ عَلَى صَلَاة النَّاس، فإذَا كَانَ يُصلِّي مُنْفَرِدًا وأَرَاد الْقِرَاءَة بطُوال المفصَّل كل يوم في صَلَاة المَغْرِب؛ فله هذا، ولم يخالف السُّنة؛ لأنَّ الرَّسول عَلَيْهِ السَّنة وَلَمْ يَعْالَف السُّنة وَلَانَ الرَّسول عَلَيْهِ السَّنة وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا هذا خطأ، لأن وأرَاد أن يطيلَ بالنَّاس في كل يوم في قِراءَة صَلَاة المَغْرِب؛ فإن هذا خطأ، لأن غالب فِعْل الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلَاةُ أَنه في صَلَاة المَغْرِب كَانَ يقرأ قِراءَةً قصيرةً.

مِثَال آخر: أَرَاد إِنْسَان وهـو مُنْفَرِدٌ أَنْ يسبِّحَ الله في الرُّكُـوعِ مئة مـرة، وفي السُّجُود كذَلِك؛ فلا نَنْهَاه عن هذا، لأنَّ الرَّسول ﷺ قال: «إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ لِنَفْسِهِ فَلْيُطُوِّلْ مَا شَاءَ».

إذن، الوَاجِب عَلَى الْإِمَامِ أَنْ يُصَلِّيَ بِالنَّاسِ عَلَى وَفْقِ السُّنة ما استطاع.

فإن قال: أخشى إنْ أتيت بالسُّنة أن يلومني النَّاس، وأكون أطَلْتُ علَيْهم، ولَا سِيَّا فِي قِراءَة الْفَجْريوم الجُمُعَة حيثُ يقرأ الْإِمَام ﴿الْمَرَ اللَّ تَهْزِيلُ ﴾ السَّجدة، ولا سِيَّا فِي قِراءَة الْفَجْريوم الجُمُعَة حيثُ يقرأ الْإِمَام ﴿الْمَرَى أَنه أطال بهم، ورُبها و هُمَلُ أَنّى ﴾ (٢)، فإنَّ كثيرًا مِن المَامُومين يتبَرَّمُ من ذَلِك، ويرَى أنه أطال بهم، ورُبها يتضَجَّرُ أمام الْإِمَام.

فنقول: لَا تُبالِي بِهَذَا ما دُمْتَ عَلَى السُّنة، فامْضِ علَيْها، ولا تهتم بأحد، لكن لا بَأْسَ أَن تُقنِعَهم وتخبرَهم أنها السُّنة، وكُلُّنا إِنَّما أتينا إِلَى هذا المَسْجِد مِن أَجْل رضا الله عَنَّا عَلَى واتباع رَسُوله؛ فإذَا كَانَ كذَلِك فلنُطَبِّقِ السُّنة، وفي ظنِّي أن عامَّة النَّاس إِذَا بُيِّنَ لهم الأَمْر؛ اقتنعوا.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجماعة والإمامة، باب إذا صلى لنفسه فليطول ما شاء، رقم (٦٧١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الجمعة، باب ما يقرأ في صلاة الفجر يوم الجمعة، رقم (٨٥١)، ومسلم: كتاب الجمعة، باب ما يقرأ في يوم الجمعة، رقم (٨٨٠).

٨٢ – عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «أَمَا يَخْشَى الَّذِي يَرْفَعُ رَأْسَهُ قَبْلَ الإِمَامِ أَنْ يُحَوِّلَ اللهُ رَأْسَهُ رَأْسَهُ رَأْسَ حِمَارٍ، أَوْ يَجْعَلَ صُورَتَهُ صُورَةَ حِمَارٍ» (١)؟ الشَّرْحِ الشَّرِحِ

قَوْله: «أَمَا يَخْشَى» أَيْ: يَخَاف، لكنَّ الحشيةَ أَشدُّ مِن الحَوْف، «الَّذِي يَرْفَع رَأْسَهُ قَبْلَ الْإِمَامِ»، إمَّا مِن الرُّكُوع أو من السُّجُود؛ لأن هذا هو الَّذي يُتَصَوَّرُ فيه رفع المَّأْمُوم قبل إِمَامه، «أَنْ يُحَوِّلَ اللهُ رَأْسَهُ رَأْسَ حِمَارٍ»، يعني يحوله مِن رأس إِنْسَان إِلَى رأس حمار حقيقة لا مجازًا، بحيثُ يَكُون الجسمُ جسمَ آدَمِيٍّ، والرَّأْسُ رأسَ حمار، فَهَذَا ظَاهِر اللَّفْظ، ويجب علينا اتِّبَاعه.

قال بَعْض العُلَمَاء: إنَّ الله يحوِّلُ رأسَه رأس حمار تحويلًا معنويًّا بحيثُ يَكُون بليدًا؛ لأنَّ الحمار يُضْرَبُ به المثلُ في البَلادة، ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ حُمِّلُوا النَّوْرَيةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ الْحِمَارِ ﴾ [الجُمُعَة:٥]، ومثَّلَهُم بالحِمار لأنَّهُ أَبْلَد ما يَكُون من الحيوانات؛ وعلى هذا الْقَوْل تَكُون العقوبة خَفِيَّة لا تتبَيَّن، اللَّهُمَّ إلَّا بعد ممارسةٍ طويلة مع هذا الرَّجل، لكن الأَوْلَى هو الأخذُ بظاهِر الحَدِيث، وأنَّ العقوبة تَكُون ظاهِرةً، وَهَذَا أَنْكَى وأشَدُّ.

إن قال قَائِلٌ: كم مِن أناس كانوا يسَابقون الْإِمَام ولم تتحوَّلُ رؤوسهم إِلَى رؤوس حمير.

فَيُقَال: عَلَيْنا التَّصديق، والنَّبيُّ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ لم يُؤكِّد أَنه يَكُون الرَّأس حمار، ولكنه جعل ذَلِك مُخَوْفًا مُتوقَّعًا، وكم مِن مُتَوَقَّعِ لا يقع؛ ألَيْسَ الشَّيطان قد أَيِسَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجماعة والإمامة، باب إثم من رفع رأسه قبل الإمام، رقم (٢٥٩)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب تحريم سبق الإمام برُكُوع أو سجود ونحوهما، رقم (٤٢٧).

أَنْ يُعبَدَ الله في جزيرة العرب، ومع ذَلِك عُبِدَ غير الله في جزيرة العرب؛ فالشَّيء المُتَوقَّعُ غير الشَّيْء الوَاقِع.

مِثَال: ﴿ٱلْيَوْمَ يَبِسَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِن دِينِكُمْ ﴾ [المائدة:٣]، فهل يَأْسُهُم صار حقيقة ؟ لا، بل هو في ذَلِك الْيَوْم حقيقة، لكن جاء دين الشِّرك بعد ذَلِك.

فنقول في الرَّدِّ عَلَى مَن صَرَفَ اللَّفظ عن ظَاهِره إلى معنًى يخالف: إن الرَّسول خوَّفَ مِن ذَلِك لكن لم يُؤكِّد وقوعه، بل قال: «أَمَا يَخْشَى»، وقال: «أَوْ يَجْعَلَ صُورَتَهُ» ورْأُو) هنا للشَّك.

«يَجْعَلَ صُورَتَهُ صُورَةَ حِمَارٍ» وَهَذَا أَفظعُ وأقبحُ أَن يتحوَّلَ جسمُ الآدمي إِلَى صورة حمار فيَكُون -والعياذ بالله- حِمارًا يمشي بين أهله وبين النَّاس، وَهَذَا ظَاهِر أنها تبقى علامات البشرية فيه مع كون صورته صورة حمار، أيْ يتكلمُ كَلامَ آدمي، ويأخِلُ أكلَ آدمي، ويأْتِي إِلَى أهله، وَهَذَا لا شَكَّ أنه أشدُّ ما يَكُون من الاستقباح؛ نسأل الله العافية.

## مِن فُوائِد هَذا الحدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: ارتِبَاط صَلَاة المَاْمُوم بِصَلَاة الْإِمَام، فالمَامُوم لو صلَّى مُنْفَرِدًا له الخيار في أنْ يتقدَّمَ أو يتأخرَ أو يتعجَّلَ في صَلَاته، لكن إِذَا كَانَ مع الْإِمَام ارتبطت صَلَاتُه بصَلَاة الْإِمَام، لكن هذا الارتباط ارتباطٌ كُلِّيٌّ بحيثُ لو فسدَتْ صَلَاة الْإِمَامُ فسدَتْ صَلَاةُ المَامُوم، حَتَّى لو فسدَتْ بأمر خفيٍّ كالحدَث، فإنَّ صَلَاة المَامُوم تَفسدُ، إلَّا أنه يُستثنَى مِن ذَلِك مَسْأَلَةٌ وَاحِدَةٌ، وهي:

وإِذَا صلَّى الْإِمَامُ مُحْدِثًا جاهلًا ولم يعلم بالحدَث إلَّا بعد انتهاء الصَّلَاة؛ قَالُوا هنا تصحُّ صَلَاة الْإِمَام، ولكن الصَّحيح أنَّ ارتباط صَلَاة

المَّأْمُوم بِصَلَاة الْإِمَام فِي الأُمُور الظَّاهرة فقط، أما الخفية؛ فلا، ولهِذا لو صلَّى الْإِمَام مُحْدِثًا وهو عالم بأنه محدث لكن المَّامُوم لم يعلم وتابعه المَّامُوم؛ فإن صَلَاته عَلَى الْقَوْل الرَّاجح صَحِيحَة، وما علَيْه من الْإِمَام، لأنَّ الْإِمَام لم يفعل شيئًا مُنكرًا يشاهده المَّامُوم حَتَّى نَقُول إنَّ المَّامُوم مُتلَاعِبٌ لأَنَّهُ اقتدى بإِمَام لا تصحُّ صَلَاتُه؛ يشاهده المَّامُوم حَتَّى نَقُول إنَّ المَّامُوم مُتلَاعِبٌ لأَنَّهُ اقتدى بإِمَام لا تصحُّ صَلَاتُه؛ وصَلَاتُه وصَلَات المَّامُومين صَحِيحَة، وَهَذَا هو الْقَوْل الرَّاجح سواء أكان متعمدًا أمْ جاهلًا بالنَّجاسَة، أم ناسيًا.

يترتَّبُ عَلَى هذا: هل يجب أن تَكُون نيةُ المَأْمُوم هي نيةُ الْإِمَام، أو يَجُوز أن يَخْتَلِفَا في النِّية؟

إِذَا قلنا: إنها مرتبطة ارتِبَاطًا ظَاهِريًّا وبَاطِنيًّا.

قلنا: لا يصح أن تختلف نية المَأْمُوم عن نية الْإِمَام.

مِثَال ذَلِك: مَأْمُوم لم يُصَلِّ الظُّهر، ودخل والْإِمَام يُصلِّ العَصْر، فدخل مع الْإِمَام بنِيَّة الظُّهر؛ فنبْنِي عَلَى الخلاف، إذَا قُلنا إنَّ ارتباط صَلَاة المَأْمُوم بصَلَاة الْإِمَام طَاهِرًا وبَاطِنًا؛ قلنا إنها لا تصحُّ، وإذَا قلنا إنَّ الارْتِبَاط ظَاهِري فقط؛ قلنا إنها تصحُّ، وَهَذَا الْقَوْل هو الْقَوْل الرَّاجحُ، فيَجُوز أن تختلف نِيَّة المَأْمُوم عن نِيَّة الْإِمَام، فيُصلِّ الظُّهر خلف مَن يُصلِّ العَصْر وبالعكس.

فإذَا قال قَائِل: هل تعدون هذا في صَلَاة اختلفت عن صَلَاة الْإِمَام في عدد الرَّكعات، بحيثُ تَكُون صَلَاة الْإِمَام أكثر، أو صَلَاة الْأَمُوم أكثر؟

قلنا: هذا أيضًا فيه خِلَاف، لكنه لَيسَ كالاخْتِلَاف الأوَّل الَّذِي هو اختِلَاف النِّية، فإنَّ مِن الَّذِين أجازُوا اختِلَاف النِّية لا يُجِيزُون الاقتداء فيها إذَا اختلفَتِ

الأَفْعَال، لكن شيخ الإِسْلام ابن تَيْمِية رَحِمَهُ اللَّهُ قال: «لا بَأْس باخْتِلَاف الأَفْعَال» (۱) وَهَذَا وَاضِحٌ فيها إِذَا كَانَتْ صَلَاة المَأْمُوم أكثر، كأَنْ يُصَلِّي حَاضِر مقيم خلف مُسَافِر، فمَعْلُوم أَنَّ المُسَافِر سَوْفَ يُصلِّي رَكْعَتَيْنِ ثم يسلم، والمَأْمُوم المقيم سَوْفَ يُصلِّي أَرْبَعًا، هنا اخْتَلَفَ العدد لكن المَأْمُوم حال كونه مَأْمُومًا لهم يَخْتَلِف عَنِ الْإِمَام، لأَنَّهُ صلَّى رَكْعَتَيْنِ مع الْإِمَام وَهَذَا قد جاءت به السُّنة، فقد كَانَ النَّبيُّ عَلَيْهِ الصَّلَامُ يُصلِّي بأهل مكة عام الفتح، ويقول: «يَا أَهْلَ مكَّةَ أَتِمُّوا فَإِنَّا قَومٌ سَفَرٌ» (١)، والحَدِيث هذا صحيح، خلافًا لمن طعن فيه أو شك في صحته، فلا إِشْكَال فيه أنَّ الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلَة وَالسَّلَامُ حين كَانَ في مكة عام الفتح كَانَ يُصلِّي بأهل مكة فيه أنَّ الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلَة وَالصَّلَامُ حين كَانَ في مكة عام الفتح كَانَ يُصلِّي بأهل مكة ويقول ذَلِك.

لكن العكس إِذَا كَانَتْ صَلَاة المَأْمُوم أقل، كأنْ يُصلِّي المَغْرِب خلف مَن يُصلِّي المَغْرِب خلف مَن يُصلِّي العِشَاء؛ فَهَذَا إِنْ لم يَخْتَلِف عن إِمَامه فلا إِشْكَال في جَوَازه، فكيف لم يَخْتَلِف عن إِمَامه مع أننا نَقُول إنه يُصلِّي المَغْرِب خلف مَن يُصلِّي العِشَاء؟

نقول: هذا ممكن، إِذَا دخل معه في الثَّانِية؛ لأَنَّهُ إِذَا دخل معه في الثَّانِية كم سيُصلِّي مع الْإِمَام والْإِمَام ثَلاثَة؟ هنا لم تختلف؛ فلا شَكَّ في جَوَاز هذا.

مِثَال: لو أنَّ إِنْسَانًا دخل مع إِمَامٍ يُصلِّي العِشَاء في الرَّكعة الثَّانِية، والمَأْمُومِ الدَّاخل يريد أنْ يُصَلِّي المَغْرِب؛ قلنا هذا صحيح.

قد يقول قَائِل: كيف يَكُون صحيحًا وَمَحَلُّ التَّشَهُّدِ سَوْفَ يَخْتَلِف؛ لأَنَّ التَّشَهُّدَ اللَّمُوم، وتَشَهُّدُ المَأْمُوم الأَوَّل سيَكُون في الرَّكعة الأولى لهِذا المَأْمُوم، وتَشَهُّدُ المَأْمُوم الأَوَّل سيَكُون في حال قيام الْإِمَام إِلَى الرَّكعة الرَّابعة؟

<sup>(</sup>١)الفتاوي الكبرى لابن تيمية (٥/ ١٠٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مالك: النِّداءِ لِلصّلاةِ، بَابِ صَلَاةِ الْمُسَافِرِ إِذَا كَانَ إِمَامًا أَوْ كَانَ وَرَاءَ إِمَامٍ، رقم (٢٠٥).

قلنا: هذا لا يضر؛ لأنَّ سُقُوط التَّشَهُّدِ عَنِ المسبوق أو الإتيان بتَشَهُّدِ زائدٍ في المسبوق أمر مألوف، فلو أنَّ الإِنْسَان أدرك مِن صَلَاة الظُّهر مع الْإِمَام الرَّكعة الثَّانِية؛ سَيسْجُد المَأْمُوم المسبوق للتَشَهُّدِ في ركعته الأولى، وسيَجْعَلُ التَّشَهُّدَ في ركعته الثَّانِية؛ لأنَّ الْإِمَام سَوْفَ يقوم لرابعة؛ إذن، لا يضر هذا سُقوط التَّشَهُّدِ في محله عَنِ المسبوق؛ لأن متابعة الْإِمَامِ أَهَمُّ. محله عَنِ المسبوق أو الإتيان بتَشَهَّدٍ في غير محله في المسبوق؛ لأن متابعة الْإِمَامِ أَهَمُّ.

إذن، صار عندنا صورتان:

الصورة الأولى: إِذَا كَانَتْ صَلَاة المَأْمُومِ أَكثرَ؛ قلنا لا شَكَّ في الجَوَاز.

الصورة الثَّانِية: إذَا كَانَتْ صَلَاةُ المَّامُومِ أَقَلَّ ويلزم منها أَنْ يَخْتَلِف عَلَى إِمَامه، وقد تَبَيَّنَ هذا آنِفًا، وهَذِهِ الصورة أَوْلَى: أَن ينوِي الانْفِرَاد، ويَتَشَهَّدُ ويُسَلِّمُ، ثم إِن كَانَ ممن يَجُوزُ له الجمعُ صلَّى مع الْإِمَام بقية الْعِشَاء.

فإنْ قيل: وهل لانْفِرَاد المَأْمُوم عَنِ الْإِمَام نظيرٌ؟

قلنا: نعم، أمَّا عَلَى قول مَن يقول إنَّ انفِرَاد المَّامُوم عَنِ الْإِمَام يَجُوز ولو بلا عذر فالأَمْر وَاضِح بلَا إِشْكَال، وأما عَلَى قول مَن يقول إنَّ المَّامُوم لا يَجُوز أنْ ينفردَ عَنِ الْإِمَام إلَّا لعُذْرٍ فإنَّنا نَقُول هذا عذرٌ، وقد جرَى نظيره في صَلَاة الحَوْف، فإن الْإِمَام إِذَا صلَّى بكل طائفة ركعة؛ سَوْفَ تنفرِدُ الطَّائفة الأولى عَنِ الْإِمَام وتُسلِّم، وهَذِهِ وَاحِدَة، وثانيًا أنَّ الفُقَهَاء رَحَهَمُ اللهُ قَالُوا لو أنَّ المَّامُوم أَصَابه ما يَقْتَضِي أن ينفرِدَ عن إِمَامه كأنْ يجبسه بول أو ريح أو هاجت به كَبِدُه لِيَتَقَيَّأَ؛ فله في هَذِهِ الحال أنْ يفارق الْإِمَام، وَهَذَا عذرٌ حسِّي.

كَذَلِكُ هذا الرَّجل الَّذي تمت صَلَاته نَقُول له أَنْ يفارقَ الْإِمَام، وَهَذَا العذر شرعي؛ لأَنَّهُ لا يُمْكِن أَن يزيد في صَلَاته، وَهَذَا الَّذي قارنَّاه أخيرًا هو اختيار شيخ

الإِسْلام ابن تَيْمِية رَحِمَهُ اللَّهُ حيثُ يقول بجَوَاز أن يُصلِّيَ المَاْمُوم خلف إِمَام يخالفه في النِّية والأَفْعَال، لأَنَّ الأَفْعَال لا يُمْكِن فيها أن يَتابعَ الْإِمَام في الأَفْعَال، لأَنَّ الأَفْعَال لا يُمْكِن فيها أن يَخْتَلِف المَاْمُوم عَلَى إِمَامه.

مسألة: قول إِمَام المُسَافِرين للَّذين خلفه من المقيَمِين «أَيَمُوا فَإِنَّا قَوْمٌ سَفَرٌ»، متى يَكُون؛ لأنَّ النَّاس لا يعرفون إلَّا لو قال؟

الجَوَاب: يقول ذَلِك بعد السَّلام، ولا يُسلِّمون معه لأَنَّهُ لو قاله قبل أن يَشْرَعَ في الصَّلَاة سيَأْتِي أقوام لا يفهمون، ولا يقول بعد التَّسْلِيمة الأولى؛ لأنَّ الصَّلَاة لا تَنْتَهِي إلَّا بالتَّسْلِيمة الثَّانِية.

مسألة: هل الَّذي يَأْتِي والصَّف عَنِ الْيَسَارِ عَلَيْه أَن يذهب إِلَى الْيَمِين وُجُوبًا لأَن تَسْوِيَةَ الصَّف وَاجِبَة؟

الجَوَاب: لا، الوُجُوب صعب، لكن نَقُول هنا يترجح اليَمِين، من جهتين: من جِهة أنه أقربُ، ومن جِهَة أنه يَمِينٌ.

مسألة: حديث النَّبِيِّ عَلَيْقِ: "إِنَّما جُعِلَ الْإِمَام لِيُؤْتَمَّ به"، ففي السَّلام بَعْض النَّاس يَقولُون إنه يَجُوز لِلْمَأْمُومِ أن يُسَلِّمَ بعد تسليمة الْإِمَام الأولى، ويستندون عَلَى حديث ويَعْتَبِرُونَ كل تسليمة بذاتها، فهل يَجُوز لِلْمَأْمُومِ أن يُسَلِّمَ بعد الْإِمَام تسليمتَيْن، وهل يَكُون مخالِفًا، لوُجُوب الاقتداء؟

الجَوَاب: اخْتَلَفَ العُلَمَاء في التَّسْلِيمة الثَّانِية، هـل هـي سُنة أو أنَّ حكمها كالتَّسْلِيمة الأولى؛ صار لا يسلِّمُ حَتَّى يسلِّمَ الثَّانِية، ونظرًا لِيهذا الخلاف، قال الَّذِين يرون أنها كالأولى في الوُجُوب: الأَوْلَى الثَّانِية، ونظرًا لِهذا الخلاف، قال الَّذِين يرون أنها كالأولى في الوُجُوب: الأَوْلَى ألَّا يسلم حَتَّى يسلم التَّسْلِيمة الأولى، ولَيسَ وَاجِبًا.

لو فُرِض أَنَّ الَّذي تابع الْإِمَام في تَشَهُّدٍ وهو في غير محله أنه لم يقرأ التَّشهد ولكنه جلس اتباعًا للإِمَام، وهو يلزمه تشهُّدانِ في صَلَاته لكن أَحَدهُما مع الْإِمَام، والثَّانِي سقط لمتابعة الْإِمَام، فالمسبوقُ لا بُدَّ أَن يَجْلِسَ للتَّشَهُّدِ إِذَا كَانَ مسبوقًا بِرَكْعَةٍ، وفي الرُّباعية لا بُدَّ أَن يَجْلِسَ التَّشَهُّدَ في غيرِ مَحَلِّه، لأنَّ الْإِمَام إِذَا قام إِلَى الرَّابعة فهي لِهذا ثالثةٌ، وكان فيها لا بُدَّ أَن يَتَشَهَّدَ قبلها، لكنه يسقط مِنْ أَجْلِ متابعة الْإِمَام.

مسألة: حُكْمُ مَن صلَّى العِشَاء مع إِمَام، فلما سَلَّمَ في الرَّابعة أخبرهم أنه أحْدث داخل الصَّلَاة وخشي أن يُقَدِّمَ أحدًا لأنَّهُم عَوَام ويغلب فيهم الجهل بمسائل الصَّلَاة، فقال أَذْهبُ لِأَتَوضَّا وأرجع أصلي مرة ثانية، فبَعْضهم جلس ينتظر الصَّلَاة الثَّانِية مع الْإِمَام، وبَعْضهم ذهب يستدِلُّ برواية عمر رَضَيْلِلَهُ عَنْهُ (۱)، فما هو الرَّاجحُ؟

الجَوَاب: الرَّاجِحِ أَنَّ هذا الْإِمَامِ يَنْبَغِي أَنْ يُفْصَل عَنِ الْإِمَامَة؛ لأَنَّهُ جاهلٌ جهلًا مركَّبًا، فإنَّ عثمان رَضَيُلِللَهُ عَنْهُ صلَّى بهم جَماعَةً ذات مرةٍ وهو جُنُبُ؛ فأعاد ولم يُعيدُوا، لكن كأن هذا -والله أعلم- يريد أن يقتدي بالرَّسول عَلَيْهِ حِينَها أُقيمت الصَّلَاة فتَقَدَّمَ في الصَّف وهَمَّ أن يُكَبِّر ثُم ذكر أنَّ عليه غُسْلًا، فقال: «مَكَانكُم» الصَّلَاة فتقدَّمَ في الصَّف وهمَّ أن يُكبِّر ثُم ذكر أنَّ عليه غُسْلًا، فقال: «مَكَانكُم» أو كَلِمَةً نحوَها، ثم ذهب واغتسل وخرج عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلامُ ورأسه يقطرُ وصَلَّى بالنَّاسِ (۱)، لكن هذه القصة يتبين منها أنه -صَلَوات الله وسلامه عليه- لم يُصَلِّ بالنَّاسِ حَتَّى انتهى.

إذن، فالْإِمَامُ إِذَا أَحْدَث أَثناء الصَّلَاة فالرَّاجِحُ أنه لا إِعادَة عَلَى المَّأْمُومين؛

<sup>(</sup>١) معرفة السنن والآثار للبيهقي (١/ ١٩٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الغسل، باب إذا ذكر في المُسْجِد أنه جنب يخرج كما هو ولا يتيمم، رقم (٢٧١)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب متى يقوم النَّاس للصلاة، رقم (٢٠٥).

لأنَّ ارتباط صَلَاة المَأْمُوم بِالْإِمَام إِنَّمَا تَكُون فِي الأُمُور الظَّاهرة، وعلى هذا فلو أَحْدَثَ فِي الصَّلَاة؛ فَلْيَنْصَرِفْ هو بنفسه، أَحْدَثَ فِي الصَّلَاة؛ فَلْيَنْصَرِفْ هو بنفسه، وحينتَذٍ يقول لِلْمَأْمُومِين أَيَّتُوا صَلَاتَكم، والْأَفْضَل في هَذِهِ الحال أَنْ يُقَدِّمَ وَاحِدًا منهم لِيُتِمَّ بهم؛ لئلَّا يقعَ النَّاسُ في إشكالٍ.

#### **−€**

٨٣ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلُهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قَالَ: "إِنَّمَا جُعِلَ الإِمَامُ لِيُؤْتَمَّ بِهِ، فَلا تَخْتَلِفُوا عَلَيْهِ، فَإِذَا كَبَّرَ فَكَبِّرُوا، وَإِذَا رَكَعَ فَارْكَعُوا، وَإِذَا قَالَ: سَمِعَ اللهُ لَمِنْ فَلا تَخْتَلِفُوا عَلَيْهِ، فَإِذَا كَبَرَ فَكَبِّرُوا، وَإِذَا رَكَعَ فَارْكَعُوا، وَإِذَا صَلَّى جَالِسًا فَصَلُّوا حَدَهُ، فَقُولُوا: رَبَّنَا وَلَكَ الحَمْدُ، وَإِذَا سَجَدَ فَاسْجُدُوا، وَإِذَا صَلَّى جَالِسًا فَصَلُّوا جُلُوسًا أَجْمَعُونَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

٨٤ - وَمَا فِي مَعْنَاهُ مِنْ حَدِيثِ عَائِشَةَ رَضَالِلَهُ عَنَاهُ اللهِ ﷺ وَمَا فِي مَعْنَاهُ مِنْ حَدِيثِ عَائِشَةَ رَضَالِلَهُ عَنَامًا، فَأَشَارَ إِلَيْهِمْ: أَنِ اجْلِسُوا فِي بَيْتِهِ وَهُوَ شَاكٍ، صَلَّى جَالِسًا، وَصَلَّى وَرَاءَهُ قَوْمٌ قِيَامًا، فَأَشَارَ إِلَيْهِمْ: أَنِ اجْلِسُوا لَيَّا انْصَرَفَ قَالَ: «إِنَّمَا جُعِلَ الإِمَامُ لِيُؤْتَمَّ بِهِ، فَإِذَا رَكَعَ فَارْكَعُوا، وَإِذَا رَفَعَ فَارْفَعُوا، وَإِذَا رَفَعَ فَارْفَعُوا، وَإِذَا صَلَّى جَالِسًا فَصَلُّوا وَإِذَا قَالَ: سَمِعَ اللهُ لَمِنْ حَمِدَهُ فَقُولُوا: رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ، وَإِذَا صَلَّى جَالِسًا فَصَلُّوا جُلُوسًا أَجْمَعُونَ» (٢).

#### الشتزح

«إِنَّمَا» أداة حَصْرٍ، والحَصْرُ: إِثْباتُ الحُكم في المَذْكُور دونها سواه، فإِذَا قلت: «إِنَّمَا القائمُ زَيْدٌ»؛ فالمَعْنَى: «لا قائمَ إلا زيدٌ»، وإِذَا قلت: «إِنَّمَا زيدٌ قائمٌ»؛ فالمَعْنَى:

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب صفة الصَّلاة، باب إيجاب التَّكبير وافتتاح الصَّلاة، رقم (۷۰۱)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب ائتهام المأموم بالإمام، رقم (٤١٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الجماعة والإمامة، بأب إنها جعل الإمام ليؤتم به، رقم (٢٥٦)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب ائتهام المأموم بالإمام، رقم (٤١٢).

«لا زيدَ إلا قائمٌ» أيْ لَيسَ له حالٌ سِوَى الْقِيَام.

وقَوْله: «إنَّمَا جُعِلَ» الجاعل هو الله عَرَّفَجَلَ، ويَحْتَمِل أنَّ الجاعل هو الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالجَعل هنا جَعلٌ شرعي؛ لأنَّ الجَعل نوعان:

الجَعْلُ الكَوْنِيُّ: وهو مَا خلقه الله عَزَقِجَلَ، كَمَا فِي قَوْلِه تَعَالَى: ﴿وَجَعَلْنَا ٱلْيَـٰلَ لِبَاسَا وَجَعَلْنَا ٱلنَّهَارَ مَعَاشًا﴾ [النبإ:١١-١١]، وقَوْله أيضًا: ﴿وَمَن لَرَّ يَجَعَلِ ٱللَّهُ لَهُۥ نُورًا فَمَا لَهُۥ مِن نُورٍ﴾ [النور:٤٠].

الجَعْل الشَّرعِيُّ: وهو ما شرعه الله عَزَقِجَلَّ، كما في قَوْلِه تعالى: ﴿مَا جَعَلَ ٱللهُ مِنْ جَعِلَ ٱللهُ مَزَعِيةً وَلَا مَامِرٍ ﴾ [المائدة:١٠٣]، وَهَذَا شرعُّي حتمًا ولا يَجُوز أَنْ نجعلَه كونيًّا؛ لأَنَّ البَحِيرة، والسَّائبة، والوَصِيلة، والحَام قد جعلها الله تعالى قدَرًا ولم يشرعها، ولكن شَرَعَها المشركون لأنفسهم.

ومِن أَمْثِلَة الشَّرعي والكوني معًا، قَوْله تعالى: ﴿ جَعَلَ اللَّهُ الْكَعْبَ الْبَيْتَ الْبَيْتَ الْبَيْتَ الْبَيْتَ الْبَيْتَ الْبَيْسَ اللَّهُ اللَّهُ مِن عُرْفِ النَّاسِ أَنَّ مَن في مكة فإِنَّه آمِنٌ، حَتَّى إِنَّ الرَّجُل لَيَرى قاتل أبيه في مكة ولا يقتُلُه، لكنها هي للشرعيِّ أقرب؛ لأنَّهَا قد تتخَلَّف كونًا.

وقد يُقال عن هَذِهِ الآية إنْ فسَّرْنَا الْقِيَام بقيام الدُّنيا فهي كونية، أو بقيام الشَّرع لـ ايؤدى فيها من المناسك فهي شرعية.

إذن، قَوْله عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ: "إنَّما جُعِلَ الإِمَام لِيُؤتَمَّ بِهِ" جعلٌ شرعيٌّ، والمَعْنَى: أنَّ الْإِمَام جُعِلَ لِيُقْتدَى به، وفُرِّعَ عَلَى هذا قَوْله: "فلا تَخْتَلِفُوا عليْهِ"، ولم يَقُلْ: "فلا تختلفوا معه"، والاخْتِلاف عليْه بمَعْنَى المُخالفة الظَّاهرة؛ فهي الَّتي يحصلُ بها الاخْتِلاف عليْه، وأمَّا المُخالفة البَاطِنة، كالمُخالفة في النَّيَّة، فليسَ فيها اخْتِلافٌ

علَيْها، ففسَّر الاخْتِلَاف، ثم قال: «فَإِذَا كبَّر فكبِّرُوا» هذا تفسيرٌ للإتمام، وفي بَعْض أَلفاظ الحَدِيث: «وَلَا تُكبِّرُوا حَتَّى يُكَبِّرَ»(١).

والتَّكبير هنا للإِحْرَام، يعني إِذَا قال: «اللهُ أَكْبَرُ» وتم؛ قولوا: «اللهُ أَكْبَرُ»، «وَإِذَا رَكعَ فَارْكَعُوا»، أي إِذَا وصَل إِلَى الرُّكُوعِ فاركعوا.

وفي لفظ آخر: «لا تَرْكَعُوا حَتَّى يَرْكَعَ» (٢).

"وَإِذَا قَالَ: سَمِعَ اللهُ لَمِنْ مَمِدَهُ، فَقُولُوا: رَبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ»، هنا غَايَرَ بين الْإِمَام والمَأْمُوم، فالْإِمَام يقول: "سَمِعَ اللهُ لَمِنْ حَمِدَه» في حال نُهوضه من الرُّكُوع، والمَأْمُوم يقول: "رَبَّنا ولَكَ الحَمْد» في حال نُهوضه من الرُّكُوع، "وإذَا سَجَدَ فَاسْجُدُوا»، إِذَا يقول: "رَبَّنا ولَكَ الحَمْد» في حال نُهوضه من الرُّكُوع، "وإذَا سَجَدَ فَاسْجُدُوا»، إِذَا وَصَلَ إِلَى السُّجُود، وَصَلَ إِلَى السُّجُود، اللهُ عَلَى السُّجُود، "وَإِذَا صَلَى جَالِسًا فَصَلُّوا جُلُوسًا أَجْمَعُونَ»، أي: كُلُّكُم.

# مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الأُولَى: مَشْرُ وعيَّةُ تعيين الْإِمَام، في قَوْلِه: «إِنَّمَا جُعِلَ الإِمَامُ».

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: وُجُوبِ الائْتِهَامِ به؛ لِقَوْلِه: «لِيُؤْتَمَّ بِه»، ولو أنَّ الإِنْسَان خالفَ ولم يَأْتَمَّ؛ لخالفَ المَقْصُودَ الشَّرعيَّ من وضع الْإِمَام.

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: النَّهي عَنِ الاخْتِلَاف عَلَى الْإِمَام؛ لِقَوْلِه: «فَلا تَخْتَلِفُوا عَلَيْهِ».

والاخْتِلَاف علَيْه ظَاهِـرًا مُتفَـتُّ عَلَى النَّهـي عنه، بحيثُ لا نركع إِذَا ركع، ولا نَسجُد إِذَا سجد، أو نَسجُد قبله، أو نركع قبله، فكل هذا اخْتِلَاف علَيْه؛ لأن كونه يُؤْتَمُ به يلزمُ أن يَكُونَ المُؤْتَمُ بعد الْإِمَام.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: الصَّلاة، باب الإِمَامِ يُصَلِّي مِنْ قُعُودٍ، رقم (٦٠٣).

<sup>(</sup>٢) التخريج السابق.

واخْتَلَفَ العُلَمَاء رَجِمَهُمُاللَّهُ هل يَشْمَلُ هذا الاخْتِلَاف علَيْه في النِّية أو لا؟ فقال بَعْض العُلَمَاء إنه يَشْمَل الاخْتِلَاف علَيْه في النِّية، وأنه لا يصتُّ أنْ يقتدي مَن يُصلِّي الظُّهر بمن يُصلِّي العَصْر.

ولا من يُصلِّي الجُمُعَة، ولا من يُصلِّي الْفَجْر خلف من يُصلِّي الجُمُعَة، لكن لو كَانَ مُتِيًّا خَلْفَ مَنْ يَقْصُرُ؛ فلا بَأْسَ، لأنَّ الصَّلَاة وَاحِدَة، وإن كَانَ هُناكَ اخْتِلَاف مُسَافِر خلف من يتم؛ فلا يضر لأنَّهُ سَوْفَ يتم.

مِثَال: مَن يقضي بمن يؤدي، فإنْسَان فاتته صَلَاة الظُّهر أمس، أي صلَّاها عَلَى غير وُضُوء، ثم ذكر عند إِقَامَة صَلَاة الظُّهر للْيَوم الثَّانِي يدْخُل مع الْإِمَام بنِيَّة ظهر أمس، أو لا ظَهر الْيَوْم؛ فظهر أمسِ لا يضر؛ لأنَّ الاخْتِلَاف هُنا في وصف الصَّلَاة لا في عين الصَّلَاة، فالصَّلَاة وَاحِدَة وهي الظُّهر، لكنَّ الاخْتِلَاف في وصفها أنها قضاء أو أداء.

مِثَال: مُفتَرِضٌ خَلْفَ مُتَنَفِّلٍ، اخْتِلَاف، أو مُتنفِل خلف مُفترِض، اخْتِلَاف، لكن مع ذَلِك يصحُّ.

إذن، نَقُول: الَّذي يتعين في الاخْتِلَاف المَنْهِي عنه هو الاخْتِلَاف الظَّاهر.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: المُبادَرَةُ بالمُتابعة، وتُؤْخَذُ مِن تَرَتُّبِ الجزاء عَلَى الشَّرط؛ لأنَّ الجزاء يعقب الشَّرط، ﴿إِذَا كَبَّرَ فَكَبِّرُوا»، والفاء تدلُّ عَلَى التَّرتيب والتَّعقيب أيضًا.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: أَنَّه لو كَبَّر للإِحْرَام قبل أن يُتِمَّ الْإِمَامُ التَّكَبِيرَة فَصَلَاتُه غير مُنعقِدة، فلا تصحُّ؛ لأَنَّهُ كَبَّر قبل دخُول الوَقْت، -وهو دخُول وقت تكبير المَأْمُوم-؛ لأَنَّ تكبيرَ المَأْمُوم الأَنَّ تكبيرَ المَأْمُوم الأَيْحرَام، ولِهِذَا انتظِرْ عند تَكْبيرَة الْإِحْرَام، ولا تتعجَّلْ حَتَّى ينقطعَ صوت الْإِمَام بالتَّكبير.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أنه إِذَا ركع الْإِمَام فإنَّنا نُبادِر بالرُّكُوع، «وَإِذَا رَكَعَ فَارْكَعُوا».

الْفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: أَنَّنَا إِذَا رِكَعْنَا قبل رُكُوعه فالصَّحيح أَنَّ الرَّكعة لا تصتُّ، وأنه إِذَا فعل ذَلِك عمدًا عالًا؛ بَطْلَت صَلَاتُه.

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: أَنَّ المَأْمُومِ لا يُسَمِّع -أي لا يقول سمع الله لمن حمده - وَهَذَا هُو الحق؛ لأنَّ النَّبِيَ عَيَّيِهِ قال في مقام التَّعليم: "وَإِذَا قَالَ: سَمِعَ اللهُ لَمِنْ حَمِدَهُ، فَقُولُوا: رَبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ»، وأمَّا مَن قال إنه يُسَمِّع، وأنه (بعد أن يُسَمِّع يقول: ربنا ولك الحمد)، فقو له ضَعِيف جدًّا، إذْ كيف للرَّسُول عَيْدِالصَّلاةُ وَالسَّلامُ أَنْ يفصِلَ ذِكْر الرَّفع مِن الرُّكُوع عن غيره ولا يأمر المَأْمُوم بمثل ما فعل الْإِمَام، ثم نحن نَقُول يفعل المَامُوم مثل ما فعل الْإِمَام، ثم نحن نَقُول يفعل المَامُوم مثل ما فعل الْإِمَام، ثم نحن نَقُول يفعل المَامُوم مثل ما فعل الْإِمَام؟! هذا غلطٌ عَظِيمٌ.

بل لو قال قَائِل: لو أَنَّ المَأْمُوم قال: «سمع الله لمن حمده» لبَطُلَتْ صَلَاتُه؛ لم يَكُن قَوْله بعيدًا مِن الصَّواب؛ لأنَّهُ خِلَافُ أمر الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ في قَوْلِه: «وَإِذَا قَالَ: سَمِعَ اللهُ لِمَنْ مَمِدَهُ، فَقُولُوا: رَبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ».

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: لا بُدَّ من الْقَوْل فيها ينطقُ به، فلا يَصِحُّ الإمرار عَلَى الْقَلْب لو رفع الإِنْسَان مِن الرُّكُوع، وقال في قلبه: «سمع الله لمن حمده» إنْ كَانَ إِمَامًا، و«ربنا ولك الحمد» إن كَانَ مَأْمُومًا، لكن لم ينطق به لسَانه، فإنَّه لا يصحُّ وكأنَّهُ لم يَقُلْ شيئًا، ويكفي أن يَنْطِقَ بذَلِك، وأنه لا يُشْتَرَطُ أن يُسْمِعَ نفسه؛ لأنَّ الْقَوْل يصحُّ وإن لم يُسمع الله لمن حمده» مُبَيِّنًا لحروفها وإن لم يُسمع الله لمن حمده» مُبَيِّنًا لحروفها وإن لم يُسمع هو فلا يضر، ومن قال لا بُدَّ من إسماع نفسه فقَوْله ضَعِيف.

والْقَوْل يَكُون باللسَان، ويَكُون بالْقَلْب، ولكن لا يَجُوز الْقَوْل بالْقَلْب هنا إلا مَن عجز عنه.

«وَإِذَا سَجَدَ فَاسْجُدُوا» نَقُول فيها مثلها قلنا في الرُّكُوع، أنَّ المَاْمُوم لا يَسْجُد حَتَّى يَصِلَ الْإِمَام إِلَى السُّجُود، ولهِذا قال البَرَاءُ بن عَازِبٍ رَضَالِتُهُ عَنْهُ: «إنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ النَّبِيِّ عَلَيْهُ سَاجِدًا ثُم نَقَعُ سُجُودًا بَعْدَهُ» (١)، إذَا سَجَد لم يَعْنِ أَحدٌ مِنَّا ظهره حَتَّى يَقَعَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ سَاجِدًا ثُم نَقَعُ سُجُودًا بَعْدَهُ (١)، حَتَّى يَصِلَ إِلَى الأَرْض، فبَعْض النَّاس من حين أنْ يَسْمَعَ قول الْإِمَام (اللهُ أَكْبَرُ) ويَسْجُدَ، ورُبَّها وصل إِلَى السُّجُود قبل أن يصلَ إِلَيْه الْإِمَام؛ وَهَذَا غلط.

وعلى هذا فنقول: المعتبر الوصول إِلَى السُّجُود ولَيسَ انقطاع الصَّوت، وإِذَا كنت بعيدًا لا ترى الْإِمَام؛ فجينَئَذٍ نَقُول إِذَا تعذَّر الهَاء فعَلَيْك بالتَّيمُّم، فكذَلِك إِذَا تعذَّر أن تشاهدَ الْإِمَام وصل إِلَى الأَرْض أو لا؛ فاعتبر الْقَوْل إلَّا إِذَا علمت أنَّ هذا الْإِمَام مِن حين يهوِي يكبر ويَنْتَهي تكبيره قبل أن يصل إِلَى الأَرْض؛ فجينَئَذِ انتظِرْ حَتَّى يغلبَ عَلَى ظنك أنَّ الْإِمَام وصل إِلَى الأَرْض.

مِثَال: لو وصل إِلَى الأَرْض قبل أن يُتِمَّ التَّكبير فنَسجُد؛ لأنَّ الْإِمَام هنا هو الَّذي أخطأ بتَأْخِير التَّكبير، ومَن «وَإِذَا صَلَّى جَالِسًا فَصَلُّوا جُلُوسًا أَجْمَعُون»، إذَا صلَّى جَالِسًا فَصَلُّوا جُلُوسًا أَجْمَعُون»، إذَا صلَّى جالِسًا في الفَرِيضة، وكل هذا مِن أَجْل ألَّا نختلف عَلَى الْإِمَام.

الفَائِدَةُ العَاشِرَةُ: أنه إِذَا صلَّى الْإِمَام جالسًا فإننا نُصلِّي جلوسًا ولو كنا قادرين عَلَى الْقِيَام؛ وَهَذَا أحد المواضع الَّتي يسقط بها الْقِيَام؛ لأنَّ الْقِيَام يسقط بالعجز عنه، وبالخَوْف، وبالمتابعة.

فبالعجز عنه كما لو كَانَ الإِنْسَان مريضًا لَا يَسْتَطِيع الْقِيَام.

وبالخَوْف كما لو كَانَ بين الإِنْسَان وعدوه حائط قصير لو قام لرآه العدو، فيُصلِّي هنا جالسًا بالمتابعة كما في هَذَا الحَدِيث.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجماعة والإمامة، باب متى يسجد من خلف الإمام، رقم (٦٥٨)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب متابعة الإمام والعمل بعده، رقم (٤٧٤).

الفَائِدَةُ الْحَادِيَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ ظَاهِرِ الْحَدِيثِ أَنَّ الْإِمَامِ إِذَا صِلَّى جَالِسًا صِلَّى الْمُومِ جَالِسًا ولو كَانَ الْإِمَامُ غِيرِ إِمَامِ الحي؛ لعُمُومِ قَوْله: "إِنَّمَا جُعِلَ الْإِمَامُ لِيُؤْتَمَّ بِهِ"، «وَإِذَا صِلَّى جَالِسًا صَلُّوا جُلُوسًا"، وأمَّا اشتراط بَعْض العُلَمَاء بأنه لا بُدَّ أَنْ يَكُون إِمَامِ الحي، وأنه لو صلَّى إِنْسَان إِمَامًا عَلَى وجه عارض ولكنه صلَّى جالسًا؛ فإنَّنا نُصلِّي قيامًا؛ فيقال لهؤُلاءِ أين الدَّليل عَلَى تقييد ذَلِك بإِمَامِ الحي الَّذي هو الْإِمَامِ الرَّاتِ، ولا دَلِيل، فإنَّ النَّبِي ﷺ أطلق فقال: «إذَا صلَّى جَالسًا فَصَلُّوا جُلُوسًا".

مِثَال: اشترط بَعْض العُلَمَاء أن تُرجى زَوَال عِلَّة الْإِمَام، فإن كَانَ لا تُرجى زَوَال عِلَّة الْإِمَام، فإن كَانَ لا تُرجى زَوَال علته كما لــو كَانَ زَمِلًا أي لا يَسْتَطِيع المشي أو الْقِيَام؛ فــإِنَّه لا يُصلَّى وراءه، لا يصلون وراءه جلوسًا.

ونقول: والدَّليل عَلَى أنَّ حديث «إذَا صلَّى جَالسًا فَصَلُّوا جُلُوسًا» عامُّ سواءً كَانَ إِمَام الحي أو غيره، وسواء كَانَ عاجزًا عَنِ الْقِيَام دائمًا أو طارئًا؛ أنَّه حديثٌ عامُّ.

ذهب بَعْض أهل الْعِلْم إلَى أنَّ هَذِهِ الجملة من الحَدِيث منسوخة، وأنَّكَ إذَا اقتدَيْتَ بإِمَام يُصلِّي جالسًا، وأنت قادرٌ عَلَى الْقِيَام فصلِّ قائبًا، والنَّسخ مَعْنَاه إزالة الحكم الأوَّل، فيَقُولون هذا كَلَام الرَّسُول عَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ كَانَ أُولًا ثُم بعد ذَلِك نُسِخ.

فيُشتَرط في النَّاسخ ألَّا يمكن الجمع بينه وبين المنسوخ، وأن يَكُون متأخِّرًا عَنِ المنسوخ.

إِذَا قال قَائِل: نعم، هو متأخِّر؛ لأنَّ النَّبيَّ ﷺ في مرض موته صلَّى بالنَّاس جالسًا وهم قيام، وهَذِهِ من أواخر الصَّلوَات الَّتي صلَّاها بالنَّاس، وهَذَا الحَدِيث سَابق، والسَّابق يُنْسَخُ باللَّاحق.

نقول: نوافقكم على أن شرط التَّأخر حَاصِل، لكن الشَّرط الآخر وهو ألَّا يمكن الجمع؛ لأَنَّهُ إِذَا أمكن الجمع بين الدَّليليْن وَجَبَ الجمع؛ لأَنَّنا لو قلنا بالنَّسخ فمعناه أننا أبْطَلْنا أحد الدَّليليْن، وإبطال أحد الدَّليليْن لَيسَ بالأَمْر الهيِّن، فهاتوا ذليل دعواكُم أنه لا يُمْكِن الجمع، بل الجمع ممكن لأنَّ كَلَام الرَّسول عَلَيْق قال: «إذا صَلَّى جَالِسًا فصَلُّوا جُلوسًا» فيما إذَا ابتدأ الصَّلَاة جالسًا، وصَلَاة الرَّسُول عَلَيْ بأَصْحَابه في حال مرضه كَانَ جالسًا وهم قيام؛ لأنَّ أبا بكر رَحَوَلَيَهُ عَنهُ كَانَ ابتدأ بهم الصَّلَاة قائمًا؛ فلزِمَهُم إتمامها قائمين، وحِينَئذٍ يمكن الجمع.

مِثَال: إِنْسَانٌ شرع في النَّاس يُصلِّي قائمًا، ثم حدثَتْ له عِلَّةٌ في ظهره، وصار لا يُمْكِن أَنْ يقومَ؛ فنقول هو يُصلِّي جالسًا للعِلة لكن مَن وَراءه يصلون قيامًا؛ لأنَّهُ ابتدأ بهم الصَّلَاة قائمًا.

#### الخلاصة:

إذا صلَّى الْإِمَام قائمًا صلَّيْنا قيامًا، ويُسْتَثْني مِن هذا مَن كَانَ عاجزًا، وأمَّا مَن كَانَ عاجزًا، وأمَّا مَن كَانَ قادرًا وصلَّى قائمًا نُصلِّي قيامًا، ولا يُستثنى من هذا شَيْء.

وإذَا صلَّى قَاعِدًا نُصلِّي قعودًا مع القدرة عَلَى الْقِيَام، واشترط بَعْض العُلَمَاء أن يَكُون إِمَام الحي؛ صلينا أن يَكُون أَن يَكُون مرجو زَوَال العِلة، فإن لم يكن إِمَام الحي؛ صلينا قيامًا، وإنْ صلَّى قَاعِدًا وإن كَانَ لا يُرجى زَوَال عِلته؛ صَلَّينا -أيضًا- قيامًا وإنْ كَانَ جالسًا.

وتعليل بَعْضهم أنه لا يُرجى زَوَال علته أنه يستلزم أن يَكُون المَأْمُوم يُصلِّي قَاعِدًا في جميع الصَّلوَات، ونقول إنَّ هذا اللَّازم عَلَى العين والرَّأْس؛ لأَنَّهُ قول الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلاَمُ وهو يعلم أنَّ مِن الأَئِمَّة مَن تحدث له عِلة، ومنهم مَن تَدُوم معه العِلَّة

ولم يَستثنِ، فنلتزم بذَلِك، وإذَا الْتزَمْنَا ما بَنَيْنا التزامنا عَلَى قول فلان وفلان الَّذي قد يخطئ وقد يغيب عنه بَعْض المَسَائل، وإنَّما بَنَيْنا التزامنا هذا عَلَى قول الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلَاهُ وَالسَّلَامُ.

# وفي الرُّكُوع والسُّجُود لو صلَّى الْإِمَام بالإيماء؛ فهل نومئ؟

نقول: الحَدِيث لَيسَ فيه إلّا الْقِيَام، وإذَا صلّى قَاعِدًا فإنّنا نُصلّي قعودًا، ثُم التَّعليل -أيضًا - يؤيد أن هذا خاص بالْقِيَام لا بغيره مِن الْأَرْكَان، والتَّعليل هو أنَّ الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ علَّل بأنَّ وقوف المَاْمُومين عَلَى الْإِمَام وهو قَاعِد يُشْبِه وقوف الفُرْس والعَجم عَلَى ملوكها، وهَذِهِ العِلَّة مُنتفِيَة فيها إِذَا صلَّى الْإِمَام بالإيهاء وركعنا نحن أو سجدنا؛ وعلى هذا فنقول الأصْل وُجُوب الرُّكُوع والسُّجُود عَلَى القادر علَيْهما، وَهَذَا الأَصْل لا نفارقه إلَّا بدَلِيل.

يبقى النَّظر في جَوَاز أن يَكُون العاجز عَنِ الرُّكُوعِ والسُّجُود إِمَامًا للقادر علَيْهما:

مِن العُلَمَاء مَن قال لا يَجُوز؛ لأنَّهُ ورَد به النَّص، وما عداه فالْإِمَام الَّذِي لا يقدر أن عَلَى الشُّجُود والْإِمَام العاجز عَنِ الرُّكُوع لا يُؤْتَمُ ان عَلَى الشُّجُود والْإِمَام العاجز عَنِ الرُّكُوع لا يُؤْتَمُ به القادر عَلَى الرُّكُوع؛ لأنَّهُ لا يُؤْتَمُ الكَامِل بالنَّاقص لكن هذا قول لا دَلِيلَ علَيْه؛ لأن به القادر عَلَى الرُّكُوع والسُّجُود يعتبر في حقه كمالًا.

مِثَال: لو أنَّ رَجُلًا صلَّى وقد أكل لحم إبل لكنه لا يرى نقض الوُضُوء به، وصلَّى خلفه رجل يرى أن لحم الإبل ينقض الوُضُوء إذَا أكله إِنْسَان؛ فلا تصتُّ صَلَاتُه، لأنَّهُ يرى فسَاد صَلَاته؛ لأن صَلَاته صحيحه باعتقاده، فَهَذَا الْإِمَام العاجز عَنِ الرُّكُوع إِذَا أومَأ فصَلَاته صَحِيحَة، وكَامِلة؛ باعتبار حاله، كذَلِك مَنْ لا يرى

نَقْضَ الوُّضوء بلحم الإبل فصَلَاته كَامِلةٌ باعتبار معتقده وما يراه؛ وعلى هذا فنقول إنَّ الصَّحيح جَوَاز اقتداء المَأْمُوم القادر عَلَى الرُّكُوع والسُّجُود بالْإِمَام العاجز عنه.

ولا يتابعه الْإِمَام بالإيهاء؛ لأنَّ الأَصْل وُجُوب الرُّكُوع والسُّجُود عَلَى القادر علَيْهما، ولم تأتِ السُّنة بسُقُوطهما عَنِ القادر بالمتابعة، وإنَّما جاءت السُّنة بسُقُوط القادر عَلَى الْقِيَام بالمتابعة فقط.

مُسلَّلة: بَعْض الأئمَّة لا يُكَبِّرُ حَتَّى يَصِلَ إِلَى الرُّكن الثَّانِي، ويركعُ فلا يقول: «اللهُ أَكْبَرُ» حَتَّى يُتِمَّ السُّجُود تمامًا فمثل هذا هل تَكُون صَلَاته صَحِيحَة؟

الجَوَاب: هذا صَلَاتُه بَاطِلة عَلَى المشهور مِن المذهب؛ لأنَّ المذهب يقول لا بُدَّ أَنْ يَكُون التَّكْبِير مَا بِين الرُّكْنَيْن؛ لأنَّ محلَّ التَّكبِير الهَوِيُّ، فإنْ شَرَعَ قبله أو أَمَّه بعده فصَلَاته بَاطِلة، فكيف بالَّذِي لا يكبِّرُ إلَّا إِذَا وصل، والْقَوْل بأنَّ صَلَاته تبطلُ إِذَا لم يشرع في التَّكبير حَتَّى وصل إِلَى الرُّكن قول قوي، أمَّا من شَرَعَ وأكملَ فَهَذَا أهونُ، أما إِنْسَان ينتظر حَتَّى يصل إِلَى الرُّكن الثَّانِي فمعناه أنَّ محل التَّكبير لا شَيْء أهونُ، أما إِنْسَان ينتظر حَتَّى يصل إِلَى الرُّكن الثَّانِي فمعناه أنَّ محل التَّكبير لا شَيْء فيه، وصار التَّكبير في غير محله؛ فيكُون داخلًا في قَوْلِه: «مَن عَمِلَ عمَلًا ليْسَ عليْهِ فَهُو رَدُّ» (أ).

مسألة: مَن صلَّى في بيته لكَوْنه لا يَسْتَطِيع الذَّهاب إِلَى المَسْجِد؛ فما الضَّابط؟ الجَوَاب: الضَّابط هو المَشَقَّة، فإذَا كَانَ يشق علَيْه الحُضُور إِلَى المَسْجِد فإِنَّه تسقط عنه صَلَاة الجَمَاعَة.

فإن قال قَائِل: وإذا سقطت في هَذِهِ الحال هل يُكتب له أجرُ الجَهَاعَة؟ فنقول: إن كَانَ من عادته أن يُصلِّيَ جَماعَةً كُتِبَ له أجرُ الجَهَاعَة كَامِلًا؛ لِقَوْلِ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور، رقم (١٧١٨).

النَّبِيِّ عَلَيْهِ: «مَن مَرِضَ أَوْ سَافرَ كُتِبَ لَهُ مَا كَانَ يَعْمَل صَحِيحًا مُقِيعًا»(١).

الفَائِدَةُ الثَّانِيةَ عَشْرَةَ: جَوَازُ الصَّلَاة جالسًا للعُذْر؛ لِقَوْلِ النَّبِيِّ عَلَيْ لِعِمران ابن حُصَيْنِ: «صَلِّ قَائِمًا فَإِن لَمْ تَسْتَطِعْ فَقَاعِدًا» (٢)، وَهَذَا فِي الفَرض، أَمَّا فِي النَّفْل فتجوز الصَّلَاة قَاعِدًا، لكنها عَلَى نصف أجر القائم؛ لِقَوْلِ النَّبِيِّ عَلَيْدٍ: «صَلَاةُ القَاعِدِ عَلَى النَّصْفِ مِن صَلَاةِ القَائِم» (٢).

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةَ عَشْرَةَ: العمَل بالأَصْل ما لم يوجد مُغَيِّرٌ؛ لأنَّ الأَصْل بقاء ما كَانَ؛ ويُؤخذ مِن قَوْله: «وَصَلَّى وَرَاءَهُ قَوْمٌ قِيَامًا»؛ لأنَّهُم بنَوْا عَلَى الأَصْل أَنْ يصلُّوا قيامًا، ولم يقتدوا بالرَّسول عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ؛ لأنَّهُم عرفوا أنه معذور، وإلَّا فقد يقول قَائِل: لماذا لم يتَأْسَوْا بالرَّسول عَلَيْهِ؟

فنقول: إنهم لم يتَأسَّوْا به لأنَّهُم رأَوْا أنَّ ظاهِرَ حاله تقتضي الصَّلَاة جالسًا وهم ليسوا في هَذِهِ الحال.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةَ عَشْرَةَ: جَوَاز الإِشَارَة بِهَا يُفْهَم حالَ الصَّلَاة؛ وتُؤخَذ من: «فَأَشَارَ إلَيْهِمْ: أَنِ اجْلِسُوا».

الفَائِدَةُ الخامِسَةَ عَشْرَةَ: الإِشَارَة لا تقوم مقام الكَلَام في مثل هذا.

وجهُه: لو قامَتْ مقامَ الكلام؛ لبَطُلَتِ الصَّلَاة، وهُنَا لم تَبْطُل الصَّلَاة، عَلَى أَنَّ الإِشَارَة تَقُوم مَقَام العبارة في بَعْض المواضع، لكِنَّها هنا ليست كالكلام، فالإِشَارَة المفهومة في الصَّلَاة لا تُبْطِلها.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب يكتب للمُسَافِر مثل ما كان يعمل في الإقامة، رقم (٢٨٣٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب إذا لم يطق قاعدًا صلى على جنب، رقم (١٠٦٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود: الصَّلاة، باب في صَلاَةِ الْقَاعِدِ، رقم (٩٥٢).

الْهَائِدَةُ السَّادِسَةُ: عشرةَ: يجب عَلَى الْإِمَام إِذَا صنَعَ ما لا تتحَمَّله العقول، أو ما لا تُدرَى عِلَّتُه أَنْ يُبَيِّنَ ذَلِك؛ لأَنَّ النَّبِيَّ ﷺ لَمَا أَشَار إِلَيْهِم أَنِ اجْلِسُوا، فَجَلَسُوا؛ أخبرهم السَّبب.

لو أنَّ الْإِمَام صلَّى الجَمَاعَة ثُم سجد للسَّهو دون مخالفةٍ مَعْلُومة للمَامُومِين، مثل إذَا تَرك التَّسْبِيح في السُّجُود صار سجود السَّهو وَاجِبًا؛ فسجد هو وسجد النَّاس معه، سَيَقُولُ النَّاس لماذا سجد، وستَبْقَى استِفْهَامات في أنفسهم؛ فيجب علَيْه في هَذِهِ الحال أنْ يُبَيِّنَ لهم السَّبب.

سها سَهْوًا يَكُون السُّجُود فيه بعد السَّلام، فلما سلَّم سجد، وكان في قوم لا يعرفون السُّجُود بعد السَّلام؛ فهنا يجب أنْ يُبَيِّن لهم أوَّلًا دَرْءًا عن نفسه؛ لئلَّا يَكُونَ حاله موضعًا للكَلَام فيه، ولِبَيان حكم الشَّرع؛ لأنَّ بيانَ الحُكم الشَّرعي عند وُجُود الْفِعْل أوقعُ في النَّفس مما لو كَانَ بدون أن يقترنَ به الْفِعْل.

وهَذِهِ الفَوائِد ليست مجرَّد علم، بل هي تربيةٌ لطالب الْعِلْم أنه إِذَا حَصَلَ مثل هَذِهِ الأُمُور؛ فيقتدي بالرَّسول عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، لأَنَّهُ لَمَا قال: «اجْلِسُوا» وكان هذا أمرًا خلاف مَا يتوَقَّعُونه بيَّن لهم السَّبَبَ.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ عشرةَ: مَا سبق في حديث أبي هريرة رَضَّوَلِتَّهُ عَنْهُ: «إِنَّمَا جُعِلَ الْإِمَامُ لِيُؤْتَمَ بِهِ، فَإِذَا رَكَعَ فَارْكَعُوا»، وهَذِهِ موجودة في الحَدِيث الأوَّل، «وَإِذَا رَفْعَ فَارْفَعُوا» (١)، هَذِهِ لَم تكن فيه الحَدِيث الأوَّل، لكنها وإنْ لم تكن فيه لفظًا فهي فيه معنَّى بالقياس؛ لأنَّهُ إِذَا كنا مَأْمُورين أن نركعَ إِذَا رَكَعَ، فنحن كذَلِك مَأْمُورون أنْ نرفعَ إِذَا رَفَعَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجماعة والإمامة، باب إنها جعل الإمام ليؤتم به، رقم (٦٥٦)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب ائتهام المأموم بالإمام، رقم (٤١٢).

وإِذَا قال: «سَمِعَ اللهُ لَمِنْ حَمِدَه فَقُولُوا: رَبَّنَا وَلَكَ الحَمْد» كالحَدِيث الأول، «وَإِذَا صَلَّى جَالِسًا فَصَلُّوا جُلُوسًا أَجْمَعُون»، أيضًا كالحَدِيث الأول.

وسبق بيان الفَوائِد الَّتي تتعلق بهَذِهِ الجمل.

#### 

٥٥ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ يَزِيدَ الجِطْمِيِّ الأَنْصَارِيِّ رَضَالِتُهُ عَنْهُ قَالَ: حَدَّثَنِي الْبَرَاءُ - وَهُوَ غَيْرُ كَذُوبٍ - قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِذَا قَالَ: سَمِعَ اللهُ لَمِنْ جَمِدَهُ: لَمْ يَحْنِ أَحَدٌ مِنَّا ظَهْرَهُ حَتَّى يَقَعَ رَسُولُ اللهِ ﷺ سَاجِدًا، ثُمَّ نَقَعُ سُجُودًا بَعْدَهُ (١).

#### الشترح

قَوْله: «وَهُو غَيْر كَذُوبٍ»، قيل إنَّ هَذِهِ الجملة مِن الرَّاوِي (عَبْد اللهِ بْن يَزِيد الخَطْمِي) وليْسَت كذَلِك؛ مُعَلِّلًا قَوْله بأنَّ الصَّحابي لا يحتاج أنْ يُزكَّى، فيقال إنه غير كذوب، ولكن نَقُول: إِذَا قلت هذا ورد عَلَيْك أيضًا في عبد الله بن يزيد الخَطْمِيِّ لأَنَّهُ صحابي؛ فيرد، وأمَّا الْقَوْل بأنَّ الصَّحابي لا يحتاج إِلَى تزكية، فيُقال إن عبد الله بن مَسْعُودٍ رَضَيَلِيَهُ عَنْهُ قال: «حَدَّثَنَا رَسُولُ اللهِ عَيْنِهُ وهُو الصَّادِقُ المصْدُوقُ» (٢)، عبد الله بن مَسْعُودٍ رَضَيَلِيَهُ عَنْهُ قال: «حَدَّثَنَا رَسُولُ اللهِ عَيْنِهُ وهُو الصَّادِقُ المصْدُوقُ» (٢)، وَهَذَا لا يُعَدُّ عَيْبًا مِن ابن مَسْعُودٍ أَنْ زكَّى الرَّسول عَيْهِ الصَّلاهُ وَالسَّلامُ؛ إنَّمَا لِبَيان أنَّ البَراء رَضَيَلِيَّهُ عَنْهُ كَانَ عازمًا بذَلِك، متأكدًا إيَّاه؛ وعلى هذا فقوْله: «وَهُو غَيْر كَذُوبٍ» البَراء، والجملة في محل نصب عَلَى الحال، «غَيْر كَذُوبِ» أي لَيْسَ معروفًا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجماعة والإمامة، باب متى يسجد من خلف الإمام، رقم (٦٥٨)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب متابعة الإمام والعمل بعده، رقم (٤٧٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب بدء الخلق، باب ذكر الملائكة، رقم (٣٠٣٦)، ومسلم: كتاب القدر، باب كيفية الخلق الآدمي في بطن أمه وكتابة رزقه وأجله وعمله وشقاوته وسعادته، رقم (٢٦٤٣).

بالكَذِب وكل الصَّحَابَة رَضَالِلَهُ عَدُول، لَا يمكن أَنْ يكذبوا عَلَى رَسُول الله ﷺ، حتَّى وإنْ وقع مِن بَعْضهم المَعْصِيَة؛ فَهَذَا لا يَسْتَلْزِم أَن يكذبوا عَلَى الرَّسُول عَلَى الرَّسُول عَلَى الرَّسُول عَلَى السَّلُوم.

على أنّه يجب عَلَيْكم أنْ تعتقدوا اعتقاد أهل السُّنة والجَهَاعَة أنَّ ما وقع مِن المعاصِي مِن بَعْض الصَّحَابَة رَضَالِلَهُ عَنْهُمْ مَغْمُورٌ في جانب ما لهم مِن الحسنات العَظِيمة والصحبة لرَسُول الله عَلَيْهُ، ونصر الإسلام، والجِهاد في سَبِيل الله، فإذَا قُدِّر أنْ وقع مِن بَعْضهم سَرِقة أو زِنا، أو مَا أَشْبَه ذَلِك؛ فهذِهِ السيئة مغمورة في جانب الحسنات، على أنّنا لا نعلم أنّ أحدًا منهم أصرَّ عَلى مَعْصِيةٍ، بل مَن فعل مَعْصِيةً جاء يَعْتَذِر ويطلب مِن الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلَاهُ وَالسَّلامُ أنْ يطهرَه ويقيم عليه الحدَّ كما في الغامِدِيَّة ()، ومَاعِز بن مالكِ (١).

ثُم إِنَّ بَعْضهم تقع منه المعَاصِي العَظِيمَة، لكن له حسنة كَبِيرَة مثل حَاطِبِ ابْنِ أَبِي بَلْتَعَة رَضَالِللَّهُ عَنْهُ، حيثُ نقل أخبار الرَّسول إِلَى قريش لها أَرَاد أَنْ يَغْزُوهُم، وأَرْسَل ذَلِك مع امَرْأَة، وقُبِضَ عَلَى المَرْأَة، وأُتِيَ بالْكِتَابِ ونُوقِشَ حاطبٌ في ذَلِك، واستُؤْذِنَ الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ أَنْ يقتل حاطبًا؛ لأَنَّه خان الله ورَسُوله، فالجاسوسية من أعظم الخيانات، فقال: «إنَّهُ مِنْ أَهْلِ بَدْر، ومَا يُدْرِيكَ أَنَّ اللهَ اطلّعَ إِلَى أَهْلِ بَدْر، فَقَالَ: اعْمَلُوا مَا شِئْتُمْ فَقَدْ غَفَرْتُ لَكُمْ ""، وهو غفرانٌ مقدَّم سلفًا مِن أَجْل هَذِه الحسنة العَظِيمَة.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الحدود، باب من اعترف على نفسه بالزني، رقم (١٦٩٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الحدود، باب من اعترف على نفسه بالزني، رقم (١٦٩٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب الجاسوس، رقم (٢٨٤٥)، ومسلم: كتاب فضائل الصَّحابَة رضي الله تعالى عنهم، باب من فضائل أهل بدر رَضِّ لَيُفَعَنْهُ وقصة حاطب بن أبي بلتعة، رقم (٢٤٩٤).

فيجب الْعِلْم بألَّا نغترَّ بها يُورِدُه الرَّافِضَةُ من الطَّعن في أَصْحَاب الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلَاهُ وَالسَّلَامُ في غير مبرِّر، بل نَقُول إنَّ الصَّحَابَة إِذَا وقع مِن بَعْضهم ما وقع؛ فإنَّ ذَلِك مغمورٌ في جانب الحسنات.

إذن، «وَهُوَ غَيْر كَذُوبِ» تزْكِية من عبد الله بن يزيد لِلْبَراء، ولا تضر البَراء شيئًا.

«كَانَ رَسُولُ الله ﷺ إِذَا قَالَ: سَمِعَ اللهُ لَمِنْ حَمِدَهُ -يعني رفع من الركوع ثم سجد- لَمْ يَحْنِ أَحَدُ مِنَّا ظَهْرَهُ حَتَّى يَقَعَ رَسُولُ اللهِ ﷺ سَاجِدًا، ثُمَّ نَقَعُ سُجُودًا بَعْدَهُ».

«نقَعُ» بالضم، تُعرف عَلَى أنها استئنافية، ثُم إِذَا سجد نقع «سُجُودًا بعْدَه». مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الأُولَى: لا حَرَجَ في أَنْ يُزكَّى مَن كَانَ مَعْلُوم الزَّكَاة؛ وتؤخذ تزكيته لتأكيد ذكائه، والتَّأكِيد لا شَكَّ أنه لا بَأْسَ به، حَتَّى إِنَّ الله يقول: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا ءَامِنُوا بِٱللّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ [النِّسَاء:١٣٦]، فَيُخاطِب الْمُؤمِنينَ.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: مَشْرُ وعيَّة تسميع الْإِمَام؛ لِقَوْلِه: «إِذَا قَالَ: سَمِعَ اللهُ لَمِنْ حَمِدَهُ».

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أنَّ تحقيق المتابعَة ألَّا تنتقلَ مِن ركن إلَى آخر، حَتَّى يصلَ إِمَامُك إِلَى الرُّكن الَّذي يَلِيه.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: العِبْرَة بالفِعْل لا بالْقَوْل؛ لأَنَّهُ قد غيرَ الَّذِي أَرَاد، لكن في حديث عَائِشَة رَضَيَّلِيَّهُ عَنْهَا، يقول: «حَتَّى يَقَعَ سَاجِدًا».

وعلى هذا، فَإِذَا قدَّرْنا أَنَّ الْإِمَام يقول: «اللهُ أَكْبَرُ»، ويُكْملُ التَّكبيرَ قَبْل أَنْ يَصِلَ إِلَى الأَرْض. يَصِلَ إِلَى الأَرْض. يَصِلَ إِلَى الأَرْض.

مِثَال: لو فُرِضَ أَنَّ الْإِمَام يجتهدُ مثل اجتهاد بَعْض الجُهَّال مِن الأَئِمَّة أَلَّا يُكَبِّرَ حَتَّى يصلَ إِلَى السُّجُود؛ فالعِبْرة بالْفِعْل، فإِذَا رأيته وصل إلَى الأَرْض ولو لم يُكَبِّر انحط في السُّجُود.

الفَائِدَةُ الْحَامِسَةُ: حُسْنُ مُتابِعَة الصَّحَابَة رَضَالِيَّهُ عَنْهُمَ حيثُ لم يَحْنِ أحدهم ظهره، ولا انْحِناء حَتَّى يقع النَّبيُّ ﷺ سَاجِدًا.

الْفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: جَوَاز توكيد الْقَوْل بها يؤيده؛ لِقَوْلِه: «ثُمَّ نَقَعُ سُجُودًا بَعْدَه»، فكَلِمَة (بَعْدَه) توكيد؛ لأنَّ قَوْله: «لَمْ يَقَع حَتَّى يَحْنِيَ» يكفي.

الْأَفْضَل أَن نَقُول: «توكيد» ولَيسَ (تأكيد)؛ لِقَوْلِه تعالى: ﴿وَلَا نَنقُضُواْ ٱلْأَيْمَٰنَ بَعۡدَ تَوۡصِيدِهَا ﴾ [النحل:٩١].

ونقول في السَّلام لا تُسَلِّمُ حَتَّى يسلِّمَ الْإِمَامِ التَّسْلِيمة الثَّانِية؛ لأنَّ التَّسْلِيمَ رُكنٌ وَاحِد، وإنْ كَانَ يَجُوز أنْ تُسَلِّمَ بعد التَّسْلِيمة الأولى وبعد الثَّانِية، لكن الْأَفْضَل أَلَّا تُسَلِّمَ حَتَّى يُتِمَّ التَّسْلِيمتَيْن.

#### -600 --

٨٦ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: «إِذَا أَمَّنَ الإِمَامُ فَأَمَّنُوا، فَإِنَّهُ مَنْ وَافَقَ تَأْمِينُهُ تَأْمِينَ المَلائِكَةِ؛ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ»(١).

### الشترح

قوله ﷺ: «إِذَا أَمَّنَ الْإِمَامُ فَأَمِّنُوا» أي قال: «آمين»، ومعناها اللَّهُمَّ استَجِب، فلا تَقُل: «آمِّين»؛ لأنَّها بمَعْنَى قاصِدين، ولِهذا حرَّم بَعْض العُلَهاء هذا الْقَوْل،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب صفة الصَّلاة، باب جهر الإمام بالتأمين، رقم (٧٤٧)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب التسميع والتحميد والتأمين، رقم (٤١٠).

ولا تَقُل: «أمِين»؛ لأنَّها بِهَذَا تصير اسم فَاعِل مِن (الأمانة)، أو صِفَة مُشَبَّهة مِن (الأمانة).

«فَإِنَّهُ مَنْ وَافَقَ تَأْمِينُهُ تَأْمِينَ الْمَلائِكَةِ»، إذن، المَلائِكَة يؤمِّنون إذَا أَمَّن الْإِمَام، «غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ»، أي غَفر اللهُ له، وقُلنا إنَّ الفَاعِل هو الله؛ لِقَوْلِه تعالى: ﴿وَمَن يَغْفِرُ اللهُ لُهُ اللهُ ﴾ [آل عمران:١٣٥]، إذن حُذِف الفَاعِل في قَوْلِه: «غُفِرَ لَهُ»؛ للعِلم به، كما في قَوْلِه تعالى: ﴿وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴾ [النِّسَاء:٢٨]، فَهُنا حُذِفَ الفَاعِل للعِلم به.

«مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِهِ»، «مَا» اسم مَوْصُول أي (الَّذِي تَقَدَّمَ)، واسم المَوْصُول يَكُون للعُمُوم، فيَشْمَل كُلِّ ذَنْبٍ، صغيرًا كَانَ أو كبيرًا، أمَّا قَوْله: «إِذَا أَمَّنَ الإِمَامُ» أَيْ: شرع في التَّأمين، ومَن فَهِم أنَّ المَعْنَى (إذَا فرغ) فقد وهِم، وذَلِك لأنَّه ثبت في هَذَا الحَدِيث نفسه أنه قال: «إذَا قَالَ الإِمَام ﴿وَلَا الضَّالِينَ ﴾ فقُولُوا آمِين» (١)، فعُلِمَ هَذَا الحَدِيث نفسه أنه قال: «إذَا قَالَ الإِمَام ﴿وَلَا الضَّرَالِينَ ﴾ فقُولُوا آمِين» (١)، فعُلِمَ أَنَّ المَعْنَى لَيسَ (إِذَا فرغ)، فيكُون هذا الشَّرط ما خالفًا للشَّرط في قَوْلِه: «إذَا كَبَّرُوا» أَنَّ المَعْنَى لَيسَ (إِذَا فرغ)، فيكُون هذا الشَّرط من التَّكبير، أمَّا هنا فإذَا شَرَعَ في التَّامين. التَّامين.

فإذَا قال قَائِل: ما الَّذي أباح لكم أن تصرفوا هَذَا الحَدِيث عن ظَاهِره؟ قلنا: اللَّفظ الآخَر، وهو: «إِذَا قَالَ الإِمَامُ ﴿وَلَا ٱلضَّاَلِينَ ﴾ فقُولُوا آمِين»؛ لأنَّ الأَلفاظ يفسِّرُ بَعْضُها بَعْضًا.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب صفة الصَّلاة، باب جهر المأموم بالتأمين، رقم (٧٤٩)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب النهي عن مبادرة الإمام بالتَّكبير وغيره، رقم (٤١٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب صفة الصَّلاة، باب إيجاب التَّكبير وافتتاح الصَّلاة، رقم (٧٠١)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب ائتهام المأموم بالإمام، رقم (٤١٤).

والموافقة هنا في الزَّمن؛ لأَنَّهُ ﷺ قال: «إِذَا أَمَّنَ فَأَمِّنُوا فَإِنَّه مَنْ وَافَقَ»؛ فيقول: آمين، والمَلائِكَة تقول: آمين

### مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى: مَشْرُ وعيَّة التَّأمين عَلَى قِراءَة الْفَاتِحَة؛ لِقَوْلِه: «إِذَا أُمَّنَ فَأُمِّنُوا».

الْهَائِدَةُ الثَّانِيةُ: مَشْرُوعيَّة الجهر بالتَّأمين، وتُؤخذ من قَوْله: «إِذَا أَمَّنَ»؛ لأنَّ هذا يَقْتَضي أنه يسمع، وما دام تابعًا للقِراءَة فإنَّه يُشرع في الصَّلَاة الجَهْريَّة.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أنَّ لله ملائكة يشاركون المُؤمِنينَ في الصَّلَاة؛ لِقَوْلِه: «مَنْ وَافَقَ تَأْمِينَـهُ تَأْمِينَ المَلَائِكَة»، وقد سبَقَ أنَّهُم عالم غيبي خُلِقوا من نور يقومون بطاعة الله، لا يسأمون، ولا يستكثرون.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أن هذا العَمَل اليسيرَ سببٌ لَمْفِرَةِ ما تقدَّم مِن الذُّنوب. وهل المُراد بالذُّنوب الصَّغائر أو الصَّغائر والْكَبائِر جميعًا؟

نقول: ظَاهِر الحَدِيث أنه لعُمُوم الصَّغائر والْكَبائِر، وإِلَيْه ذهب كثير من العُلْمَاء، وقال إنها أحاديثُ مُطْلَقة، ونحملها عَلَى الإطلاق، والتي وردتْ مقيدةً نحملها عَلَى التَّقييد.

مِثَال المقيَّد: «الصَّلَوَاتُ الخَمْسُ، وَالجُمْعَةُ إِلَى الجَمْعَةِ، وَرَمَضَانُ إِلَى رَمَضَانَ مُكَفِّرَاتٌ لِهَا بَيْنَهُنَّ مَا اجْتُنِبَتِ الْكَبَائِرُ» (١)، فكل هَذِهِ مشْرُ وطة بالصَّغائر، وما جاء عامًّا فنحمله عَلَى العُمُوم؛ وَهَذَا في الحقيقة مَسْلَكٌ ظَاهِرِيٌّ عَلَى طريقة أهل الظَّاهر، وأمَّا القِيَاسِيُّون فيقولُون: إِذَا كَانَتْ هَذِهِ الْأَرْكَان العَظِيمة لا تُكَفِّر إلَّا الصَّغائر فها دونها كبَائر مِن باب أَوْلَى.

مِثَال: إِنْسَان يُصَلِّي الصَّلَوَاتِ الخَمْسَ، ويقول هَذِهِ الصَّلُوَات لا تَكفِّر إلَّا الصَّغائر، وإِذَا وافق تأمينه تأمين المَلائِكَة يُكفَّرُ له الْكَبائِرُ والصَّغائر، وَهَذَا خِلَاف النَّظُر الصَّحيح، وما أكثرَ الأحاديث، بل وما أكثرَ النُّصُوص المُطْلَقة الَّتي تُقيَّد في مواضع؛ فرَأْي الجُمْهُور أقربُ مِن حيثُ النَّظر، ورأي الظَّاهرية أقربُ مِن حيثُ النَّظر، ورأي الظَّاهرية أقربُ مِن حيثُ الظَّاهر، ونحن نَقُول: إنَّ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى له أَنْ يُثِيبَ عَلَى العمَل القليل حيثُ الظَّاهر، وعلى الأَعْمَال الله عَنَهَ وَلَي ما دون ذَلِك هذا الأَمْر إِلَى الله عَنَهَ عَلَى الله عَنَهَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الله عَنَهَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللهُ عَنَهَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللهُ اللهُ عَنَهَ وَاللهُ اللهُ عَنَهَ وَاللهُ واللهُ اللهُ عَنْهَ وَلَا اللهُ عَنْهَ وَاللهُ واللهُ واللهِ واللهُ واللهُ

إِذَا قال قَائِل: هل يمكن أن يَأْتِيَ نصُّ فيُقال: «غُفِرَ لَهُ مَا تقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِه ومَا تأخَّرَ»؟

نقول: إنَّ شيخ الإِسْلام ابن تَيْمِية رَحِمَهُ اللهُ قال: كل حديث فيه: «غُفِر لهُ مَا تَقَدَّم مِن ذَنبه ومَا تأخَّر»، فإنَّه ضَعِيفٌ وإنْ كَانَ ظَاهِر سَنَدِه صحيحًا؛ لأنَّ هذا مِن خصائص الرَّسُول عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ (٢).

بِدَلِيلِ قَوْلُه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ ٱللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ [الفتح:٢]،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب الصلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة ورمضان إلى رمضان مكفرات لما بينهن، رقم (٢٣٣).

<sup>(</sup>٢) الشرح الممتع (٦/ ٩٤٤).

وفي حديث الشَّفاعة، قال: «اذْهَبُوا إِلَى مُحَمَّدٍ، عَبْدٌ غفَرَ اللهُ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِهِ وَمَا تَأَخَّر »<sup>(۱)</sup>.

وهَذِهِ فَائِدَة لطالب الْعِلْم، كُلَّما رأيتَ حديثًا فيه: «غُفِرَ لَهُ مَا تقدَّمَ مِن ذَنبِه ومَا تأَخَّرَ»؛ فَاحْكُم علَيْه بالضَّعْف، لاختصاص الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ به، حَتَّى إنْ جُمِعَ له من الشواهد فإنَّه لا يصحُّ.

وتفريعًا عَلَى هذا أقول: لَيسَ الحُكم بالصِّحة عَلَى الحَدِيث بمُجَرَّد صحَّة ظَاهِر السَّند، خلافًا لها يسلكه بَعْض المعاصرين، إِذَا رأى السَّند صحيحًا مستقيًا حَكم عَلَى المَّننِ بالصِّحة وإنْ كَانَ منكرًا من حيثُ المَعْنَى، ولا يعني ذَلِك أننا نقدم العقول عَلَى النَّصُوص، لكن إذَا وجَدْنا هذا النَّص مخالفًا للقوَاعِد الأصِيلة النَّابتة في الشَّريعة، فإنَّ وَهُم وَاحِدٍ مِن النَّاس لَيسَ كَهَدْمِ قَاعِدَةٍ مِن قوَاعِد الشَّريعة؛ ولِمِذا الشَّريعة، فإنَّ وَهُم وَاحِدٍ مِن النَّاس لَيسَ كَهَدْمِ قَاعِدَةٍ مِن قوَاعِد الشَّريعة؛ ولِمِذا اتَّفَق علماء المصطلَحِ عَلَى أنه لا يُحكم بصِحَّة الحَديث إلَّا إِذَا كَانَ سَالًا مِن الشُّذوذ والعِلَّة القادحة، وتعلمون أنَّ العِلة هي الطَّعْن في الحَدِيث الَّذي ظَاهِره الصِّحة؛ لأن العَلَّل والعَيْق في الحَدِيث الَّذي ظَاهِره الصَّحة؛ ما كَانَ ظَاهِره البُطْلان لا يُقال: «مُعَلَّل»، لأنَّهُ ضَعِيف من الأَصْل، فالمعلَّل ما كَانَ ظَاهِره الصِّحة وفيه عِلَّةٌ خَفِيَّةٌ، ولِهِذا نَجد العُلَاء وَحِهُمُ اللهُ يُخْتَلِفون اخْتِلَافًا عَلْ العَقره عَلَى العِلَل، وإِذَا راجعنا كَلَام شيخ الإِسْلام وَحَهُ اللهُ عَلَى وجدنا العَجَبَ عَظِيمًا في العثور عَلَى العِلَل، وإِذَا راجعنا كَلَام شيخ الإِسْلام وَحَهُ اللهُ قد تَخفى عَلَى كثيرِ من الحُفَّاظ.

إذن، فهَذِهِ مَسْأَلَة يجب أَنْ نتَنبَّه إِلَيْها ولَا نحكم عَلَى الحَدِيث بظَاهِر السَّند حَتَّى يُنْظَرَ المتنُ وقيمته أمام القَوَاعِد العَامَّة الرَّصِينَة في الشَّريعَة الإِسْلاميَّة.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب التفسير، باب سورة بني إسرائيل، رقم (٤٤٣٥)، ومسلم: كتاب الإيهَان، باب أدني أهل الجنة منزلة فيها، رقم (١٩٤).

فإن قال قائل: هنا إشكالٌ بين هذا الكَلَام، وبين حديث الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ لَا الكَلَام، وبين حديث الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ لَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

الجَوَاب: لَا إِشْكَالَ في هذا؛ لأنَّهَا قِيلت له مُقابِل حسنةٍ خاصَّة، لقوم خاصِّين، فقَوْله: «اعْمَلُوا مَا شِئْتُم فقَدْ غفَرْتُ لَكُم» الغُفران هنا لم يحدث إلَّا بعد أنْ أُضِيفَ إِلَى الحسنة العَظِيمَة الَّتي فعلوها.

مسألة: في قَوْلِه تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذَهِبْنَ ٱلسَّيِّعَاتِ ﴾ [هود:١١٤]، أنَّ بَعْض أهل الْعِلْم يَقُولُون في مثل هَذِهِ الأَعْمَال إنها تُكَفِّرُ الصَّغائر، ثم إذا نَفِدَت الصَّغائر كفَّرت بقدرها مِن بقية الْكَبائِر، ورُبَّما نَفِدَت الْكَبائِر في حال ما كَانَتِ الحسنات عَظِيمَة؛ فهل هذا يصحُّ؟

الجَوَاب: هذا مهم، فإِذَا كَانَ الرَّسول ﷺ يقول: «مَا اجْتُنِبَتِ الكَبَائِرُ» ويُطْلِق؛ فلا يُمْكِن المُوازنة؛ فإِمَّا أَنْ يَقُول إِنَّ هَذِهِ الحسنَات لا تكفِّر إلَّا الصَّغائر فقط وأنَّ الْكَبائِر لا بُدَّ لها من تَوْبَة كها هو رأي الجُمْهُور، وإمَّا أَنْ نُطْلِقَ ما أطلقه الله ورَسُوله ونقيِّدَ ما قيده الله ورَسُوله، ونُسَلِّم.

يقول بَعْض العُلَمَاء: لَيسَ في الصَّلَاة قولٌ مفروض إلَّا تَكْبيرَة الْإِحْرَام، والتَّشَهُّد.

فالفَاتِحَة؛ لِقَوْلِه: «لَا صَلَاةَ لَمِنْ لَا يَقْرَأُ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب الجاسوس، رقم (٢٨٤٥)، ومسلم: كتاب فضائل الصَّحابَة رَضَالِيَّهُ عَنْهُمُ والسير، باب الجاسوس، رقم (٢٨٤٥). ومسلم: كتاب فضائل أهل بدر رَضَالِيَّهُ عَنْهُمُ وقصة حاطب بن أبي بلتعة، رقم (٢٤٩٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب صفة الصَّلاة، باب وجوب القراءة للإمام والمأموم في الصلوات كلها، رقم (٧٢٣)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة، رقم (٣٩٤).

تَكْبِيرَة الْإِحْرَام هي: أَنْ تستقبلَ القِبْلَة فتُكَبِّرَ.

ومِن سُنن الصَّلَاة عند بَعْض العُلَمَاء: التَّشَهُّدُ قبل أَن يُفَرض، وتكبيرات الانتقال، والتَّسبيح في الرُّكُوع والسُّجُود، وقول: «رَبِّ اغْفِرْ لي» بين السَّجدتين، ومن بَاب أَوْلى (التَّأمين)، فإنْ أمَّنْتَ فهو أفضل، وإلَّا فلا شَيْءَ عَلَيْك.

بَعْض النَّاس يَقولُون: هل تَبْطُلُ صَلَاةُ مَن لَا يُؤَمِّنُ؟

الجَوَاب: لا، ليست بَاطِلة، لكن لَعلَّهم يؤمِّنون سِرَّا، وبَعْض العُلَهَاء يَقولُون بعدم الجَهْر بـ(آمين).

#### 

٨٧ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِتَهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ لِنَفْسِهِ لِلنَّاسِ فَلْيُخَفِّفْ فَإِنَّ فِيهِمُ الضَّعِيفَ وَالسَّقِيمَ وَذَا الْحَاجَةِ، وَإِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ لِنَفْسِهِ فَلْيُطَوِّلْ مَا شَاءَ» (١).

### الشتزح

«إِذَا» شَرْطِيَّة، و «صَلَّى» فعل الشَّرْط، «فَلْيُخَفِّفْ» جواب الشَّرْط، واقْترن بالفاء، وفي بالفاء لأنَّهُ طلبٌ، وكُلَّما كَانَ جواب الشَّرط طلَبِيًّا فإنَّه يجب أن يقترن بالفاء، وفي ذَلِك بيت مشهور:

اسْمِيَّةٌ طَلبِيَّةٌ وبِجَامِدٍ وَبِمَا وَلَنْ وَبِقَدْ وَبِالتَّسْوِيفِ(١)

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجماعة والإمامة، باب إذا صلى لنفسه فليطول ما شاء، رقم (٦٧١)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب أمر الأئمة بتخفيف الصَّلاة في تمام، رقم (٤٦٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: النحو الوافي، لعباس حسن (٤/٣/٤)، و«معجم القواعد العربية» لعبد الغني الدقر (٢/ ٥١).

وذكر ابن مالك هَذِهِ القَاعِدَة في الألفية فقال:

وَاقْرُنْ بِفَا حَتُّما جَوَابًا لَوْ جُعِلْ شَرْطًا لإِنْ أَوْ غَيْرِهَا لَمْ يَنْجَعِلْ (١)

وقَوْله: «إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ لِلنَّاسِ» اللَّام هنا للقصد والإِرادَة، أي: إِنَّمَا صلَّى للنَّاس؛ لأنَّ هذا شِرْك، لكن المَعْنَى «لِلنَّاس» أيْ ليَقْتَضيَ به النَّاس، ويَجُوز أن تَجعلَ بدل اللَّام الباء، فتقول: «بالنَّاس».

«فَلْيُخَفِّفْ»، أي: يخفف الصَّلَاة بهم، «فَإِنَّ فِيهِمُ الضَّعِيفُ»، أي: في النَّاس الضَّعيف، وهو مَن كَانَ ضَعِيفَ الجِسْم لا يتحَمَّل، كالشَّيخ، «وَالسَّقِيم»، يعني المريض، «وَذَا الحَاجَة»، الَّذي له حاجَةٌ يُرِيدُ أَنْ يذْهَب إِلَيْها، «وَإِذَا صَلَّى أَحَدُكُم لِيفْسِه»، يعني إِذَا صلَّى أحدُكُم صَلَاةً لا يَقْصِد بها إلَّا نفْسَه فَيُصلي وحْدَه، «فَلْيُطُوِّلْ مَا شَاء» واللَّام في قَوْلِه «فَلْيُطُوِّلْ» للإباحة، أي يُطوِّل ما شَاء، ولَيْسَت للأَمْر والطَّلب، لأنَّمَا في مُقابِل المنْع؛ لِقَوْلِه: «فَلْيُخَفِّفْ».

والحَدِيث مَعْنَاه ظَاهِرَ أَنَّ الرَّسُول عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ أَمَرَ مَنْ كَانَ إِمَامًا أَنْ يخفِّفَ بِالنَّاس؛ لأَنَّ فيهم الضعيف، والسقيم، وذا الحَاجَة، وأنه مَن صلَّى لنَفْسه فليطوِّلُ ما شاء مهما أطال؛ لأنَّهُ هو لنَفْسه يَحْتَمِل الإِطَالَة.

### مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: مَشْرُوعيَّة صَلَاة الجَمَاعَة.

وقد سبق أنَّ صَلَاة الجُمَاعَة وَاجِبَة وُجُوبِ عَيْنٍ عَلَى كُلِّ رَجُلٍ قادر، وأنَّ العُلَمَاء اختلفوا هل هي شرط لصِحَّة الصَّلَاة أو لَا، والرَّاجِح أنها ليست شرطًا لصِحَّة الصَّلَاة، ولكنها وَاجِبَة، ولَا إشكالَ في ذَلِك.

<sup>(</sup>١) «الألفية» لابن مالك (ص:٣٧).

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ الْإِمَامِ يُصلِّي للنَّاسِ لَا لنَفْسه؛ لِقَوْلِه: «لِلنَّاسِ»، وبِنَاءً عَلَى ذَلِكَ فَيجِب علَيْه أَن يُصلِّي مُطَبَّقًا للسُّنة حسب الإمكان؛ لأَنَّهُ يُصلِّي لغيره لا لنَفْسِه، وكل وليٍّ عَلَى غيره فإنَّ الوَاجِب علَيْه أَن يفعلَ ما هو أَوْفَقُ، وأَفْضَلُ، وأَرْشَدُ؛ وكل وليٍّ عَلَى غيره فإنَّ الوَاجِب علَيْه أَن يفعلَ ما هو أَوْفَقُ، وأَفْضَلُ، وأَرْشَدُ؛ وهِذَا يُوجِب الإِنْسَان في ماله أَنْ يتفرَّعَ به، ويَسْتَطِيع أَنْ يُحابِي في البيع والشراء، وغير ذَلِك، لكن لو كَانَ وليًّا عَلَى يتيم فإنَّه لا يملك ذَلِك في مال اليتيم، كذَلِك المصلِّي.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: وُجُوبِ التَّخفيف عَلَى الْإِمَامِ إِذَا كَانَ يُصلِّي للنَّاسِ؛ لِقَوْلِه: «فَلْيُخَفِّفْ»، واللَّام هنا للأمر، والأَصْل في الأَمْرِ الوُجُوبِ لَا سِيَّما إِذَا قارنه ما يدلُّ عَلَى ذَلِك بكونه واليًا عَلَى النَّاسِ.

فإنْ قال قَائِل: هل ضَابِط التَّخفيف أن يفعـل ما يناسب الجَمَاعَة ولـو كَانَ خِلَاف السُّنة؟

نقول: لا، بل المُرَاد بالتَّخفيف موافقة السُّنة؛ لقَوْل أنَس بن مالك رَضَّالِللهُ عَنهُ: «مَا صَلَّيْتُ وَرَاءَ إِمَام قَطُّ أَخَفَّ صَلَاةً وَلَا أَتَمَّ مِنَ النَّبِيِّ ﷺ (١).

وكان النَّبيُّ ﷺ يَقرأ في صَلَاة الْفَجْر بطُوال المفصَّلِ، أو بها هو أطولُ أيضًا، ورُبَّها قرأ في صَلَاة المَغْرِب بسورة الطُّور، والدُّخَان، والمُرْسلات، والأَعْراف<sup>(٢)</sup>.

وعلى هذا، فالمُرَاد بالتَّخفيف موافقة السُّنة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الجهاعة والإمامة، باب من أخف الصَّلاة عند بكاء الصبي، رقم (۲۷۲)، (۱/ ۲۲۵ رقم (۷۳۱)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب أمر الأئمة بتخفيف الصَّلاة في تمام، رقم (٤٦٩).

<sup>(</sup>٢) أُخرجه البخاري: كتاب صفة الصَّلاة، باب القراءة في المغرب، رقم (٧٢٩)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب القراءة في الصبح، رقم (٤٦٢).

وأمَّا أَنْ نَقُول التَّخفيف ما وافق مُراد النَّاس؛ فَهَذَا لا شَكَّ أنه خطأ جدًّا؛ لأَنَّ النَّاس تختلف مُرادَاتِهم، فمنهم مَن يجب أن يُثَقِّلَ الْإِمَام، ومِنهم مَن يجب أنْ يُثَقِّلَ الْإِمَام، ومِنهم مَن يجب أنْ يَخفِّفَ تخفيفًا يُخِلُّ بالْأَرْكَان؛ فالمدار عَلَى ما جاءت به السُّنة.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: حُسْن تَعْلِيم الرَّسُول عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ حيثُ ذَكَر عِلَّة الأَمْر بالتَّخفيف، وهي أنَّ في النَّاس مَنْ هو محتاجٌ إِلَى ذَلِك، كالضَّعيف، والسَّقيمِ، وذي الحَاجَة.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: القَاعدة العَامَّة فيمن ولَّاه الله عَلَى أحد أن يقتدي بالأضعف، ما لم يُخِلَّ ذَلِك بشَيْءٍ مِن العِبادَة، وفي المثل: «أميرُ القوم أضعفُهم».

مِثَال: إِذَا كَانَتْ حلقة طلبة متقدِّمين في الْعِلْم، وطلبة مبتدئين؛ فهنا لا نُراعي الأضعف؛ لأَنَنا لو راعَيْنا الأضعف؛ لأَفْسَدنا عَلَى المتقدِّم في الْعِلْم.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: لو كَانَ المَامُومُون يرغبون التَّطْوِيل؛ فلَا حرَجَ عَلَى الْإِمَامِ أَنْ يطيلَ، ما لم يكن فيهم ضَعِيفٌ، أو سقيمٌ أو ذو حاجة؛ لأنَّ الحُكم يَدُور مع عِلَّته وُجُودًا وعدمًا، فمَا دون خَمْسَة أو ستة في سفر أو في حَضرٍ وأرَدْنَا أَنْ نُصَلِّي عَلَّته وُجُودًا وعدمًا، فمَا دون خَمْسَة أو ستة في سفر أو في حَضرٍ وأرَدْنَا أَنْ نُصَلِّي جَمَاعَة؛ فلَا حرَجَ في التَّطويل إذَا عَلِمُوا أَنَّهُم لا ينفرون من ذَلِك.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: أَنَّ الإنسَانَ إِذَا طرأَتْ له الحَاجَة، وكان يريد أن يُطيلَ الصَّلَاة؛ فلا بَأْسَ أَنْ يُخَفِّفَها؛ وتُؤخَذ من قَوْله: «وذَا الحَاجَة»، وأنه كذَلِك إِذَا طرأ علَيْه مرَضٌ في صَلَاته فإنَّه يُخفِّفُ الصَّلَاة، وكذَلِك إِذَا طرأ علَيْه الضَّعف فإنَّه يُخفِّفُ الصَّلَاة، وكذَلِك إِذَا طرأ علَيْه الضَّعف فإنَّه يُخفِّفُ الصَّلَاة، ولا حَرَجَ.

و لِهَذَا، قال العُلَمَاء رَجَهُ مُاللَّهُ: «لو طَرَأَ عَلَى المَأْمُوم ما يَقْتَضِي أن ينفرِ دَ عَنِ الْإِمَام ويذهبَ إلَى حاجته فلا بَأْسَ». مِثَال: أَحَس مُصَلِّ بالحَاجَة إلَى التَّخَلي فله أن ينفردَ عَنِ الْإِمَامِ ويُصلِّي ما بقي من صَلَاته بالتَّخفيف وينصرف.

مِثَال: أحس مُصَلِّ بمرضٍ أو تعَب أو مَا أَشْبَه ذَلِك؛ فإِنَّه لا بَأْسَ أن ينفرِ دَ عَنِ الْإِمَام، ويكمل ويمضى في حاله.

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: جوَاز التَّطويل في الصَّلاة، فإذَا صلَّى الإِنسَان وحده الْفَرِيضَة، فمعروفٌ أنه في صَلاة الظُّهر، والعَصْر، والعِشَاء، يقرأ مِن أوسَاط المفصل كـ ﴿وَالشَّمْسِ وَضُحَهَا﴾، ﴿وَالْتِبَا إِذَا يَغْشَىٰ﴾، ومَا أَشْبَه ذَلِك، فهل له أن يقرأ إِذَا صلَّى وحده في صَلاة الظُّهر سورة (البقرة)، و(آل عمران)، و(النِّساء)، و(المائدة) حَتَّى لو قارب العَصْر، ويُصلِّى؛ لِقَوْلِه: ﴿فَلْيُطُوِّل مَا شَاءَ»، وهُنَا نَقُول الْأَفْضَل أن يوافق السُّنة، فلم يكن الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلَةُ السَّنة هي الأَوْلَى، وفي التَّهجد لو أَرَاد الإِنسَان أن يطيل صَلاة التَّهجد، فله ذَلِك، السُّنة هي الأَوْلَى، وفي التَّهجد لو أَرَاد الإِنسَان أن يطيل إطالَةً شَدِيدَة؛ فله ذَلِك، لأنَّ هذا مِن السُّنة، كما كَانَ النَّبِيُ عَلَيْهِ يقوم حَتَّى تَتَوَرَّمَ قَدَماه، صَلَوات الله وسلامه علَيْه (۱).

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: أَنَّ الأَحْكَامَ تَختلفُ بحسب الأَحْوَال، وهَذِهِ قَاعِدَة شرعية عَامَّة فِي كُل شَيْء، بِشَرْط أَلَّا نَخرجَ عن إطار السُّنة، فلَا نُحِلُّ حرامًا، ولا نُحَرِّم حلالًا، أما أَنْ تَختلفَ باخْتِلَاف الأَحْوَال فلا شَكَّ في هذا، والشَّريعَة الإِسْلاميَّة كلها مَبْنِيَّة عَلَى شيئيْن هما: جَلْبُ المَصَالِح، ودَفْعُ المَفَاسِد؛ فهَذِهِ القَاعِدَة العَامَّة في الشَّريعَة كلها.

الفَائِدَةُ العَاشِرَةُ: حُسْنُ تَعْلِيمِ النَّبِيِّ عَيَّا وتنزيلُه للأشياء منازلها؛ لأَنَّهُ فَرَّقَ بين مَن يُصَلَى للنَّاس، ومَن يُصَلَى لنَفْسه.

<sup>(</sup>١) عمدة القاري (٢٩/ ٤٩٣).

٨٨ - عَنْ أَبِي مَسْعُودٍ الأَنْصَارِيِّ رَضَالِتُهُ قَالَ: «جَاءَ رَجُلٌ إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ فَقَالَ: إِنِّي لأَتَأَخَّرُ عَنْ صَلَاةِ الصَّبْحِ مِنْ أَجْلِ فُلانٍ، مِمَّا يُطِيلُ بِنَا، قَالَ: فَهَا رَأَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ غَضِبَ فِي مَوْعِظَةٍ قَطُّ أَشَدَّ مِمَّا غَضِبَ يَوْمَئِذٍ، فَقَالَ: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ، النَّبِيَ ﷺ غَضِبَ فِي مَوْعِظَةٍ قَطُّ أَشَدَّ مِمَّا غَضِبَ يَوْمَئِذٍ، فَقَالَ: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ اللَّهُ وَزَانِهِ الْكَبِيرَ وَالضَّعِيفَ وَذَا إِنَّ مِنْ وَرَائِهِ الْكَبِيرَ وَالضَّعِيفَ وَذَا الخَاجَةِ» (١).

## الشكرح

قَوْله: "إِنِّي لَأَتَأَخُّرُ" هَذِهِ الجملة مؤكدة بـ(إن)، و(اللَّام)، "عَنْ صَلَاةِ الصَّبْحِ"، أَيْ لَا أُصَلِّبِها مع الجَهَاعَة، بلْ في الْبَيْت، وبيَّنَ السَّبب فقال: "مِنْ أَجْلِ فَلَان" و(مِن) هنا للسَّببيَّة، أَيْ بِسَبَب فلان، "مِمَّا يُطِيلُ بِنَا" أَيْ مِن أَجْل إطالته بنا يتأخر، وهَذِهِ العبارة لا شكَّ أنها إِطَالَة زائدة عما جاءت به السُّنة، وليست إِطَالَة لا تُناسِبُ ذوقَ المتخلِّف، فقال: "فَهَا رَأَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ غَضِبَ فِي مَوْعِظَةٍ قَطُّ أَشَدَّ مِمَّ لا تُناسِبُ ذوقَ المتخلِّف، فقال: "فَهَا رَأَيْتُ النَّبِيَ ﷺ غَضِبَ فِي مَوْعِظةٍ قَطُّ أَشَدَّ مِمَّا غَضِبَ يَوْمَئِذٍ"، والغضب هو غليان دم الْقَلْب لإِرادَة الانتقام، وَهَذَا هو مَعْنَى الحَدِيث، أَنَّ الغضب جَمْرة يُلقيها الشَّيطانُ في قلب ابن آدم، والجَمْرة تقتضي الغليان الحراري؛ لإِرادَة الانتقام.

والغَالب يشعر بأنه ذو قدرة وذو سلطان، وهُنَا فَرْقٌ بين الغضب والحزن؛ لأنَّ الحُزن يدُل عَلَى ضعف الحازن وعدم تحمله، أمَّا الغضب يدُل عَلَى قوة الغاضب وقدرته عَلَى الانتقام؛ ولهِذا يُوصَف الله بالغضب ولا يوصف بالحزن، وعليه، فقو له تعالى: ﴿ فَلَمَّا ءَاسَفُونَا ٱننَقَمَّنَا مِنْهُمْ ﴾ [الزخرف:٥٥]، لَيسَ مَعْنَاه ألحقُوا بنا الأسف

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الجهاعة والإمامة، باب تخفيف الإمام في القيام وإتمام الرُّكُوع والسجود، رقم (٦٧٠)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب أمر الأئمة بتخفيف الصَّلاة في تمام، رقم (٤٦٦).

الَّذي هـو الحزن، لأن ذَلِك مستحيل عَلَى الله، لكـن (آسفـونا) بِمَعْنَى أَغْضَبُونَا؛ فانتقمنا منهم.

وغضَب النَّبِيِّ في موعظة، فالموعظة هي التَّذكير بمَطْلُوب أو مرغوب، فمن تكلم مع النَّاس وذكر لهم الجُنَّة، وحثَّهُم عَلَى العمَل لها؛ فَهَذَا تَذْكِير بمَرغُوب، ومَن حذَّر النَّاس النَّار، وبيَّن لهم عُقوبَاتها؛ فَهَذَا تذكير بمَطْلُوب.

إذن، فالنَّبيُّ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ يَعِظ النَّاس إمَّا موعظة راتبة، وهي الَّتي تحصل في خطبة الجُمُعَة والْعِيدين، وإمَّا موعظة طارئة، وهي الَّتي تَكُون بِسَبَب، وهي كَثِيرَة.

"قَطُّ" ظرف لما مضى من الزَّمان، ويُقابلها (الأبد)، فإِنَّها ظرف لما يُسْتَقْبَل مِن الزَّمان، والمَعْنَى: فِيها مضى أشد مما غضب يومئذ، إذن، كَانَ غضبُه ذَلِك الْيَوْم شديدًا عَلَيْهِ الصَّلَةُ وَالسَّلَامُ، وهو أشد وأغضب ما رآه أبو مسعود، وَهَذَا لا يلزم أن يَكُون الرَّسول لم يغضب مثل هذا الغضب؛ لأن أبا مسعود يتحدَّث عما رأى، "أَشَد مِنَّ غَضِبَ يَوْمَئِذٍ»، ف (يومئذ) ظرفٌ مُضَاف إلى (إذٍ)، وهي أيضًا ظرف لكن (إذٍ) مُنوَّنَة، وتنويها يقال إنه عِوضٌ عن أنه أخبر عن هذا الرَّجل، فقال عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ مع غضبه: "يَا أَيُّهَا النَّاسُ"، صَدَّرَ خطابه بالنِّداء.

«أَيُّما» لتنبيه المخاطَب إِشَارَةً إِلَى أَهُمِّيَّة المُوْضُوع، «مِنكُمْ» (مِن) هنا للتَّبعيض، أي: بَعْضكم مُنَفِّرون عن طاعة الله، والتَّنفير له أسَاليب، ولَيسَ مقتصرًا عَلَى أن يقول: يا أيها النَّاس لا تحضر وا صَلَاة الجَهَاعَة، بل له أسَاليب معينة كَثِيرَة، «فَأَيُّكُمْ» يقول: يا أيها النَّاس لا تحضر وا صَلَاة الجَهَاعَة، بل له أسَاليب معينة كَثِيرَة، «فَأَيُّكُمْ» (أيُّ النَّاس» و «النَّاس» فعل الشَّرْط، أي صَار إِمَامًا لهم، «فَلْيُوجِزْ» جواب الشَّرط، أيْ فَلْيُحَفِّفْ؛ لأن كَلام الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ يفسِّر بَعْضُه بَعْضًا، وقد سبق الحَديث الَّذي قبله أنه قال: «فَلْيُحَفِّفْ».

ومِن تخفيفه: أنَّه كَانَ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ يسمع بكاءَ صبيٍّ وهو يُصلِّي؛ فَيُوجِز في صَلَاته (١) أي يخفِّف، ثُم عيَّن «فَإِنَّ مِن وَرَائكُم الكَبِيرَ والصَّغِيرَ وذَا الحَاجَة»، الكبير والصغير تقابل الجملة الَّتي قبله: «الضَّعِيف»؛ لأنَّ الكبير ضَعِيف، والصَّغير ضَعِيف.

والدَّليل عَلَى هذا قول الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى خَلَقَكُم مِن ضَعْفِ ﴾ [الروم:٥٥]، وهذه قوة الشَّباب هذا ضعف الصِّغَر، ﴿ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفِ أَوْةً ﴾ [الروم:٥٤]، هذا ضعف الكِبَر.

«وذَا الحَاجَة» ذُكِرَت في الحَدِيث الأوَّل، وبَقِيَ عَنِ الحَدِيث الأَوَّل: المريض والسقيم، ولكن لا يُمْكِن إدخالهما هنا؛ لأنَّ السَّقيم لَيسَ كبيرًا ولا صغيرًا، إذِ السَّقَم قد يَكُون حَتَّى في أشدِّ النَّاس شبابًا.

### مِن فُوائِد هَذا الحدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: جَوَاز التَّأخر عن صَلَاة الجَّمَاعَة لتطويل الْإِمَام.

وجه ذَلِك: إِذَا كَانَ الْإِمَام يطوِّل فلا يَجُوز أن تصلي في بيتك، لكن إِذَا صار الْإِمَام يطوِّل أنْ تتأخَّر؛ بدَلِيل قَوْله: «إِنَّمَا أَتَأخَّر عن صَلَاةِ الصَّبح مِن أَجْل فُلَان مما يطيل بنا»، وقد أقرَّه الرَّسول عَلَى تأخُّره.

ولو كَانَ إِنْسَان صحيحًا، وقويًّا ونشيطًا ويركب البعير وهي واقفة، ومع ذَلِك يتأخر للتَّطويل فجائز؛ لدلالة الحَدِيث عَلَى هذا.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: صراحة الصَّحَابَـة رَضَالِلَهُ عَنْهُم، وأنَّهُـم يَقُولُـون الحـقَّ ولـو عَلَى رؤوسهم؛ فَهَذَا الرَّجُل لو كَانَ في زمَاننا، وقيل له: تأخر فلان؟ فقول: أبدًا، ما تأخر،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الصَّلاة، باب أمر الأئمة بتخفيف الصَّلاة في تمام، رقم (٤٧٠).

وأنا أصلي بلا مشكلة؛ فلا يُصرِّح، أما الصَّحَابَة فيصرحون، والحقيقة أنه لا تستقيم الأُمُور إلَّا بالصَّراحة والصِّدْق.

مِثَال: لو كَانَ في الإِنْسَان جُرْح، وحاول أَنْ يَبْرأ، ولكن هذا الجُرح عَادَةً لا يبرأ إِلَّا بِشَقه، فالأَوْلَى أَنْ يِشُقَّه شقًّا صرِيحًا وَاضِحًا؛ حَتَّى يخرجَ جميع المادة الفَاسِدة.

ولهِذا، قال الشَّاعر:

إِذَا مَا الجُرْحُ رُمَّ عَلَى فَسَادٍ تَبَيَّنَ فِيهِ تَفْرِيطُ الطَّبِيبِ(١)

ولذَلِك كن صريحًا ولَا يضرُّكَ شَيْء.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: جَواز التَّأْخر عن صلَاة الجَهَاعَة إذَا كَانَ الْإِمَام يَخفف تخفيفًا يُخِلُّ بوَاجِب الصَّلَاة؛ ويُؤْخَذ مِن أنه إذَا جاز التَّأُخُر عَنِ التَّطويل، فالتَّأْخر عَنِ التَّطويل، فالتَّأْخر عَنِ التَّخفيف الَّذي يُخِلُّ بالصَّلَاة من باب أوْلَى.

مِثَال: إِمَامٌ لنَا لا يدَعُنا نَطْمئِن بعد الرُّكُوع، أو بعد السُّجُود، ويُسْرِع إسراعًا تامًّا أَوْ لَا نتمَكَّن مِن قِراءَة الفَاتِحَة معه؛ فلَنا أنْ نتخلَّفَ، ولا إثمَ علَيْنا.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: جَوَاز شِكَاية الْإِمَام إذَا خرج عن مُقْتَضَى السُّنة، وَهَذَا مِن الغِيبة الجائزة.

الفَائِدَةُ الْحَامِسَةُ: جَواز الغضب عند الموعظة؛ لِقَوْلِه: «فَهَا رَأَيْتُ النَّبِيَّ عَلِيْ فَضِبَ»، ولقد كَانَ النَّبيُّ عَلِيْ يُحطب النَّاس فتحمرُ عيناه، ويعلو صوته، ويشتد غضبه، كما وصف ذَلِك جَابِر رَضِائِكَ عَنَهُ (٢)، فالإِنْسَان يَنْبَغِي له عند الموعظة أن يفعل ذَلِك، كي يتأثر به المخاطَب؛ لأنَّ المَقْصُود الاستقامة، وأنت تعرف الفرق بين رجل ذَلِك، كي يتأثر به المخاطَب؛ لأنَّ المَقْصُود الاستقامة، وأنت تعرف الفرق بين رجل

<sup>(</sup>١)شرح ديوان المتنبي للواحدي.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الجمعة، باب تخفيف الصَّلاة والخطبة، رقم (٨٦٧).

وعظَ بشدةٍ وعَزْمٍ وغضَب، وإِنْسَان وعَظ بلِين، وَهَذَا بخلاف الخطاب الخاص الَّذي تُخاطب به شَخْصًا مُعَيَّنًا فتَسْتعمِل اللِّين والرِّقة، لكن الشِّدة والغضب عَلَى سَبِيل العُمُوم؛ ولِهَذا لم يُخاطِب الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ الرَّجل الَّذي كَانَ يطيل.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنَّ الغضَبِ إِذَا كَانَ لا يمنع التَّصَوُّر، فلا بَأْسَ أَن يتحدث الإِنْسَان فيه حالَ غضبِه، أمَّا إِذَا كَانَ يمنع التَّصَوُّر؛ فلا، وأمَّا إِذَا وصل إلى حدِّ لا يُنسَان فيه حالَ غضبِه، أمَّا إِذَا كَانَ يمنع التَّصَوُّر؛ فلا، وأمَّا إِذَا وصل إلى حدِّ لا يَضْتِي القَاضِي بَيْنَ اثْنَيْنِ لا يَضْتِي القَاضِي بَيْنَ اثْنَيْنِ وَهُوَ غَضْبَانُ »(۱).

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: الغضب يتفَاوت شدةً وسُهُولَةً، وبها أنه يَتفاوَت فإنَّ الأحْكَام المَّرَتِّبة علَيْه تتفاوت أيضًا، و لِهِذا قال العُلَهَاء رَحَهَهُ اللَّهُ: إنَّ الغضب ينقسم إلى ثَلاثَة أَقْسَام: غَايَة وبداية ووسط.

الأوَّل، غضب الغَايَة: ولَا حُكْم لها يتَرتَّب علَيْه، وهي أَنْ يصل الإِنْسَان الغاضب إِلَى حالٍ لا يدري ما يقول إطلاقًا، ولا يدري أَفِي السَّماء هو أَمْ في الأَرْض، ولا يدري أَفِي السَّماء هو أَمْ في الأَرْض، ولا يدري أَثْخاطِب مَلِكًا أَمْ فَرَّاشًا، فَهَذَا لا حُكم لِقَوْلِه بالاتفاق، سواء كَانَ طلاقًا أو عِنْقًا أو وَقْفًا، أو سَبَّا، أو أيَّ شَيْء.

الثَّانِي، غضب البداية: هذا له حكم من لَيسَ غاضبًا بالاتفاق.

الثَّالث، غضب الوسط: الَّذي يدري ما يقول، ويدري أنه في مكان معين، وزمن معين، لكن كأن شيئًا ألجأه إلى أنْ يفعل، فَهَذَا فيه خلاف بين العُلَهَاء، منهم مَن ألحقه بالثَّانِي، والصَّواب أنه مُلحَقٌ بالأوَّل.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأحكام، باب هل يقضي القاضي أو يفتي وهو غضبان، رقم (٦٧٣٩)، ومسلم: كتاب الأقضية، باب كراهة قضاء القاضي وهو غضبان، رقم (١٧١٧).

وعلى هذا، فإِذَا غضب الإِنْسَان عَلَى زوجته فطلَّقها لكن كَانَ غضبًا وسطًا؛ فإِنَّه عَلَى الْقَوْل الرَّاجِح لا تُطَلَّقُ.

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: أَنَّ تنفيرَ النَّاسِ عَنِ الطَّاعة قد يَكُون بفعل ما يراه الإِنْسَان طاعةً.

وجهه: أنَّ الْإِمَام لا شَكَّ أنه يظن أنَّ فِعْله هـو الحق والموافق، ومع ذَلِك جعله النَّبيُّ ﷺ تنفيرًا؛ إذن، فالغَيْرة الزَّائِدة الَّتي تَكُون مِن بَعْض الدُّعاة أو بَعْض الآمرين بالمعروف والنَّاهين عَنِ المنكر، فنقول إنها تنفير.

إِذَا جلس طالب الْعِلْم في حلقة الْعِلْم فلا بُدَّ أَن يقتربَ من الجالسين، فإِنَّما يأكل الذِّئبُ القاصِيةَ مِنَ الغَنَمِ، وذِئبُ مجالس الْعِلْم هو الشَّيطان، فإذَا أبعد الإِنْسَان؛ استولى علَيْه النَّوم والغَفْلَة، لذَلِك لا بُدَّ مِن التَّقارب، وكان الرَّسول عَلَيْهَ النَّاس إِذَا أَرَاد أَن يتكلمَ.

والتَّنفير قد يَكُون سببُه الطَّاعة، فَهَذَا الْإِمَام كَانَ يظن أنه عَلَى صَوَاب، وأنَّ هذا هو الْأَفْضَل حَتَّى يتمكن من الدُّعَاء والتَّسبيح ومَا أَشْبَه ذَلِك؛ فكان فعله مُنَفِّرًا.

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: أَمَر مَن أَمَّ النَّاسِ أَنْ يوجِزَ موافقةً للسُّنة.

الفَائِدَةُ العَاشِرَةُ: حُسْنُ تعليم الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ إِذْ يذكر العِلَّة مع الحكم؛ ليزدادَ الإِنْسَان بذَلِك طُمَأْنِينَةً.

الفَائِدَةُ الحَادِيَةَ عَشْرَةَ: حُسْنُ رعايةِ النَّبِيِّ عَلَيْ وذَلِك لمراعاتِه لأَحْوَال النَّاس.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةَ عَشْرَةَ: أَنَّ مَـن كَانَ إِمَـامًا أَو أَميرًا علَى قـومٍ فـإنَّه يُقتدَى بـه ما لـم يُخِلَّ بها يَجِبُ.

مِثَال: لو طوَّل الْإِمَام موافقةً للسُّنة، وكان يُصلِّي معه رجلٌ كَبِيرٌ لا يتَحمَّل؛ فليُصَلِّ قَاعِدًا، أو في بيته، أو يُصلِّي في المَسْجِد مُضطجِعًا.

مِثَال: ولو كَانَ يُصلِّي رَجُّل ضَعِيفٌ أَوْ مَريضٌ خلْفَ إِمَامٍ، وشَعر الْإِمَام أَنه سيُغمى عَلَى الرَّجُل؛ فحِينَئذٍ يتجوَّز ويخفِّف؛ لأنَّهُ طارئ لُبادَرَة الأَمْر.

ويجب عَلَى الْإِمَام الحكيم أَنْ يُصْلِحَ النَّاس، ويَعِظَهُم بِقَوْلِه لَهم إنهم ما خرجوا مِن بيوتهم في أيَّام الشِّتاء أو الصَّيف وقِصَر اللَّيل إلَّا لأنَّهُم يُرِيدُون الخَيْر، وقد قال ربُّنا عَرَّجَاً: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسْوَةً حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُوا اللهَ وَالْيَوْم الآخر؛ فَلْيَكُونوا عَلَى السُّنة. وَالْيَوْم الآخر؛ فَلْيَكُونوا عَلَى السُّنة.

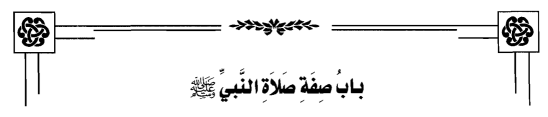
فإن قيل: ماذا عَنِ السُّوَر الطَّويلَةِ الوَارِدَة في السُّنَّة في حَالاتٍ خَاصَّةٍ مثل قِراءَة الأَعْراف أوْ ما شَابَهها؟

الجَوَاب: الظَّاهر أنَّ ما كَانَ يشق؛ فلا بَأْسَ أن يفعَلَه الإِنْسَان بِشَرْط أنْ يُعَرِّف المَّأْمُومِينَ، وهِمَذا سَمِعْنا أن بَعْضَ المشَايخِ أَرَادَ مرَّةً أنْ يقرأً سُورَة الأَعْرَافِ فِي صَلَاة المُعْرِب، فنَبَّه النَّاسَ قبل ذَلِك بيَوْمٍ، ومَن كَانَ له شُغْل أو غيرُ ذَلِك لم يَحْضُر.

الأَصْل في صَلَاة النَّبِيِّ عَلَيْهِ أَنه كَانَ يَخفف، ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسْوَةً كَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُواْ اللَّهَ وَالْمَوْمَ الْلَاَخِرَ ﴾ [الأحزاب:٢١]، فقد حدَّث عنه أنسُ بِقَوْلِه: «مَا صَلَّيْتُ وَرَاءَ إِمَامٍ قَطُّ أَخَفَّ صَلَاةً وَلَا أَتَمَّ مِنَ النَّبِيِّ عَلَيْهِ اللهِ النَّامِ عَلَمْ المَامِ عَلْمَا البَاب؛ ضاعَتْ علَيْنا سُننٌ كَثِيرَة.

#### 

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الجماعة والإمامة، باب من أخف الصّلاة عند بكاء الصبي، رقم (۲۷۲)، (۱/ ۲۲۵ رقم (۷۳۱)، ومسلم: كتاب الصّلاة، باب أمر الأئمة بتخفيف الصّلاة في تمام، رقم (٤٦٩).



#### • ● ∰ ● •

قول الْمُؤَلِّف رَحَمَهُ اللَّهُ: «بَابُ صِفَة صَلَاةِ النَّبِيِّ ﷺ»، هذا المبتدأ مُنَاسِب تمامًا للمبتدئ والمنتهي؛ لأنَّ الجميع يريد أن يعرف كيف كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يُصلِّي.

واعْلَم أنَّ كل عِبادَة لا بُدَّ فيها من أمرَيْن:

أَحَدهُما: الإخلاص لله تَبَارَكَوَتَعَالَى لِئَلَّا يريدَ بها سوى الله.

والثَّانِي: المتابعة لِرَسُول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

دَلِيلِ القُرْآنِ قَوْله تعالى: ﴿وَمَآ أُمِرُوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾ [البينة:٥]، هذا الإخلاص، ﴿حُنَفَآءَ ﴾ [البينة:٥]، هذا المتابعة، والمعنَى: غير مائلِين عن شرعه.

ودَلِيلِ السُّنة قول النَّبِيِّ ﷺ فيها يرويه عن ربِّه عَنَّهَجَلَّ أنه قال: «أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَن الشِّركِ مَنْ عَمِلَ عَمَلًا أَشْرَكَ فِيهِ مَعِيَ غَيْرِي تَركْتُه وشِرْكَهُ (١٠)، فالإِنْسَان إذَا أشركَ مع الله؛ فإنَّ الله غنِيٌّ عنه.

أَمَّا الدَّليل عَلَى المُتابَعة: فهو قول النَّبيِّ ﷺ: «مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ» (٢)، وفي رواية: «مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدُّ» (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الزهد والرقائق، باب من أشرك في عمله غير الله (٢٩٨٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور، رقم (١٧١٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الصلح، باب إذا اصطلحوا على صلح جور فالصلح مردود، رقم (٣٠٥٠)، ومسلم: كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور، رقم (١٧١٨).

إذن، لَا بُدَّ فِي العمَل من شرطَيْن:

الأوَّل: الإخلاص.

الثَّانِي: المتابعة لرَسُول عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ.

واعْلَم أَنَّ هذا شرطٌ في كلِّ عملٍ تعمله، فإذَا عملتَ أيَّ عملٍ سواء كَانَ صَلَاةً، أو صدقة، أو صيامًا، أو حَجَّا، أو بِرَّا بالوالدَيْن، أو غير ذَلِك، وفي قلبك شَيْءٌ مِن الإشراك بالله؛ فهو مردودٌ غير مقبول، لأنك خالفت أمر الله ﴿وَمَا أُمُرُوا لَا لِيعَبُدُوا الله مُغْلِصِينَ ﴾ [البينة:٥]؛ فيعيد الصَّلَاة -مثلًا- إذَا كَانَتْ صَلَاة، ويعيد الصدقة إذَا كَانَتْ صدقة وهَكذا.

فإذا قال قَائِل: يُخشى أَنْ يُبْتَلَى الإِنْسَانُ بالوَسواسِ إذَا قِيلَ له أَعِدِ الصَّلَاة أَنْ يُعِيدَها ثم يقول لعله أشرك.

فيقال: هذا الوهم الَّذي يَرِدُ عَلَى الْقَلْبِ لا حُكْمَ له، وهَذِهِ الْفَائِدَة تطرد الوسَاوس، وإلَّا فقَدْ يُبْتَلَى الإِنْسَان بالوسَاوس ويقول إنه مَا أَخْلَصَ؛ فنقول هذا الوهم لا حُكْمَ له، ولا يتَرتَّب علَيْه أثر.

والدَّليل عَلَى أنه وهم: أنَّه لو سُئل هذا الرَّجُل هل أنت صليتَ للنَّاس؛ لقال: لا؛ إذن مَا ورد عَلَى قلبه فهو وهمٌ لا يغيِّر الحكم ولا يُعتبَر.

فإِذَا فرغ من الصَّلَاة، وقال له ووَهِم أَنَّه أَشْرَك؛ فلَا يعيد الصَّلَاة؛ لأنَّ هذا وهمٌ لا حقيقةَ له، ولا حُكمَ له.

أمَّا المتابعة فهي أسهل مِن الإخلاص؛ لأنَّ كل إِنْسَانٍ يَسْتَطِيع أَنْ يتابع، حَتَّى إِن المُنافِقين يتابعون، ﴿وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمُّ وَإِن يَقُولُواْ تَسْمَعْ لِقَوْلِمِمْ ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمُّ وَإِن يَقُولُواْ تَسْمَعْ لِقَوْلِمِمْ ﴾ [المُنافِقون:٤]، لكن الإخلاص هو الصَّعب؛ ولِهذا قال بَعْض السَّلف: «ما جاهدتُ

نفسي عَلَى شَيْء أَشَدَّ مِن مجاهدتها عَلَى الإخلاص»(١)، والإخلاصُ هو الأَصْل؛ لِـهَذا نَقُول لا بُدَّ لكل طاعة من الإخلاص والمتابعة.

والإخلاص يتكلَّم عنه المؤلِّفون في التَّوحيد.

والمتابعة يتكلم عنها أهل الفقه.

ولِهَذا لا يَنْبَغِي للإِنْسَان أن يخليَ قلبه ومذاكرته عَنِ الكُتب الَّتي فيها الحثُّ عَلَى الإخلاص، كما يوجد هذا في (سِيَر أعلام النُّبلاء) وغيره، ولا بُدَّ من مراجعة كَلَام العُبَّاد، والزُّهاد مِن أَجْل أن يلينَ الْقَلْب ويخلص.

ولم كَانَ لا بُدَّ مِن المتابعة ذكر العُلَمَاء رَحَهُمالَلَهُ صِفَة وُضُوء النَّبِيِّ عَظَيَّةٍ، وصِفَة صَلَاته، وصِفَة صَلَاته، وصِفَة صَلَاته، وصِفَة صَلَاته، وصِفَة حَجِّه؛ مِن أَجْل أَنْ يتابِعَ الإِنْسَان فيها رَسُول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ.

#### 

٨٩ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَّالِكُ عَنْهُ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِذَا كَبَّرَ فِي الصَّلَاةِ سَكَتَ هُنَيْهَةً قَبْلَ أَنْ يَقْرَأَ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي، أَرَأَيْتَ سُكُوتَكَ بَيْنَ التَّكْبِيرِ وَالْقِرَاءَةِ: مَا تَقُولُ؟ قَالَ: «أَقُولُ: اللهُمَّ بَاعِدْ بَيْنِي وَبَيْنَ خَطَايَايَ كَمَا بَيْنَ التَّكْبِيرِ وَالْقِرَاءَةِ: مَا تَقُولُ؟ قَالَ: «أَقُولُ: اللهُمَّ بَاعِدْ بَيْنِي وَبَيْنَ خَطَايَايَ كَمَا بَيْنِي وَبَيْنَ خَطَايَايَ كَمَا يُنَقَى الثَّوْبُ الأَبْيَضُ مِنَ بَاعَدْتَ بَيْنَ اللهُمَّ اغْسِلْنِي مِنْ خَطَايَايَ بِالنَهَاءِ وَالثَّلْجِ وَالْبَرَدِ» (١).

<sup>(</sup>١) القول المفيد على كتاب التوحيد (٢/ ٨٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب صفة الصَّلاة، باب ما يقول بعد التَّكبير، رقم (٧١١) ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب ما يقال بين تكبيرة الْإِحْرَام والقراءة، رقم (٥٩٨).

### الشترح

قول أبي هريرة: «كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِذَا كَبَّرَ فِي الصَّلَاةِ سَكَتَ هُنَيْهَة»، يُريد بذَلِك تَكْبيرَةَ الْإِحْرَام، ومَعْنَى «كَبَّر» أيْ قال: اللهُ أكبر، «سَكَتَ هُنَيْهَة» أيْ قليلًا قبل أن يقرأ، وكان مِن حرص الصَّحَابَة رَضَالِتُهُ عَنْمُ أَنْ يَتَأَمَّلُوا كلَّ قُولٍ أو سكوتٍ للنبِيِّ ﷺ، ويَسْأَلُوا عنه لماذا سكت؛ ففطِنَ أبو هريرة لهِذا.

قال رَضَّالِلَهُ عَنْهُ: "فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ الله، بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي، أَرَأَيْتَ سُكُوتَكَ بَيْنَ التَّكْبِيرِ وَالْقِرَاءَةِ»، يعني مَاذا تقول، "بِأَبِي وَأُمِّي» متعلِّق بمَحْذُوف، والتَّقدير أفديك بأبي وأُمِّي وأمي، "أَرَأَيْتَ سُكُوتَكَ» يعني أخبرني عن سكوتك بين التَّكبير والْقِرَاءَة، وهُنَا قال: "سُكُوتَكَ»، وقال: "مَا تَقُولُ؟» فكيف نجمع بينها؛ لأنَّ الْقَوْل لَيسَ بالسُّكوت، ولا تَناقُضَ في هذا الكلام، والمُرَاد بالسُّكوت هنا عدم رفع الصَّوْت.

وبِهَذَا نعرف أنَّ السُّكوت يُطْلَق عَلَى معنيَيْن:

المَعْنَى الأَوَّل: عَدَمُ الكَلَام مُطْلقًا، والمَعْنَى الثَّانِي: عَدَمُ رفع الصَّوت.

فيتعيَّن أَنْ يَكُون الْمُرَاد في هَذَا الحَدِيث عدم رفع الصَّوْت؛ لِقَوْلِه: «مَا تَقُولُ؟»، وإِنَّما قالها رَضَالِلَهُ عَنهُ مع أَنَّ النبِيَّ عَلَيْكَ لَم يَرْفع صوْتَه؛ لأَنَّ أبا هريرة يَعْلَم أنه لا سكوت مُطْلقًا في الصَّلَاة؛ لأَنَّهُ لو قُدِّرَ فيها شَيْءٌ بِلَا كَلَامٍ لصَارَ هذا الشَّيْء عبثًا؛ لذَلِك قال: «مَا تَقُولُ؟».

«قَالَ: «أَقُولُ: اللهُمَّ بَاعِدْ بَيْنِي وَبَيْنَ خَطَايَايَ» أجابه النَّبيُّ عَلَيْهِ الصَّلاَهُ وَالسَّلامُ بها يقول؛ لأَنَّهُ يجب عَلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ أَنْ يُبَلِّغَ رسَالةً ربِّه.

ومن ذَلِك: إذَا سُئِلَ عن علم أنْ يُبَيِّنَه، وَهَذَا وَاجِب عَلَيْه وعلى غيره، إِذَا كَانَ السَّائل يقصد الاستِرْشَاد، وَهَذَا القيد لا بُدَّ منه. أُمَّا إِذَا كَانَ يتتبعُ الرُّخَصَ أو يمتحن المسؤول؛ فإِنَّه لا يجب علَيْه أن يجيبَه.

فإذا علمت أنَّ هذا قد سأل غيرك، ولكنه أفتاه بها لا يريد، فجاء يَسْأَلك؛ فأنت بالجيار إنْ شِئْتَ فأجِب، وإنْ شئتَ فلا تُجِب؛ لأنَّ هذا لا يريد الاسترْشَاد، كذلِك إِذَا علِمْتَ أنَّ هذا الرَّجُل يريد أنْ يمتحنك ويختبرك فلا تُجِبْه إنْ شئت؛ لأنَّه لا يُرِيد الاسترْشَاد، قال: «اللهُمَّ بَاعِدْ بَيْنِي وَبَيْنَ خَطَايَايَ كَمَا بَاعَدْتَ بَيْنَ المشْرِقِ»، لا يُرِيد الاسترْشَاد، قال: «اللهُمَّ بَاعِدْ بَيْنِي وَبَيْنَ خَطَايَايَ كَمَا بَاعَدْت بَيْنَ المشْرِقِ»، و(اللهُمَّ) قال فيها المُعْرِبُون: أصلها (يا الله)؛ فحُذِفَت منها (يا) النِّداء، وعُوض عن (ياء) النِّداء (الميم)، وأُخِرَت الميمُ تيَمُّنًا بالبداءة باسم الله؛ فهنا تجد أنَّ الكِلِمَة صار فيها شَيْء مِن الْعَمَليات، و(الميم) دالة عَلَى الجمع، كأنَّ الإِنْسَان جمع قلبه ونُطْقَه عَلَى الله عَرَقِجَلَ، وأُخِرَت الميم تيَمُّنًا بالبداءة باسم الله، فلَمْ يَقُل: «ما الله» بل قال: «اللَّهُمَّ».

«بَاعِدْ بَيْنِي وَبَيْنَ خَطَايَايَ» يعني اجْعَلْها بعيدة عني «كَمَا بَاعَدْتَ بَيْنَ المشْرِقِ وَالمَغْرِبِ»، وَهَذَا يُضرَب مثلًا للمُبالَغَة في البُعْد؛ لأنَّ الرَّسُولَ ما يريد أنْ تَكُون خطاياه في جانب وهو في جانب، بل يُريد ألَّا تقع منه خطايا أبدًا، لكن هذا يُذكر في اللَّغة الْعَرَبِيَّة للمُبالَغَة والمباعَدة؛ ولهِذا قال اللهُ تعالى: ﴿يَكَلِيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعُدَ الْمَشْرِقَيْنِ ﴾ [الزخرف:٣٨].

«خَطَايَايَ»، الخطايا جمع خطيئة، وهي ارْتِكَابِ المخالفة عن عَمْد، وهُنَا إشكال، وهو أنَّ النبِيَّ عَلَيْهُ لم يَكُن لِيتَعمَّد ارتكاب الإثم، فيُقال: هو لم يتعمَّد ارتكاب الإثم، لكن هذا دُعَاء لتَشْبِيته عَلَى ذَلِك وعدم قيامه به، كما أنَّ المفروض علَيْنا أن نُصلِّيَ علَيْه، مع أنَّ الله قد صلَّى علَيْه ﴿ إِنَّ اللهَ وَمَلَيْهِكَ يَدُ, يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّهِيِّ ﴾ [الأحزاب:٥٦]؛ فيكُون المُراد بذَلِك التَّوكيد.

وهل الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ يرتكب المخالفة عن عَمْد؟ لَا، والله، إذن ما الفَائِدَة وهو معصومٌ مِن ذَلِك؟

فنقول: الفَائِدَة هو تأكيدُ ذَلِك والثَّبات علَيْه؛ لأنَّ الإِنْسَانَ بشَر، وقد يخطئ.

«كَمَا بَاعَدْتَ بَيْنَ المَشْرِقِ وَالمَغْرِبِ» وَهَذَا سؤالٌ مِن النّبِيِّ عَلَيْهِ أَلَّا يرتكبَ الحظيئة، «اللهُمَّ نَقِّنِي مِنْ خَطَايَايَ»، أَيْ نَقِّنِي مِن الحظيئة، «اللهُمَّ نَقِّنِي مِنْ الدَّنسِ» أَيْ مِن الوَسَخ، واختار الثَّوب الأبْيَض؛ لأنَّ للوسخَ فيه أظهرُ مِن غيره مِن الألوان، فإذَا كَانَ عَلَى الإِنسَان ثَوْبٌ أَبْيَضُ ووقع فيه أَذْنَى شَيْء مِن الوسخ؛ فإنَّه يتبَيَّن، وإذَا كَانَ الثَّوْب غير أَبْيَض؛ لم يتبَيَّن، ولهِذا في أَيَّام الشِّتاء إذَا كُنَّا نَلْبَس ثِيَابًا سُودًا؛ فإنَّنا نغسلها أوَّل الشِّتاء ولا نغسلها في المرة الثَّانِية إلَّا في آخر الشِّتاء –غالبًا –، أمَّا في الصَّيف ونلبس البياض؛ فما يبقى إلَّا أسبوعًا ويُغسَل؛ لأنَّ الثَّوْب الأَبيض يتَسِخ بسرعة، ولهِذا اختار النَّبيُّ ﷺ الثَّوب الأَبْيَض عَلَى غيره؛ لأنَّ الذَّوْب الأَبيض يتَسِخ بسرعة، ولهِذا اختار النَّبيُّ ﷺ الثَّوب الأَبْيَض عَلَى غيره؛ لأنَّ الدَّنس يبدو فيه ويظهر أكثر من غيره.

فَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: لماذا خُصَّ الثَّوبُ الأَبْيَضُ دون غيرِه مِن الألوان؟ والجَوَاب: لأنَّه يظهر فيه الدَّنَسُ أكثرَ من غيره.

ولو سَأَلَ سَائِلٌ: لماذا قال: الثَّلج والبرد، مع أنَّ الحار أشد تنظيفًا؟

والجَوَاب: لأنَّ عقوبة المعَاصِي بالنَّار وهي حارة، فكان المُنَاسِب أنْ يكثرَ الثَّلج والبرد.

ويمكن أَنْ نَقُول: إِنَّ هذا مِن باب التَّثْبِيت، عَلَى افتراض أَنْ يقعَ منه خطيئة. «اللهُمَّ اغْسِلْنِي مِنْ خَطايَايَ بِالـمَاءِ وَالثَّلْجِ وَالْبَرَدِ»، هذا أمرٌ زائد عَنِ التَّنقِية؛ لأَنَّ التَّنقية إزالةُ الوَسخ، والغَسْل إزالة أثره؛ فهي أبلغُ مِن التَّنْقِية.

ولهِذا، لو أَصَاب ثَوْبك فحَكَكْتَهُ بظُفرِكَ؛ زال الوسَخ، لكن أثره باقٍ، فإِذَا غَسَلْته زال الأثر، لكنه هنا قال: «اغْسِلْنِي مِنْ خَطَايَايَ بِالسَاءِ وَالثَّلْجِ وَالْبَرَد»، والسَاء لا شَكَ أنه يُغْسَل به، لكن الثَّلج والبَرد لا يُغْسَل به، لكنه يفيد التَّبْرِيد، والخطايا عقوبتها الألم والحَرارَة؛ فكان مِن المُناسِب أنْ يُذكر مع السَاء الَّذي يزيل الوسَخ الثلج والبرد لِيَزُول أثر الدَّم الحسِّي والمعْنَوِي.

#### مِن فَوائِد هَذا الحديث:

الفَائِدَةُ الأُولَى: إِثْبَات التَّكبير للصَّلاة؛ لِقَوْلِه: «إِذَا كَبَّرَ فِي الصَّلَاةِ».

وهَذِهِ التَّكْبِيرَة رُكنَّ، لا تنعقد الصَّلَاة إلَّا به؛ لِقَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: «تَحْرِيمُهَا التَّكْبِيرُ» (أ) ولأَمْرِه ﷺ المسيء في صَلَاته إِذَا قام للصَّلاة أن يُكَبِّرُ (أ) ، ويُشترط أن تَكُون بلفظ التَّكبير (اللهُ أَكْبَرُ)، فلو قال: (الله أَجَلُ)، أو (الله أعظمُ)، أو (الله أشدُّ بَكُون خالِيةً عن بأسًا وأشدُّ تنكيلًا)، ومَا أشبه ذَلِك؛ فإن ذَلِك لا يُجْزِئه، ولا بُدَّ أَنْ تَكُون خالِيةً عن لحن يُحيل المَعْنَى؛ لم تَصِحَّ.

ولو قال: «آلله أكبر» لم تصحَّ؛ لأن هذا المبدأ يحوِّل الجملة مِن خبر إلى اسْتِفْهَام، آلله أكبر؟ كقَوْله تعالى: ﴿ مَاللَهُ خَيْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [النمل: ٥٩]؛ فلا تُجزِئ.

ولو قال: «الله أكبار»، قال العُلَمَاء لا يُجْزِئ؛ لأن (أكبار) عَلَى وزن أسباب، جَمْع سبب، و(أكبار) جمع كَبَر، وهو في اللَّغة الطَّبْل الَّذِي يُضرب به في العزف، ومَعْلُوم أنَّ هذا المَعْنَى فَاسِد، فاللَّحن هنا يَفْسَد، ويترتب علَيْه بُطلان الصَّلَاة؛ لأن هذا لحن يفسد به المَعْنَى.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه: كتاب الطهارة وسننها، باب مفتاح الصَّلاة الطهور، رقم (٢٧٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب صفة الصَّلاة، باب وجوب القراءة للإمام والمأموم في الصلوات كلها، رقم (٧٢٤)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة، رقم (٣٩٧).

فإذا قال قَائِل: إنَّ العامي لا يُريد إطلاقًا الطَّبل، وإِنَّما يريد اللهَ عَنَّوَجَلَّ ووصفه بالكبرياء.

قُلْنا: إِنَّ النبِيَّ ﷺ قال: «إِنَّهَا أَقْضِي بِنَحْوِ مَا أَسْمَعُ»(١)، ولو سلَّمْنا لهِذا؛ لقُلْنا إِنَّ العامي إِذَا قال: (صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتُ عَلَيْهِم) كَانَتْ صَلاته صَحِيحَة، ومَعْلُوم أَنها ليست بصَحِيحَة مع أنه يريد بها الله عَرَقِعَلَ، ومع هذا لا يصح، ولَقُلْنا إِنَّ العامِّيَّ إِذَا قال: (اهْدِينَا الصِّرَاطَ المسْتَقِيمَ) لصَحَّتْ صَلاته، مع أنها لا تصح، فالعبرة باللَّفْظ.

إذن، ماذا نصْنَع بالعوام الَّذِين يَقولُون: «الله أكبار»؟ نُعَلِّمُهم كما علَّم النَّبيُّ - صلَّى الله عَلَيْه وعلَى آلِه وسلَّم - المسيءَ في صَلَاته، وَهَذَا واجِبُنا، أمَّا السُّكوت عن هذا حين سماع المؤذِّن، أو الإِمَام؛ لَا سِيَّما إذَا أَرَاد الجلوس للتَّشَهُّد الأوَّل، أو الأخير، أو إذَا سجد؛ فعلَيْنا أن نعلِّمه.

أَمَّا إِذَا قال: «الله وكبر»، أَبْدَل الهمزة واوًا؛ فَهَذَا اللَّحْنُ لا يحيل المَعْنَى؛ لأَنَّ اللَّغة الْعَرَبِيَّة تَجَوِّز ضَمَّ الهمزة إِذَا كَانَ الَّذي قبلها مضمُومًا، وعلى هذا فقَوْله: «الله وكبر» كقَوْله: «الله أَكْبَرُ» فالتَّكبير صحيح.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أنَّ الصَّلَاةَ لَيسَ في أيِّ ركنٍ منها سكوت.

وجْهُه: أَنَّ أَبِا هريرة رَضَّالِلَّهُ عَنهُ فَهِم أَنَّ الرَّسُول عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ لا بُدَّ أَنْ يقول شيئًا في هذا السُّكوت الَّذي هو عدم الجهر.

جلْسَة الاسْتِرَاحة ليْسَتْ مَقْصُودة لذَاتها؛ لأنَّهَا لو كَانَتْ مَقْصُودة لذَاتِهَا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الحيل، باب إذا غصب جارية فزعم أنها ماتت، رقم (٦٥٦٦)، ومسلم: كتاب الأقضية، باب الحكم بالظاهر واللحن بالحجة، رقم (١٧١٣).

لكان لها ذِكْر، وهي لَيْسَ لها تكبيرٌ في أوَّلها ولا في الانتِقَال منها، ولا ذِكْرَ فيها؛ فلَيْسَتْ مِن أجزاء الصَّلَاة، لكنها مَقْصُودة لغيرها، وهي إعطاء البدن الرَّاحة، وعدم المَشَقَّة.

والدَّليل علَى هذا أنَّ النبِيَّ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ كَانَ يفعلها حين كَبِرَ، إذْ إنَّ الَّذي نقَلها عنه مالك بن الحوَيْرِث، وهو مِن جملة الوفُود الَّذِين كانـوا يتوافـدون عَلَى الرَّسُول عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ في عام تِسْع مِن الهجرة.

ويدل لِهَذا أيضًا أنَّ الرَّسُولَ إذَا أَرَاد أنْ يقوم كما في حديث مالك بن الحُويرِث اعْتَمَد عَلَى يَدُيْه ثُم قام، وَهَذَا الاعتهاد إِنَّما يحتاجه مَن يَشُقُّ علَيْه أن يقوم بالاعتهاد.

والدَّليل عَلَى هذا أَنَّ النَّبي عَلَيْهِ الصَّلامُ كَانَ يفعلُها حين كَبِرَ، إذ إنَّ الَّذي نقلَها عنْه مالكُ بنُ الحويرث، وهو مِن جملة الوفودِ الَّذِين كانوا يتوافدون عَلَى الرَّسول عَلَيْهِ فِي عام تسع مِن الهجرة، ويدل لهِذا أيضًا أنَّ الرَّسول إِذَا أَرَاد أَنْ يقومَ كَمَا فِي حديث مالكِ بنِ الحويرث، اعتمد عَلَى يَدَيْهِ ثم قام، وَهَذَا الاعتهادُ إنَّها كما في حديث مالكِ بنِ الحويرث، اعتماد عَلَى يَدَيْهِ ثم قام، وَهَذَا الاعتهادُ إنَّها يَتاجُه مَن يَشق عليه أَنْ يقومَ بلا اعتهاد، وعلى هذا فتكُون هَذِهِ الجَلسة مَقْصُودةً لغيرها، وذَلِك لإعطاء الجسم حظًّا مِن الرَّاحة؛ لأنَّه لا يَنْبَغِي للإِنْسَان أَنْ يشقَ عَلَى نفسِه في العِبَادات، ولِهَذَا مُبِي عَنِ الصَّلاة وهو حاقن أو في حضرة طعام يشتهيه؛ ليعطيَ الجسمَ راحتَه.

إذن نَقُول: مَن احتاج إِلَى هَذِهِ الجَلسة فليَجْلِس؛ إما لكِبَرٍ أو ثِقَلٍ أو مرضٍ أو غيرِ ذَلِك، ومِن لا يحتاج فلا، هذا بِالنِّسْبَة للإِمَامِ والْمُنْفَرِد، أما المَأْمُومُ فهو تَبَعُ لإِمَامِه، إنْ جلس إِمَامُه فليَجْلِس وإنْ لـمْ يكنْ مِن أهلِ الجُلُوس، وإنْ لـمْ يَجْلِسْ فلا يَجْلِس، وإنْ كَانَ يرى الجلوس لتحقيق المُتابعةِ.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: حرصُ الصَّحَابَةِ رَضَالِكَ عَلَى معرفة هَدْيِ النَّبِي ﷺ، وجهه أَنَّ أَبا هريرةَ سأل النَّبي ﷺ عن ذَلِك، ماذا يقول.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: حُسْنُ خُلُقِ النَّبِيِّ ﷺ، لأَنَّه أَجابِ أَبا هريرةَ ولَـمْ يَقُلْ: هذا لا يَعينك ولِمَ تسأل، بل أجاب عَلَيْهِ الصَّلاَةُوَالسَّلامُ، وكَانَتْ هَذِهِ الإِجابَةُ علَيْه ﷺ وَاجِبَة، لِقَوْلِه تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغُ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكُ وَإِن لَمْ تَفْعَلَ هَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ ﴾ [المائدة: ١٧].

الْفَائِدَةُ الْخَامِسَةُ: جَوَازُ فِداءِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ بِالأَبِ والأم، لِقَوْلِه: «بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّى».

لكن، وهل يَجُوز فِداءُ غيرِه؟

نقول: أمَّا فِداءُ غيرِه بالنَّفسِ فلا بَأْسَ؛ لأنَّ ذَلِك حَقُّ للقَائِل، فإِذَا قال: فديتك نفسي، أو أفديكَ بنفسي، أو مَا أَشْبَه ذَلِك فلا بَأْسَ؛ لأنَّ الحقَّ له.

أمَّا إِذَا فداه بأبيه وأمِّه، فإنْ كَانَ بِحُضُورِ الأبِ والأمِّ فلا؛ لأنَّ ذَلِك يُثيرُ ضغائنَ الأبِ والأم، ويوجب أنْ يحقِدَا عَلَى ولدِهِما، حيثُ جعلهما فداءً لهِذا الرَّجل، وأمَّا بغير حضرتِهما، أو إِذَا كانا قد ماتا فلا بَأْسَ، بِشَرْط أنْ يَكُون هذا اللُّفدَى أهلًا لذَلِك، أمَّا أنْ يقولَ لرجلٍ لا يسَاوِي شيئًا، فَهَذَا لا يَجُوز، لكن كَلامنا فيها إِذَا كَانَ أهلًا لذَلِك.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أنَّ السُّكوتَ يُطلق عَلَى عدم الجهرِ وإنْ كَانَ هُناكَ نطق، لِقَوْلِه: «أَرَأَيْتَ سُكُوتَكَ».

فإنْ قال قَائِل: هل يُوصف اللهُ بالسُّكوت؟

قلنا: نعم، لحديث: «وَسَكَتَ عَنْ أَشْيَاءَ رَحْمَةً بِكُمْ» (١)، لكن هل الْمُرَادُ بالسُّكوت عدمُ النُّطقِ أو عدمُ الجهرِ بالنُّطق؟

نقول: نحن نؤمن بأنَّ الله يتكلم متى شاء، بها شاء، كيف شاء؛ ولسنا نحجرُ عَلَى الله أنْ يتكلمَ أو ألا يتكلمَ.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: أَنَّ المَشْرُوعَ في الاسْتِفْتَاحِ الإسرارُ حَتَّى في الصَّلَاةِ الجَهْريَّة، لِقَوْلِه: «بين التَّكبير والْقِرَاءَة».

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: أَنَّ المَشْرُوعَ للإِمَامِ أَنْ يجهرَ بالتَّكبير؛ لأَنَّه لا يُمْكِنُ تَمَامُ الاقتداءِ الا بجهرِه، وأمَّا قولُ مَن قال مِن العُلَمَاء: إنَّ جهرَ الْإِمَامِ بذَلِك سنة. فَهَذَا قول ضَعيف، إذ لا يُمْكِن تمَامُ الاقتداءِ بالْإِمَامِ إلا إِذَا جهر، ولهِذَا قال عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «إِذَا كَبَرُوا».

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: أَنَّ النَّبِي ﷺ كغيرِه محتاجٌ إِلَى مَغْفِرَة الله؛ لأَنَّ الجملَ الدُّعائيةَ فِي هَذَا الحَدِيث تدل عَلَى ذَلِك.

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: أَنَّ النَّبِي ﷺ قد يُخطئ، فليسَ معصومًا مِن الخَطَأ، ولَيسَ معصومًا مِن الخَطَأ، ولَيسَ معصومًا مِن الذُّنوب، لكنَّه يمتاز عن غيرِه بأنَّه معصومٌ عَنِ الإقرارِ علَيْها، وأنَّ الله لا بُدَّ أَنْ ينبِّهَهُ عَلَى ذَلِك، وكفى بهَذَا مَزِيَّةً.

وأمَّا قولُ مَن قال: إنَّ النَّبِي عِيلَةً لا يُخطئ. فمردودٌ بالْكِتَابِ والسُّنة:

أما الْكِتَابِ: فقد قال اللهُ تَعالَى للنبي -صلَّى اللهُ علَيْه وعلَى آلِه وسلَّم-: ﴿ فَأَعْلَمُ اللهُ عَلَيْه وعلَى آلِه وسلَّم-: ﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَا ٱللهُ وَٱلسَّغَفِرُ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللهُ اللهُ وَهَذَا نَصُّ صَرِيحٌ فِي أَنَّ لَه ذَنبًا أمره اللهُ تعالى أنْ يستغفرَ مِنه.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في المعجم الأوسط (٨/ ٣٨١ رقم ٨٩٣٨).

وأما السُّنة: فما أكثر الأحاديث الَّتي فيها أنَّ النَّبي -صلَّى اللهُ علَيْه وعلَى آلِه وسلَّم- سأل ربَّه المَغْفِرَة، يقول عَلَيْهِ الصَّلاَةُوَّالسَّلامُ: «اللهُمَّ اغْفِرْ لِي ذَنْبِي كُلَّهُ دِقَّهُ وَجُلَّهُ عَلاَنِيَتَهُ وَسِرَّهُ وَأَوَلَهُ وَآخِرَهُ» (١)، وفي هَذَا الحَدِيث: «اللهُمَّ بَاعِدْ بَيْنِي وَبَيْنَ خَطَايَايَ»، و«اللهُمَّ نَقِّنِي مِنَ الْخَطَايَا».

إذن، فالمَزِيَّةُ أَنَّه عَلِيَهِ لا يُقر عَلَى خطأ فعلَه، وأمَّا غيرُه فيُقر عَلَى هذا، ورُبَّها يتهادى الإِنْسَانُ في معصِيتِهِ حَتَّى يأخذَه الله، كها جاء في الحَدِيث عَنِ النَّبِي عَلَيْهِ: "إِنَّ اللهَ يُمْلِي لِلظَّالِمِ، فَإِذَا أَخَذَهُ، لَمْ يُفْلِتْهُ "()، وكذَلِك أيضًا يجب أنْ نعلمَ أنَّه معصومٌ عَيْهِ الصَّرَةُ وَالسَّلامُ مما يُخِلُّ بالتَّوحيد، أو بالشَّرفِ أو المروءةِ أو الأخلاق؛ هذا لا يُمْكِن أَنْ يقعَ مِنه فلا يقع مِنه الشِّركُ إطلاقًا، ولا يقع مِنه ما يُخِلُّ بالشَّرفِ أو المروءةِ أو الأخلاق.

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: جَوَازُ المُبالَغَةِ في النُّطق، ويُؤْخَذ مِن قَوْله: «كَمَا بَاعَدْتَ بَيْنَ المَشرِقِ وَالمَغْرِبِ».

الفَائِدَةُ العَاشِرَةُ: حِرصُ النَّبِيِّ ﷺ عَلَى أَنْ يُنقَى مِن الذُّنوب أعظمَ تنقية، لِقَوْلِه: «كَمَا يُنقَى الثَّوْبُ الْأَبْيَضُ مِنَ الدَّنَسِ».

الفَائِدَةُ الحَادِيَةَ عَشْرَةَ: أَنَّه يَنْبَغِي للإِنْسَانِ أَنْ يبالـغَ أيضًا في محـو الذُّنـوب وآثارها، لقولِه: «اللهُمَّ اغْسِلْنِي مِنْ خَطَايَايَ بِالثَّلْجِ وَالـمَاءِ وَالْبَرَدِ».

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةَ عَشْرَةَ: أَنَّ النَّبي –صلَّى اللهُ علَيْه وعلَى آلِه وسلَّم– محتاجٌ إِلَى الله عَنَّهَجَلَّ وهو يدعو ربه.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الصَّلاة، باب ما يقال في الرُّكُوع والسجود، رقم (٤٨٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب التفسير، باب تفسير سورة هود، رقم (٤٤٠٩)، ومسلم: كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم الظلم، رقم (٢٥٨٣).

ويتفرع عَلَى هَذِهِ الفَائِدَة أَنَّه عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ لَا يُدعى، فلا يُقال: يا رَسُولَ اللهِ اغفرْ لي، ومَا أَشْبَه ذَلِك؛ وبه نعرِف ضلالَ القصةِ المعروفةِ أَنَّ أَعْرَابيًّا جاء إِلَى قبر الرَّسول ﷺ، وجعل يقول: «يا خيرُ مِن دُفِنتْ في القاع أعظمُه...» إِلَى آخر الأبيات، فَهَذَا ضلالٌ ولَيسَ مدحًا لِلرَّسُولِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَاللهِ لَهِذَا الرَّجل.

٩٠ عَنْ عَائِشَةَ رَضَالِلَهُ عَنَهَ، قَالَتْ: كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ «يَسْتَفْتِحُ الصَّلاةَ بِالتَّكْبِيرِ، وَالْقِرَاءَةَ بِالحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَكَانَ إِذَا رَكَعَ لَمْ يُشْخِصْ رَأْسَهُ، وَلَمْ يُصَوِّبُهُ وَلَكِنْ بَيْنَ ذَلِكَ، وَكَانَ إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ الرُّكُوعِ لَمْ يَسْجُدْ، حَتَّى يَسْتَوِيَ وَكَانَ إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ السَّجُدَةِ، لَمْ يَسْجُدْ حَتَّى يَسْتَوِيَ جَالِسًا، وَكَانَ يَقُولُ قَائِمًا، وَكَانَ يَقُولُ فَي كُلِّ رَكْعَتَيْنِ التَّحِيَّةَ، وَكَانَ يَفْرِشُ رِجْلَهُ الْيُسْرَى وَيَنْصِبُ رِجْلَهُ الْيُمْنَى، وَكَانَ يَقُولُ يَنْهَى عَنْ عُقْبَةِ الشَّيْطَانِ، وَكَانَ يَفْرِشُ رِجْلَهُ الْيُسْرَى وَيَنْصِبُ رِجْلَهُ الْيُمْنَى، وَكَانَ يَنْهِى غَنْ عُقْبَةِ الشَّبُعِ، وَكَانَ يَفْتَرِشَ الرَّجُلُ ذِرَاعَيْهِ افْتِرَاشَ السَّبُعِ، وَكَانَ يَغْتِمُ الصَّلَاةَ بِالتَّسْلِيمِ» (١).

# الشترح

كَلِمَة (كَانَ): يقول العُلَمَاء: إنّها تُفيد الدَّوامَ غالبًا، وقولُنا: «غالبًا» احترازٌ مِن غير الغالب، فإنّها أَحْيانًا لا تدل عَلَى الغالب، يدُلِّ لذَلِك أنَّ النَّبِي ﷺ نَقَل عنه أَصْحَابُه أَنَّه كَانَ يقرأُ في صَلَاة الجُمُعَة: ﴿ سَيِّج اَسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴾ والغاشية، وآخرون نقلوا عنه أنَّه كَانَ يقرأُ سورة الجُمُعَة والمُنافِقين، وقد يُراد بـ (كَانَ) ثُبوتُ الوصفِ نقلوا عنه أنَّه كَانَ يقرأُ سورة الجُمُعَة والمُنافِقين، وقد يُراد بـ (كَانَ) ثُبوتُ الوصفِ دونَ القيدِ بالزَّمن، وَهَذَا يَكُون في أَسْمَاءِ اللهِ تَبَارَكَوَتَعَالَى مثل: ﴿ وَكَانَ اللّهُ عَفُورًا رَحِيمًا ﴾ دونَ القيدِ بالزَّمن، وَهَذَا يَكُون في أَسْمَاءِ اللهِ تَبَارَكَوَتَعَالَى مثل: ﴿ وَكَانَ اللّهُ عَفُورًا رَحِيمًا ﴾ [النّسَاء: ٩٦]، ﴿ وَكَانَ اللّهُ عَلَى كُلّ مَنْ عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى العَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى ا

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الصَّلاة، باب ما يجمع صفة الصَّلاة وما يفتتح به ويختم به، رقم (٩٨).

فهل نَقُول: مَعْنَى الآيةِ كَانَ فيما مضى، والآن لَيسَ كذَلِك؟ بالطبع لا، ولكنَّ اللهُ اللهُ عَمَالَ قد ثبت له هذا الوصفُ دائمًا وأبدًا.

فلو قال قَائِل: إنَّ اللهَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يقول: ﴿وَكَانَ ٱللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾، فيدل هذا عَلَى أَنَّه كَانَ فيها مضى، أما الآن فلا؟

نقول: إِنْ كَانَ قد يُراد بها ثبوتُ الوصفِ دونَ النَّظرِ إِلَى الزَّمن؛ فيَكُون مَعْنَى قولِه: ﴿وَكَانَ اللهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴾: أي ثبت له أنَّه غفورٌ رحيم.

قَوْلها: «يَسْتَفْتِحُ الصَّلَاةَ بِالتَّكْبِيرِ»: أي أولُ ما يَبدأ بالصَّلَاةِ أَنْ يُكَبِّرَ، وهَذِهِ تُسمى تَكْبِيرَةَ الْإِحْرَام.

قَوْلَهَا: ﴿ وَالْقِرَاءَةَ بِالْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾: أي ويَستفتح الْقِرَاءَةَ بـ﴿ اَلْحَمْدُ لِلهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾، وعلى هذا فتكُون الْقِرَاءَة بالنَّصب، يعني يستفتح الْقِرَاءَة برانَّصب، يعني يستفتح الْقِرَاءَة برانَّحَمْدُ لِلّهِ رَبِ الْعَسَلَمِينَ ﴾.

وقَوْلها: بِـ ﴿ ٱلْحَـمَٰدُ لِلَّهِ رَبِ ٱلْعَــٰكَمِينَ ﴾: هل الْمُرَاد بِهَذَا اللَّهْظ، أو الْمُرَادُ بالسُّورةِ الَّتِي هي الحَمْدُ للهِ رب العالمين؟

فيها رأيانِ لِلْعُلَماء:

الأُوَّل: يقول: بِـ﴿آلْحَـَمَدُ بِلَّهِ رَبِ آلْمَــَـنَمِينَ ﴾: أي بِهَذَا اللَّفْظ. وعلى هذا فلا بسملةً ولا تَعَوُّذَ، ولكنَّ هذا الْقَوْلَ ضَعِيفٌ.

والصَّواب، (وَالْقِرَاءَةَ بِالْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ): أي بهَذِهِ السُّورة، فقبل كلِ شَيْء يفتتح الْقِرَاءَةَ بـ﴿ٱلْحَـمْدُ بِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَــكَمِينَ ﴾، وسبق لنا أنَّه عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ يستفتح بدُعَاءِ الاسْتِفْتَاحِ قبل أنْ يقرأً، وذَلِك لحديث أبي هريرة السَّابق. قَوْلها: «كَانَ إِذَا رَكَعَ لَمْ يُشْخِصْ رَأْسَهُ»: أي يرفع، ومِنه الشَّاخصُ للشَّيء القائم، مِن عصًا أو حجرٍ أو مَا أَشْبَهَ ذَلِك.

قَوْلَـها: ﴿ وَلَمْ يُصَوِّبُهُ ﴾: أي لم ينزِّلُه، ومنه قَوْله تعالى: ﴿ أَوْ كُصَيِّبٍ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ ﴾ [البقرة:١٩]، أي كَصَيِّبٍ نازلٍ مِن السَّماء، فالتَّصويبُ هو التَّنزيلُ، والتَّشخيصُ هو الرَّفع.

قَوْلها: «**وَلَكِنْ بَيْنَ ذَلِكَ**»: أي بين تنزيلِه ورفعِه.

قَوْلها: «وَكَانَ إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ الرُّكُوعِ»: أي قال: سمع الله لمن حمده، ورفع. وقَوْلها: «لَمْ يَسْجُدْ حَتَّى يَسْتَوِي قَائِبًا»: أي حَتَّى يستقرَّ استقرارًا تامًّا قائبًا.

قَوْلها: «كَانَ إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ السَّجْدَةِ»: أي إِذَا جلس بين السَّجدتَيْن، «لَمْ يَسْجُدْ»: أي السَّجْدة الثَّانِية، «حَتَّى يَسْتَوِيَ جَالِسًا»: أي يستقرَّ.

و(قَائِمًا) و(جَالِسًا) منصوبةٌ عَلَى الحال، أي حَتَّى يستويَ حالَ كونِه قَاعِدًا، أو حالَ كونِه قائمًا.

قَوْلها: «وَكَانَ يَقُولُ فِي كُلِّ رَكْعَتَيْنِ التَّحِيَّةَ»: «يَقُولُ» هنا بِمَعْنَى (يقرأ). والتَّحية: هي التَّحياتُ للهِ والصَّلوَاتُ الطَّيباتُ إِلَى آخره، يعني التَّشهد، لكنْ عَبَرَ بالبَعْضِ عنِ الكُلِّ في «كُل رَكْعَتَيْن» سواءٌ كانتِ الصَّلاةُ ثنائيةً كالْفَجْر، أو ثلاثيةً كالمَغْرِب، أو رباعيةً كالظُّهر؛ والعَصْرُ والْعِشَاءُ في كلِّ رَكْعَتَيْنِ لا بدَّ أَنْ يَجْلِسَ للتَّشهد.

قَوْلها: «وَكَانَ يَفْرِشُ رِجْلَهُ الْيُسْرَى»: أي في التَّحيات يفرش اليسرى ويجعلها فراشًا له، بمَعْنَى أَنَّه يستوي علَيْها، فيَكُون ظهرُها إِلَى الأَرْض، وبطنُها إِلَى أَلْيَتَيْه.

قَوْلها: «وَيَنْصِبُ رِجْلَهُ الْيُمْنَى»: أي يجعلها قائمةً منصوبة، أَصَابُعها إِلَى الأَرْض، وعَقِبُها إِلَى السَّماء.

قَوْلها: «وَكَانَ يَنْهَى عَنْ عُقْبَةِ الشَّيْطَانِ»: كَانَ: أي النَّبي ﷺ، «يَنْهَى عَنْ عُقْبَةِ الشَّيطانِ الشَّيطانِ»: العُقْبَةُ مأخوذةٌ مِن العَقِب، والعَقِبُ هو العُرْقُوب، وأُضيفتْ للشَّيطانِ لأَنَّه يُحبُّها، أو لأَنَّ هَذِهِ هي كَيفِيَّةُ جلوسِه، فهي إمَّا أَنْ تَكُونَ بإضافتِها للشَّيطان: أَنْ تَكُونَ هَذِهِ جَلسَتُه، وإمَّا أَنْ تَكُونَ هَذِهِ الجَلسةُ الَّتي يأمرُ بها الشَّيطان.

قال ابن دَقِيق العِيد في كيفيتِها: أَنْ يَفْرِشَ قَدَمَيْهِ وَيَجْلِسَ عَلَى عَقِبَيْه، أَي أَنْ تَكُونَ الرِّجلُ اليسرى أَصَابِعُها يسَار، ويَجْلِسُ عَلَى العَقِبَين؛ وأمَّا نصبُ القَدَمَين والجلوسُ عَلَى العَقِبَين، فَهَذِهِ ليستْ عُقْبَةُ الشَّيطان، وإنَّمَا هي الإقْعَاء.

قَوْلها: «وَيَنْهَى أَنْ يَفْتَرِشَ الرَّجُلُ ذِرَاعَيْهِ افْتِرَاشَ السَّبُعِ»: وذَلِك في السُّجُود، ومَعْنَى يفترش: أي يجعلُها ممدودةً عَلَى الأَرْض.

والسَّبُع هنا: إمَّا الكلبُ أو غيرُه مِن السِّباع، وأضاف هذا الافتراشَ إِلَى السَّبُعِ للتَّقبيح؛ حَتَّى يَنْفُرَ مِنه الإِنْسَان؛ لأنَّ أي إِنْسَانٍ لا يُمكنُ أنْ يتشبَّهَ بالسِّباع.

قَوْلها: «وَكَانَ يَخْتِمُ الصَّلَاةَ بِالتَّسْلِيمِ»: التَّسْلِيمُ هنا (ال) فيها للعَهْد، أي بالتَّسْلِيم المعهود، وهو أَنْ يُسَلِّمَ عنْ يَمِينِه مرة، وعن يَسَارِه مرة.

هَذَا الْحَدِيثُ ذكر الشُّرَّاحُ أَنَّه وقع في هذا الْكِتَابِ سَهْوًا مِن الْمُؤَلِّفِ رَحْمَهُ اللَّهُ لِأَنَه مِن أَفرادِ مُسلم، أي أنَّ البخارى لم يَرْوِه، لذَلِك جعلوا وضعَه في هذا الْكِتَابِ سَهْوًا، إذ إنَّ مِن شرطِ هذا الْكِتَابِ ألا يَكُونَ فيه إلا ما اتفق علَيْه البخاريُّ ومسلم.

# مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: أنَّ الصَّلَاةَ لا تنعقدُ إلا بالتَّكبير، لقولِها: «يَسْتَفْتِحُ الصَّلَاةَ بِالتَّكْبِيرِ»، فهو افتتاحها.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّه لا جهرَ بالبسملةِ ولا بالتَّعَوُّذ، لقولِها: «وَالْقِرَاءَةَ بِالحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَينَ»، فلا يجهر بالتَّعَوُّذ ولا بالبَسملة.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ البَسملةَ ليست مِن الفَاتِحَة؛ لأَنَّ النَّبِي ﷺ يبدأُ بـ﴿الْحَمْنِ لِللهِ الرَّحْمَنِ لِللهِ الرَّحْمَنِ الفَاتِحَةِ لبدأَ بـ(بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ اللهَ الرَّحْمَنِ اللهِ الرَّحْمَنِ اللهِ الرَّحْمَنِ اللهِ الرَّحِيم)، وهَذِهِ المَسْأَلَة فيها خلافٌ بين العُلَمَاء:

فمِنهم مَن قال: إنَّ البسملة مِن الفَاتِحة، وبِناءً عَلَى هذا الْقَوْل، فإنَّه إِذَا قرأ في صَلَاةٍ جَهْريَّة يجهرُ بالبسملة، وإِذَا أسقطَ البسملة بطلتْ صَلَاتُه؛ لأنَّ البسملة مِن الفَاتِحَة، فتكُون رُكْنًا، لكنَّ الصَّواب إنَّهَا ليست من الفَاتِحَة، ويدل لِهذا هَذَا الحَدِيث، الْقِرَاءَةُ بـ ﴿الْمَحَمْدُ بِلَهِ رَبِ الْمَعْيَ ﴾، يعني الَّتي يجهر بها.

ويدل له أيضًا، حديث أبي هريرة رَخَوَلِنَهُ عَنْهُ قال: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: «قَالَ اللهُ عَرَبَحَلَن قَالَ اللهُ عَرَبَحِلَن قَالَ اللهُ عَرَبَحِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ، فَإِذَا قَالَ الْعَبْدُ: المَّمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ قَالَ اللهُ: حَمِدَنِي عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ: الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ قَالَ: أَثْنَى عَلَيَّ عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ: الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ قَالَ: أَثْنَى عَلَيَّ عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ: الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ قَالَ: أَثْنَى عَلَيَّ عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ: فَوَّضَ إِلَيَّ عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ: فَوَّضَ إِلَيَّ عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ: فَوَّضَ إِلَيَّ عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ: إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ قَالَ: هَذَا بَيْنِي وَبَيْنَ عَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ، فَإِذَا قَالَ: المَّرَاطَ اللهُ مُوسِ عَلَيْهِمْ غَيْرِ المَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ فَالَ: المَّرَاطَ اللهُ مَوْسِ عَلَيْهِمْ عَيْرِ المَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ فَالَ الشَّالِينَ، فَهَذَا لِعَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ» (أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ المَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ فَيْ المَصْرَاطَ اللّهَ الْذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ المَعْشُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِينَ، فَهَذَا لِعَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ» (أَنْ الْقَرَاءَة بَادِتًا لِعَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلُ» (أَنْ الضَّالِينَ، فَهَذَا لِعَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ» (أَنْ الضَّالِينَ، فَهَذَا لِعَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلُ اللَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ عَيْرِ المَعْرَادِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلُ الْعَلَادَ الْعَرَاءَة بادِتًا لِعَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلُ الْكَالِي وَالْعَلَادِي الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللّهُ الْعَلَى الْعَلَى اللّهَ عَلَى الْعَلَى اللّهِ الْعَلَى اللّهُ الْعَلَى الْعَلَى اللْعَلَى اللّهِ الْعَلَى اللّهُ الْعَلَى اللّهُ الْعَلَى اللّهُ الْعَلَى الْعَلَى اللّهُ الْعَلَى اللّهِ الْعَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَى اللّهُ الْعَلَى اللّهِ اللّهُ اللّهُ الْعَلَى اللّهُ الْعَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللْعَلَى الللّهُ اللّهُ الْعَلَى اللّهُ اللّهُ الللْعَلَى اللْعَ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الصَّلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة، رقم (٣٩٥).

رَبِ ٱلْعَسَلَمِينَ ﴾، ولم يذكر البسملة، فدل هذا عَلَى أنَّ البسملة ليست مِنها.

ويدل عَلَى هذا أيضًا، ترتيبُ السُّورة، فترتيبُ السُّورةِ: ثلاثُ آياتٍ لله هي: ﴿آلْتَ لله هي: ﴿آلْتَ لله هي: ﴿آلْتَ الله وبين العَبْد، الثَّلاثُ آياتِ الَّتِي لله هي: ﴿آلْتَ الله وبين العَبْد هي: فِو الدِيلِ الله هي: ﴿آلَتُ الْعَبْد هي: ﴿آلَتُ الله والله الله وبين الله وبين العَبْد هي: ﴿إِيَاكَ نَعْبُدُ وَإِيَاكَ نَسْتَعِيبُ ﴾ فتكُون الشَّالِينَ ﴾، والتي بين الله وبين العَبْد هي: ﴿إِيَاكَ نَعْبُدُ وَإِيَاكَ نَسْتَعِيبُ ﴾ فتكُون هذه الشَّالِينَ ﴾، والتي بين الله وبين العَبْد هي: ﴿إِيَاكَ نَعْبُدُ وَإِيَاكَ نَسْتَعِيبُ ﴾ فتكُون هذه النَّينَ أَنْعَبْد عَلَى ذَلِك هَذِهِ الآية هي الوسطى بين ستِّ آيات، وهي بين الله وبين العَبْد، يدُلِّ عَلَى ذَلِك أَيْضًا، أَنَّنَا إِذَا جعلنا البسملة مِن الفَاتِحَة، صار قولُه تعالى: ﴿ صِرَطَ الدِّينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ عَيْرِ الْمَعْشُوبِ عَيْهِمْ وَلَا السَّملة مِن الفَاتِحَة، صار قولُه تعالى: ﴿ صِرَطَ الدِّينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ عَيْرِ الْمَعْشُوبِ عَيْهِمْ وَلَا السَّملة مِن الفَاتِحَة، صار قولُه تعالى: ﴿ صَرَطَ الدِّينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ عَيْرِ الْمَعْشُوبِ عَيْهِمْ وَلَا السَّملة مِن الله وَاحِدَةً مع الطولِي عَالمَ اللّهِ وَاحِدَةً مع الطولِي ومَعْلُومٌ أَنَّ القُرْآنَ الكَرِيمَ تتناسبُ آياتُه في الطولِ غالبًا، لذَلِك كَانَ الْقُولُ الطُول، ومَعْلُومٌ أَنَّ القُرْآنَ الكَرِيمَ تتناسبُ آياتُه في الطولِ غالبًا، لذَلِك كَانَ الْقَوْلُ الرَّاحِحُ أَنَّ البسملة ليست مِن بقيةِ السُّور.

فإنْ قال قَائِل: نحن نُشاهدُ في المصحف أنَّ البسملةَ كُتِبَ علَيْها رقْمُ وَاحِد؟

قلنا: هذا مِن الطَّابِع أو مِن النَّاسِخ، ومشى النَّاسُ علَيْه، وهو قولٌ لبَعْض العُلَهَاءِ، لكنْ لو أردنا أَنْ نُرقِّمَ الفَاتِحَةَ عَلَى الْقَوْلِ الرَّاجِح لقلنا: ﴿آنْكَمْدُ بِنَهِ رَبِ العُلَهَاءِ، لكنْ لو أردنا أَنْ نُرقِّمَ الفَاتِحَةَ عَلَى الْقَوْلِ الرَّاجِح لقلنا: ﴿آنْكَمْدُ بِنَهِ رَبِ المُّلَا لَكِمَا أَنَّهُ لَيسَ السَّورَ ﴾ وَاحِدَة، إِلَى آخره، أمَّا البسملة فلا نجعل عليْها رقْمًا، كما أنَّه ليسَ عليْها رقْمٌ في جميع السُّورِ سُوى الفَاتِحَة.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: إِثْبَاتُ الْقِرَاءَةِ بِالْحَمْدُ للهِ، وأنَّمَا سَابِقَةٌ لَكِلِّ ما يُقرأ.

فلو قال قَائِل: هل قِراءَةُ الحمدِ وَاجِبَةٌ أو سُنةٌ أو رُكنٌ؟

والجَوَابِ: أَنَّهَا رُكْنٌ لا تصحُّ الصَّلَاةُ إلا بها، فعَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ: أَنَّ

رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «لا صَلاَةَ لَمِنْ لَمْ يَقْرَأُ بِفَاتِحَةِ الكِتَابِ»(١).

ولو قال قَائِل: هل هي ركنٌ في حقِّ الْإِمَامِ والمَّاْمُومِ والمُنْفَرِد، أَمْ في حقَّ الْإِمَامِ والمُنْفَرِدِ فقط؟

والجَوَاب: فيه خلافٌ بين العُلَمَاء، والرَّاجِح أَنَّها ركنٌ في حقِّ الْإِمَامِ والمَأْمُومِ والمُنْفَرِد.

ولو قال قَائِل: وهل هي ركنُ في حقِّ المَّامُومِ في الصَّلَاة السِّريةِ والجَهْريَّة؟ والجَوَاب: فيه أيضًا خلافٌ بين العُلَمَاء، والرَّاجِح أنَّها ركنٌ في حقِّ المَّامُومِ في الصَّلَاة السِّريةِ والجَهْريَّةِ لعُمُومِ الأَدِلَّة؛ ولأنَّ النَّبي -صلَّى اللهُ علَيْه وعلَى آلِه وسلَّم - صَلَّى بَعْضَ الصَّلوَاتِ التي يُجْهَرُ فيها بالْقِرَاءَة، فلما انصرف قال: «مِنْكُمْ مِنْ أَحَدِ يَقْرَأُ شَيْئًا مِنَ الْقُرْآنِ إِذَا جَهَرْتُ بِالْقِرَاءَة؟» قُلْنَا: نَعَمْ يَا رَسُولَ اللهِ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ: «وَأَنَا أَقُولُ مَا لِي أُنَازَعُ الْقُرْآنَ لَا يَقْرَأَنَّ أَحَدُ مِنْكُمْ شَيْئًا مِنَ الْقُرْآنِ إِذَا جَهَرْتُ بِالْقِرَاءَة؟» قُلْنَا: نَعَمْ يَا رَسُولَ اللهِ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «وَأَنَا أَقُولُ مَا لِي أُنَازَعُ الْقُرْآنَ لَا يَقْرَأَنَّ أَحَدُ مِنْكُمْ شَيْئًا مِنَ الْقُرْآنِ إِذَا جَهَرْتُ بِالْقِرَاءَة إِلَّا بِأُمِّ الْقُرْآنِ الْقُولُ هو الرَّاجِحُ مِن أَقُوالِ العُلَمَاء، وهو مذهب لَنَّ الشَّافعي رَحَمَهُ اللهَ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

الفَائِدَةُ الْحَامِسَةُ: ثبوتُ الرُّكُوعِ ومَشْرُوعيتِه؛ لأنَّ النَّبي ﷺ كانَ يركعُ في الصَّلَاة، والرُّكُوعُ ركنٌ لا تصحُّ الصَّلَاةُ إلا بِه، وأدنى حدِّ للوَاجِبِ أَنْ يَكُونَ إِلَى الرُّكُوعِ الكَامِلِ أقربَ مِنه إِلَى الْقِيَامِ الكَامِل، وَهَذَا هو حد الوَاجِب في الرُّكُوع، أي أَنْ ينحنيَ الإِنْسَانُ حَتَّى يَكُونَ إِلَى الرُّكُوعِ الكَامِلِ أقربَ مِنه إِلَى الْقِيَامِ الكَامِل.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب صفة الصَّلاة، باب وجوب القراءة للإمام والمأموم في الصلوات كلها، رقم (٧٢٣)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة، رقم (٣٩٤). (٢) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى (٢/ ١٦٥ رقم ٧٧٤٧).

وقيل: إنَّ حدَّ الوَاجِبِ أنْ يتمكنَ الإِنْسَانُ الوسطُ مِن مسِّ ركبتَيه بيَدَيْه، يعني كلَّ الركبتين بالْيَدَيْن، فَهَذَا أدنى الوَاجِب.

لكن ما ذكرناه أولًا هو الأقرب، وهو إِذَا فعل ذَلِك فَسَوْفَ يَمَسُّ ركبتيه بِيَدَيْه، فأمَّا إِذَا خفض رأسَه قليلًا، فلا يُجزئ، بل لا بُدَّ أنْ ينحنيَ بظهرِه حَتَّى يَكُونَ إِلَى الرُّكُوع الكَامِلِ أقربَ مِنْه إِلَى الْقِيَام الكَامِل.

الْفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنَّ السُّنةَ في الرُّكُوعِ أَلا يرفعَ الإِنْسَانُ رأْسَه ولا يصوِّبَه، ولكنْ يجعلُه مُحاذيًا لظَهرِه.

لكن إن سأل سَائل: هل الْأَفْضَلُ أَنْ يُنزلَ الظَّهرَ، أو أَنْ يجعلَه مستويًا؟

والجَوَاب: أَنْ يَجعلَه مستويًا، وقد ذكر بَعْضُ الواصفين لصَلَاة الرَّسولِ ﷺ أَنَّه كَانَ يَبسُط ظهرَه حَتَّى لو صُبَّ علَيْه الهَاءُ لاستقر، وَهَذَا يدُلِّ عَلَى أَنَّ الظَّهرَ لا بُلَّ أَنْ يَكُونَ مستويًا، وأَنَّ الرَّأْسَ يَكُونُ بحيالِه، وبه نعرِف خطأ بَعْضِ النَّاس، فتجده أَنْ يَكُونَ مستويًا، وأَنَّ الرَّأْسَ يَكُونُ بحيالِه، وبه نعرِف خطأ بَعْضِ النَّاس، فتجده إذا ركع يخفضُ رأسَه، وَهَذَا خلافُ السُّنةِ وإنْ كَانَ يُجزئ، وبَعْضُهم يركعُ رافعًا رأسَه، وَهَذَا أيضًا خلافُ السُّنة، وبَعْضُهم يحصِر ظهرَه كثيرًا حَتَّى يَكُونَ مُنزلِقًا، وَهَذَا أيضًا خلاف السُّنة، فالسُّنةُ أَنْ يَكُونَ الرَّأْسُ مسَاويًا للظَّهر، وأَنْ يَكُونَ الطَّهرُ مستويًا في الرُّكُوع.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: وُجُوبُ الرَّفعِ مِن الرُّكُوعِ والاستقرار فيه، لِقَوْلِها: «وَكَانَ إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ الرُّكُوعِ لَمْ يَسْجُدْ، حَتَّى يَسْتَوِيَ قَائِمًا»، ولكنْ كمْ قدرُ هذا الْقِيَام؟ قدرُهُ بقدرِ الرُّكُوعِ، أي أَنْ يَكُونَ قيامُه بقدرِ رُكُوعِه، كما قال البَراء بن عَازِب رَحَوَلَيْهُ عَنْهُ، أَنَّه رأى النَّبي ﷺ في رُكُوعِه وسجودِه وقيامِه وقعودِه قريبًا مِن السَّواء. وبه نعرِف خطأ مَن إذا رفعوا رؤوسهَم مِن الرُّكُوعِ سجدوا فورًا، ونقول لهؤُلاءِ:

ليسَ لكم صَلَاة، فصَلَاتُكم بَاطِلة، ويجب عَلَى مَن رأى أحدًا يفعل هذا أنْ ينبِّهه؛ لأنَّ هذا وإنْ كَانَ بَعْضُ العُلَمَاءِ يقول: إنَّه لا يطيلُ الْقِيَامَ بعد الرُّكُوعِ بل يخفِّهه، فإنَّ قولَه ضَعِيفٌ لا وجه له، وهَذِهِ مِن مسَائلِ الخلافِ الَّتِي يجب فيها الإنكار؛ لأنَّ مسَائلَ الخلافِ الَّتِي يجب فيها الإنكار؛ لأنَّ مسَائلَ الخلافِ اللجتهاديةِ لا إنكارَ فيها، لكنَّ هَذِهِ يُنكَرُ فيها لأنَّها مخالفةُ للنَّص، فلا بُدَّ مِن استقرار، وكان أنسُ بنُ مالكِ رَضَائِيَّهُ عَنْهُ إِذَا رفع مِن الرُّكُوعِ يستوِي قائمًا، فيثبت قائمًا حَتَّى يقولَ القَائِل: قد نسيَه مِن طول قيامِه.

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: وُجُوبُ الرَّفعِ مِن السُّجُود والاستقرارِ بين السَّجدتين، لقولها رَضَالِلَهُ عَنْهَا: «وَكَانَ إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ السَّجْدَةِ لَمْ يَسْجُدْ حَتَّى يَسْتَوِيَ جَالِسًا»، ونقول في الاستواءِ قَاعَلًا بعد الرُّكُوع، أي أنَّ جلوسَه بين السَّجدتين، كما نَقُول في الاستواءِ قائمًا بعد الرُّكُوع، أي أنَّ جلوسَه بين السَّجدتين يَكُون بطولِ السَّجدتين.

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: أَنَّه يُشرع أَنْ يتشهدَ في كلِّ رَكْعَتَيْنِ، لقولِها: «وَكَانَ يَقُولُ فِي كُلِّ رَكْعَتَيْنِ التَّحِيَّةَ» يعني التَّحيات لله إلى آخره، لكنْ إِذَا كَانَ الإِنْسَانُ يُوتر بوَاحِدَة، فسَيَقُولُ التَّحيةَ في ركعةٍ وَاحِدَة، فيقال: هي تتكلم عما زاد عَنِ الوَاحِدَة، تتكلم عن صَلَاةٍ زائدةٍ عَلَى الوَاحِدَة، أمَّا الْوِتْرُ بوَاحِدَةٍ فما يرد عَلَى هَذَا الحَدِيث؛ لأَنَّه لَيسَ فيه إلا ركعةٌ وَاحِدَة.

الْفَائِدَةُ الْعَاشِرَةُ: أَنَّ الْمَشْرُوعَ في الجلوسِ للتَّحياتِ أَنْ يفرشَ رجلَه اليسرى وينصبَ اليُمْنَى.

لكنْ لو قال قَائِل: هل هذا في كلِّ تشهد، أم يفرقُ بين التَّشهد الأولِ والثَّانِي؟ نقول: كثيرٌ مِن العُلَمَاءِ يقول: إنَّه في كلِّ تَشَهُّدٍ، وإنَّه لا تَوَرُّكَ؛ لأنَّ السَّيدةَ عَائِشَة رَضَالِيَّهُ عَنَهُ قالت: «وَكَانَ يَقُولُ فِي كُلِّ رَكْعَتَيْنِ التَّحِيَّة، وَكَانَ يَفْرِشُ رِجْلَهُ

الْيُسْرَى»، وعلى هذا فيَكُون الجلوسُ للصَّلاةِ كلَّه افتراش، سواءٌ في الصَّلَاة الَّتي فيها تَشَهُّدُ وَاحِد، أو الَّتي فيها تَشَهُّدَانِ.

وقال بَعْضُ أهلِ الْعِلْم: المَشْرُوعُ في التَّشهلِ التَّورك، سواءٌ كَانَ تَشَهُّدَيْن أَو تَشَهُّدًا وَاحِدًا، وحملوا حديث عَائِشَة رَضَالِلَهُ عَنها هذا عَلَى الجَلسةِ بين السَّجدتَيْن.

وفَصَّل آخرون فقَالُوا: إنْ كانتِ الصَّلَاةُ فيها تَشَهُّدَان؛ افترشَ في الأولِ وتَورَّكَ في الثَّانِي، وإنْ كَانَ فيها تَشَهُّدٌ وَاحِد؛ افترش فقط، وَهَذَا الْقَوْل هو الَّذي تجتمع فيه الأَدِلَّة.

وعلى هذا فيَكُون الافتراشُ في التَّشهُّد فيها إِذَا كانتِ الصَّلَاةُ رَكْعَتَيْنِ، أي لَيسَ فيها إلا تَشَهُّدٌ وَاحِد، وأمَّا الصَّلَاةُ الَّتِي فيها تَشَهُّدَان فَتَوَرُّكٌ.

فإن قال قَائِل: هل يَشْمَل هذا المسبوقَ فيها لو دخل مع الْإِمَام في صَلَاة الْفَجْرِ في الرَّكعة الثَّانِية، فإنَّه سَوْفَ يَتَشَهَّدُ مع الْإِمَام، ثم إِذَا قام وقضى ما علَيْه يَتَشَهَّدُ ثانيًا، فهل يَتَوَرَّكُ أو لا يَتَوَرَّكُ؟

الجَوَاب: لا يَتَوَرَّكُ؛ لأنَّ تَشَهُّدَه الأولَ لَيسَ مِن صَلَاتِه، ولكنَّه تبعٌ للإِمَام، فلا عِبرة به.

وعلى هذا، فيمكن أنْ يُلغزَ ويُقال: صَلَاةٌ فيها تَشَهُّدَان وَاجِبان، وكان التَّشَهُّدُ الثَّانِي منهما افتراشًا لا تَوَرُّكًا.

فيقال: هذا في المسبوق إِذَا صلَّى مع الْإِمَام ركعةً وكَانَتِ الصَّلَاةُ رَكْعَتَيْنِ، فإِنَّه يفترشُ في التَّشَهُّدِ الثَّانِي.

فإِذَا قال إِنْسَان: هذا يَخْرِمُ القَاعِدَة، حيثُ قلتم: كلُّ صَلَاةٍ فيها تَشَهُّدَان فإنَّ الثَّاني التَّوَرُّك!

قلنا: إن التَّشَهُّدَ الأولَ لَيسَ مِن صَلَاتِه، ولكنَّه إنَّما وجبَ تبعًا للإِمَام.

الْفَائِدَةُ الْحَادِيَةَ عَشْرَةَ: النَّهِيُ عن مشابهة الحيوانِ ومشابهةِ الشَّياطينِ في الصَّلَاة، لقولِها: «وَكَانَ يَنْهَى عَنْ عُقْبَةِ الشَّيْطَانِ» وعرَفنا أنَّ عُقْبَةَ الشَّيطانِ أنْ يفرشَ قدميهِ وجلس عَلَى عَقِبَيْه، وأمَّا إِذَا نصب قدميهِ وجلس عَلَى عَقِبَيْه فَهَذَا فيه خلافٌ ويُسمَّى الإقعاء.

فَمِنَ العُلَمَاءَ مَن قال: إنَّه سُنَّة، كما هو المرويُّ عن ابنِ عَبَّاسٍ رَضَى اللَّهُ عَنْهَا. ومِنهم مِن قال: إنَّه مَكْرُوهُ، وَهَذَا هو الأقرب.

وأما قولُ ابن عَبَّاسِ إِنَّه مِن السُّنة، فلعله نُسخ ولم يُبْلِغْهُ النَّاسخ، كما أنَّ المَشْرُوعَ فِي الرُّكُوعِ أَنْ يضعَ الإِنْسَانُ يدَيْهِ عَلَى ركبتَيْه، وكان المَشْرُوعُ قبلَ ذَلِك أَنْ يُطبِّقَ بِين يَدَيْهِ وَيجعلَهُمَا بِين فَخِذَيْه، وكان ابنُ مسعودٍ رَضَيَّيَّهُ عَنْهُ يفعل ذَلِك بعد موتِ النَّبِيِّ عَيْقِيْه، أي يفعل التَّطبيق؛ لأنَّه لم يبلُغْه النَّسخ.

فالظَّاهر أنَّ ابنَ عَبَّاسٍ رَضَّالِلَهُ عَنْهَا لَم يبلُغْه النَّسخُ في أنَّ السُّنةَ في الصَّلَاة هي الافتراش، وكان يَنهى أنْ يفترشَ الرَّجلُ ذراعيهِ فِراشَ السَّبُع.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةَ عَشْرَةَ: النَّهيُ عن افتراشِ الذِّراعَيْن حالَ السُّجُود، فإِذَا نُهِيَ عن افتراشِ الفِّراعِين ويجافي عضدَيْه عن جنبَيْه، ويَكُون السُّجُود عَلَى الكَفَّيْن فقط. السُّجُود عَلَى الكَفَّيْن فقط.

واستثنى العُلَمَاءُ مِن هذا ما إِذَا طال السُّجُود؛ فإنَّه لا حرج أَنْ يضعَ طرفَ المِرفَقِ عَلَى طرفِ السُّجُود، وهَذِهِ الصِّفةُ لا تدخل في النَّهي عن افتراش الرَّجلِ ذراعيهِ افتراش السَّبُع؛ لأَنَّ السَّبُع يجعلُ ذراعَيْه كَامِلَيْن عَلَى الأَرْض، وَهَذَا قد رفع الذِّراعين عَنِ الأَرْض، حيثُ وضع طَرَفَ المِرفقِ عَلَى طَرَفِ الرُّفة.

الفَائِدَةُ النَّالثَةَ عَشْرَةَ: وُجُوبُ التَّسْلِيمِ في الصَّلَاة، لقولِها: «وَكَانَ يَخْتِمُ الصَّلَاةَ بِالتَّسْلِيمِ» أي بقول: السَّلام عَلَيْكم ورحمة الله، السَّلام عَلَيْكم ورحمة الله.

لكن، هل هذا التَّسْلِيمُ ذِكْرٌ مَقْصُودٌ لذاتِه، أو مَقْصُودٌ لغيرِه؟

والصَّواب: أنَّه مَقْصُودٌ لذاتِه، وأنَّ الإِنْسَانَ يقول: السَّلام عَلَيْكم ورحمة الله، السَّلام عَلَيْكم ورحمة الله.

وقيل: إنَّه لَيسَ مَقْصُودٌ لذاتِه، وإنَّما هو إشعارٌ بانقضاءِ الصَّلَاة؛ لأنَّ (السَّلامُ عَلَيْكم) خطابُ آدميٍّ، وخطابُ الآدميِّ مبطلٌ للصَّلاة.

وعلى هذا الْقَوْل، إِذَا أَتَى بِمَا يُنافِي الصَّلَاةَ بِعد التَّشَهُّدِ أَجْزَأُ عَنِ التَّسْلِيم، فلو قال لَّا انتهى مِن التَّشَهُّدِ: يا فلان، أحضِرْ لي ماء، فإنَّه عَلَى هذا الْقَوْل يكفي؛ لأنَّه قال: أحضِرْ لي ماء، وَهَذَا خطابٌ للآدمي تبطُلُ به الصَّلَاة.

فعلى هذا الْقَوْل، إِذَا أُتِيَ بأي منافٍ للصَّلاة فقد أتى بما يجب علَيْه.

«السَّلام عَلَيْكم ورحمة الله» هذا خطابٌ للآدمي، فلو أنَّ الإِنْسَانَ قالَه في أثناءِ الصَّلَاة؛ بَطُلت صَلَاتُه، لكن عند انتهاءِ الصَّلَاةِ يَقولُون: إنَّ السَّلام عَلَيْكم ورحمة الله، إعلانٌ بأنَّ الصَّلَاةَ قد تمت؛ لأنَّه فعل ما ينافيها.

وبِناءً عَلَى هذا، إِذَا فعل ما يُنافي الصَّلاةَ كفي عَنِ السَّلام.

ويُذكرُ أنَّ أَحَدَ العُلَمَاءِ دخل عَلَى أحدِ الأُمراءِ أو الخُلْفَاء، وكان هذا الأمير قد اتبع مذهبًا معينًا، هذا المذهبُ لا يُوجب التَّكبيرَ في ابتداء الصَّلَاة، ولا يوجب قراءَةَ الفَاتِحَة، ولا الطُمَأْنِينَة، ولا التَّكبيرَ سوى تَكْبيرَةِ الْإِحْرَام، ولا بقيةَ الْأَرْكَانِ التَّي خالفه فيها العُلَمَاء، ويرى أنَّ التَّسْلِيمَ المَقْصُودَ به التَّحَلُّلُ مِن الصَّلَاة، فقال العالم له المَّي يدافع عَنِ المذهب، وقد تمسكَ بِه وتَقَلَّدَ به تَقَلُّدًا أَعْمَى -:

أيها الأمير، سَوْفَ أصلي لك صَلاة هذا المذهبِ حَتَّى يتبينَ لك أنَّه لَيسَ معصومًا.

قال: نعم. فاستقبل القِبْلَة ثم قال: الله أَجَلُّ، بدل (الله أَكْبَرُ)، قال: لأنَّ الْمُرَادَ بقول: الله أَكْبَرُ. تَعْظِيم الله بأي لفظ؛ فقال: الله أجَلُّ. ثم قال: ﴿ مُدَهَامَتَانِ ﴾ [الرَّمن:٢٤]، ولم يقرأ الفَاتِحة؛ لأنَّ هذا المذهب يقول: إِذَا قرأتَ أَيًّا مِن القُرْآنِ كفى، لقولِه تعالى: ﴿ فَا قَرَاتُ أَيًّا مِن القُرْآنِ كفى، لقولِه تعالى: ﴿ فَا قَرَاتُ أَيَّا مِن القُرْآنِ كفى، لقولِه تعالى: ﴿ فَا قَرَاهُ مَا يَسَرَ مِنَ الْفُرَانِ ﴾ [المزمل:٢٠]، قرأ ﴿ مُدَهَامَتَانِ ﴾ ثم انحنى بدونِ تكبيرٍ وبدونِ تسبيح، ثم رفع بدونِ طُمأنينة، ثم أكمل عَلَى هذا المنوال، وليًا انتهى مِن التَّشَهُّدِ ضَرط، والضَرْطَةُ تُنافي الصَّلَاةَ وتبطلُها، فيُغني عن (السَّلام عَلَيْكم ورحمة الله)، فقال الأمير: كيف هذا؟! فقال العالم: هَذِهِ الصَّلَاةُ تُجزئُ عَلَى هذا المذهب الَّذي أنتَ عليْه الآن، ثم جَهد له وقال: لا يُمْكِن، قال: هَذِهِ الكُتب، إذا أتى بها ينافي الصَّلَاةَ بدلًا عَنِ التَسْلِيم كفى.

ويشبه هذا الخلاف، خلافهم في حلق الرَّأْسِ في الحج، هل هو إطلاقٌ مِن محظور، أو نُسُكُّ؟ والصَّواب: أنَّه نُسُكُّ، لكنَّ بَعْضَ العُلَمَاءَ يقول: إطلاقٌ مِن محظور.

وبِناءً عَلَى هذا الْقَوْل، لو تَطَيَّبَ الإِنْسَانُ بعد انتهاءِ النُّسُكِ، كفى عن حلقِ الرَّأْس؛ لأنَّ الطِّيبَ يُنافي الْإِحْرَام، فأَقْوَال العُلَهَاء رَحَهُمُ اللَّهُ أَحْيانًا تَكُونُ بعيدةً مِن الصَّوابِ جدًّا.

لو سأل سَائل: لو أنَّ إِنْسَانًا لا يَسْتَطِيع التَّوَرُّك في الصَّلَاة، فهل يَجْلِس مفترشًا في التَّشَهُّدِ؟

والجَوَاب: نعم، إِذَا لم يستطِع التَّوَرُّكَ إما لضيقِ المكان، وإما لوجع في ركبتِه أو غيرِ ذَلِك؛ فإنَّه يَجْلِس مفترشًا؛ لأنَّ الافتراشَ أحدُ وصفي الجلوسِ المَشْرُوع، وهو خيرٌ مِن أنْ يتربعَ.

لو سأل سَائل: هُناكَ أحاديثُ صَحِيحَةٌ تدلُّ عَلَى أَنَّ الرَّسولَ كَانَ يجهر أَحْيانًا بالبسملة، وأحاديثُ تدلُّ عَلَى أَنَّ الرَّسول كَانَ يُسِرُّ، فهل يَجُوز أَنْ نعتبر البسلمة آية عَلَى اعتبار أَنَّ النَّبِيِّ كَانَ لا يجهر بها لكنه كَانَ يُسِرُّ بها؟

والجَوَاب: لا، لأمرين:

أُولًا: الأحاديثُ الواردةُ في الجَهر ضَعِيفةٌ وشاذَّة؛ لأنَّ الأحاديثَ الصَّحيحةَ تنفى هذا.

ثانيًا: إِذَا سلَّمنا بصِحَّة الأحاديث؛ فإنَّها تُحمل عَلَى أَنَّه كَانَ يفعل هذا أَحْيانًا ويُسِرُّ أَحْيانًا، فإنَّه لا يلزم أَنْ تَكُونَ مِن الفَاتِحَة؛ لأَنَّ حديثَ أبي هريرة: «قَسَمْتُ الصَّلَاةَ بَيْنِي وَبَيْنَ عَبْدِي نِصْفَيْنِ»، يدلُّ عَلَى أَنَّ البسملة ليست مِنَ الفَاتِحَة، سواءً جهر بها أو لا.

ولو سَأَلَ سَائِلٌ: الْقِرَاءَة في غير الصَّلَاة، هل يُجْهَرُ فيها بالبسملة أو يُسَرُّ؟ والجَوَاب: قِراءَة القُرْآن عُمُومًا، يَجْهَرُ الإِنْسَانُ بالبسملة إنْ جهرَ، ويُسِرُّ إنْ أسرَّ تبعًا للقِراءَة، والاستعاذة كذَلِك.

الْهَائِدَةُ الرَّابِعَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ أُمَّ الْمُؤمِنِينَ عَائِشَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهَا مِن فقهاء الصَّحَابَةِ ورواتِهم، وهي أكثرُ النِّسَاءِ نقلًا للحديث عن رَسُولِ الله ﷺ، بل قد فاقت كثيرًا مِن الرِّجال.

الفَائِدَةُ الخامِسَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ الصَّلَاةَ تُستفتَحُ بالتَّكبير، وهو وَاضِحٌ لقولِها: «يَسْتَفْتِحُ الصَّلَاةَ بِالتَّكْبِيرِ».

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ عشرةَ: أنَّ الاسْتِفْتَاحَ بغيرِ التَّكبيرِ مخالفٌ لهَدْيِ النَّبِيِّ ﷺ، وإذَا كَانَ مخالفًا له فهو مردود، لقولِ النَّبِيِّ ﷺ: «مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا

فَهُوَ رَدُّا (۱)، وعلَيْه فإِذَا قال: الله أَجَلُّ، الله أَعْظَمُ، الله أَمْجَدُ، ومَا أَشْبَه ذَلِك؛ فإنَّ صَلَاتَه لا تصتُّ ولا تنعقد.

الْفَائِدَةُ السَّابِعَةُ عشرةَ: أَنَّه لا جَهْرَ بالتَّعَوُّذِ ولا بالاسْتِفْتَاح، لقولهِا: «يَفْتَتِحُ الْقِرَاءَةِ بِالحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ».

الفَائِدَةُ الثَّامِنةَ عَشْرَةَ: أَنَّ السُّنةَ فِي الرُّكُوعِ أَنْ يَكُونَ الرَّأْسُ مسَاويًا للظَّهر، لقولِها: «لَمْ يُشْخِصْ رَأْسَهُ وَلَمْ يُصَوِّبُهُ وَلَكِنْ بَيْنَ ذَلِكَ».

لو سأل سَائل: هل التَّشَبُّهُ بالسِّباع مَنْهِيٌّ عنه في الصَّلَاة فقط أم مُطلقًا؟

والجَوَاب: مَنْهِيٌّ عنه مُطلقًا؛ لأنَّ الله تعالى لم يُشبِّهِ الإِنْسَانَ بالحيوان إلا في مقام الذَّمِ والقدح، انظر إلى قولِه سُبْحَانهُ وَتَعَالى: ﴿مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِّلُوا ٱلنَّوْرَىةَ ثُمَّ لَمَ يَعْمِلُوهَا كَمْثَلِ ٱلْحِمَارِ ﴾ [الجُمُعَة:٥]، وقال تعالى في الَّذي آتاه الله آيات ثم انسلخ منها: ﴿فَشَلُهُ كَمْثَلِ ٱلْحِمَارِ ﴾ [الجُمُعَة:٥]، وقال تعالى في الَّذي آتاه الله آيات ثم انسلخ منها: ﴿فَشَلُهُ كَمْثَلِ ٱلْحِمَالِ ﴾ [الأعراف:١٧٦]، وعَنْ أَوْ تَتَرُّتُهُ يَلْهَثُ ﴾ [الأعراف:١٧٦]، وعَنْ أَبْ مُثَلُ الَّذِي يَتَكَلَّمُ يَوْمَ الجُمُعَةِ وَالْإِمَامُ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً، عَنِ النَّبِيِّ قَالَ: ﴿مَثَلُ الَّذِي يَعُودُ فِي هِبَتِهِ، مَثَلُ الْكَلْب، إِذَا شَبِعَ قَاءَثُمَّ عَادَ فِي قَيْتِهِ» (١٠).

وإِذَا كَانَ تَشبيه الإِنْسَانِ بالحيوان لمْ يقعْ إلا في مقام الذَّمِّ والقَدْح، دَلَّ هذا عَلَى أَنَّه حرامٌ.

وعلى هذا، فالَّذِين يقومون بالتَّمثيل ويقلدون أصواتَ الحيوانات، نَقُول: إنَّهم واقعون في الإثم؛ لأنَّه حرامٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور، رقم (١٧١٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير (١٢/ ٩٠ رقم ١٢٥٩٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٢/ ٤٣٠ رقم ٩٥٤٧).

لكنْ لو أنَّ الرَّجلَ أَرَاد أنْ يحكيَ صوتَ الدِّيكِ لابنِه الصَّغير، فهل نَقُول: إنَّ هذا حرامٌ، أو نَقُول إنَّ هذا لم يَقصِد أنْ يتشبَّه بالدِّيك؟

والجَوَابِ: أَنَّه لمْ يَقصِد أَنْ يتشبَّهَ بالدِّيك فلا بَأْس.

أو مِثل أنْ يقولَ لابنِه الصَّغير: ماذا تقول القِطة؟ فيحكي صوتَ القطة، فَهَذَا لا يحرم؛ لأنَّه لمُ يقصِد بذَلِك التَّشبُّه، وإنَّما أَرَاد بذَلِك الإيضاح للصَّبي.

والخلاصة، أنَّه يُنهى الإِنْسَانُ عَنِ التَّشَبُّهِ بالحيوان، والدَّليلُ أنَّ اللهَ ورَسُولَه لم يجعلا ذَلِك إلا في مقام الذَّمِّ والقَدْح.

## <del>-680-</del>

٩١ – عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ: «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ كَانَ يَرْفَعُ يَدَيْهِ حَذْوَ مَنْكِبَيْهِ إِذَا افْتَتَحَ الصَّلاَةَ، وَإِذَا كَبَّرَ لِلرُّكُوعِ، وَإِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ الرُّكُوعِ رَفَعَهُمَا كَذَلِكَ أَيْضًا، وَقَالَ: سَمِعَ اللهُ لَمِنْ حَمِدَهُ، رَبَّنَا وَلَكَ الحَمْدُ، وَكَانَ لاَ يَفْعَلُ ذَلِكَ فِي السُّجُودِ» (١).

# الشترح

قَوْله: «كَانَ يَرْفَعُ يَدَيْهِ حَذْوَ مَنْكِبَيْهِ»: حَذْوَ بِمَعْنَى حِذَاء أَو مُسَاوِيًا لَمُنْكِبَيْه، والمَنْكِبَان هما الكتِفان أو ما علا مِنها، ومَعْنَى يرفعها حذو مَنْكِبَيْه: أي عَلَى وزان المَنْكِب، وهَذِهِ إِحْدَى الصِّفاتِ الواردة، فإنَّه قد ورد عَنِ النَّبِي ﷺ أَنَّه يرفعُها إِلَى المَنْكِب، وإلى شحمةِ أُذنيه، وإلى فروع أُذنيه، فيكُون في الرَّفع ثلاثُ صِفَات: إِلَى المَنْكِب، وإلى شَحْمةِ الأذن، وإلى أَمْلَى الأذن، هذا هو الأظهر.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب صفة الصَّلاة، باب رفع اليدين في التَّكبيرة، رقم (٧٠٢)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب استحباب رفع اليدين حذو المنكبين مع تكبيرة الْإِحْرَام والرُّكُوع، رقم (٣٩٠).

وقيل: إنَّه يمكن الجمعُ بين هَذِهِ الثَّلاث بأنْ نَقُول: من حَذْو مَنْكِبيه أَسْفل الكف، وإِذَا كَانَ أَسْفلُ الكفِّ إِلَى حَذْو المَنْكِب؛ صَارَت أطرافُ الكفِّ إِلَى فروع الأُذْنَين تقريبًا.

ولكن الَّذي يظهر أنَّها صِفَاتٌ مُتعَدِّدَة، وأنَّ العبرةَ بوَسَط الكفِّ، فيَكُون حديثُ ابن عمر دالًّا عَلَى أنَّ الرَّسولَ ﷺ يرفع يَدَيْه حَتَّى يَكُونَ نصفُ الكفِّ إِلَى حَديثُ ابن عمر والثَّانِي نصفُه إِلَى شَحْمةِ الأذن، والثَّالث إِلَى فروعِه.

ونقول: هَذِهِ ثلاثُ كَيفيَّاتٍ في رفع الْيَد، ولا يضرُّكَ أَنْ تقعَ السُّنةَ عَلَى وُجُوهٍ مُتعَدِّدة؛ لأَنَّ الصَّلوَاتِ الَّتِي صَلَّاها الرَّسول ﷺ كَثِيرَة، فقد صلَّى ما يزيد عن أحدَ عشرَ سنةً، في كل يومٍ خمس مرَّات، هذا عدا النَّوافِل، فلا جَرَمَ أَنْ تَكُونَ هُناكَ صِفَاتٌ مُتعَدِّدة فقد اخْتَلَفَ العُلَمَاءُ وصِفَاتٌ مُتعَدِّدة فقد اخْتَلَفَ العُلَمَاءُ وصِفَاتٌ مُتعَدِّدة فقد اخْتَلَفَ العُلَمَاءُ وحِهم الله، هل نختار صِفَةً وَاحِدة، أو نجمعُ بين الصِّفات، أو نأتي بكلِّ صِفَةٍ عَلَى حدةٍ؟ فهَذِهِ أَقْوَالُ ثَلاثَة:

الْقَوْل الأَوَّل: أَنْ نلتزمَ صِفَّةً وَاحِدَةً ولا نَعْمَل بها عداها.

والثَّانِي: أَنْ نجمعَ بَيْنَهُم.

والثَّالث: أَنْ نفعلَ هذا تارةً وَهَذَا تارةً. وَهَذَا الأخير هو الرَّاجح، أَنْ تعملَ بالشُّنةِ مرةً هَكَذا ومرةً هَكَذا، كما جَاءَتْ به السُّنة؛ لأَنَّك تستفيد بِهَذَا ثلاثَ فَوائِدَ عَظِيمَة:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى: الْعَمَلُ بكلتا السُّنتَيْن، وبه يحصُلُ كَمالُ الاقتداء.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: حِفظُ السُّنتَيْن؛ لأنَّ الْعَمَلَ بالسُّنةِ يَقْتَضي حفظها، وترك الْعَمَلِ بها يُنسيها.

الفَائِدَةُ التَّالِثَةُ: عدمُ السَّامَةِ والمَلَل.

ويمكن أنْ نضيفَ فَائِدَةً رابعة: أنَّه أخشعُ وأحضرُ للقلب؛ لأنَّ الإِنْسَانَ إِذَا عمِل بسُنةٍ وَاحِدَةٍ دائمًا؛ صار يُرددها كأنَّها شَيْءٌ معتاد، وصَارَت تجري عَلَى لسَانِه بدونِ قصد.

فمثلًا: الفَاتِحَةُ ركنٌ مِن أَرْكَان الصَّلَاة، يقرأها الإِنْسَان في كلِّ ركعة، أَحْيانًا ما يدري بها إلا وهو في آخرها، يكبِّرُ ويستَفتحُ ويَتَعَوَّذُ ويُبَسْمِلُ، وإِذَا هو في آخر الفَاتِحَة، لماذا؟ لأنَّه تَعَوَّدَ فصار كأنَّه آلةً ميكانيكية.

لكنْ إِذَا قلنا: خُذْ بَهَذِهِ السُّنةِ الْيَوْم، وبَهَذِهِ السُّنةِ الْيَوْمَ الآخر؛ صار ينتبه ويَسْتَحْضِر أَنْ يعملَ الْيَوْمَ بَهَذِهِ السُّنةِ والْيَوْمَ الآخر بالسُّنةِ الأُخْرَى.

إذن الْقَوْل بأنَّه يعمل بِهَذَا مرةً وَهَذَا مرةً، هو الْقَوْل الرَّاجِح بلا شك، وهو الَّذي اختاره شيخُ الإِسْلام ابن تَيْمِية رَحِمَهُ ٱللَّهُ.

والْقَوْل بِأَنَّه يجمع، قولٌ لا وجهَ له، فمثلًا: الاسْتِفْتَاحُ ورد «اللهُمَّ بَاعِدْ بَيْنِي وَبِكَمْدِكَ»، فهل نَقُول: الإِنْسَانُ يجمع بَيْنَهُما؟ لا نَقُول ذَلِك.

التَّشَهُّدُ ورد حديثُ ابنِ عَبَّاسٍ وحديث ابنِ مسعود فيهما بَعْض الاخْتِلَاف، هل نَقُول: اقرأ بِهَذَا وَهَذَا؟ لا، إِلَى غير ذَلِك مما يَرِدُ عَلَى نَقْدِ هذا الْقَوْل.

فالحَاصِل، أنَّ الْأَفْضَلَ أنْ تفعلَ هذا تارةً وَهَذَا تارةً؛ لـهَذِهِ الفَوائِدِ الأَرْبَعةِ التَّي ذكرناها.

قولُه: «إِذَا افْتَتَحَ الصَّلاَةَ»: تُفتتح الصَّلَاةُ عند تَكْبيرَةِ الْإِحْرَام.

لو سأل سَائل: متى أرفعُ يدي عند تَكْبيرَة الْإِحْرَام؟ هل أَكبِّرُ ثم أرفع، أم أرفع ثم أكبِّرُ، أم أجعلُ التَّكَبِيرَةَ والرَّكعةَ مقترنتين؟

والجَوَابِ: فيها خلافٌ، ثلاثُ روايات عَنِ الرَّسول ﷺ:

فَفِي بَعْضِ الرِّوايَاتِ أَنَّكَ تُكبِّرُ ثم ترفع، فتقول مثلًا: اللهُ أَكْبَرُ ثم ترفع.

وفي بَعْض الرِّوايَات: ترفعُ ثم تُكبِّرُ، فترفع يديك ثم تقول: اللهُ أَكْبَرُ.

وفي بَعْض الرِّوايَات: تُكبِّرُ وترفعُ في آنٍ وَاحِدٍ، فتقول: اللهُ أَكْبَرُ وأنت ترفع. فهل هذا من اخْتِلَافِ السُّنةِ أو ننظر للمُرجَّح؟

والجَوَاب: أنَّ هذا مِن اخْتِلَافِ السُّنة، فيَنْبُغِي أَحْيانًا أنْ ترفعَ يديكَ ثم تُكبِّر، وأَحْيانًا تُكبِّرُ ثم ترفعُ يديكَ، وأَحْيانًا تَقرِن بين التَّكبيرِ والرفعِ، فتبتدئ الرفعَ مع ابتداءِ التَّكبير.

هُناكَ بَعْضُ النَّاسِ يقول: اللهُ أَكْبَرُ ويرفع يَدَيْهِ كأنَّها جناحَا طائر، مبالغًا في الرَّفع، فَهَذَا غير صحيح لَيسَ من السُّنة.

وبَعْضُ النَّاسِ أيضًا إِذَا أَرَاد أَنْ يرفعَ يدور بإصبعِه عَلَى أَذنيه؛ كي تتحققَ أنَّه مُعاذِ لهما، فالأوَّل والثَّانِي كِلاهُما مخطئ، والشَّنةُ ما ذكرنا، أنَّك ترفعُ إما حين التَّكبير، أو بعدَه، أو قبله.

قَوْله: «إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ الرُّكُوعِ»: أي مِن السُّنةِ أَنْ يرفعَ يَدَيْه إِذَا رفع رأسه من الرُّكُوع، فبعد أَنْ ينتصبَ قائمًا يرفع يَدَيْه، يقول: «إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ الرُّكُوع، من الرُّكُوع، فبعد أَنْ ينتصبَ قائمًا يرفع يَدَيْه، يقول: «إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ الرُّكُوع، وَفَعَهُمَا كَذَلِكَ»: أي رفعهما مثل الرَّفع الأول، أي إِلَى حَذْو المَنْكِبَيْن، وإنَّما قلنا: مثل الرَّفع الأول؛ لِقَوْلِه: «كَذَلِكَ» فالكاف للتَشبيه، والمشارُ إلَيْه ما سبق.

إذن، رفعُ الْيَدَيْن يَكُون عند تَكْبيرَةِ الْإِحْرَام، وعند الرُّكُوع، وعند الرَّفعِ مِن الرُّكُوع، أمَّا الْقِيَامُ مِن التَّشهدِ الأول، فقد جاء في حديث آخر عن ابن عمر رَضَالِلَهُ عَنْهُا أَنه كَانَ يرفع يَدَيْه إِذَا قام من التَّشَهُّد الأول.

ونبهنا عَلَى خطأ فهمَه بَعْضُ النَّاسِ من الحَدِيث، وهو أنَّه يرفعُ يَدَيْه وهو جالسٌ، وقلنا: إنَّ هذا خطأٌ في الفَهم؛ لأنَّ لفظَ الحَدِيثِ صريحٌ «إِذَا قَامَ»، ولا يَصدُق علَيْه الْقِيَامُ إلا إِذَا استتَمَّ قائمًا.

قد يقول قَائِل: ما الحِكْمَةُ مِن رفعِ الْيَدَيْن في هَذِهِ المواضع؟

والجَوَاب: قال بَعْضُ أهلِ الْعِلْم: أمَّا تَكْبيرَةُ الْإِحْرَام، فالحِكْمَةُ مِن ذَلِك الإِشَارَةُ إِلَى رفعِ الحِجابِ بينَه وبينَ الله، فكأنَّه دخل عَلَى ربِّه عَزَّفِجَلَّ ووقف بين يدَيْه. يدَيْه.

وأمَّا في الرُّكُوع، فالجِكمةُ مِن ذَلِك زيادةُ التَّعظيم؛ لأنَّ النَّبي عَلَيْ قال: «فَأَمَّا الرُّكُوعُ فَعَظِّمُوا فِيهِ الرَّبَ» (١) ، وَهَذَا يَشْمَل التَّعظيم بالْقَوْلِ الَّذي هو (سُبْحَانَ رَبِّي العَظِيم)، وبالْفِعْل الَّذي هو الإِشَارَةُ مع التَّعظيم الأولِ الأَصْلي، وهو الانحاءُ للهِ عَنَوَجَلَّ تَعْظِيمًا، ولذَلِك لا يُفعل في السُّجُود، فإنْ كَانَ التَّعليلُ هو الجِكمة، فَهَذَا مِن فضلِ اللهِ عَنَوَجَلَّ أَنْ أَلْهُمَ العِبَادَ حِكْمَةَ هذا الْفِعْل، وإنْ لمْ تكنْ إياها، فالجِكمةُ الأولى والأخيرة، هي اتِّباعُ سُنةِ النَّبِي صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ .

و لِهِذَا نحن نَقُول: كلُّ ما شرعَه اللهُ فهو لِحِكمة، سواءٌ علِمنَاها أمْ لم نعلَمْها، لكنْ إنْ علِمناها فَهَذَا زيادةُ فضلٍ مِن الله عَنَّوَجَلَّ، وإنْ لمْ نعلَمْها، فالحِكمةُ هي اتباعُ الرَّسولِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الصَّلاة، باب النهي عن قراءة القرآن في الرُّكُوع والسجود، رقم (٤٧٩).

قَوْله: «وَقَالَ: «سَمِعَ اللهُ لَمِنْ حَمِدَهُ»: سمع بمَعْنَى استجاب، فهل يمكن أنْ تقول: إنَّ (سَمِعَ) بمَعْنَى أدركَ صوت الدَّاعي؟

والجَوَاب: لا، لأنّه إنْ كَانَ المُرادُ بالسَّمعِ إدراكُ الصَّوْتِ لقال: سمعَ اللهُ مَن حَمَدَه. لأنَّك تقول: سمعتُ زيدًا، ولا تقول: سمعتُ لزيد. إلا إِذَا كَانَ (سَمِعَ) بمَعْنَى استجاب، وعلى هذا فنقول: «سَمِعَ اللهُ لَمِنْ حَمِدَهُ»: أي استجاب. والدَّليل: أنَّما عُدِّيت باللَّام، ولو كَانَ السَّمعُ الَّذي بمَعْنَى الإدراك ما عُدِّيت باللَّام؛ لأنَّ (سَمِعَ) بمَعْنَى الإدراك ما عُدِّيت باللَّام؛ لأنَّ (سَمِعَ) بمَعْنَى استجاب.

لكن، هل ورد السَّمعُ بمَعْنَى الاستجابة؟ نعم السَّمع بمَعْنَى الاستجابة، سمع أي استجاب، ورد في القُرْآن، قال اللهُ تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَالَذِينَ قَالُواْ سَمِعَنَا وَهُمُ لَا يَسَمَعُونَ ﴾ [الأنفال:٢١] أي لا يستجيبون، وقال في الدُّعَاء: ﴿إِنَّ رَيِّ لَسَيْمِعُ ٱلدُّعَاءَ ﴾ [إبراهيم:٣٩] أي مجُيب الدُّعَاء.

إذن، «سَمِعَ اللهُ لَمِنْ حَمِدَهُ»: أي استجاب لَمن حمِده بالثَّوابِ عَلَى حَسَبِ حَمْدِه. والحمد: هو وصفُ المحمودِ بالكمالِ مع المحبَّةِ والتَّعظيم.

ومَن قال: إنَّ الحمدَ هو الثَّناء؛ فقد أخطأ، فليسَ الحمدُ هو الثَّناء، والدَّليل حديث الصَّلَاة: «فَإِذَا قَالَ الْعَبْدُ: الحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ قَالَ اللهُ: مَمِدَنِي عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ: الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ قَالَ: أَثْنَى عَلَيَّ عَبْدِي اللهُ اللهُ تكرارُ الحمد، ولَيسَ مُطلَقُ الحمد. الحمد.

إذن، الحمدُ وصفُ المحمودِ بالكمالِ مع المَحبَّةِ والتَّعظيم.

قَوْله: «قَالَ: رَبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ»، متى يقول: «رَبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ»؟ إِذَا كَانَ إِمَامًا

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الصَّلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة، رقم (٣٩٥).

أُو مُنْفَرِدًا؛ فيقول ذَلِك بعد انتصابِه قائمًا، وإنْ كَانَ مَأْمُومًا؛ يقولُه حين الرَّفعِ مِن الرُّفعِ مِن الرُّفعِ مِن الرُّكُوع؛ لأنَّ المَأْمُومَ لا يقول: سمع الله لَمن حمِده، فلا بُدَّ للانتقال مِن ذِكر، والذِّكرُ بالنِّسبةِ لِلْمَأْمُومِ هو قولُه: ربنا ولك الحمد.

إذن، (رَبَّنَا وَلَكَ الحَمْدُ) لها محلان: فبالنِّسبةِ للإِمَامِ والمُنْفَرِد، فمحلُّها بعد الْقِيَام؛ وبالنِّسبة لِلْمَأْمُومِ، فمحلُّها حال الرَّفع.

لو سأل سَائل: لماذا لا يَكُون المَأْمُومُ كالْإِمَام والمُنْفَرِد؟

والجَوَاب: لأنَّ المَاْمُومَ حين رَفْعِهِ مِن الرُّكُوعِ لا يقول: سمعَ اللهُ لَمَن حِده، وَمَن قال مِن العُلَمَاء: إنَّه يقول: سمع الله لمن حمده؛ فقد خالف قولَ النَّبِي ﷺ: «إِذَا قَالَ الإِمَامُ: سَمِعَ اللهُ لَمِنْ حَمِدَهُ، فَقُولُوا: رَبَّنَا لَكَ الحَمْدُ»، فلم يقل: قولوا مثله، بل قال: «فَقُولُوا: رَبَّنَا لَكَ الحَمْدُ»، وَهَذَا مِن الأُمُورِ الوَاضِحةِ، فمَن قال: إنَّ المَامُومَ يقول: سَمِعَ اللهُ لَمِنْ حَمِدَهُ، فالدَّليل عَلى خلافِ قولِه.

(رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ) فيها صِفَاتٌ أَرْبَع:

الصِّفة الأولى: ربنا ولك الحمد.

الصِّفة الثَّانِية: ربنا لك الحمد.

الصِّفة الثَّالثة: اللَّهُمَّ ربنا ولك الحمد.

الصِّفة الرَّابعة: اللَّهُمَّ ربنا لك الحمد.

فكل هَذِهِ الصِّفاتِ واردة، فهل نَقُولها جميعًا؟ لا، فهل نختار وَاحِدَةً مِنها ونداوم علَيْها؟ لا.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجماعة والإمامة، باب إنها جعل الإمام ليؤتم به، رقم (٢٥٦)، ومسلم: كتاب الصّلاة، باب ائتهام المأموم بالإمام، رقم (٤١٢).

# إذن كيف نَعْمَل؟

والجَوَاب: أنَّنا نَقُول مرةً هَكَذا، ومرةً هَكَذا؛ لأنَّها مِن العِبَاداتِ الَّتي وردت عَلَى وُجُوهِ متنوعة، فالْأَفْضَلُ أنْ نأتيَ بها عَلَى جميع الوُجُوه.

والخلاصة: أنَّه يُشْرَعُ للإِمَام والمُنْفَرِدِ أَنْ يقول: «سَمِعَ اللهُ لَمِنْ حَمِدَهُ» عند الرَّفعِ مِن الرُّكُوع، و «رَبَّنَا ولَكَ الحَمْدُ» إِذَا قام واستتَمَّ قائمًا، إلا المَأْمُوم فإنَّه يقولهُا حين الرَّفع.

وقَوْله: «رَبَّنَا ولَكَ الحَمْدُ»: الواو حرفُ عطف، فكأن هَذِهِ الجملةَ معطوفةٌ عَلَى قول: عَلَى قول: معلى قول: سمع اللهُ لِنْ حِدَه، فتقول: «رَبَّنَا ولَكَ الحَمْدُ» أي وبِناءً عَلَى ذَلِك أقول: ربنا ولك الحمد.

قَوْله: «وَكَانَ لاَ يَفْعَلُ ذَلِكَ فِي السُّجُودِ»: (كَانَ) الفَاعِل هو الرَّسولُ ﷺ، وإنْ شَتَ فقل: اسم (كَانَ) ضميرٌ يعود عَلَى الرَّسولِ صَاَّلَلَهُ عَلَىٰهِ وَسَلَّمَ. و «كَانَ لا يفعل ذَلِك»: أي لا يرفع يديْهِ فِي السُّجُود إِذَا سجد، وقد ورد حديثٌ في السُّنَن، عَنِ ابْنِ مسعود: «أَنَّهُ كَانَ يَرْفَعُ يَدَيْهِ فِي كُلِّ خَفْضٍ وَرَفْع» (١)، وَهَذَا معارض لحديث ابنِ عمر، لأَنَّه كُلَّما خفض ورفع، أو في كل خفضٍ ورفع، يَقْتَضِي أنْ يرفعَها إِذَا سجد وإذَا قام من السُّجُود، وحديث ابنِ عمر يقول: «لاَ يَفْعَلُ ذَلِكَ فِي السُّجُود، وحديث ابنِ عمر يقول: «لاَ يَفْعَلُ ذَلِكَ فِي السُّجُود، اللَّهُ عُود، فأيها نقدِّمُ؟

نقول: لا شَكَّ أَنَّنا نقدِّمُ حديثَ ابنِ عمر؛ لأنَّه في الصَّحيحينِ وغيرِهما، وذاك لَيسَ في الصَّحيحين، هَذِهِ وَاحِدَة.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي: أبواب الصّلاة، باب ما جاء في التّكبير عند الرُّكُوع والسجود، رقم (٢٥٣)، وقال: حسن صحيح.

ثانيًا: إنَّ ابنَ عمرَ قد ضبط الصُّورة تمامًا، حيثُ أثبت ونفى في صورةٍ وَاحِدَةٍ وعملٍ وَاحِد، فلا يقال: إنَّ هذا مِن بابِ المثبِت والنَّافي؛ فنقدِّمُ المثبِت لأنَّ النَّفي في حديث ابنِ عمرَ بمَعْنَى الإِثبات، إذ إنَّه يحكي صورةً معينةً، يقول: رفع في كذا، ولم يرفع في كذا، وليسَ نفيًا مُجُرَّدًا حَتَّى نَقُولَ: هذا مِن باب تَقابُلِ النَّفي والإِثبات؛ فيُقدَّمُ الإِثبات، وعلَيْه فيُحكم بشذوذ الحَدِيثِ الَّذي فيه أنَّه يرفع كُلَّما خفضَ ورفعَ، فنقول هو شاذٌ.

وابنُ القيم رَحِمَهُ اللّهُ سلك طريقًا آخر غيرَ الحكم بالشُّذوذ، وقال: إنَّه منقلبٌ عَلَى الرَّاوي، وأنَّ صَوَابَه: كَانَ يكبِّرُ كُلَّما خفض وكُلَّما رفع، كما وقع ذَلِك بِهَذَا اللَّهْظ في الصَّحيحين، فيَكُون هذا منقلِبًا، وإن كَانَ الانقلاب واقعًا، فالرَّاوي بشرٌ ينقل، وقد يتوهم في النَّقل فيَكُون هذَا الحَدِيث منقلِبًا، فبدل أنْ يقول: كَانَ يكبِّرُ كُلَّما خفضَ ورفعَ، قال: كَانَ يرفعُ يَدَيْه.

فيحمل هَذَا الحَدِيثُ عَلَى الأحاديث الصَّحيحة، أنَّ ذَلِك في التَّكبير، ولا يضرُّنا أَنْ نَقُولَ بالانقلاب؛ لأنَّنا لم نُكذِّب وحيًا، وإنَّما حكمنا بوهمٍ يمكن أن يقعَ من البشر.

والانقلاب يقع حَتَّى في الأحاديث الَّتي في الكُتُبِ الصَّحيحة، فكما جاء في البخاري، أنَّه يَبقى في النَّار فَضْلٌ فَيُنْشِئُ اللهُ لها أقوامًا فَيُدْخِلُهُمُ النَّارَ. والصَّواب: «يبقى في الجنَّة فضلٌ»، لكنِ انقلب عَلَى الرَّاوي؛ لأَنَّهُ ثبت في الصَّحيحين عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِيَهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ النَّبِيُ عَيَّيَةٍ: «تَحَاجَّتِ الجَنَّةُ وَالنَّارُ، فَقَالَتِ النَّارُ: أُوثِرْتُ بِالمُتكبِّرِينَ وَالنَّارُ، فَقَالَتِ النَّارِ أُوثِرْتُ بِالمُتكبِّرِينَ وَالنَّارِ، وَقَالَتِ الجَنَّةُ: مَا لِي لاَ يَدْخُلُنِي إِلَّا ضُعَفَاءُ النَّاسِ وَسَقَطُهُمْ، بِالمُتكبِّرِينَ وَالمُتَالِ لِلْجَنَّةِ: أَنْتِ رَحْمَتِي أَرْحَمُ بِكِ مَنْ أَشَاءُ مِنْ عِبَادِي، وَقَالَ لِلنَّارِ: إِنَّا اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَ لِلْجَنَّةِ: أَنْتِ رَحْمَتِي أَرْحَمُ بِكِ مَنْ أَشَاءُ مِنْ عِبَادِي، وَقَالَ لِلنَّارِ: إِنَّا اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَ لِلْجَنَّةِ: أَنْتِ رَحْمَتِي أَرْحَمُ بِكِ مَنْ أَشَاءُ مِنْ عِبَادِي، وَقَالَ لِلنَّارِ: إِنَّا أَنْتِ عَذَابِي أُعَذِّبُ بِكِ مَنْ أَشَاءُ مِنْ عَبَادِي، وَلَكُلِّ وَاحِدَةٍ مِنْهُمَا مِلْوُهَا، فَأَمَّا إِنَّا أَنْتِ عَذَابِي أُعَذِّبُ بِكِ مَنْ أَشَاءُ مِنْ عِبَادِي، وَلِكُلِّ وَاحِدَةٍ مِنْهُمَا مِلْوُهَا، فَأَمَّا

النَّارُ: فَلاَ تَمْتَلِئُ حَتَّى يَضَعَ رِجْلَهُ فَتَقُولُ: قَطْ قَطْ، فَهُنَالِكَ تَمْتَلِئُ وَيُزْوَى بَعْضُهَا إِلَى بَعْضٍ، وَلاَ يَظْلِمُ اللهُ عَنَّكِمً مِنْ خَلْقِهِ أَحَدًا، وَأَمَّا الْجَنَّةُ: فَإِنَّ اللهَ عَنَّكِمَلَ يُنْشِئُ لَهَا خَلْقًا»(۱)، وَهَذَا هو الصَّحيح.

أمَّا أَنْ يَخلَقَ الله لـها أقوامًا، فَهَذَا لا يُمْكِن؛ لأنَّ الله يَكُون خلق هؤُلاءِ ليُعذِّبَهم، وَهَذَا يُنافي كهال العدل، بل وينافي العدل أصلًا.

فالانقلابُ عَلَى الرَّاوِي أمرُ ممكن، ولا يُعتبَر قدحًا فيه؛ لأَنَّه بشرٌ، والبشر يَنسى كَمَا تَنْسَوْنَ»(٢).

# مِن فُوائِد هَذا الحدِيثِ:

الرَّدُّ عَلَى قول مَن قال من العُلَمَاء: إنَّ الإِنْسَانَ إِذَا سجد سجدةَ التِّلاوةِ في الصَّلَاة رفع يَدَيْه، فبَعْض العُلَمَاء يرى أنَّ الإِنْسَانَ إِذَا قرأ آيةَ السَّجدة وهو يُصلِّي وسجد يرفع يَدَيْه كالرُّكُوعِ مِن وسجد يرفع يَدَيْه كالرُّكُوعِ مِن قيام.

إذن، لدينا قولٌ يقول: لا يرفعُ الإِنْسَانُ يدَيْه في السُّجُود إلا إِذَا سجد للتلاوة وهو يُصلِّي، فإنَّه يرفع يدَيْه قياسًا عَلَى الرُّكُوع؛ لأنَّ الرُّكُوع إنحاءٌ مِن قيام، وَهَذَا إنحاءٌ مِن قيام. فيقال: لا صِحَّة لِهَذا القياس؛ لأنَّه في مقابلة النَّص، والنَّص هو حديثُ ابنِ عمر «كَانَ لاَ يَفْعَلُ ذَلِكَ فِي السُّجُودِ»، وَهَذَا عامٌّ لكل سجود.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب التفسير، باب تفسير سورة ق، رقم (٤٥٦٩)، ومسلم: كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها، باب النار يدخلها الجبارون والجنة يدخلها الضعفاء، رقم (٢٨٤٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، أبواب القبلة، باب التوجه نحو القبلة حيث كان، رقم (٣٩٢)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب السَّهْو في الصَّلاة والسجود له، رقم (٣٩٢).

ومِن المَعْلُومِ أَنَّ الرَّسولَ عَلَيْ كَانَ يقرأ السَّجدة في الصَّلاة ويَسْجُد، كَمَا في حديث أَبِي رَافِع، قَالَ: «صَلَّيْتُ مَعَ أَبِي هُرَيْرَةَ صَلاةَ الْعَتَمَةِ فَقَرَأَ إِذَا السَّمَاءُ انْشَقَّتْ فَسَجَدَ فِيهَا، فَقُلْتُ لَهُ: مَا هَذِهِ السَّجْدَةُ؟ فَقَالَ: سَجَدْتُ بِهَا خَلْفَ أَبِي الْقَاسِمِ عَلَيْ ، فَلَا أَزَالُ أَسْجُدُ بِهَا حَتَّى أَلْقَاهُ »(۱)، ولم يُنقلُ أَنَّه رفع يدَيْه.

وعلى هذا، فالقياسُ غيرُ صحيح؛ لأنَّه في مقابلةِ النَّص، ولا قياسَ في مقابلة النَّص، والعُلَمَاءُ يسمون القياسَ في مقابلة النَّصّ، قياسًا فَاسِدَ الاعتبار، أي أنَّه غيرُ مُعْتَبَر.

## 

٩٢ - عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضَالِلَهُ عَلَى، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «أُمِرْتُ أَنْ أَسْجُدَ عَلَى سَبْعَةِ أَعْظُمٍ عَلَى الجَبْهَةِ» وَأَشَارَ بِيَدِهِ عَلَى أَنْفِهِ وَالْيَدَيْنِ وَالرَّكُبْتَيْنِ، وَأَطْرَافِ الْقَدَمَيْنِ» (٢).

# الشتارح

قَوْله: «أُمِرْتُ» بالبناء للمفعول، وحُذفَ المفعولُ لِلْعِلمِ به؛ لأنَّه مِن المَعْلُومِ أَنَّه لا أَحدَ يأمرُ النَّبي ﷺ بشَيْء مِن الشَّرع إلا الله.

إذن أمرَه الله، وَهَذَا فِي الأُمُورِ الشَّرِعية، وفِي الأُمُورِ الكَوْنيَّة، قال اللهُ تعالى: ﴿وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴾ [النِّسَاء:٢٨]، فحُذِفَ الفَاعِلُ لِلْعِلْمِ به؛ لأَنَّه مِن المَعْلُومِ أَنَّ الخالقَ هو اللهُ عَنَّهَجَلَّ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب سجود التلاوة، رقم (٥٧٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب صفة الصَّلاة، باب السجود على الأنف، رقم (٧٧٩)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب أعضاء السجود والنهي عن كف الشعر والثوب، رقم (٤٩٠).

واعْلَم أَنَّه قد ثبت الحَدِيثُ بلفظِ آخر، وهو «أُمِرْنَا أَنْ نَسْجُدَ»<sup>(۱)</sup>، فأمَّا اللَّفظ الثَّانِي فالأَمْرُ وَاضِحٌ فيه أَنَّ الأَمْرَ للأَمةِ جميعًا، وإنْ كَانَ اللَّفظُ الأولُ «أُمِرْتُ»، فأمرُ النَّبِيِّ عَلَيْهِ أَمرٌ له ولأمتِه، فالخطابُ الخاصُّ بالرَّسولِ عَلَيْهِ إِذَا لمْ يكنْ دَلِيلٌ عَلَى اختصاصِه به، فهو له وللأمَّة.

وقد يَسْأَل سَائل: وهل الأمةُ تدخل في الخطاب الموجَّهِ للرَّسولِ ﷺ بمُقْتَضَى الخَطابِ أو بمُقْتَضَى التَّأَسِّي؟

والجَوَاب: أنَّ فيه قولان لِلْعُلَماء:

الْقَوْل الْأَوَّل: إنَّ الأمةَ تدخل بمُقْتَضَى الخطاب، وذَلِك أنَّ خطابَ زعيم الأمةِ خطابٌ له ولَمن تبعَه. ولهِذا لو قال القائد الأَعْلَى لضَابِط: اذهب إِلَى الجبهةِ الفُلانية. كَانَ هذا خطابًا له ولَمن يتبعُه مِن الجند.

الْقَوْل الثَّانِي: أنَّ الأمة تدخل في الخطاب بمُقْتَضَى التَّأَسِّي؛ أي أنَّ الرَّسولَ ﷺ إِذَا أُمِرَ بشَيْء، فإنَّنا نفعلُه تَأَسِّيًا به.

والخلافُ هنا قريبٌ مِن اللَّفْظ؛ لأنَّ الثَّمرةَ وَاحِدَة، فالوَاقِع أنَّ الخلافَ قريبٌ مِن اللَّفْظ، والخلافُ اللَّفْظيُ لا يَنْبَغِي للإِنْسَانِ أنْ يُشغِلَ نفسَه به ما دام الحكم ثابتًا، فلا حاجةَ أنْ يقول: هل هُم أُمروا به عن طريقِ المُخاطبةِ أو عن طريق التَّأسِّي.

قَوْله: «أُمِرْتُ أَنْ أَسْجُدَ عَلَى سَبْعَةِ أَعْظُمٍ»: وَهَذَا إِجَال، ثم قال: «عَلَى الجَبْهَةِ»، وهُنَا نسأل: ما هي الحِكْمَة من تصدير الخطابِ مُجملًا ثم التَّفصيل؟ أي لماذا لم يكنِ التَّفصيلُ مِن أولِ الأَمْر؟

نَقُول: الحِكْمَةُ هو شدُّ ذهنِ المخاطَب؛ لأنَّ المخاطَبَ إِذَا أَتَاهُ الخِطابُ بصِفَةِ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب صفة الصَّلاة، باب السجود على سبعة أعظم، رقم (٧٧٧).

الإجمالِ بقيَ متشوفًا إِلَى التَّفصيل، فإِذَا جاء التَّفصيلُ ورد عَلَى ذهنٍ مُتَهَيِّئٍ له، فصار ذَلِك أحفظَ وأضبطَ.

فسرها بقولِه: «عَلَى الجَبْهَةِ»، وَهَذَا يسميه المُعربون بدلًا لإِعادَة العَامِل، بدل مِن سَبْعَة، بدلُ بَعْضٍ مِن كل، وإنْ شئتَ فقل: عطفُ بيانٍ، لكنَّه عَلَى كل حالٍ بإِعادَة العَامِل، والعَامِل هنا «عَلَى الجَبْهَةِ».

قَوْله: «وَأَشَارَ بِيَدِهِ عَلَى أَنْفِهِ»: إِشَارَة إِلَى أَنَّ الأَنفَ تبعٌ للجبهة، وليست عضوًا مستقلًا، وليست عضوًا داخلًا في الجبهة؛ وذَلِك لأنَّ بينه وبين الجبهة فاصل، وهو المنخفِض مِن الأنف لا يَسْجُد، فلما كَانَ هذا يُسمَّى باسم آخر غير الجبهة أشار إلَيْه، ولما كَانَ تابعًا لها أشار إلَيْها أيضًا، قال: «وَأَشَارَ بِيَدِهِ عَلَى أَنْفِهِ».

قَوْله: ﴿ وَالْيَكَيْنِ ﴾: المُراد بهما الكَفَّان؛ لأنَّ الْيَدَ إِذَا أُطلقت فالمُرَادُ بها الكف، والدَّليل عَلَى هذا قَوْله تعالى: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطْ عُوَا أَيْدِيَهُمَا ﴾ [المائدة:٣٨] أي أَكُفَّهُما، ولمَّا أَرَاد سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ما زاد عَلَى ذَلِك، قال: ﴿ فَأَغْسِلُوا وَجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمُ إِلَى الْمَرَافِقِ ﴾ [المائدة:٦].

وبِهَذَا نعرف أَنَّ الْقَوْلَ الرَّاجِحَ الَّذي لا شَكَّ فيه، أَنَّ المتيمِّمَ إِنَّمَا يتيمم بَعْضوَيْن فقط وهما الكفَّان، وأَنَّ التَّيمُّمَ إِلَى المِرفقِ بِدْعَةُ، وإنْ كَانَ بَعْضُ العُلَمَاءِ ذهب إِلَيْه، لكنه لَيسَ بصَوَاب.

إذن المُرَاد بـ (اليَدَيْنِ) الكفَّان؛ لأنَّ الْيَدَ إِذَا أُطلقت فهي خَاصَّةٌ بالكفِّ، والركبتَيْنِ، وأطرافِ القدمَيْن، أي الأصابع، فهَذِهِ سَبْعَةُ أعظُم: الجبهة، والْيدان، وأطرافُ القَدَمَين؛ هَذِهِ السَّبعةُ أعظُم، أُمر النَّبي -صلَّى الله علَيْه وعلى آله وسلم- أنْ يَسْجُدَ علَيْها، والسُّجُود أنْ يبدأ بركبتيه، ثم كفيه، ثم جبهته وأنفه.

لو قال قَائِل: النَّبي ﷺ بدأ بالجبهة، فتُقدم الجبهة أولًا عند السُّجُود؛ لأنَّه عَلَيْهِ الصَّلَامُ ذكرها أولًا؟

قلنا: هذا قولٌ لا قَائِلَ به، والنَّبي عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ إِنَّما بدأ بالأَعْلَى فالأَعْلَى، فالجبهة فوقَ الكفانِ فوق الركبتان فوق أطرافِ القدمَيْن؛ والجبهة فوقَ الكفانِ فوق الركبتان فوق أطرافِ القدمَيْن؛ إذن الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلَاهُ وَالسَّجُود أولًا عَلَى الركبتين، ثم عَلَى الكفين، ثم عَلَى الجبهة والأنف، هذا هو التَّرتيبُ التنازلي الطَّبِيعي؛ ثم هو أيضًا ما جَاءَت به السُّنة، فعَنْ أبي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ الْخَلْقُ بُرُوكَ الْبَعِيرِ» (١)، والبعيرُ إذا سَجَدَ أَحَدُكُمْ فَلْيَضَعْ يَدَيْهِ قَبْلَ رُكْبَتَيْهِ، وَلَا يَبْرُكُ بُرُوكَ الْبَعِيرِ» (١)، والبعيرُ إذا بَرَك يقدِّمُ يدَيْه، فأول ما ينحني مِن البعير عند البُروك هما الْيَدان، وَهَذَا شَيْء يشاهده الإِنْسَان.

وقد زعم بَعْضُ النَّاسِ أَنَّ ركبتَيِ البعير بيدَيْه؛ فنقول: نعم، نحن قلنا: بيدَيْه، لكنْ هل قال الرَّسول عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: إِذَا سجد أحدُكم فلا يبركُ عَلَى ما يبركُ علَيْه البعير؟

الجَوَاب: لا، وإنَّما نهى عنِ الكَيفِيَّةِ لا عَنِ العضو الَّذي يُسجد علَيْه، فقال: «لَا يَبْرُكُ بُرُوكَ الْبَعِيرِ»، فالتَّشبيه هنا واقعٌ عَلَى الكَيفِيَّةِ ولَيسَ عَلَى العضوِ الَّذي نَسجُد علَيْه.

ونحن نَقُول: نوافق عَلَى أنَّ الركبتين في البعير بيَدَيْه، لكنَّ الرَّسولَ ﷺ لمْ يقل: فلا يبرك عَلَى ما يبرك علَيْه البعير، وحِينَئَذٍ يتبين أنَّ الْقَوْلَ الرَّاجحَ هو أنْ يبدأ بركبتيه قبل يَدَيْه ودَلِيله مِن السُّنة وَاضِح.

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي: كتاب صفة الصَّلاة، باب أول ما يصل إلى الأرض من الإنسان في سجوده، رقم (١٠٩١).

فإنْ قال قَائِل: في آخر الحَدِيث «لْيَضَعْ يَدَيْهِ قَبْلَ رُكْبَتَيْهِ».

قلنا: هذا يناقض أولَ الحَدِيث، فهو مُنقلبٌ عَلَى الرَّاوي، وصَوَابه وليضعْ ركبتيه قبلَ يَدَيْه، لكنَّ الرَّاوِي توهَّم فانقلب عليه، هَكَذا علل ابنُ القيم هَذِهِ الجملة في الحَدِيث، وهو تعليلٌ وَاضِح؛ لأَنَّنا لو قلنا: وليبدأ بيَدَيْه قبل ركبتيه، لكان آخرُ الحَدِيثِ الَّذي جاء كالمِثَال مطابقًا لأولِه الَّذي جاء كالقَاعِدَة.

إِذَا سجد الإِنْسَانُ عَلَى حائلٍ يحول بينَه وبين مُصلاه، فهل يُجزِئه السُّجُود؟ والجَوَاب: في هذا تفصيلٌ عَلَى النَّحوِ التَّالي:

أولًا: إِذَا كَانَ الحَائلُ مِن أعضاءِ السُّجُودِ فإنَّه لا يُجزئ، فلو وضع الإِنْسَانُ جبهتَه عَلَى كفَيْه حال السُّجُود، فهنا لا يُجزئ السُّجُود؛ لأنَّ حقيقةَ الأَمْرِ أنَّه سجد عَلَى الأعضاءِ ما عدا الَّذي وضعَه عَلَى العضو.

وكذَلِك أيضًا لو وضع إِحْدَى الرِّجلين عَلَى الأُخْرَى لمْ يُجزئ؛ لأنَّ الحائلَ مِن أعضاء السُّجُود.

وكذَلِك لو ضع كفيْه عَلَى أطراف ركبتيْه في السُّجُود فإنَّه لا يُجزئ، لأنَّ الحائلَ مِن أعضاء السُّجُود.

ثانيًا: أَنْ يَكُونَ الحَائلُ مِن غيرِ أعضاءِ السُّجُود، منفصلًا عَنِ المُصَلِّي، فَهَذَا لا بَأْسَ به، كأنْ يضعَ الإِنْسَانُ قطعةَ قهاشٍ فيَسْجُدَ علَيْها؛ لأنَّه ثبت عَنِ النَّبِيِّ –صلَّى اللهُ علَيْه وعلى آلِه وسلَّم – أنَّه سجد عَلَى الخُمْرَة، والخمرة: قطعةٌ منسوجةٌ مِن الخوص، والنَّبي عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ لا يفعل شيئًا مَكْرُوهًا.

فنقول: إِذَا كَانَ الحائل مِن غيرِ الأعضاء، منفصلٌ عَنِ المُصَلِّي فلا بَأْسَ به، إلا أنَّ الفُقَهَاء رَحِهُمُ اللهُ قَالُوا: لا يَخُصُّ جبهته بِهَذَا الحائل، أي لا يجعل القطعة صغيرةٍ

تَسَعُ الجبهة فقط؛ وعلَّلوا هذا بأنَّه فعلُ الرَّافضة، فإن الرَّافضة عندهم ألا يَسْجُدَ الإِنْسَانُ عَلَى شَيْء لم يكن مخلوقًا مِن الأَرْض، ولذَلِك تجدهم في مسَاجدِهم لا بُدَّ أَنْ يَكُونَ معهم شَيْءٌ يُحُول بينَهم وبين الفراش، وبَعْضُهم يغلو فيقول: لا بُدَّ أَنْ يَكُونَ السُّجُودُ عَلَى شَيْءٍ من الأَرْض الَّتي قُتل علَيْها الحسينُ بنُ على رَعِوَلِيَهُ عَنْهَا مِن كربلاء، ولِهِذا تجد في مسَاجدهم مصنوعاتٍ من المَدر، أي من الطِّين، مَوْضُوعاتُ في الرُّفوف، مَن دخل المَسْجِد أخذ وَاحِدَة لِيَسْجُدَ علَيْها.

قال العُلَمَاءُ رَحِمَهُمُ اللَّهُ: الحائلُ الَّذي يجول بين المُصَلِّي وبين الأَرْض، إِذَا كَانَ خاصًا بالجبهة فإنَّه مَكْرُوه؛ اتقاءً لمشابهة الرَّافضة.

ثالثًا: أَنْ يَكُونَ الحائلُ مُتَّصلًا بالإِنْسَانِ مِن غير أعضاءِ السُّجُود، أي أَنْ يَسْجُد مثلًا عَلَى طرف العِمامة فَهَذَا مَكْرُوه لا يَنْبغِي فعله إلا لحَاجَة، فعَنْ أَنسِ بْنِ مَالِكِ، قَالَ: «كُنَّا نُصَلِّي مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ فِي شِدَّةِ الحَرِّ، فَإِذَا لَمْ يَسْتَطِعْ أَحَدُنَا أَنْ يُمَكِّنَ جَبْهَتَهُ مِنَ الْأَرْضِ، بَسَطَ ثَوْبَهُ، فَسَجَدَ عَلَيْهِ» (۱)، والشَّاهد قولُه: «فَإِذَا لَمْ يَسْتَطِعْ أَحَدُنَا أَنْ يُمَكِّنَ جَبْهَتَهُ مِنَ الْأَرْضِ، بَسَطَ ثَوْبَهُ، فَسَجَدَ عَلَيْهِ» (۱)، والشَّاهد قولُه: «فَإِذَا لَمْ يَسْتَطِعْ أَحَدُنَا أَنْ يُمَكِّنَ جَبْهَتَهُ مِنَ الْأَرْضِ»: يعني لشدةِ الحَرارَة، بسط ثَوْبَه وسجد عليْه.

فهَذِهِ أَقْسَامٌ ثَلاثَة: قسمٌ ممنوعٌ ولا يصحُّ مع سجوده، وقسمٌ مَكْرُوه، وقسم جائز.

لو سأل سَائل: لو أنَّ إِنْسَانًا لا يَسْتَطِيع أَنْ يَسْجُدَ عَلَى هَذِهِ الأعضاءِ السَّبعةِ جَمِيعًا، فهل يُجزئ السُّجُودُ عَلَى بَعْضِها للضرورة؟

والجَوَابِ: نعم، يكفيه ما يَسْتَطِيع أَنْ يَسْجُدَ علَيْه.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب استحباب تقديم الظهر في أول الوقت في غير شدة الحر، رقم (٦٢٠).

ولو سَأَلَ سَائِلٌ: بالنِّسبة للمَرْأَةِ حِينَما تصلي وعلَيْها خِمارٌ يسقط عَلَى وجهِها عند السُّجُود، فيَكُون حائلًا بينها وبين الأَرْض، فما حكمها؟

والجَوَاب: يَنْبَغِي للمَرْأَةِ إِذَا أَرَادت السُّجُودَ وغطى الخِهار وجهَها؛ فإنَّها ترفعُه ولا تجعلُه حائلًا بينها وبين الأَرْض.

ولو سَأَلَ سَائِلٌ: ما حكم السُّجُودِ عَلَى جزءٍ مِن الأَرْض، لكنَّه مرتفعٌ عن باقي الأَرْض؟

والجَوَاب: نظرنا، إنْ كَانَ السُّجُودُ بَهَذِهِ الكَيفِيَّةِ إِلَى القعودِ أقربُ مِنه إِلَى السُّجُود؛ فَهَذَا لَيسَ بسجود، وإنْ كَانَ إِلَى السُّجُود أقرب؛ فهو سجود صحيح.

ولو سَأَلَ سَائِلٌ: أَحْيانًا نرى بَعْضَ العَامَّةِ حين يَسْجُدُونَ ترتفع أقدامُهم عَنِ الأَرْضِ أثناءَ السُّجُود، فإِذَا قضى الصَّلَاة هل نأمرُه بإعادَةِ الصَّلَاة؟

والجَوَاب: نعم، نأمرُه بالإِعادَة؛ لأنَّه بذَلِك لم يَسْجُدْ عَلَى الأعضاءِ السَّبعةِ كَامِلة مع استطاعتِه، والسُّجُودُ عَلَى الأعضاء السَبْعَةِ ركنٌ في الصَّلَاة.

ولو سَأَلَ سَائِلٌ: ما حكم العِمَامةِ عَلَى الرَّأْس أو ما شابهَها، كالطَّاقيةِ إِذَا كَانَتْ تغطى الجبهة أثناءَ الصَّلَاة؟

والجَوَاب: الطَّاقيةُ والعِمامة إِذَا كَانَتْ تنزل عَلَى الجبهة؛ يؤخرها ويرفعها عند السُّجُود، ولا بُدَّ وإلا وقع في المَكْرُوه.

# مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: أَنَّ النَّبِي صَاَّلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَبَدٌ تتوجه إِلَيْه الأَوَامِر، لقولِه: «أُمِرْتُ»، ويتفرع عَلَى هَذِهِ الفَائِدَة: بيانُ ضلالِ وسفهِ مَن تعلقوا بالرَّسولِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ حَتَّى جعلوه رَبًّا يدعونه ويستغيثون به؛ لأنَّ النَّبِي ﷺ بنفسِه يُبطِل هَذِهِ الدَّعوى

في جميع أَعْمَالِه، بل إِنَّ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى قال له: ﴿ قُل لَا آقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآبِنُ اللهِ وَ هُلَهُ وَلَا أَعَلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَا آقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ إِنْ أَنَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَىٰ ﴾ [الأنعام: ٥٠]، وجملة ﴿ إِنْ أَنَا إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَىٰ ﴾ ولستُ مِمن ﴿ إِنْ أَنَا إِلَّا عَبِدٌ أُمِرَ فَاتَّبَعَ، ولستُ مِمن عنده خزائنُ الله، ولا عنده علمُ الغيب.

وعلى هذا، فالَّذِين يترنمون بقول البُوصيري(١):

يَا أَكْرَمَ الْخَلْقِ مَا لِي مَنْ أَلُوذُ بِهِ سَوَالَ عِنْدَ حُلُولِ الْحَادِثِ الْعَمَمِ الْعُمَمِ الْعُمَ إِنْ لَمْ تَكُسنْ آخِسذًا يَسوْمَ المِيعَسادِ يَدِي عَفُوًا وَإِلَّا فَقُلْ يَا ذَلَّةَ الْقَدَمِ فَإِنَّ مِنْ جُودِكَ السَّدُنْيَا وَضَرَّتَهَا وَمِنْ عُلُومِكَ عِلْمَ اللَّوْحِ وَالْقَلَمِ

فَالَّذِينَ يَتَرَنَّمُونَ بَذَلِكَ إِنَّمَا يَتَرَنَّمُونَ بِمَا يَعْضَبُ اللهَ وَرَسُولَه، بِلَ بِمَا هُو شركُ وهم لا يعلمون، لو أنَّ الرَّسُولَ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ سمع مثلَ هذا الْقَوْلِ لأنكرَه أعظم الإنكار، ولاستباحَ دمَ القَائِل؛ لأنَّه شركٌ صريح.

قال بَعْضُ أهلِ الْعِلْم: إِذَا كَانَ مِن جُودِ الرَّسولِ ﷺ الدُّنيا وضَرَّتُها، وضرتُها هي الآخِرَة، فها الَّذي بقي لله؟ ما بقي شَيْءٌ!

وإِذَا كَانَ مِن عُلُومِه الكَثِيرَةِ العَظِيمَةِ عِلمُ اللَّوحِ والقَلم، وعلمُ اللوحِ والقلمِ لا يعلمُه إلا اللهُ عَزَقِجَلَ، وَهَذَا جعلَه مِن عُلُومِ الرَّسولِ وَلَيسَ هو علم الرَّسُولَ كله.

إذن نَقُول: هذا الْفِعْلُ لا يرضاه اللهُ ورَسُولُه، وهو شركٌ باللهِ عَرَّفِجَلَ، ولا يحل لَمْن يؤمنُ بالله والْيَوْمِ الآخرِ أَنْ يترنَّمَ به، لكنَّ الشَّيطانَ يزين للنَّاس سوءَ أَعْمَالِمهم، وَهَذَا هو الخسرانُ العَظِيم، كما قال تعالى: ﴿ أَفَمَن زُيِّنَ لَهُۥ سُوَةٌ عَمَلِهِ عَرَاهُ حَسَنًا فَإِنَّ ٱللّهَ يُضِلُّ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى مَن يَشَآءُ ﴾ [فاطر: ٨].

<sup>(</sup>١) قصيدة «البردة».

المهم، أَنْ نَأْخِذَ مِن «أُمِرْتُ» أَنَّ النَّبِي عَيْكَ عِبْدٌ للهِ عَزَّفَجَلَّ تتوجه إِلَيْه الأوَامِر.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّه لا بُدَّ مِن السُّجُودِ عَلَى هَذِهِ الأعضاءِ السَبْعَة؛ وذَلِك لأنَّ صيغةَّ الخبرِ تدل عَلَى تأكُّدِها، حيثُ أُسند الأَمْرُ إِلَى الله عَرَّفَجَلَّ بلفظ الأَمْر، والسُّجُودُ علَيْها ركنٌ مِن أَرْكَانِ الصَّلَاة.

وعلى هذا، فمَن رفعَ أنفَه في حال السُّجُود لم يصحُّ سجودُه، ومَن رفع يدَه لم يصحَّ سجودُه، مَن رفع رجلَه لم يصحَّ سجوده، ومن رفع يَدَيْه جميعًا فمِن بَاب أَوْلى ألا يصحَّ.

ولكن، هل المُرادُ أنْ يبقى سَاجدًا عَلَى هَذِهِ الأعضاءِ الأعظُمِ السَّبعةِ مِن أولِ السُّجُودِهِ إِلَى آخرِه، بمَعْنَى أنَّه لـو رفع أحدَ هَذِهِ الأعضاءِ ولـو لحظةً بطُل سجُوده أو يُقال يُكتفى بالأكثر؟

والجَوَاب: يَحتمل أَنْ يُقال: يُكتفى بالأكثر، وأَنَّ الإِنْسَانَ لو قُدِّر أَنَّه أَصَابَه حِكَّة؛ فرفع يدَه يحك جسدَه لم يَبطُلُ سجودُه؛ لأنَّه رفعٌ يسيرٌ، والعِبرةُ بالكُلِّ.

ولكن نَقُول: وإنْ كَانَ هذا له وجه، لكنَّ الاحْتِيَاطَ ألا يرفعَ شيئًا مِن هَذِهِ الأعضاء ما دام سَاجدًا.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: جَوَازُ الْعَمَلِ بالإِشَارَة، لقولِه: «وَأَشَارَ بِيَدِهِ عَلَى أَنْفِهِ»، والْعَمَلُ بالإِشَارَةِ عند العجزِ عَنِ النُّطقِ لا شَكَّ أَنَّه مُعتبرٌ؛ لأَنَّه لا سَبِيلَ إِلَى الإفهامِ إلا بذَلِك، فالأبكم مثلًا تُعتبَرُ إشارتُه؛ لأَنَّه لا يَسْتَطِيع النُّطق، ومَن لا يَسْتَطيع النُّطق لعلةٍ غيرِ البكم تُعتبَرُ إشارتُه أيضًا.

وعَنْ أَنْسِ رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ يَهُودِيًّا قَتَلَ جَارِيَةً عَلَى أَوْضَاحٍ لَـهَا، فَقَتَلَهَا بِحَجَرٍ، فَجِيءَ بِهَا إِلَى النَّبِيِّ وَبِهَا رَمَقٌ، فَقَالَ: «أَقَتَلَكِ فُلاَنٌ؟» فَأَشَارَتْ بِرَأْسِهَا: أَنْ لاَ،

ثُمَّ قَالَ الثَّانِيةَ، فَأَشَارَتْ بِرَأْسِهَا: أَنْ لاَ، ثُمَّ سَأَلَهَا الثَّالِثَةَ، فَأَشَارَتْ بِرَأْسِهَا: أَنْ لاَ، ثُمَّ سَأَلَهَا الثَّالِثَةَ، فَأَشَارَتْ بِرَأْسِهَا: أَنْ لاَء ثُمِّرَتْ إشاراتُها؛ لأَنَّها عاجزةٌ عَنِ الكَلام.

إذن، الأخرسُ الَّذي لا يتكلَّمُ بأصلِ الخِلقةِ إشارتُه مُعتبَرةٌ، هذا أولًا. ثانيًا: مَن أَصَابَته علةٌ لا يَسْتَطِيع معها الكَلَام؛ فإشارتُه مُعتبَرةٌ.

ثالثًا: الإِشَارَةُ لِحَاجَة، كما لو أَرَاد الإِنْسَانُ أَنْ يُكلِّمَ صاحبًا له بحضرة أناس، ويجب ألا يطلعَ علَيْه النَّاس، فأشار إلَيْه مثلًا؛ يعني انصرِف، فهو يَسْتَطِيع أَنْ يقولَ: انصرِفْ، لكنَّه لا يحبُّ أَنْ يسمعَ القوم، فأشار إلَيْه، تُعتبَرُ إشارتُه؛ لأنَّه لحَاجَةٍ.

رابعًا: إِذَا كَانَتِ الإِشَارَةُ لغيرِ حاجةٍ مع إمكان النُّطقِ وعدم الحَاجَة إِلَيْها، فهل تُعتبر.

الجَوَاب: نعم، تُعتبر الإِشَارَةُ ولكنْ بِشَرْطِ أَنْ تَكُونَ مفهومةً، ويدل لهِذا إِشَارَةُ النَّبِيِّ عَلَى أَنْ يقول: إِشَارَةُ النَّبِيِّ عَلَى أَنْ يقول: الجبهةُ هو الأنف، لكنَّه أشار إِلَى الأنف.

إذن القَاعِدَة: كلَّ إِشَارَةِ مفهومةٍ مِن يَسْتَطِيع الكَلَامَ ومِن لا يَسْتَطِيع الكَلَامَ مُعتبرةٌ.

لو قال لزوجتِه: أنتِ طالق، وأشار بأَصَابِعِه الثَّلاثة أَنْ ثلاثًا، فإنَّها تُطلَّقُ ثلاثًا؛ لأنَّ هَذِه إِشَارَةٌ مفهومة.

ولو قال يُخاطِب زوجاتِه الأَرْبَع: أنتنَّ طوالق، وأشار، تُعتبر، مع أنَّه لا حاجةً للإِشَارَة، لكنْ رُبَّها يشير للتَّوكيد.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الديات، باب من أقاد بالحجر، رقم (٦٤٨٥)، ومسلم: كتاب القسامة والمحاربين والقصاص والديات، باب ثبوت القصاص في القتل بالحجر وغيره، رقم (١٦٧٢).

فالحَاصِلُ أَنَّ كلَّ إِشَارَةٍ مفهومةٍ فهى مُعتَبرةٌ، سواءٌ كَانَتْ مِمن يَسْتَطِيع النَّطقَ وَمِن لا يَسْتَطِيع.

كذَلِك فإنَّ النَّبي ﷺ صلَّى بأَصْحَابِه ذات يومٍ جالسًا، ووقفوا؛ فأشار إلَيْهم أنِ اجلسوا، النُّطق هنا مُمتنَع شرعًا.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ الإِنْسَانَ إِذَا سجد عَلَى الْيَدَيْنِ ولو مَقُلُوبتَيْنِ، فإنَّ السُّجُودَ مُجزئٌ، لعُمُومِ قولِه: «وَالْيَدَيْنِ»، لكنَّه لا شَكَّ أَنَّه خلافُ السُّنة.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: أَنَّ الإِنْسَانَ لو سجد عَلَى جنبِ الرِّجلِ لا عَلَى أطرافِها فلا يُجْزِئ؛ لأَنَّ النَّبي ﷺ قال: «وَأَطْرَافِ القَدَمَيْنِ»، ولم يقل: والقدميْن، فلو قال: والقدميْن، قلنا: إِذَا مست القَدَمانِ الأَرْضَ فالسُّجُودُ مُجْزِئٌ، لكنَّ النَّبي ﷺ خصَّ السُّجُودَ بأطرافِ القدميْن؛ لأنَّ القدميْنِ سَوْفَ تَكُونانِ منصوبتيْن، وإِذَا كانتا منصوبتيْن فلا سَبِيلَ إِلَى السُّجُودِ إلا عَلَى أطرافِها.

### 

٩٣ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قال: كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِذَا قَامَ إِلَى الصَّلَاةِ يُكَبِّرُ حِينَ يَقُومُ، ثُمَّ يُكَبِّرُ حِينَ يَرْفَعُ صُلْبَهُ مِنَ يَقُومُ، ثُمَّ يُكَبِّرُ حِينَ يَرْفَعُ صُلْبَهُ مِنَ اللهُ لَمِنْ حَمِدَهُ»، حِينَ يَرْفَعُ صُلْبَهُ مِنَ الرَّكْعَةِ، ثُمَّ يَقُولُ وَهُو قَائِمٌ: «رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ» ثُمَّ يُكَبِّرُ حِينَ يَهْوِي سَاجِدًا، ثُمَّ يَكَبِّرُ حِينَ يَرْفَعُ رَأْسَهُ، ثُمَّ يَفْعَلُ يُكَبِّرُ حِينَ يَرْفَعُ رَأْسَهُ، ثُمَّ يَفْعَلُ يَكَبِّرُ حِينَ يَرْفَعُ رَأْسَهُ، ثُمَّ يَفْعَلُ ذَلِكَ فِي الصَّلَاةِ كُلِّهَا حَتَّى يَقْضِيهَا، وَيُكَبِّرُ حِينَ يَقُومُ مِنَ الثِّنْتَيْنِ بَعْدَ الجُلُوسِ (۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب صفة الصَّلاة، باب إتمام التَّكبير في السجود، رقم (٧٥٦)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب إِثْبات التَّكبير في كل خفض ورفع في الصَّلاة إلا رفعه من الرُّكُوع، رقم (٣٩٢).

# الشترح

قَوْله: «إِذَا قَامَ إِلَى الصَّلَاةِ يُكَبِّرُ»: وَهَذَا مَعْنَى قولِه ﷺ للمُسِيء في صَلَاته: «اسْتَقْبِل القِبْلَةَ وَكَبِّرْ» (١).

وقَوْله: «يُكَبِّرُ حِينَ يَقُومُ»: فيقول: اللهُ أَكْبَرُ، وهَذِهِ هي تَكْبيرَةُ الْإِحْرَام، الَّتي لا يُمْكِن أنْ يدخلَ الصَّلَاة إلا بها.

قَوْله: «ثُمَّ يُكَبِّرُ حِينَ يَرْكَعُ»: أي حين يَشرَع في الرُّكُوع، ولا يصحُّ أَنْ نَقُول: حين يصلُ إِلَى الرُّكُوع فإنَّه يتلقى ذِكرًا آخر وهو التَّسبيح، فيتعين أَنْ يُحمَلَ قولُه: «حِينَ يَرْكَعُ» أي حين يشرَع في الرُّكُوع.

قَوْله: «ثُمَّ يَقُولُ: «سَمِعَ اللهُ لَنْ حَمِدَهُ»: سمع هنا بمَعْنَى: استجاب، ولَيسَ بمَعْنَى: سمع الصَّوْت؛ لأنَّ الفَائِدَةَ مِن سماع اللهِ عَرَّفَجَلَّ للدُّعاء هو الاستجابة.

قَوْله: «ثُمَّ يَقُولُ وَهُوَ قَائِمٌ: «رَبَّنَا لَكَ الحَمْدُ»: يقول وهو قائم: أي بعد أنْ ينتصبَ يقول: ربنا ولك الحمد، وَهَذَا كالتَّطبيق تمامًا لِقَوْلِه: سمع الله لمن حمده.

قَوْله: «ثُمَّ يُكَبِّرُ حِينَ يَهْوِي سَاجِدًا، ثُمَّ يُكَبِّرُ حِينَ يَرْفَعُ رَأْسَهُ، ثُمَّ يُكَبِّرُ حِينَ يَسْجُدُ، ثُمَّ يُكَبِّرُ حِينَ يَرْفَعُ رَأْسَهُ، ثُمَّ يَفْعَلُ ذَلِكَ فِي الصَّلَاةِ كُلِّهَا حَتَّى يَقْضِيهَا، وَيُكَبِّرُ حِينَ يَقُومُ مِنَ الثِّنْتَيْنِ بَعْدَ الجُلُوسِ»: وَهَذَا فِي الصَّلَاة الثَّلاثية والرَّباعية.

# مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: وُجُوب تَكْبيرَة الْإِحْرَام، لقولِه: «وَيُكَبِّرُ حِينَ يَقُومُ».

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب صفة الصَّلاة، باب وجوب القراءة للإمام والمأموم في الصلوات كلها، رقم (٧٢٤)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة، رقم (٣٩٧).

فإنْ قال قَائِل: إنَّ هذا فعل، والْفِعْلُ لا يدلُّ عَلَى الوُّجُوب.

قلنا: نعم هو فعل، لكنَّ الوُجُوبَ أخذناه مِن أَدِلَّةٍ أُخرى، مثل قولِه ﷺ: «مِفْتَاحُ الصَّلَاةِ الطُّهُورُ، وَتَحْرِيمُهَا التَّمْونِي أُصَلِّي» (١)، ومثلُ قولِه ﷺ: «مِفْتَاحُ الصَّلَاةِ الطُّهُورُ، وَتَحْرِيمُهَا التَّمْلِيمُ» (١)، إذن دَلَّ عَلَى وُجُوبِ تَكْبيرَةِ الْإِحْرَام.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّه يجب أَنْ تَكُونَ تَكْبيرَة الْإِحْرَامِ حَالَ الْقِيَام، لقولِه: «حِينَ يَقُومُ»، وبِناءً عَلَى ذَلِك، لو كبَّر للإِحْرَام وهو يهوِي إِلَى الرُّكُوع، كما يفعله بَعْضُ المسبوقين في الصَّلَاة؛ فصَلَاتُه لا تصحُّ.

فَبَعْض المسبوقينَ إِذَا جاء والْإِمَامُ راكع، أسرع ثم كبَّر للإِحْرَام وهو يهوِي إِلَى الرُّكُوع، نَقُول في هذا الرجل: صَلَاتُه غيرُ صَحِيحَة؛ لكنَّها تصح نفلًا عَلَى قول بَعْضِ الرُّكُوع، نَقُول في هذا الرجل: صَلَاتُه غيرُ صَحِيحَة؛ لكنَّها تصح نفلًا عَلَى قول بَعْضِ أهلِ الْعِلْم؛ لأنَّ النَّفْل لا يُشترط له الْقِيَام، كذَلِك لو كبَّر للإِحْرَام وهو جالس، فلا يصحُّ التَّكبير؛ لأنَّه لا بُدَّ أَنْ تَكُونَ تَكْبيرَةُ الْإِحْرَامِ والإِنْسَانُ قائم تمامًا.

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: وُجُوبُ تَكْبِيرَةِ الرُّكُوع، لقولِه: «ثُمَّ يُكَبِّرُ حِينَ يَرْكُعُ».

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: وُجُوبُ قول: «سَمِعَ اللهُ لَمِنْ حَمِدَهُ» حين الرَّفع، لقولِه: «ثُمَّ يَقُولُ: «سَمِعَ اللهُ لَنْ حَمِدَهُ»، حِينَ يَرْفَعُ صُلْبَهُ».

الْفَائِدَةُ الْخَامِسَةُ: وُجُوبُ قول: «رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ» بعد الْقِيَام، أي بعد تمام الْقِيَام، لقولِه: «ثُمَّ يَقُولُ وَهُوَ قَائِمٌ: «رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ»، وهَذِهِ الجملة فيها ثلاثُ صِفَاتٍ غيرُ هَذِهِ الصِّفة وهي: ربنا لك الحمد، اللَّهُمَّ ربنا لك الحمد، اللَّهُمَّ ربنا ولك الحمد.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن حبان (٤/ ٤١٥ رقم ١٦٥٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه: كتاب الطهارة وسننها، باب مفتاح الصَّلاة الطهور، رقم (٢٧٥).

ولمُ يذكرُ أبو هريرةَ ماذا يقولُ المَأْمُومُ، فيقول حين يرفع مِن الرُّكُوع: «ربنا لكُ الحمد». ولا يقول: «سمع الله لمِن حمده».

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ؛ التَّكبيرُ إِذَا هَوى إِلَى السُّجُود، لقولِه: «ثُمَّ يُكَبِّرُ حِينَ يَهْوِي»، والتَّكبيرُ مرةً ثانيةً والتَّكبيرُ حين يرفع رأسه مِن الرُّكُوع، لقولِه: «حِينَ يَرْفَعُ رَأْسَهُ»، والتَّكبيرُ مرةً ثانيةً في السُّجُود الثَّانِي، لقولِه: «ثُمَّ يُكبِّرُ حِينَ يَسْجُدُ»، والتَّكبيرُ حين ينهض مِن السُّجُود الثَّانِي، لقولِه: «ثُمَّ يُكبِّرُ حِينَ يَرْفَعُ رَأْسَهُ»، والتَّكبيرُ في الْقِيَام مِن الجلوس بين السَّجدتين.

الْفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: أَنَّ الجلوسَ بين السَّجدتين له تكبيرتان: تَكْبيرَةٌ حين الرَّفعِ مِن السُّجُود، وتَكْبيرَةٌ حين الْقِيَامِ مِن الجلوس، فالنَّشهُّدُ الأولُ فيه تكبيرتان:

الأولى: تَكْبيرَةٌ للرَّفع مِن السُّجُود.

والثَّانِية: تَكْبيرَةُ للقيام مِن القعود.

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: أنَّ جلسةَ الاستراحةِ ليست جلسةُ مَقْصُودة؛ لأنَّه لو كَانَتْ جلسةً مَقْصُودة؛ لأنَّه لو كَانَتْ جلسةً مَقْصُودةً لكان لـها تكبيرتان، كما في الجلوس للتَّشهُّد الأول، ولو كانتْ مَقْصُودةً لكان لـها ذِكر؛ لأنَّ كلَّ ركنِ مِن أَرْكَان الصَّلَاةِ لا بُدَّ أنْ يَكُونَ له ذِكر.

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: أَنَّ التَّكبيراتِ مَشْرُوعَةٌ في كلِّ رفع وخفضٍ، يُؤخَذُ هذا من قولِه: «إِذَا رَكَعَ»، و «إِذَا سَجَدَ»، و «إِذَا قَامَ مِنَ السُّجُودِ»، و «إِذَا قَامَ مِنَ التَّشَهُّدِ اللَّوَلِ»؛ فالتَّكبيرُ مَشْرُوعٌ في كلِّ خفضٍ ورفع، ويُستثنى مِن ذَلِك الْقِيَامُ مِن الرُّكُوع، فإنَّه لا يُشرع فيه التَّكبير.

وهَذِهِ التَّكبيراتُ وَاجِبَةَ، لكنْ مِن العُلَمَاءِ مَن قال: إنَّهَا ليست بوَاجِبَةٍ إلا تَكْبيرَةُ الْإِحْرَام، فقد أجمعوا عَلَى أنَّهَا وَاجِبَةٌ وركن، فلا تنعقد الصَّلَاةُ إلا بها، أمَّا ما عداه مِن التَّكبيرِ والتَّسميعِ والتَّحميد، فإنَّ جُمْهُورَ العُلَهَاءِ يرون أَنَّه وَاجِب، ومِن العُلَهَاءِ مَن يقول: إنَّه لَيسَ بوَاجِب.

وينبني عَلَى هذا الخلاف، لو تعمد تركَها هل تَبطُل صَلَاتُه؟

فإنْ قلنا: إنَّه وَاجِبٌ بطلتْ صَلَاتُه، وإنْ قلنا: لَيسَ بوَاجِبِ لمْ تبطلْ صَلَاتُه.

كذَلِك يبني علَيْه، هل يجب سجودُ السَّهوِ لتركِه سَهْوًا؟

فإنْ قلنا: إنَّه وَاجِبٌ وَجَبَ، وإنْ قلنا: غيرُ وَاجِبٍ لمْ يجب، ولا شَكَّ أَنَّ الأَقربَ إِلَى الصَّوابِ هو الْقَوْلُ بأَنَّه وَاجِبٌ؛ لأَنَّ النَّبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ داوم علَيْه وقال: «صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي».

٩٤ - عَنْ مُطَرِّفِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، قَالَ: صَلَّيْتُ خَلْفَ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضَالِكُ عَنْهُ أَنَا وَعِمْرَانُ بْنُ حُصَيْنٍ، «فَكَانَ إِذَا سَجَدَ كَبَّرَ، وَإِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ كَبَّرَ وَإِذَا نَهَضَ مِنَ الرَّكْعَتَيْنِ كَبَّرَ»، فَلَيَّا قَضَى الصَّلاةَ أَخَذَ بِيكِي عِمْرَانُ بْنُ حُصَيْنٍ، فَقَالَ: قَدْ ذَكَّرَنِي الرَّكْعَتَيْنِ كَبَّرَ»، فَلَيَّ قَضَى الصَّلاةَ أَخَذَ بِيكِي عِمْرَانُ بْنُ حُصَيْنٍ، فَقَالَ: قَدْ ذَكَّرَنِي هَذَا صَلاَةً مُحَمَّدٍ عَلَيْهِ (١).

## الشترح

قول مُطَرِّف بن عبد الله: «صَلَّيْتُ خَلْفَ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ أَنَا وَعِمْرَانُ بْنُ حُصَيْنٍ»: عليُّ بنُ أبي طالبِ رَضَالِلَهُ عَنْهُ هو ابنُ عمِّ رَسُولِ الله ﷺ وقد تزوج ابنته فاطمة، وقد هلك به طائفتان: طائفةُ الرَّافِضة، وطائفةُ النَّاصبة.

أَمَّا الرَّافضة فغلتْ فيه حَتَّى جعلتْه معصومًا مِن الخَطَأ والذَّلَل، بل حَتَّى جعلتْه

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب صفة الصَّلاة، باب إتمام التَّكبير في السجود، رقم (٧٥٣).

أحقَّ بالرِّسَالةِ مِن النَّبي مُحَمَّد -قاتلهم الله-، وقَالُوا فيها يَقولُون: خانَ الأمينُ وصدَّها عَنْ حَيْدرًا، يعنونَ بذَلِك علي بنَ أبي طالب.

وتناقضُ هذا الشِّعرِ معروف، (خان الأمين) كيف تقولون: إنَّه أمينٌ ثم تقولون: خان؟ لكنْ هم لا يُبالون بالكذبِ ولا بالتَّناقض؛ لأنَّ أصلَ بِدعتِهم مبينةٌ عَلَى الجهل، حَتَّى إنَّ بَعْضَهم جعلَه إلهًا -والعياذ بالله-، فإنَّ عبدَ الله بنِ سَبَأٍ الْيَهُودي، الَّذي أظهر الإِسْلام ليُفسدَ الإِسْلام، كما أظهر بُولسُ دينَ النَّصارى ليفسدَ دينَ النَّصارى ليفسدَ دينَ النَّصارى، كما قال ذَلِك شيخُ الإِسْلام ابنُ تَيْمِية.

فعبدُ الله بنُ سَبَأٍ هذا هو إِمَام الرَّافضة، وهو يهودي، قابل علي بنَ أبي طالبٍ وقال له: أنتَ الله -نعوذ بالله- صراحة؛ فغضِب علي بنُ أبي طالب، وحقَّ له أنْ يغضب، فأمر بالأخاديدِ فحُفرت، ثمَّ أتَى بهم وأحرقهم بالنَّار إحراقًا؛ تنكيلًا بهم لأنَّهم قَالُوا قولةً لا يقولُها أحد، فهؤُلاءِ الرَّافضةُ غلوا فيه.

أمَّا النَّاصبة، فإنَّهم يلعنونه ويسبونه، ويرون أنَّه مُعْتَدِ ظالمُ وأنَّه خارجٌ عَلَى الْإِمَام، إِلَى غير ذَلِك مِن ألقاب السُّوءِ، وكلا الطَّائفتين ضالةٌ مبتدعة.

وهدى الله أهلَ الحقِ للحق؛ فقَالُوا: على بنُ أبي طالبٍ أحدُ الخُلَفَاءِ الرَّاشدين، وهو أقربُ للحق مِن حَصمه اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَى مِن وَخَلِللهُ عَنْهُا، وهو مِمن عصمه اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَى مِن دعوى الرُّبوبيةِ أو الرِّسَالة، وله علَيْنا حقَّانِ: حتَّى القرابةِ مِن الرَّسولِ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ، وحتَّى الإِسْلام، وكونُه خليفةً للمُسْلِمينَ في عهد الخُلفَاءِ الرَّاشدين.

ولكن ذَلِك لا يعني أنْ نفضلَه عَلَى عثمانَ وعمرَ وأبي بكر، بل نَقُول: إنَّ أبا بكرٍ وعمرَ وعثمانَ أفضلَ مِنه، لكنَّه يفوقُهم بكونِه أقربَ إِلَى رَسُولِ الله صلَّى الله علَيْه وعَلَى آلِه وسَلَّم.

ويُذكر أنَّ رافضيًا وسُنَيًّا تخاصها في أبي بكر وعلي، فقال السُّنيُّ: أبو بكر أفضل. وقال الرَّافضيُّ: علي أفضل. فاحتكما إلى ابنِ الجوزي رَحِمَهُ اللَّهُ، وقالا: نرضاه حكمًا. فذهبا إِلَيْه وقالاً: أيهما أفضل: أبو بكرٍ أم علي بنُ أبي طالب؟ فقال: أفضلُهما مَن كانتِ ابنتُه تحته.

فهو بذَلِك ما حكم بَيْنَهُما، لكنَّه تخلص مِنهما وقال: أفضلُهما مَن كانتِ ابنتُه تحتَه. فإنْ كَانَ الضَّميرُ في (ابنته) يعود عَلَى الرَّسولِ؛ فعليُّ أفضل، وإنْ كَانَ يعود إِلَى الْأَفْضَل؛ فأبو بكرٍ أفضل؛ لأنَّ ابنةَ أبي بكرٍ تحت النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

فنحن نُولي علي بنَ أبي طالبٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ مِن المَحبَّةِ ما هو أهلٌ لـها، لكِنَّنا لا نغلو فيه ولا نفضلُه عَلَى مَن سبقه.

والعجب، أنَّ علي بنَ أبي طالب نفسه رَضَالِللهُ عَنهُ وهو مِن أعدلِ الحكماء، يقول على منبرِ الكوفةِ صراحة: خيرُ هَذِهِ الأمةِ بعدَ نبيها أبو بكرٍ ثم عمر. هو نفسه يقول هذا، والرَّافِضَةُ الَّذِين يدَّعون أنَّهم أولياؤه يَقولُون: كذَب، ما يَقولُون بلسَان المقال، لكن بلسَان الحال، يَقولُون: إنَّ على أفضلُ مِن أبي بكرٍ وعمرَ.

وعلى كل حال، علي بنُ أبي طالبٍ هلكَ به طائفتان، هما الرَّافضةُ والنَّاصبة، فالرَّافضةُ غلت فيه، والنَّاصبة قدَحت فيه، وكِلاهُما عَلَى ضلال، نبرأ إِلَى الله من طريقهها.

يقول: «فَكَانَ إِذَا سَجَدَ كَبَّرَ، وَإِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ» يعني مِن السُّجُود «كَبَّرَ وَإِذَا نَهَضَ مِنَ الرَّكْعَتَيْنِ» يعني التَّشهد الأُوَّل «كَبَّرَ، فَلَمَّا قَضَى الصَّلاَةَ أَخَذَ بِيَدِي عِمْرَانُ ابْنُ حُصَيْنٍ، فَقَالَ: قَدْ ذَكَّرِنِي هَذَا صَلاَةَ مُحَمَّدٍ ﷺ».

## مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الأُولَى: أنَّ الْخُلَفَاءَ فيها سبق كانوا أئمةَ النَّاسِ في الدِّين وفي الولاية.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ النَّاسَ مِن عهد علي بن أبي طالب رَضَالِيَهُ عَنهُ أضاعوا شيئًا مِن الصَّلَاة، لقولِه: «ذَكَّرنِي هَذَا صَلاَةَ مُحَمَّدٍ ﷺ»، فقول: ذكَّرني، كأنَّه يقول: إنَّنا نسينا الصَّلَاة الَّتي عَلَى عهدِ النَّبِي ﷺ، فإمَّا أنَّهُم كانوا لا يُكبِّرون، وإمَّا أنَّهُم كانوا يُكبِّرون سرَّا وعلي رَضَالِيَّهُ يَكبِّر جهرًا.

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: فَضِيلَةُ على بنِ أبي طالبٍ رَضَيَلِتَهُ عَنْهُ وذَلِك بتطبيقِه السُّنة، ولا شَكَّ أَنَّ تطبيقَ السُّنةِ مِن مَناقب الإِنْسَانِ وفَضائلِه.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: مَشْرُوعيَّةُ جهرِ الْإِمَامِ بالتَّكبير، وهل هو وَاجِبٌ أو سُنة؟

قيل: إنَّه سُنةً. وقيل: إنَّه وَاجِبُ. وَالصَّحيح، أنَّ جهرَ الْإِمَامِ بالتَّكبير وَاجِب، وكذَلِك بالتَّسميع، ويدل لذَلِك أنَّه لا يُمْكِنُ اقتداءُ المَاْمُومين بإِمَامِهم إلا بالجهر، وما لا يَتِمُّ الوَاجِبُ إلا بِهِ فهو وَاجِبٌ.

فإنْ قال قَائِل: الوَاجِبُ هنا متعلقٌ بصَلَاةِ المَأْمُوم، ولا يجب عَلَى الإِنْسَانِ شَيْءٌ يتعلَّقُ بعِبادَةِ غيرِه.

فالجَوَاب: أنَّ صَلَاةَ المَأْمُومِ مرتبطةٌ تمامًا بصَلَاةِ الْإِمَام، فكان كمالُ صَلَاةِ الْمَام، والعكس. المَأْمُوم مِن كمالِ صَلَاةِ الْإِمَام، والعكس.

الفَائِدَةُ الْحَامِسَةُ: الْأَخَذُ بيدِ الإِنْسَانِ مِن أَجلِ أَنْ ينتبِهَ، ويُؤْخَذ هذا مِن أُخْذِ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْن بِيَدِ مُطَرِّف، ولا شَكَّ أَنَّ أَخذَ الإِنْسَانِ بيدِ الإِنْسَانِ يؤدي إِلَى تنبيهه، لَا سِيَّمَا إِذَا كَانَ كَلْمَا قَـال جَمْلةً عَصَرَ يدَه، فَإِنَّه ينتبه أَكثرَ، ولذَلِك لَـمَّا عَلَّمَ النَّبي -صلَّى اللهُ عَليه وعَلى آله وسلَّم- عبدَ اللهِ بنَ مسعودٍ التَّشَهُّدَ، جعل كفَّ

ابنِ مسعودٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ بين كَفَيْهِ مِن أَجَلِ أَنْ ينتبِهَ.

الْفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنَّ الإِنْسَانَ قد ينسى الشَّيْء إِذَا لمْ يَقُمْ بالعَمَل بِه، لقولِ عِمران: «ذكَرني».

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: أَنَّ الْعَمَلَ بِالْعِلْمِ مِن أسباب رُسوخِه وبقائِه، وجهه أنَّه لمَّا كَانَ النَّاسُ لا يعملون بِهَذَا نُسيتْ هَذِهِ السُّنة، فلا شكَ أنَّ الْعَمَلَ بِالْعِلْم مِن أسباب رسوخِه وبقائه؛ وهِذا يُقال: الْعِلْمُ يَهتكُ بالعَمَل (يعني يدعوه) فإنْ أجابَ وإلَّا ارتحل.

ويشهد لهِذا ويصدِّقه، قولُه تَبَارَكَوَتَعَاكَ: ﴿ وَالَّذِينَ آهَٰنَدَوَّا زَادَهُمْ هُدَى وَءَانَنَهُمْ تَقْوَنَهُمْ ﴾ [مُحمَّد:١٧]، فعَلَيْك بالعَمَل بالْعِلْم، إنْ أردتَ أنْ يبقى في قلبِك فاعمل به، فإذَا عمِلتَ به أعادك اللهُ زيادةً عَلَى ما علِمت.

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: ذكرُ النَّبِي ﷺ باسمه إِذَا كَانَ خبرًا لا دُعَاءً، أي لي أنْ أقول: قال مُحمَّدٌ ﷺ، ومَا أَشْبَهَ ذَلِك، لكنْ لا يَجُوز أَنْ يُنادِيَه الإِنْسَانُ في حال حياتِه فيقول: يا مُحمَّد؛ لقولِه تعالى: ﴿ لَا تَجَعَلُواْ دُعَاءً ٱلرَّسُولِ بَيْنَكُمُ كَدُعَاءً بَعْضِكُم فيقول: يا مُحمَّد؛ لقولِه تعالى: ﴿ لَا تَجَعَلُواْ دُعَاءً ٱلرَّسُولِ بَيْنَكُمُ كَدُعَاءً بَعْضِكُم بَعْضًا ﴾ [النور: ٢٣]، ولهِذا، كَانَ في عهد الرَّسولِ إِذَا أَرَادُوا أَنْ ينادُوه يَقُولُون: يا رَسُول الله، يا نبى الله.

فإِذَا قال قَائِل: إنَّه تمر بنا أحاديثُ كَثِيرَةٌ فيها: يا مُحمَّد.

فالجَواب عن هذا بأحد وَجْهَيْن: إمَّا أَنْ يَكُونَ ذَلِك قبل أَنْ يُنهوا، وإمَّا أَنْ يَكُونَ ذَلِك قبل أَنْ يُنهوا، وإمَّا أَنْ يَكُونَ ذَلِك مِن جاهلٍ أَعْرَابي لا يعرف؛ فيدعو الرَّسول ﷺ باسمه.

إذن يُفرَّق بين الخبرِ وبين الإنشاء، أي بين الخبرِ أَنْ تُخبِر عنِ الرَّسول بأنَّه مُحمَّدٌ، وبين أَنْ تناديَه فتُنشئ له النِّدَاء، فالأولُ لا بَأْسَ به، والثَّانِي مَنْهِيٌّ عنه.

٩٥ - وعَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ قَالَ: «رَمَقْتُ الصَّلَاةَ مَعَ مُحَمَّدٍ ﷺ، فَوَجَدْتُ قِيَامَهُ، فَرَكْعَتَهُ، فَاعْتِدَالَهُ بَعْدَ الرَّكْعَةِ، فَسَجْدَتَهُ، فَجِلْسَتَهُ بَيْنَ السَّجْدَتَيْنِ، فَجِلْسَتَهُ بَيْنَ التَّسْلِيمِ وَالِانْصِرَافِ قَرِيبًا مِنَ السَّوَاءِ»(١).

■ وفي رواية للبخاري: «مَا خَلَا القِيَامَ وَالقُعُودَ قَرِيبًا مِنَ السَّوَاءِ»(٢).

قولُه: «رَمَقْتُ»: أي نظرتُ وتابعت.

قولُه: «فَوَجَدْتُ قِيَامَهُ»: يعني لقِراءَةِ الفَاتِحَة وما يَتْبَعُهَا، لكنَّ روايةَ البخاري في قولِه: «مَا خَلاَ القِيَامَ وَالقُعُودَ»، تدل عَلَى أنَّه لَيسَ الْمُرَادُ قيامَه للقِراءَة، وأنَّ قيامَه للقِراءَةِ أطولٌ مِن رُكُوعِه وسجودِه، فالْعَمَلُ عَلَى روايةِ البخاري.

قولُه: «فَرَكْعَتَهُ، فَاعْتِدَالَهُ بَعْدَ الرَّكْعَةِ، فَسَجْدَتَهُ، فَجِلْسَتَهُ بَيْنَ السَّجْدَتَيْنِ»: هَذِهِ أَرْبَعَةُ أَرْكَانَ: الرُّكُوع، والرَّفعُ مِنه، والسُّجُود، والجلوسُ بين السَّجدتين، فهَذِهِ أَرْبَعة أَرْكَان.

قولُه: «قَرِيبًا مِنَ السَّوَاءِ»: يعني مُتقاربة، إِذَا أطال الرُّكُوعَ أطال الرَّفعَ مِن الرُّكُوع، وإِذَا أَطَال الرُّكُوعَ والرَّفعَ مِن الرُّكُوعِ أطال السُّجُود، وإِذَا أطال السُّجُودَ أطال الجلسة بين السَّجدتين.

وقولُه: «فَجِلْسَتَهُ بَيْنَ التَّسْلِيم وَالِانْصِرَافِ قَرِيبًا مِنَ السَّوَاءِ»: التَّسْلِيم يعني الانتهاء مِن الصَّلَاة، و «الانْصِرَاف»: انْصِرَافه إما لبيتِه أو لغيرِ ذَلِك مِن الانْصِرَافات.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الصَّلاة، باب اعتدال أركان الصَّلاة وتخفيفها في تمام، رقم (٤٧١). (٢) أخرجه البخاري: كتاب صفة الصَّلاة، باب حد إتمام الرُّكُوع والاعتدال فيه والطمأنينة، رقم

«قَرِيبًا مِنَ السَّوَاءِ»: يعني مُتسَاوية.

وقولُه: «مَا خَلاَ القِيَامَ وَالقُعُودَ»: يريد بالْقِيَامِ الْقِيَامَ للقِراءَة، وبالقعودِ القعودِ التَّشهد، فإنَّه أطولُ مِن رُكُوعِه وسجودِه وقيامِه بعد الرُّكُوعِ وقيامِه بعد السُّجُود.

## مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الأُولَى: حرصُ الصَّحَابَةِ عَلَى تَتَبُّعِ أَفْعَالِ النَّبِيِّ ﷺ وعبادِاته، لقولِه: «رمقتُ الصَّلَاة».

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ هذا مِن كَهَالِ حفظِ شريعةِ اللهِ الَّتي جاءَ بَهَا مُحَمَّدٌ عَلَيْهِ، حيثُ يسرَ له هؤُلاءِ الأَصْحَابِ الَّذِين يراقبُونه مراقبةً دقيقةً في كلِّ ما يقول ويفعل من أنْوَاع العِبادة.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ هَذِهِ الْأَرْكَانَ الأَرْبَعة: الرُّكُوع، والْقِيَامَ بعدَه، والسُّجُود، والجلوسَ بين السَّجدتين، كلَّها تَكُونُ قريبًا مِن السَّواء.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: بيانُ خطأ أُولئِك القومِ الَّذِين يُخفِّفون الْقِيَامَ بعد الرُّكُوع، والجلوسِ بين السَّجدتين، ولعلكم تشاهدون ذَلِك فيهم، تجدُه يركع ثمَّ يرفع ثمَّ ينزل بسرعة، فليسَ بين قيامِه بعد الرُّكُوع ورُكُوعه، لَيسَ بَيْنَهُما تقاربٌ فضلًا عَنِ التَّسَاوي، وَهَذَا مِن الخَطأ، بل إِذَا أطلتَ الرُّكُوعَ فأطلِ الْقِيَام بعدَه، وإِذَا أطلتَ الرُّكُوعَ والْقِيَام بعده فأطلِ السُّجُود، وإِذَا أطلتَ السُّجُود، فأطل الجُلسة بين السَّجُود.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: أَنَّ الْقِيَامَ بعد الرُّكُوعِ في صَلَاةِ الكُسوفِ يَكُون طويلًا؛ لأَنَّ مِن عَادَةِ النَّبِيِّ ﷺ أَنْ يجعلَ الصَّلَاةَ متقاربة.

وقول مِن قال مِن العُلَمَاء: إنَّه إِذَا رفع رأسَه مِن الرُّكُوعِ في صَلَاة الكُسوفِ فإنَّه يُخفِّف، لا دَلِيلَ علَيْه، بل الدَّليلُ عَلَى خلافِه، وهو أنَّ الْقِيَامَ بعد الرُّكُوعِ قريبٌ مِن الرُّكُوعِ.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: مَشْرُوعيَّةُ الجلسةِ بين التَّسْلِيم والانْصِرَاف، وَهَذَا فيما إِذَا كَانَ هُناكَ نِسَاءٌ، كَانَ هُناكَ نِسَاءٌ، كَانَ هُناكَ نِسَاءٌ تَحَتاج إِلَى إِطَالَة الجلوسِ حَتَّى يخرجنَ، أمَّا إِذَا لَم يكنْ هُناكَ نِسَاءٌ، فإنَّ مِن عَادَةِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلَامُ أَنَّه إِذَا سلَّم اسْتَغْفَر ثلاثًا وقال: «اللَّهُمَّ أنت السَّلام ومنك السَّلام ومنك السَّلام تباركت يا ذا الجلال والإكرام» ثم ينصرف.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: عَلَى روايةِ البخاري، أَنَّ الْقِيَامَ قَبَلَ الرُّكُوعِ والتَّشَهُّدِ لا يَكُونُ مثلَ الرُّكُوعِ والسُّجُود، ولا قريبًا مِنه، ومِنْ ثَمَّ اخْتَلَفَ العُلَمَاء رَحَهُمُ اللَّهُ، هل الْأَفْضَلُ إِطَالَةُ الرُّكُوعِ والسُّجُود؟ ثمَّ هل الْأَفْضَل كَثْرَةُ الرُّكُوعِ والسُّجُود؟ ثمَّ هل الْأَفْضَل كَثْرَةُ الرُّكُوعِ والسُّجُود؟ والسُّجُود؟ والسُّجُود؟ والسُّجُود؟

والصَّحيح في هذا كلِّه، أنَّ الإِنْسَانَ ينظر إِلَى ما هو أصلحُ لقلبِه وأخشعُ، فقد يتلذَّذُ الإِنْسَانُ أَحْيانًا بالْقِرَاءَة ويَسْتَحْضِرُها، ويود أنْ يقرأَ طويلًا؛ فهنا نَقُول: زدْ مِن الْقِرَاءَةِ ما دمتَ ترى أنَّك تزدادُ نُحشُوعًا وحُضُورَ قلب.

وأَحْيانًا يرى أنَّ إِطَالَةَ الرُّكُوعِ وتَعْظِيمَ الربِّ عَنَّقِجَلَّ في هذا الرُّكنِ أخشعُ لقلبِه وأتقى لربِه؛ فنقول: زِدْ، لكنَّك إِذَا أطلتَ في الرُّكُوع؛ فأطلْ في السُّجُودِ وفي الرَّفع منه وفي السُّجُودِ الثَّانِي أيضًا.

وعلى كل حال، فالْقَوْلُ الرَّاجِحُ في هَذِهِ المَسْأَلَةِ أَنَّنَا لا نَفْضِل شَيئًا عَلَى شَيْءٍ عَلَى وَعَلَى وَعَلَى وَعَلَى وَجِه الإطلاق، بل نَقُول: الإِنْسَانُ طبيبُ نَفْسِه فلينظرْ ما هـو أزكـى وأتقَـى وأخشع، فليلزمُه.

97 - عن ثابت البُنَانِيِّ، عَنْ أَنس بن مالك رَضَ لِللَّهُ عَالَ: «إِنِّي لَا آلُو أَنْ أُصَلِّيَ بِكُمْ كَمَا رَأَيْتُ وَسُنِعُ شَيْئًا لَا أَرَاكُمْ بِكُمْ كَمَا رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ عَلِيْ يُصَلِّي بِنَا، قَالَ: فَكَانَ أَنَسٌ يَصْنَعُ شَيْئًا لَا أَرَاكُمْ تَصْنَعُونَهُ، كَانَ إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ الرُّكُوعِ انْتَصَبَ قَائِمًا، حَتَّى يَقُولَ الْقَائِلُ قَدْ نَسِيَ، وَإِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ الرُّكُوعِ انْتَصَبَ قَائِمًا، حَتَّى يَقُولَ الْقَائِلُ قَدْ نَسِيَ، وَإِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ السَّجْدَةِ مَكَثَ، حَتَّى يَقُولَ الْقَائِلُ قَدْ نَسِيَ اللَّهُ مِنَ السَّجْدَةِ مَكَثَ، حَتَّى يَقُولَ الْقَائِلُ قَدْ نَسِيَ اللَّهُ مِنَ السَّجْدَةِ مَكَثَ، حَتَّى يَقُولَ الْقَائِلُ قَدْ نَسِيَ اللَّهُ مِنَ السَّجْدَةِ مَكَثَ، حَتَّى يَقُولَ الْقَائِلُ قَدْ نَسِيَ اللَّهُ مِنَ السَّجْدَةِ مَكَثَ، حَتَّى يَقُولَ الْقَائِلُ قَدْ نَسِيَ الْأَلُولُ مَنْ السَّالُ مَا لَا لَا لَا اللَّهُ لَا لَا لَهُ مِنَ السَّالِكُ لَا لَا لَا لَهُ اللَّهُ الَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

# الشترح

قولُه رَضَالِلَهُ عَنهُ: ﴿ إِنِّي لَا آلُو ﴾: أي لا أقصِّرُ، بل أبذلُ الجهدَ في أَنْ أُصلي بكم كما كَانَ رَسُول الله ﷺ يُصلِّي بِنا؛ لأَنَّ أنسًا كَانَ إِمَامًا، والْإِمَامُ يجب علَيْه أَنْ يتبعَ مِن السُّنةِ ما يعلمُ ولا يبالي بالنَّاسِ أَنْ يقولوا: طولتَ أو قصرتَ.

قَوْله: «فَكَانَ أَنَسٌ يَصْنَعُ شَيْئًا لَا أَرَاكُمْ تَصْنَعُونَهُ...»: أي أنَّه يطيلُ الْقِيَامَ بعد التُّكُوع، ويطيل القعودَ بعد السُّجُود.

## مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى: حرصُ الصَّحَابَةِ رَضَالِنَهُ عَلَى اتباعِ سُنةِ النَّبِي ﷺ، لقولِه: «لَا آلُو أَنْ أُصَلِّي بِكُمْ».

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ الإِمام يجبُ علَيْه أَنْ يَحرصَ عَلَى اتباعِ صِفَةِ النَّبِيِّ ﷺ وقولنا: «يجب علَيْه»؛ لأنَّه إِمَامٌ مسؤولٌ له ولايةٌ عَلَى هؤُلاءِ القومِ الَّذِين يُصلِّي بِهِم، فلو كَانَ الإِنْسَانُ يُصلِّي وحدَه لقلنا: خَفِّفْ أو ثَقِّلْ كها تريد، لكنْ إِذَا كَانَ بِمِم، فلو كَانَ الإِنْسَانُ يُصلِّي وحدَه لقلنا: خَفِّفْ أو ثَقِّلْ كها تريد، لكنْ إِذَا كَانَ إِمَامًا، فيجب عليْه أَنْ يُصلِّي بالنَّاس كها كَانَ النَّبي -صلَّى اللهُ عَليه وعَلى آله وسلَّم- يُصلِّي بهم.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب صفة الصَّلاة، باب المكث بين السجدتين، رقم (٧٨٧)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب اعتدال أركان الصَّلاة وتخفيفها في تمام، رقم (٤٧٢).

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّه يجب عَلَى الْإِمَامِ وغيرِه أيضًا أَنْ يتعلمَ كيف كَانَ النَّبِي ﷺ يُصلِّي، وألا ينظرَ إِلَى حال النَّاس، فالنَّاسُ قد يغيرونَ بزيادةٍ أو نقصٍ أو إخلالٍ أو إجماع، لكنَّ المدارَ عَلَى سُنةِ النَّبِيِّ ﷺ، فيجب علَيْنا جميعًا –أئمةً أو مَأْمُومين – أَنْ نعرفَ كيف كَانَ النَّبِيِّ يُصلِّي؛ لأَنَّه قال: «صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي».

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ الْإِمَامَ يجب علَيْه أَنْ يُصلِّي كَصَلَاةِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ، وألا يبالي مَن اعترضَه، فرُبَّها يعترضُ البطَّالونَ عَلَى الْإِمَامِ إِذَا قرأَ في فَجْر يومِ الجُمُعَةِ ﴿الْمَرَىٰ مَن اعترضَه، فرُبَّها يعترضُ البطَّالونَ عَلَى الْإِمَامِ إِذَا قرأَ في فَجْر يومِ الجُمُعَةِ ﴿الْمَرَىٰ مَن اعترفُ السَّجدة، وبسورة الإِنسَان، ويقولُون: أطلتَ بِنا، فها جواب الْإِمَام؟

وجوابه سهل: أنْ يقول: هذا هَدْيُ النَّبِيِّ ﷺ، إنْ طاب لكم حياكم الله، وإنْ لمْ يطِبْ فالإثم عَلَيْكم، صلوا في بيوتكم؛ أمَّا أنْ أخرِم هدي النَّبِيِّ عَلَيْكُم مِنْ أَجْلِ مُرَاعَاة البطَّالين فلا أفعل.

ولهِذا خنع بَعْضُ الأئِمة للضغطِ مِن هؤُلاءِ البطالينَ المتكاسلين، وصاريقرأُ نصفَ سورةِ السَّجْدةِ في الرَّكعة الأولى، ونصفَها في الثَّانِية وَهَذَا غلط؛ لأنَّ كونَه يغيرُ السنةَ مِن أجلِ النَّاسِ أشدُ مِن كونِه يقرأُ سورةً أُخرى، ولو قرأ سورةً أُخرى قصيرةً لكان أهونُ مِن أنْ يخرِمَ السنةَ ويشطرَ ما جمعه النَّبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ.

الْفَائِدَةُ الْخَامِسَةُ: إِطَالَةُ الجلوسِ بين السَّجدتين، وإِطَالَةُ الْقِيَامِ بعدَ الرُّكُوع، لقولِ ثابت: «حَتَّى يَقُولَ الْقَائِلُ قَدْ نَسِيَ».

وهل المُراد أنَّه يطيلُ هذين الرُّكنيين أطولَ مما سواهما حَتَّى يُظَنَّ أنَّه نسيَ، أو أنَّ النَّاسَ يظنون أنَّه نسي؛ لأنَّهم كانوا يقصرونَ هذين الركنين؟

والجَواب: الثَّانِي، لأنَّ السُّنةَ أنْ يَكُونَ الجِلوسُ بين السَّجْدتين، والْقِيَامُ بعد الرُّكُوع بقدرِ الرُّكُوع والسُّجُود، كما ثَبت في حديث البَرَاء، لكنَّ مُرادَ ثابتٍ أنَّ

النَّاسَ يَقُولُون: قد نَسِيَ؛ لأنَّهم اعتادوا تَخفيفَهما، فإِذَا زاد عَلَى ما اعتاده النَّاسُ قَالُوا: لعله نَسِيَ.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنَّه يجب عَلَى الْإِمَامِ أَنْ يُطبِّقَ صَلَاةَ النَّبِي ﷺ في قومه، لقولِ أنس: «إنِّي لا آلُوا أن أُصَلِّي بِكُمْ كَمَا كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يُصَلِّي بِنَا».

٩٧ - عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ، أَنَّهُ قَالَ: «مَا صَلَّيْتُ وَرَاءَ إِمَامٍ قَطُّ أَخَفَّ صَلَاةً، وَلَا أَتَمَّ صَلَاةً مِنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ (١).

## الشئزح

قولُه: «مَا صَلَّيْتُ وَرَاءَ إِمَامٍ قَطُّ»: قَطُّ: كَلِمَةٌ تدل عَلَى الزَّمان، ولكنَّها تُستعمل في الماضي، وهي بإذَاءِ استعمال (أبدًا) في المستقبَل، فـ(قَطُّ) لـما مضى و(أبدًا) للمستقبَل.

و(قَطُّ) ظرفُ زمانٍ مبني عَلَى الضَّمِّ في محلِّ نَصْبٍ.

والمَعْنَى: ما صليتُ وراءَ إِمَامٍ في كلِّ ما مضى مِن الزَّمنِ أَخَفَّ صَلَاةً ولا أَتَمَّ صَلَاةً ولا أَتَمَّ صَلَاةً مِن رَسُول اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

أمَّا كُونُهَا أَتَمُّ فُوَاضِح؛ لأَنَّ أَتَمَّ صَلَاةٍ هِي صَلَاةُ الرَّسُولَ عَلَيْهُ، وأَمَّا كُونُهَا أَخفَ صَلَاةً فقد يَرِدُ إِشْكَالُ؛ لأَنَّ الرَّسُولَ عَلَيْهُ كَانَ يُطِيلُ في بَعْضِ الأحيان، فقرأ مرةً بسورة الأعرافِ في صَلَاة العِشَاء، لكنَّ هذا نادرًا، والغالبُ أَنَّه لا يطيل هَذِهِ الإِطَالَة، فيُقال: إنَّ أنسًا رَضَالِتَهُ عَنْهُ أَرَاد أَنْ يبينَ أَنَّ صَلَاةَ النَّبِي عَلَيْهُ وإنْ كَانَ فيها

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجماعة والإمامة، باب من أخف الصَّلاة عند بكاء الصبي، رقم (٦٧٦)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب أمر الأئمة بتخفيف الصَّلاة في تمام، رقم (٤٦٩).

شَيْءٌ مِن طولٍ فإنَّهَا خَفِيفَةٌ؛ لأنَّ الطولَ والقِصرَ أمرٌ نسبيٌّ، فقد يَكُون الطَّويلُ قصيرًا باعتبار ما هو أطولُ مِنه، وقد يَكُون القصيرُ طويلًا باعتبار ما هو أقصرُ منه.

## مِن فُوائِد هَذا الحدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى: أَنَّ النَّبِي ﷺ كَانَ يُخَفِّفُ في الصَّلَاة، وأَنَّ صَلَاتَه وإِنْ كَانَ فيها شَيْءٌ مِن الطُّولِ أَحْيانًا تُعَدُّ تخفيفًا، لقولِه: «أَخَفَّ صَلاَةً».

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: تمامُ صَلَاةِ النَّبِيِّ ﷺ، وأنَّ الَّذي يقتدي به في ذَلِك يَكُون هو أَتَمُّ النَّاسِ صَلَاةً.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ مَن تَبِعَ السُّنةَ في الإِطَالَةِ لا يُعَدُّ مطيلًا عَلَى النَّاس، وبِهَذَا نُقَيِّدُ حديثَ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِيَّهُ عَنهُ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ لِلنَّاسِ فَلْيُخَفِّفْ» (١)، أَنَّ هذا التَّخفيفَ بها وافق صَلَاةَ رَسُولِ الله صَلَّالَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

### <del>-680</del>

٩٨ - عَنْ أَبِي قِلاَبَةَ، قَالَ: جَاءَنَا مَالِكُ بْنُ الْحُويْرِثِ، فَصَلَّى بِنَا فِي مَسْجِدِنَا هَذَا، فَقَالَ: ﴿إِنِّي لَأُصَلِّي بِكُمْ وَمَا أُرِيدُ الصَّلاَةَ، وَلَكِنْ أُرِيدُ أَنْ أُرِيكُمْ كَيْفَ رَأَيْتُ النَّبِيَّ عَلَىٰ يُصَلِّي، قَالَ أَيُّوبُ: فَقُلْتُ لِأَبِي قِلاَبَةَ: وَكَيْفَ كَانَتْ صَلاَتُهُ؟ قَالَ: مِثْلَ النَّبِيَ عَلَىٰ يُصَلِّي، قَالَ أَيُّوبُ: فَقُلْتُ لِأَبِي قِلاَبَةَ: وَكَيْفَ كَانَتْ صَلاَتُهُ؟ قَالَ: مِثْلَ صَلاَةٍ شَيْخِنَا هَذَا، وَكَانَ يَجْلِسُ إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ السُّجُودِ قَبْلَ أَنْ يَنْهَضَ "(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجماعة والإمامة، باب إذا صلى لنفسه فليطول ما شاء، رقم (٦٧١)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب أمر الأئمة بتخفيف الصَّلاة في تمام، رقم (٤٦٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب صفة الصَّلاة، باب من استوى قاعدًا في الأرض إذا قام من الركعة، رقم (٧٩٠).

# الشترح

قَوْله: «جَاءَنَا مَالِكُ بْنُ الْحُويْرِثِ»: هو صحابي جليلٌ كَانَ عِمَّن وفدَ إِلَى النَّبِيّ عام الوُفود في السَّنة التَّاسعة من الهجرة، وإنَّما سُمى بذَلِك (عام الوُفود)؛ لكَثْرَةِ الوافدينَ فيه إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَى وَإِنَّما كَثُرُ الوافدونَ لأَنَّ النَّاسَ بدؤُوا يدخلون في دين الله أفواجًا، لها رَأُوُا النَّبي عَلَى انتصر في مكة وفتحها، وانتصر في الطَّائف وكسر أهلَها؛ فعرَفوا أنَّ الإِسْلامَ قائمٌ وأنَّه منصورٌ، فصاروا يَفِدون بكَثْرَةٍ إِلَى النَّبِي عَلَى في السَّنة التَّاسعة، وكان مالكُ بنُ الحُوْيْرِثِ مِنهم، وهو الَّذي روى عَنِ النَّبِي عَلَى أَنَّه وفد مع قومِه وكانوا نحو عشرين رجلًا وكلُهم شباب، فَبقوا عشرين ليلةً مع النَّبِي عَلَى يُرغبون صَلاتَه وسَائرَ أَفْعَالِه، وكان النَّبي عَلَى رحياً عشرين ليلةً مع النَّبي عَلَى يُرغبون صَلاتَه وسَائرَ أَفْعَالِه، وكان النَّبي عَلَى رحياً رفيقًا، يقول: فلمَّا رأى أنَّا اسْتقنا أهلنا قال: «ارْجِعُوا إِلَى أَهْلِيكُمْ فَأَقِيمُوا فِيهِمْ وَعَلَمُوهُمْ وَمُرُوهُمْ "(أ). فأمرهم بالرُّجوع إِلَى أهليهِم والإِقَامَة فيهم.

وفي هذا أصلٌ كبير، وهو أنَّه ينبغى للإِنْسَانِ ألَّا يفارقَ أهلَه إلا لحَاجَةٍ لا بُدَّ منها، وأنَّ كونَ الإِنْسَانِ لَيسَ له هَمُّ إلا السَّفرَ يَمِينًا وشِمالًا فَهَذَا خلاف للسُّنة، حَتَّى إنَّ النَّبي ﷺ أمر الرَّجل إِذَا قضى شُغلَه في سفرِه أنْ يعجلَ إِلَى أهلِه؛ لأنَّ إِقَامَةَ الإِنْسَانِ في أهلِه لا شَكَّ أنَّ فيها قُرَّةَ العين والتأديبَ والتوجية والإصلاحَ.

فَ اللُّ رَضَالِيُّهُ عَنْهُ كَانَ مِن الوافدين في عام الوُّفود.

قَوْله: ﴿فِي مَسْجِدِنَا هَذَا﴾: يشير إِلَى مَسْجِدٍ فِي حَيِّهِم، وإنَّما أشار إِلَيْه لبيانِ ضبطِه للرِّوايةِ والوَاقِعة، فإنَّ الإِنْسَانَ إِذَا أشار إِلَى المكان أو إِلَى الزَّمانِ صار هذا دَلِيلًا عَلَى أَنَّه ضبطَ القضية.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب الأذان للمُسَافِر إذا كانوا جماعة والإقامة، رقم (٦٠٥)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب من أحق بالإمامة، رقم (٦٧٤).

قَوْله: «إِنِّي لَأُصَلِّي بِكُمْ وَمَا أُرِيدُ الصَّلاَةَ»: كيف يستقيم هذا؟ لأنَّ المعروفَ أَنَّ كلَّ مَنْ فعلَ فِعلًا وهو عاقلٌ مختارٌ فإنَّه مريدٌ له، فكيف نجمع بين قَوْله: «أُصَلِّي» و «مَا أُرِيدُ الصَّلاَةَ»؟

نقول: «وَمَا أُرِيدُ الصَّلاَةَ» أي لا يُريدُ أنْ يتطوَّعَ بالصَّلَاة، وإنَّما يُريدُ أنْ يُعلِّمَهُم. قَوْله: «أُرِيدُ أَنْ أُرِيكُمْ كَيْفَ رَأَيْتُ النَّبِيَّ عَيْكَ يُصَلِّي»: أي مُبَيِّنًا الكَيفِيَّةَ.

قَوْله: «مِثْلَ صَلاَةِ شَيْخِنَا هَذَا»: والمُراد بشيخه هو: أبو بُرَيْدٍ عَمْرُو بْنُ سَلَمَةَ الجَرْمِيُّ، ويُقال: أبو يزيدَ.

ولم يصفْ صلَاتَه بالْقَوْلِ بل أشار إِلَى الفِعل؛ وذَلِك لأنَّ انطباعَ الْفِعْلِ في النِّهن أقوى مِن انطباعِه بالْقَوْل؛ لأنَّ الإِنْسَانَ يشاهد الشَّيْءَ فيرتسم في ذهنِه صورَة هذا الشَّيْء تمامًا.

قَوْله: «وِكَانَ يَجْلِسُ»: أي شيخه، أيضًا أشار إِلَيْه ليَكُونَ ذَلِك دَلِيلًا عَلَى ضَبْطِ القضية.

قَوْله: «وَكَانَ يَجْلِسُ إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ السُّجُودِ قَبْلَ أَنْ يَنْهَضَ»: أي ينهض إِلَى الرَّكعة الرَّابعة، ولَيسَ مُرَادُه الجلوسَ بين السَّجدتين قطعًا.

## مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى: حرصُ أَصْحَابِ النَّبِيّ عَلَيْهِ ٱلصَّلَاهُ وَالسَّلَامُ عَلَى نَشْرِ سُنتِه، لفعل مالك بن حُويْرِثٍ.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: جَوَازُ صَلَاةِ الإِنْسَانِ لَيُعَلِّمَ غيرَه، لقولِ مالك: «لَأُصَلِّي بِكُمْ وَمَا أُرِيدُ الصَّلاَةَ». فإنْ قال قَائِل: أَلَيْس هذا يخدش في النِّية، أنْ يريدَ الإِنْسَانُ الصَّلَاةَ مع التَّعليم؟

والجواب: لا، لا يخدش بالنية، بدليل أنَّ النَّبي ﷺ لما صُنِعَ له المنبر، جعل يُصلِّي عَلَى درجاتِ المنبر، يقوم ويركع، وإذا أَرَاد الشُّجُودَ نزَل وسجد عَلَى الأَرْض، وقال: «إِنَّمَا فَعَلْتُ هَذَا لِتَأْمُّوا بِي وَلِتَعَلَّمُوا صَلاتِي»(١)، فيكُون في هذا جمْعٌ بين العِبادة والتَّعليم، فلا منافاة بين إرادة العِبادة والتَّعليم، المنافاة أنْ يُصلِّي الإِنْسَانُ ليراه النَّاس ويمدحوه ويقولوا: ما أعبده ما أطوعه لله. هذا هو الَّذي يخدشُ النية ويفسدُ العِبادة، أمَّا أنْ يريدَ العِبادة للهِ وحده، وليعلمَ عبادَ الله، فَهَذَا لا بَأْسَ به، بل هو جمْعٌ بين التَّعبُّد والتَّعليم.

ونظيرُ هذا، أنَّ عُثْمَانَ بْنَ عَفَّانَ دَعَا بِوَضُوءٍ، فَأَفْرَغَ عَلَى يَدَيْهِ مِنْ إِنَائِهِ، فَعَسَلَهُمَا ثَلاَثَ مَرَّاتٍ، ثُمَّ أَدْخَلَ يَمِينَهُ فِي الوَضُوءِ، ثُمَّ مَصَحَ بِرَأْسِهِ، ثُمَّ غَسَلَ وَاسْتَنْشَقَ وَاسْتَنْشَرَ، ثُمَّ غَسَلَ وَجْهَهُ ثَلاَثًا وَيَدَيْهِ إِلَى المِرْفَقَيْنِ ثَلاَثًا، ثُمَّ مَسَحَ بِرَأْسِهِ، ثُمَّ غَسَلَ وَاسْتَنْشَرَ، ثُمَّ غَسَلَ وَجْهَهُ ثَلاَثًا وَيَدَيْهِ إِلَى المِرْفَقَيْنِ ثَلاَثًا، ثُمَّ مَسَحَ بِرَأْسِهِ، ثُمَّ غَسَلَ كُلَّ رِجْلٍ ثَلاَثًا، ثُمَّ قَالَ: رَأَيْتُ النَّبِيَ ﷺ يَتَوَضَّأُ نَحْوَ وُضُوئِي هَذَا، وَقَالَ: «مَنْ تَوَضَّأُ نَحْوَ وُضُوئِي هَذَا، ثُمَّ صَلَّى رَكْعَتَيْنِ لَا يُحَدِّثُ فِيهِمَا نَفْسَهُ، غَفَرَ اللهُ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ» (٢).

فإنْ قال قَائِل: فهل تُجيزونَ ما يفعلُه بَعْضُ النَّاسِ في المسَارح التَّمثيلِية، أنْ يقومَ قائمٌ كأنَّه يُصلي، وغالبًا يَكُون غيرَ مستقبِلِ القِبْلَة، فيكبِّر ثم يُكمل صَلَاتَه؟

والجَواب: لا نُجيزُه أبدًا، ولا يَجُوز أنْ تدخلَ الأُمُورُ التعبُّديةُ في المسرحية التَّمثيلِية؛ لا الصَّلَاة، ولا قِراءَةُ القُرْآن، ولا الأَذَانُ، ولا غيرُ ذَلِك؛ لأنَّ العِبَاداتِ

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٥/ ٣٣٩ رقم ٢٢٩٢٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الوُّضُوء، باب الوُّضُوء ثلاثا ثلاثا، رقم (١٥٨)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب صفة الوُّضُوء وكماله، رقم (٢٢٦).

يجب أَنْ يَكُونَ لَهَا وقارٌ وتَعْظِيمٌ فِي النفوس، فإِذَا جِيءَ بها بمثل هَذِهِ المسَارح؛ فإنَّما تهبط ويهبط تَعْظِيمُها فلا يَجُوز، وعسى الإِنْسَانُ أَنْ يسلمَ دينُه مِن شَيْءٍ عَظِيمٍ إِذَا فعل هذا؛ لأَنَّه كالاستهزاء بآياتِ الله، أَنْ تُجعلَ العِبَاداتُ في مقام اللَّعِبِ أو التَّرفيهِ أو مَا أَشْبَهَ هذا.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: جَوَازُ الإِشَارَةِ إِلَى التَّعليمِ بالْفِعْل، لقولِه: «مِثْلَ صَلاَةِ شَيْخِنَا هَذَا»، ولم يذكرْ ذَلِك بالْقَوْل؛ لأنَّ الْفِعْل الْمُشَاهدَ يُغني عَنِ الْقَوْل.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّه يَنْبَغِي للمتكلِّم أَنْ يَستشهِدَ بها يؤيدُ ضبطَه للقضية، يُؤْخَذ هذا مِن قولِه: «فِي مَسْجِدِنَا هَذَا».

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: أَنَّه يَنْبَغِي أَنْ يَجْلِسَ إِذَا أَرَاد الْقِيَامَ إِلَى الثَّانِيةِ أَو الرَّابِعة، لقولِه: «وَكَانَ يَجْلِسُ إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ السُّجُودِ قَبْلَ أَنْ يَنْهَضَ»، وهَذِهِ الجَلسة كَلسة استقرار، وليست كها يفعلُه بَعْضُ النَّاس، يَجْلِس ويقوم بسرعة، وكأنَّه طائرٌ عَلَى غُصن، فَهَذَا إِلَى العبثِ أقربُ مِنه إِلَى السُّنة، فالجلوسُ هنا جلوسُ استقرار، كها جاء بلفظ آخر: «حَتَّى يَسْتَوِي قَاعِدًا»(١)، فيَجْلِس هَذِهِ الجَلسة، وسهاها الفُقَهاءُ رَحْهُمُ اللهُ جلسة الاستراحة؛ لأنَّ أكثرَ الفُقَهاء يرونَ أَنَّ المَقْصُودَ بها استراحةُ المُصلِّ مِن أَنْ في أَنْ القِيَامِ أَعْلَى شَيْء، فيقولُون: إنَّ هذا فيه مشقةٌ عَلَى المرضى، وعلى مَن في رُكَبِهم وجعٌ، أو في ظَهْرِهم وجعٌ، أو مَا أَشْبَه فيه مشقةٌ عَلَى المرضى، وعلى مَن في رُكَبِهم وجعٌ، أو في ظَهْرِهم وجعٌ، أو مَا أَشْبَه فيه مشقةٌ عَلَى المرضى، وعلى مَن في رُكَبِهم وجعٌ، أو في ظَهْرِهم وجعٌ، أو مَا أَشْبَه فيه مشقةٌ عَلَى المرضى، وعلى مَن في رُكَبِهم وجعٌ، أو في ظَهْرِهم وجعٌ، أو مَا أَشْبَه فيك

ومِنْ ثَمَّ اختلف فيها العُلَمَاءُ رَحَهُمالَلَهُ، هل هي سُنةٌ مَقْصُودةٌ لذاتِها، أو هي سُنةٌ مَقْصُودةٌ لغيرها؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب صفة الصَّلاة، باب من استوى قاعدا في وتر من صَلَاته ثم نهض، رقم (۷۸۹).

فمِن العُلَمَاءِ مَن قال: إنَّهَا سُنةٌ مَقْصُودةٌ لَذَاتِهَا. وقَالُوا: إنَّ هذَا آخرُ فعلِ النَّبِيِّ عَلَيْقٍ، لأنَّ مالكَ بنَ الحُوَيْرِثِ أَتَى إِلَيْه بعد أَنْ كَبِرَ عَلَيْقٍ، وأخذه اللَّحمُ في السَّنة التَّاسعةِ مِن الهجرة، فمِنهم مَن قال: إنَّهَا سُنةٌ مطلقًا؛ لأنَّ هذا آخرُ فعل النَّبِيِّ صَآلِللَهُ عَلَيْهِ وَسَاتَر.

ومِنهم مَن قـال: إنَّها ليستْ بسُنة؛ لأنَّ أكثرَ الواصفين لصَـلَاةِ النَّبِـيّ ﷺ للهُ ينكروها، فلا تَكُون سنةً بل هي قضيةُ عَيْنٍ، فلعلَّ مالكُ رآها في حال احتاجَ النَّبي ﷺ إِلَيْها.

ولكنَّ هذا الْقَوْلَ فيه نظرٌ؛ لأنَّ مالكًا بقى عند الرَّسولِ نحو عشرينَ ليلةً يشاهد صَلَاتَه، وأنَّه يَجُلِس إِذَا أَرَاد الْقِيَامَ إِلَى الثَّانِيةِ أو الرَّابعة.

ومِنهم مَن قال: يُجمع بين النُّصُوص، فتكُون الصِّفاتُ الَّتي رواها كثيرٌ مِن الصَّحَابَة في حالٍ لا يحتاج الصَّحَابَة في حالٍ للهَ الجَلسة، وتَكُون الجَلسةُ في حالٍ يحتاج إلَيْها: إمَّا لِكِبَرٍ أو مرضٍ أو غيرِ ذَلِك، وَهَذَا الْقَوْل هو الرَّاجح، وهو الَّذي اختاره صاحبُ المُغنِي رَحْمَهُ اللَّهُ، واختارَه ابنُ القَيِّم في زاد الميعاد.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: سُنِّيَّةُ الجلوسِ إِذَا قام إِلَى الثَّانِية أو الرَّابِعة، لكنْ لمن احتاج إِلَى ذَلِك، ويدل لِهِذا أَنَّ هَذِهِ الجلسةَ لَيسَ لها تكبيرٌ عند الْفِعْلِ ولا عند المُفارَقة، وكلُّ ركنٍ مَقْصُودٍ لا بُدَّ أَنْ يَكُونَ قبلَه تكبيرٌ وبعدَه تكبيرٌ، وأيضًا لَيسَ فيها ذِكرٌ مَشْرُوعٌ، ولو كَانَتْ مَقْصُودةً لشُرِعَ لها ذِكرٌ.

فالصَّوابُ الَّذي استقر رأيْنا علَيْه، هي أنَّها سُنَّةٌ لمن احتاج إِلَيْها، وأمَّا مَن لمْ يَحْتَجْ إِلَيْها، فالْأَفْضَل أنْ يقومَ مِن السُّجُودِ ناهضًا إِلَى الْقِيَام.

ثمَّ هل يَعتمِدُ عَلَى الأَرْض، أو يَعتمِدُ عَلَى رُكبتيْه، أو يقوم بدونِ اعتهاد؟ هذا شَيْءٌ يرجعُ إِلَى الإِنْسَانِ نفسِه، حسبها تَيسَّرَ له، لكنَّ الفُقَهَاءَ قَالُوا: يَنْبَغِي أَنْ يعتمدَ عَلَى رُكبتيْه، أي يضعُ يديْهِ عَلَى رُكبتيْه ويقوم.

إِذَا سَأَل سَائل: بَعْض الأَئِمَّةِ في المَسَاجِدِ إِذَا أَرَاد أَنْ يقرأَ مثلًا سورة الأعرافِ في المَغْرِب، يعلن قبلها بأسبوعٍ مثلًا، فيَكُون فعلُه هذا مِن فترةٍ إِلَى فترة، فهل هذا له وجهٌ؟

والجَوَاب: لَيسَ له وجهٌ، لأنّنا ما سمِعنا أنَّ الرَّسولَ ﷺ قال لأَصْحَابِه: سأقرأُ بكم اللَّيلةَ الفلانيةَ سورةَ الأعراف، بل يُقال: يقرأُ سورةَ الأعرافِ ويتبعُه المَأْمُومون، ومَن كَانَ له شُغلٌ أو عذرٌ فلا بَأْسَ أنْ ينفردَ وحدَه فيُصلِّي وينصرف.

وإِذَا سأل سَائل: عند تعليمِ صَلَاةِ النَّبِيِّ ﷺ للنَّاس، هل الأولى للمُعَلِّم أَنْ يُصلِّي صَلَاةً يدخلُ فيها؟ أم يحكي الْأَقْوَالَ والأَفْعَالَ فقط دون صَلَاة؟

والجَوَاب: الْأَفْضَل أَنْ يُصلِّي صَلَاةً يدخل فيها، أمَّا إِذَا أَرَاد أَنْ يشرحَها بِالْقَوْل، فيقِفُ ويستفتِحُ، ويتعوذُ ويُبَسْمِلُ، ويقرأُ الفَاتِحَةَ ويقرأُ سورة، ثم يكبِّرُ ويركع؛ لكنْ إِذَا أَرَاد أَنْ يُعلمَ بالْفِعْلِ يُصلي.

ولو سَأَلَ سَائِلٌ: تكبيرُ الْإِمَامِ بعدَ السَّجْدةِ الثَّانِية، هل يَكُون بعدَ النُّهوضِ مِن السُّجُودِ أَمْ عند الْقِيَام؟

والجَوَاب: الظَّاهر أَنَّه يكبِّرُ إِذَا نهضَ مِن السُّجُود ثم يَجْلِس، ثمَّ يقوم بلا تكبيرٍ؛ لأنَّ المَأْمُومينَ إِذَا قاموا وراءه فوجدوه جالسًا جلسوا، وَهَذَا أحسنُ مِن أَجل أَنْ يقتديَ المَأْمُومُ.

ولو سَأَلَ سَائِلٌ: إِذَا كَانَ المَأْمُومونَ غيرَ معتادينَ عَلَى سُنةِ النَّبِيِّ ﷺ، فكيف يُصلِّي الْإِمَام؟

والجَوَاب: أنَّه لا بُدَّ أنْ يُصليَ بها كي يعلِّمَهم، لكن إِذَا خشي أنْ ينفروا إِذَا التَّه لا بُدَّ أَنْ ينفروا إِذَا التَّه بهم دفعةً وَاحِدَةً؛ يجعلُها بالتَّدريج.

٩٩ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَالِكٍ ابْنِ بُحَيْنَةَ، «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ إِذَا صَلَّى فَرَّجَ بَيْنَ يَكَانِي عَلَيْهِ كَانَ إِذَا صَلَّى فَرَّجَ بَيْنَ يَكَدْهِ حَتَّى يَبْدُوَ بَيَاضُ إِبْطَيْهِ»(١).

## الشكرح

قَوْله: «عَبْدِ اللهِ بْنِ مَالِكِ ابْنِ بُحَيْنَةَ»: قد يتراءى للإِنْسَانِ أَنَّ بُحَيْنَةَ جدُّه، وَلَيسَ كَذَلِك، بل بُحَيْنَة أُمُّه، وَلَّهِذَا يَخْتَلِف التَّعبير بِهَذَا عَنِ التَّعبير ببقية الأَسْمَاء، فأنتَ مثلًا إِذَا نسبته إلى أبيه ثمَّ جدِّه، يَخْتَلِف عمَّا إِذَا نسبته إِلَى أبيه ثمَّ أمِّه مِن وُجُوهٍ ثَلاثَة:

الأَوَّل: أَنَّ اسم الأَبِ في مثلِ عبدِ اللهِ بنِ مالكٍ ابنِ بُحَيْنَةَ، يجب أَنْ يَكُونَ مُنَوَّنًا، تقول: عنْ عبدِ اللهِ بنِ مالكِ ابنِ بحينة، لكنْ لو كَانَ مثلًا: عنْ عبدِ اللهِ بنِ مالكِ بنِ فلان (يعني جدَّه)، لكان اسم الأبِ الأولِ غيرَ منون.

الثَّانِي: أَنَّ (ابن) الثَّانِية، تَكُون تبعًا للاسم الأولِ في الأَعْرَابِ لا للاسم الثَّانِي. الثَّالث: أَنَّ الهمزةَ في (ابن) تكتبُ عندَ اسم الأَم في مثل: عبد اللهِ بن مالكِ

ابن بُحينة، ولا تُكتبُ عند اسم الجدِّ في مثل: عبد اللهِ بن عمرَ بنِ الخطَّاب.

مِثَالٌ آخر: عليُّ بنُ خالدِ بنِ بكر، تقول: هذا عليُّ بنُ خالدِ بنِ بكرٍ، فيتبع في الإعرابِ الاسمَ الثَّانِي المجرور.

وتقول: رأيتُ عليَّ بنَ خالدِ بنِ بكرٍ؛ لأنَّ الاسمَ الثَّالثَ يتبعُ الاسم الثَّانِي. وعلى هذا تقول: قال: عبدُ اللهِ بنُ مالكِ ابنُ بُحَيْنَة، بالرفع، لأنَّ ابنَ الثَّانِي يتبعُ الاسمَ الأول، وابن الثَّانِي فيمَن نُسبَ إِلَى أَبِيه ثمَّ جدِّه يتبع الاسمَ الثَّانِي.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب يبدي ضبعية ويجافي في السجود، رقم (٣٨٣)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب ما يجمع صفة الصَّلاة وما يفتتح به ويختم به وصفة الرُّكُوع، رقم (٤٩٥).

قَوْله: «كَانَ إِذَا صَلَّى فَرَّجَ بَيْنَ يَكَيْهِ»: أي إِذَا سجد، فعبَّر بالكلِّ عَنِ البَعْض؛ لأَنَّنا نعلمُ أنَّ الرَّسولَ ﷺ في حال الْقِيَامِ لا يُفرِّجُ بين يَدَيْه، فيكُون مَعْنَى «إِذَا صَلَّى» أي إِذَا سجد في الصَّلَاة.

قَوْله: «فَرَّجَ بَيْنَ يَدَيْهِ»: أي جعل بينَه وبينَ جنبِه فُرْجةً.

قَوْله: «حَتَّى يَبْدُوَ»: أي حَتَّى يظهرَ بياضُ إبطَيْه، والإِبطَان لهما بياضٌ؛ لأنَّ الجزءَ الَّذي يُخرِج إِلَى الشَّمْس والهواءِ مِن البدن يَكُون مُسْوَدًّا، والجزءَ المستورَ باللباس يَكُونُ أَبْيَضَ، وَهَذَا مُشَاهدٌ، كلُّ يعرِفُه، فكان النَّبي ﷺ إِذَا سجد يفرِّج بين يَدَيْه حَتَّى يبدوَ بياضُ إبطيه؛ لأنَّه كَانَ يلبَس غالبًا الرِّداء، والرِّداءُ لَيسَ له أكمامٌ تسترُ الإبط، إِذَا فرَّج إِنْسَانٌ بين يديْه وعلَيْه الرِّداء؛ فَسَوْفَ يظهرُ إبطه.

## مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى: أَنَّ السُّنةَ في السُّجُود أَنْ يُفرِّجَ الإِنْسَانُ بين يَدَيْه إِذَا سجد حَتَّى يبدوَ بياضُ إبطيْه، ودَلِيلُه هَذَا الحَدِيث.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: جَوَازُ النَّظرِ إِلَى الْإِمَامِ الَّذي يُتَعَلَّمُ مِنه كَيفِيَّةُ الصَّلَاة، فعبدُ اللهِ ابنُ بُحَيْنَةَ، لا بُدَّ أَنَّ يَكُونَ قد نظر إِلَى الرَّسولِ ﷺ حين سجودِه.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: لَعَلَّ عبدَ اللهِ بنَ بُحَيْنَة نظر إِلَيْه قبل أَنْ يَدْخُلَ مَعَهُ في الصَّلَاة، بِأَنْ يَكُونَ دخل المَسْجِدَ والرَّسُولُ ﷺ سَاجِدٌ فرَآهُ.

ولكن يُقال: يُبْطِلُ هَذَا أَنَّهُ كَانَ إِذَا صَلَّى، وَهَذَا يَدُلُّ عَلَى التَّكرار، وَلَا يُمْكِنُ أَنْ يَكُونَ عَبْدُ اللهِ بِنُ بُحَينة كُلَّمَا جَاءَ وجد الرَّسُولَ سَاجِدًّا.

إذن: فيُؤْخَذ مِن هَذَا الحَدِيث، جَوَازُ نظرِ المَأْمُومِ إِلَى الْإِمَامِ الَّذِي يَكُون قُدوةً مُعلِّمًا للنَّاس بقولِه وفِعله.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّهُ كُلَّمَا اتَّسع الإِنْسَانُ في السُّجُود فهو أفضل؛ لاتساع موضِوعه، ولِهَذا قال النَّبِيُّ عَلَيْهِ: «أُمِرْتُ أَنْ أَسْجُدَ عَلَى سَبْعَةٍ، لَا أَكُفُّ شَعَرًا وَلَا ثَوْبًا»(۱)، أي عند السُّجُود لا تَضُمَّ ثَوْبَك، بل دَعْهُ يَسري عَلَى طبيعته حَتَّى يشغلَ مسَاحةً أكبرَ مِن الأَرْض، فيَكُون هَذَا الجزءُ مِن الأَرْض شاهدًا لك يوم الْقِيَامة، ومَعْلُومٌ أَنَّهُ كُلمَا كثرُ الشهود كَانَ أقوى.

فإذَا قال قَائِل: هل يلزم مِن التفريج أَنْ تتجهَ أَصَابِعُه إِلَى يَمِين القِبْلَة وشِمالها؟ فالجَوَاب: لا، بل يُفرِّج وأَصَابِعُ يَدَيْه إِلَى القِبْلَة، خلافًا لبَعْض النَّاسِ كَمَنْ

تُشاهدُه إِذَا سجد فَرَّج، ثم جعل أَصَابِعَ اليُمنى عن يسَار القِبْلَة، وأَصَابِعَ اليُسرى عن يَمِين القِبْلَة، فَهَذَا خَطَأ؛ لِأَنَّ السُّنةَ أَنْ تَكُونَ الْيَدانِ عَلَى الأَرْض متجهتين إِلَى القِبْلَة.

وَيُسْتَشَنَى مِن كونِ الإِنْسَانِ يُفَرِّج بِين يَدَيْه عند السُّجُود ما إِذَا تأذى مَن عَلَى جانبيه، كما لَوْ كُنتَ فِي الصَّف وأنتَ مَأْمُوم، فلو فَرَّجْتَ هَذَا التفريجَ لآذَيْتَ مَن حَوْلَك، فنقول في هَذَا الحال: كُفَّ وفَرِّجْ بِقَدْرِ مَا لَا يَكُونُ بِه أَذِيَّة؛ لِأَنَّ اتقاءَ الأَذيةِ أَوْلَى مِن فِعلِ السُّنة، لِأَنَّ الأَذيةَ فِيهَا إيذاء، وفيها إشغالُ لِلمُصلِّي الَّذِي إِلَى جنبك، وَإِذَا كَانَ مِن النَّاسِ الغِلاظ، فَرُبَّمَا يَدْفَعُك، وَرُبَّمَا يتكلم عَلَيْك إِذَا سلَّم، وَرُبَّمَا ينصرف مِن الصَّف.

فَعَلَى كُلِّ حَالٍ، نَقُول: يُستثنى مِن هَذَا مَا إِذَا كَانَ الإِنْسَانُ في جَماعَة، وقَدْ يُؤذي مَن حَوْلَهُ بِذَلِك.

## 

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب السُّجُود على سبعة أعظم، رقم (٨٠٩)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب أعضاء السُّجُود والنَّهْي عن كف الشعر والثوب، رقم (٤٩٠).

١٠٠ - وعَنْ أَبِي مَسْلَمَةَ سَعِيدِ بْنِ يَزِيدَ الأَزْدِيِّ، قَالَ: سَأَلْتُ أَنْسَ بْنَ مَالِكٍ: أَكَانَ النَّبِيُّ عَلِيٍّ يُصَلِّي فِي نَعْلَيْهِ؟ قَالَ: «نَعَمْ» (١).

## الشترح

قَوْله: «أَكَانَ النَّبِيُّ عَلِيهِ يُصَلِّي فِي نَعْلَيْهِ»، هَذَا اسْتِفْهَامُ استرشادٍ واستعلام.

وسؤالُه عن هَذَا إمَّا لوقوعِ شِجارٍ بَيْنَهُ، وَبَيْنَ أَحَدٍ مِنَ النَّاس، يقول: لا يُصلِّي فِي نَعْلَيْهِ، وإِمَّا لأنَّه رأى النَّاسَ لا يُصلون في نِعالهِم، أو لسَببٍ مِن الأَسْباب، أو لمُجَرَّدِ الحصولِ عَلَى الْعِلْم.

المُهِمُّ أَنَّهُ يُستفاد مِن هَذَا حِرصُ السَّلفِ عَلَى الْعِلْم، حَتَّى في المَسَائل اليسيرة، ولِهَذا سأله: أيُصلي في نَعْلَيْهِ.

## مِنْ هَوَائِدِ الحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: مَشْرُوعِيَّة الصَّلَاةِ فِي النَّعْلَيْنِ، لفعل النَّبي ﷺ ذَلِك، ولأنَّ الصَّلَاةَ فِي النَّعْلَيْنِ الفَّالِ: ﴿ يَنَبَنِي عَلَيْ فَالَ: ﴿ يَنَبَنِي مَامَ أَخِذُواْ ذِينَتَكُرُ اللهُ بِهَا فقال: ﴿ يَنَبَنِي مَا مَأْدُواْ ذِينَتَكُرُ اللهُ عِنَا النَّعْلَانِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ الاقتصارَ عَلَى قول: «نعم»، بِمَنْزِلَة التَّصريحِ بالجُملة، فَإِذَا قِيل للرَّجُل: أَطَلَقْتُها، وهُنَا قال قِيل للرَّجُل: أَطَلَقْتُها، وهُنَا قال أنس: نعم. فهو بِمَنْزِلَة قَوْله: كَانَ يُصَلِّي فِي نَعْلَيْهِ.

كَمَا أَنَّ (لا) بِمَنْزِلَةِ التَّصريحِ بالجملة لنفي ما أُثبت، فَإِذَا قيل للرَّجُل: أَطَلَّقْتَ امرأتَك؟ فقال: لا. أي: لم أُطلقْها.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب الصَّلاة في النعال، رقم (٣٨٦)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب جَوَاز الصَّلاة في النعلين، رقم (٥٥٥).

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: استفدنا مِنْ هَذَا الحَدِيثِ جَوَازَ الصَّلَاةِ فِي النَّعْلَيْنِ، واستفدنا مِن الآيةِ أَنَّ الصَّلَاةَ فِي النَّعْلَيْنِ مِنَ السُّنةِ المَأْمُورِ بَهَا، فَهَلْ ورد نَصُّ خاصٌ فِي الْأَمْرُ بِالصَّلَاةِ فِي النَّعْلَيْنِ؟ بِالصَّلَةِ فِي النَّعْلَيْنِ؟

الجَوَاب: نعم، أَمَرَ النَّبي ﷺ أَنْ نُصَلِّيَ فِي نِعَالِنا، وقال: «خَالِفُوا الْيَهُودَ، فَإِنَّهُمْ لَا يُصَلُّونَ فِي نِعَالِبهِمْ، وَلَا خِفَافِهِمْ» (١)، وكأنَّ الْيَهُودَ أخذوا تَرْكَ الصَّلَاةِ فِي النِّعَال مِن قَوْله تَبَارَكَ وَتَعَالَى لموسى: ﴿فَٱخْلَعْ نَعْلَيْكُ ۚ إِنَكَ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدِّسِ طُوَى ﴾ [طه:١٢]، قَالُوا: فكلُّ مكانٍ مُقَدَّسٍ، فَإِنَّهُ يَنْبُغِي أَنْ يَخلعَ الإِنْسَانُ نَعْلَيْه فيه.

ومَعْلُومٌ أَنَّ الْيَهُودَ يَتْبَعُون في ديانتِهم موسى عَلَيْهِ السَّلَامُ، فَقَالُوا: إِذَا كَانَ اللهُ شَرَعَ لِنَبِيِّنا هذا، فَلَا يَنْبَغِي أَنْ نُصَلِّيَ في نِعالِنا؛ لأَنَّنا في مكانٍ مُقَدَّس، وفي عَمَلٍ مُقَدَّس، فلا نُصَلِّي في نَعْلَيْنا، لكنَّ الرَّسُولَ ﷺ أمرنا بمخالفتِهم، وقال: «صَلُّوا فِي نِعَالِكُمْ، وَلَا تَشَبَّهُوا بِالْيَهُودِ» (٢)، وصَلَّى في نَعْلَيْهِ، فتكُون الصَّلَاةُ في النَّعْلَيْنِ سُنةً مِن وَجْهَيْن:

الوَجْهُ الأَوَّلُ: أَنَّهُ فِعلُ الرَّسُولِ ﷺ المستفادُ مِن قَوْله تَعالَى: ﴿يَبَنِي ءَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُرٌ عِندَكُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ [الأعراف:٣١].

والوَجْهُ الثَّانِي: مخالفةُ الْيَهُود، وَهَذِهِ المخالفةُ لَيْسَت وَاجِبَةً، لأَنَّه ثَبَتَ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ عَنْ يَمِينِهِ، وَلَا عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الْسَلَامُ أَنَّهُ قَالَ: «إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ فَلَا يَضَعْ نَعْلَيْهِ عَنْ يَمِينِهِ، وَلَا عَنْ يَسَارِهِ، فَتَكُونَ عَنْ يَسَارِهِ أَحَدٌ، وَلْيَضَعْهُمَا بَيْنَ يَسَارِهِ، فَتَكُونَ عَنْ يَسَارِهِ أَحَدٌ، وَلْيَضَعْهُمَا بَيْنَ رِجْلَيْهِ» (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: كتاب الصَّلاة، باب الصَّلاة في النعال، رقم (٦٥٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني (٧/ ٢٩٠، رقم ٧١٦٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود: كتاب الصَّلاة، باب المصلي إِذَا خلع نعلَيْه أين يضعهما، رقم (٢٥٤).

وَهَذَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّ الصَّلَاةَ فيهما لَيْسَت وَاجِبَةً، ولاَّنَّنَا لَوْ قَلْنَا: إِنَّمَا وَاجِبَةٌ؛ لَلَزِم أَنْ نَقُول: إِذَا تَرَكَها الإِنْسَانُ بَطَلَتْ صَلَاتُه؛ لأَنَّه تَرَكَ سِترًا وَاجِبًا، وَهَذَا يَقْتَضِي أَن تَبْطُلَ الصَّلَاة، ولا قائِلَ بذَلِك، وعلى هَذَا فالصَّلَاةُ في النَّعْلَيْنِ سُنة.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: وهل يُعملُ بها إِذَا خِيف أَنْ يترتبَ عَلَى ذَلِكَ أَذيةٌ للمَسْجِد أو أهلِه؟

فالجَوَاب: لا؛ لأنّه ما دُمْنَا قَرَّرْنا أَنَّها سُنةٌ بِمُقْتَضَى الحَدِيثِ الصَّحِيحِ، فَإِنّهُ إِذَا ترتب عَلَى ذَلِكَ أذيةٌ للمَسْجِد، أو لأهلِ المَسْجِد، صار تركُها هو السُّنة، لا لِذَاتِه، ولكنْ لها يَتَرَتَّبُ عَلَيْهِ مِنْ كَفِّ الْأَذَى، وكَفُّ الْأَذَى أمرٌ مَطْلُوب.

فلو قلنا للنَّاس: صَلُّوا في نعالِكم. والمَسَاجِدُ مفروشةٌ بالفُرُش، والفُرُشُ تَتَلَوَّث بأدنى مُلَوِّث، والنَّاسُ أيضًا ليسوا كلُّهم عَلَى حدِّ المسؤلية، حيثُ تجد الوَاحِدَ مِن العامَّة يَدْخُل المَسْجِدَ ونعلُه مُلَوَّثٌ بكل أَذَى، ولا ينظر إِلَى نعلَيْه، مَعَ أَنَّهُ مَأْمُورٌ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَدْخُلَ المَسْجِدَ بنعلَيْه أَنْ ينظرَ فيهما، لكنْ مَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ؟!

ولقد صليتُ في نَعْلَيْنِ إِمَامًا فِي هَذَا المَسْجِدِ مُدَّةً طويلةً مِن الزمن، ورأيتُ العوامَّ يدخلون المَسْجِدَ بنعالِمهم، ثم إِذَا وَصَلُوا إِلَى الصَّف خَلَعُوا نِعالَمهم، وصَلَّوا بلا نِعال، أي إِذَا جَاءَ المَقْصُودُ مِن لبس النَّعْلَيْنِ خلعوه؛ فرأيتُ أَنَّهُ لَا فَائِدَةَ مِن ذَلِك.

بل كنت قد رأيتُ قديمًا آثارَ تلويثٍ في المُسْجِد، وذَلِك أَنَّ بَعْضَ النَّاسِ في الزمن السَّابِق كانوا يدخلون المَسْجِد بالنِّعَال، وكانتِ الحميرُ تمشي في الأسواق

وتُرَوِّث، وَكَانَ المَسْجِد فِي أَوَّلِ الْأَمْرِ يُفرَش بالرمال، فرُبَّها تصاب نعالـهم بشَيْء مِن هَذِهِ الأرواث وهُم لا يشعرون، ثم يدخلون المَسْجِد، لِأَنَّ العامِّيَّ يدخل بِدُونِ أَنْ ينظر، فرأيتُ أَنَّ الكفَّ عن ذَلِكَ أولى فتركتُه.

ولما جَاءَتِ الفُرُش، أَكَّدَتْ لى هَذَا التَّركَ فتركتُه، وإلا فهو سُنةٌ لَا شَكَّ فِيهِ؟ لِفِعْلِ الرَّسُول، ولِأَمْرِه في مخالفةِ الْيَهُود، ولعُمُوم قولِه: ﴿يَبَنِيَ مَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُمُ عَ عِندَكُلِّ مَسْجِدٍ﴾.

المهم: أَنَّ العَامَّةَ لا يتقيدون بالشَّنة، بل إنَّهم يَدخلون المَسْجِدَ بِنِعَالِـهم، فَإِذَا وصلُوا إِلَى الصَّفِّ خَلَعُوا نعالَـهم، وصَلَّوْا بِدُونِها، فأين اتباعُ السُّنَّة؟!

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: وهل يُصَلِّي الإِنْسَانُ في خُفَّيْهِ؟

الجَوَابِ: نعم، ومِن بابِ أَوْلَى؛ لِأَنَّ خَلْعَ الخُفَّين أَشَقُّ مِن خلع النَّعْلَيْنِ، وَإِذَا كَانَتِ الصَّلَاةُ مَشْرُوعةً بالنَّعْلَيْنِ مَعَ خِفَّةِ خلعِها، فالخُفَّيْن مِن بابِ أَوْلَى.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: إِذَا كَانْتِ الصَّلَاةُ فِي الْبَيْت، فَهَلِ الْأَفْضَل أَنْ تُصلي فِي نعْلَيْك؟ الجَوَاب: الظَّاهِرُ أَنَّهُ يَنْبُغِي أَنْ تُصَلِّيَ فِي نَعْلَيْك أَحْيانًا اتباعًا للسُّنة.

١٠١ - عَنْ أَبِي قَتَادَةَ الأَنْصَارِيِّ، «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ كَانَ يُصَلِّي وَهُوَ حَامِلٌ أُمَامَةَ بِنْتَ زَيْنَبَ بِنْتِ رَسُولِ اللهِ ﷺ، وَلِأَبِي العَاصِ بْنِ رَبِيعَةَ بْنِ عَبْدِ شَمْسٍ، فَإِذَا أُمَامَةَ بِنْتَ زَيْنَبَ بِنْتِ رَسُولِ اللهِ ﷺ، وَلِأَبِي العَاصِ بْنِ رَبِيعَةَ بْنِ عَبْدِ شَمْسٍ، فَإِذَا أُمَامَةَ وَإِذَا قَامَ حَمَلَهَا» (١٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب إِذَا حمل جارية صغيرة على عنقه في الصَّلاة، رقم (٥١٦)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب جَوَاز حمل الصِّبْيَان في الصَّلاة، رقم (٥٤٣).

# الشترح

قَوْله: «كَانَ يُصَلِّي وَهُوَ حَامِلٌ»، (كَانَ) فعلٌ ماضٍ، وَهِيَ تَدُلُّ عَلَى الاسْتِمْرَار غالبًا، وَلَيْسَ دائمًا، إذ قد يُراد بها مُجُرَّدُ الاتِّصَاف، أي: مُجُرَّدُ اتصافِ مَرْفُوعِها بِخَبَرِها، وَقَدْ يُرَادُ بها الغالِبُ، وَقَدْ يُراد بها النَّادِرُ.

فالأَقْسَام إذن أَرْبَعةٌ: قد تَقْتَضِي الدوامَ غالبًا، وَقَدْ تَقْتَضِيه كثيرًا، وَقَدْ تَقْتَضِيه نادرًا، وَقَدْ لا تَقْتَضِي شَيْئًا مِنْ ذَلِكَ؛ وَإِنَّها تقتضي اتصاف مرفوعِها بخبرِها.

فقولُه تَبَارُكَوَتَعَالَى: ﴿وَكَانَ ٱللَّهُ غَـفُورًا رَّحِيـمًا ﴾ [النِّسَاء:٩٦]، هَذِهِ تقتضي اتِّصافَ مرفوعِها بِخَبَرِها، وَلَيْسَ المَعْنَى أَنَّهُ كَانَ، ثُمَّ لَمْ يَكُنْ، فلو أَخَذْنَا بظَاهِرِها يَكُون مَعْنَاها: كانَ اللهُ غفورًا، أي والآن لَيْسَ كذَلِك، وَهَذَا غير صَحِيح.

هذا الحَدِيثُ الَّذِي معنا «كَانَ يُصَلِّي وَهُوَ حَامِلٌ» مِن باب النَّادِر؛ لأَنَّه قد لا يَكُونُ فَعَلَها إلا مَرَّةً وَاحِدَةً، وَكَانَ يَقْرَأُ فِي صَلَاةِ الجُمُّعَةِ بِسَبِّح والغاشِية، وبالجُمعة والمُنافِقين، هَذَا مِنْ بَابِ الغالِب، أي بِهَذَا غالبًا، فيَكُونا مُتَسَاوِيَيْن، فقولُه: «وَهُوَ حَامِلٌ» الجملةُ في موضع النصبِ عَلَى الحالِ، مِن فاعِل «يُصلي»، أي كَانَ يُصَلِّي، والحالُ أَنَّهُ حَامِلٌ أَمَامَةً بِنْتَ زينب.

وأُمامةُ بنتُ زَيْنَبَ، هي أُمامةُ بنتُ أبي الْعَاصِ بْنِ الرَّبِيعِ بنِ عبدِ شمس، لكنْ نُسبتْ إِلَى أُمَّها لبيانِ صِلَتِها برَسُولِ اللهِ ﷺ؛ ولِهذا قال: «بِنْتَ زَيْنَبَ بِنْتِ رَسُولِ اللهِ».

وزينبُ إِحْدَى بناتِ النَّبِي ﷺ، والأُخرى رُقَيَّة، والثَّالِثةُ أُمُّ كُلثوم، والرَّابِعةُ فاطمة.

قَوْله: «فَإِذَا سَجَدَ وَضَعَهَا»، يعني إِذَا سجد في الأَرْضِ وَضَع البنتَ، «وَإِذَا قَامَ حَمَلَهَا».

ومُنَاسَبةُ هَذَا البابِ لكتاب الصَّلَاةِ وَاضِحةٌ؛ لِأَنَّ فِيهِ عملًا في الصَّلَاة، فكان يُصَلِّي وَهُوَ حَامِلٌ أُمَامَةَ.

وقيل: إِنَّ ذَلِكَ كَانَ حين ماتتْ أُمُّها رَضَالِلَهُ عَنْهَا، وإنَّهَا جعلتْ تبكي؛ فخرج بها النَّبي عَلِيَةً إِلَى المَسْجِد، وصارَ حاملًا لـها ليُسْكِتَها ويُهَدِّنَها.

## مِنْ فَوَائِدِ الحَدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الأُولَى: جَوَازُ حَمْلِ الصَّبِيّ فِي الصَّلَاة؛ لِأَنَّ النَّبِي ﷺ كَانَ يحمل هَذِهِ البنت، ولم يفعلْه ﷺ إلا لتتأسى به الأُمة.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ الأَصْلَ الطهارة، وَإِنْ كَانَ يَغْلِبُ عَلَى الظَّنِّ النَّجاسَة، لِأَنَّ الغالبَ عَلَى الطَّهارة، وعلى هَذَا الغالبَ عَلَى الصِّبْيَانِ النَّجاسَة، لكنْ ما دُمنا لم نَتَيَقَّنْ، فالأَصْلُ الطهارة، وعلى هَذَا فَلَا حَرَجَ عَلَى الْإِنْسَانِ أَنْ يَحْمِلَ مَا يَغْلِب عَلَى ظَنِّهِ أَنَّهُ نَجِس، إِذَا لم يتيقن.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: جَوَازُ حملِ النَّجاسَةِ في معدِنها؛ لِأَنَّ الطفلةَ لَا بُدَّ أَنْ يَكُونَ فِي بطنِها عَذِرة، وفي مَثَانَتِها بولُ، لكنَّه في مستقر، فَهَلْ نَقُول: إِنَّ هَذَا مما يُعفى عنه للمَشَقَّة؟ أو نَقُول: إِنَّهُ فِي مَعدِنٍ لَيْسَ بنجس؟ أو نَقُول: إِنَّهُ يَجُوز أَنْ يَحملَ الإِنْسَانُ في صَلَاتِه شيئًا فِيهِ نَجَاسَةٌ إِذَا لَمْ يباشر النَّجاسَة؟

فالجَوَاب: إِذَا قلنا بالأخير؛ لزِم مِنْهُ أَنْ نُجوِّز للإِنْسَان أَنْ يحملَ قارورةً فِيهَا بولٌ في صَلَاته، وَهَذَا لا أَحَدَ يقول به فيها نعلم، فلا يَجُوزُ لِلْإِنْسَانِ أَنْ يحملَ قارورةً فِيهَا نَجاسَةٌ وهو يُصَلِّي.

وعلى هذا، فَإِذَا طُلب مِن الإِنْسَان أَنْ يَأْتِيَ بِعَيِّنَةٍ مِن بَوْلِه، أو عَذِرَتِه، وجعلها في قارورةٍ، وصَلَّى بها؛ فهو حرامٌ علَيْه؛ لأنَّه يَكُون حاملًا لنَجاسَة، أو نَقُول: يُعفى عنها للمَشَقَّة، وَهَذَا بعيد؛ لِأَنَّ هَذَا الَّذِي في بطن الإِنْسَانِ مِن العَذِرَةِ والبَوْل كثير. أو نَقُول: إِنَّ الشَّيء في مَعدِنِه لَيْسَ بِنَجِسٍ، بل هو طاهرٌ، وَلَا يَكُونُ نَجِسًا إلا إِذَا بَرَد، وَهَذَا هو اختيار شيخ الإِسْلام ابنِ تَيْمِيةَ: أَنَّ الشَّيء في معدِنِه لَيْسَ بنجس. قال (۱): «وَأَيْضًا فَإِنَّا نَقُولُ: لِمَ قُلْتُمْ إِنَّ الإعْتِبَارَ بِالمَخْرَجِ؟ وَلِمَ لَا يُقَالُ الإعْتِبَارُ بِالمَعْدِنِ والمستحال؟ فَمَا خُلِقَ فِي أَعْلَى الْبَدَنِ فَطَاهِرٌ، وَمَا خُلِقَ فِي أَسْفَلِهِ الإعْتِبَارُ بِالمَعْدِنِ والمستحال؟ فَمَا خُلِقَ فِي أَعْلَى الْبَدَنِ فَطَاهِرٌ، وَمَا خُلِقَ فِي أَسْفَلِهِ فَنَجِسٌ وَالمَنِيُّ يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ الصُّلْبِ وَالتَّرَائِبِ؛ بِخِلَافِ الْبَوْلِ وَالْوَدْي، وَهَذَا أَشَدُّ اطِّرَادًا؛ لِأَنَّ الْقَيْءَ وَالنَّخَامَةَ المُنجَسَةَ خَارِجَانِ مِنَ الْفَمِ لَكِنْ لَكًا اسْتَحَالًا فِي المَعِدَةِ الْمَرَادُا؛ لِأَنَّ الْقَيْءَ وَالنَّخَامَةَ المُنجَسَةَ خَارِجَانِ مِنَ الْفَمِ لَكِنْ لَكًا اسْتَحَالًا فِي المَعِدَةِ كَانَا نَجِسَيْنِ.

وَأَيْضًا فَسَوْفَ نُفَرِّقُ -إِنْ شَاءَ اللهُ تَعَالَى-. وَأَمَّا الْوَجْهُ الحَامِسُ فَقُولُهُمْ: مُسْتَحِيلُ عَنِ الدَّمِ وَالإسْتِحَالَةُ لَا تُطَهِّرُ. عَنْهُ عِدَّةُ أَجْوِبَةٍ مُسْتَنِيرَةٍ قَاطِعَةٍ، أَحَدُهَا: أَنَّهُ مَنْقُوضٌ بِالْآدَمِيِّ وَبِمُضْغَتِه، فَإِنَّهُمَ مُسْتَحِيلَانِ عَنْهُ، وَبَعْدَهُ عَنِ الْعَلَقَةِ وَهِيَ دَمٌ، وَنَعْدَهُ عَنِ الْعَلَقَةِ وَهِيَ دَمٌ، وَمَعْ نَعْهُ، وَبَعْدَهُ عَنِ الْعَلَقَةِ وَهِيَ دَمٌ، وَمَعْدَهُ وَلَمْ يَقُولُ الْبَهَائِمِ المَأْكُولَةِ. وَثَانِيها: أَنَّا لَا نُسَلِّمُ أَنَّ الدَّمَ وَلَمْ يَتُعْلِيلِ عَلَى تَنْجِيسِهِ، وَلَا يُغْنِي قَبْلُ ظُهُورِهِ وَبُرُوزِهِ يَكُونُ نَجِسًا، فَلَا بُدَّ مِنَ الدَّلِيلِ عَلَى تَنْجِيسِهِ، وَلَا يُغْنِي الْقَياسُ عَلَيْهِ إِذَا ظَهَرَ وَبَرَزَ بِاتَّفَاقِ الحَقِيقَةِ؛ لِأَنَّا نَقُولُ: لِلدَّلِيلِ عَلَى تَنْجِيسِهِ، وَلَا يُغْنِي الْقَيَاسُ عَلَيْهِ إِذَا ظَهَرَ وَبَرَزَ بِاتَّفَاقِ الحَقِيقَةِ؛ لِأَنَّا نَقُولُ: لِلدَّلِيلِ عَلَى تَنْجِيسِهِ، وَلَا يُغْنِي الْقَيَاسُ عَلَيْهِ إِذَا ظَهَرَ وَبَرَزَ بِاتَّفَاقِ الحَقِيقَةِ؛ لِأَنَّا نَقُولُ: لِلدَّلِيلِ عَلَى طَهَارَتِهِ وُجُوهٌ أَلَى اللَّهُ وَلَا الْوَصْفُ لَا يَثْبُونِ وَلَا أَنَّ النَّجِسَ هُوَ المُسْتَقْذَرُ المُسْتَخْبَثُ وَهَذَا الْوَصْفُ لَا يَثْبُونَ فَلَا الْمَعْ وَالْمَامِقُودُ فِيهَا فِي الْمُنْ بِهِ. إِلَّا بَعْدَ مُفَارَقِتِهَا مَوَاضِعَ خَلْقِهَا، فَوَصْفُهُا بِالنَّجَاسَةِ فِيها وَصْفُ لَا يَثْبُونُ فَيْ الْمَالِقِي الْمُعْرَادِةِ وَعَيْرِهَا، أَلَا تَرَى أَنْ مَنْ صَلَّى حَامِلًا وِعَاءً مَسْدُودًا قَدْ أُوعِي دَمًا لَمْ وَلَا لَنَيْمَ وَلَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ فَلَقِ لَا عَلَى الْمُعَلِ طَاهِرًا لِشَقَةٍ الإِحْتِرَازِ. قُلْت: بَلْ جُعِلَ طَاهِرًا لِشَقَةً الإِحْتِرَازِ. قُلْت: بَلْ جُعِلَ طَاهِرًا لِشَقَةً الإَحْتِرَازِ ".

وَهَذَا هُوَ الْقَوْلُ الَّذِي تطمئنُ إِلَيْه النفس.

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي، لشيخ الإِسْلام ابن تيمية (٢١/ ٥٩٩).

بَعْضُ النَّاسِ يُصاب بمرض، فيَستخرج بَوْلَهُ عن طريق كِيسٍ يجتمع فِيهِ البَوْل، وَهَذَا لَيْسَ مِنْ بَابِ النَّجاسَة في معدِنِه؛ لِأَنَّ النَّجاسَةَ خرجت مِن البطن، لكنْ مِنْ بَابِ حَمْلِ النَّجاسَةِ للضرورة، وَهَذَا يَتَوَضَّأَ لكل صَلَاةٍ، كالَّذِي فِيهِ سَلَسُ البَوْل.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: شفقةُ النَّبِي ﷺ بالصَّبْيَانِ ورحمتُه بهم، وَهَذَا لَيْسَ بغريبٍ عَلَيْهِ ﷺ، والشَّفَقةُ عَلَى الصِّبْيَان ورحمتُهم تُعطي الْقَلْبَ لِينًا ورحمة، وجَرِّبُوا إِنْ شَتُم، فَكُلَّمَا كَانَ الإِنْسَانُ أَشْفَقَ عَلَى الصِّبْيَان، وأَرْحَمَ بهم؛ أنزل اللهُ تَعالَى في قلبِه الرَّحَةَ واللِّينَ والعطف، وَهَذَا مُصادِقُ قولِ النَّبِي ﷺ: «الرَّاجِمُونَ يَرْحَمُهُمُ الرَّحْمَنُ، ارْحَمُوا مَنْ فِي الْأَرْضِ يَرْحَمُكُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ»(۱).

والصبى يحتاج إِلَى رحمةٍ، لأنَّه ضَعِيفٌ صغير، لا يَمْلِكُ لنفسِه شيئًا، فَإِذَا رحمه الإِنْسَانُ فَإِنَّ اللهَ تَعَالَى يُفيض عَلَيْهِ مِن رحمتِه، وَهَذَا هو هَدْي الرَّسُولِ ﷺ في الشَّفَقة بالصِّبْيَان ورحمته لهم، كَانَ يُؤتى بالصبي فيضعُه في حِجْرِه فيَبُول علَيْه (٢)، وَكَانَ يمر عَلَى الصِّبْيَان يَلْعَبُونَ في السُّوق فيُسلِّم علَيْهم (٢) صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ.

ولذَلِك يَنْبَغِي لنا أَنْ نكونَ رُحماءُ بالأطفال الصِّغَار، وَهَذَا عَلَى العكس مِن فِعل بَعْض النَّاس، إِذَا رأى صَبِيَّهُ دَخَل عَلَيْهِ فِي المجلس، وعنده أناسٌ انْتَهَرَهُ، وَهَذَا خَطَأ! بل دَعْهُ حُرَّا، حَتَّى لَوْ لَعِب، لَوْ قَامَ يلعب مَثلًا بين الرِّجَالِ، فلا يُهِمَّك، إلا إِذَا آذاهم، وإلا فَدَعْهُ عَلَى طبيعتِه؛ لأَنَّه كُلَّمَا تُرك الصَّبِيِّ عَلَى طبيعتِه، ازداد نُمُوُّه، ولم يَكُنْ في قلبِه تعقيد.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: كتاب الأدب، باب في الرحمة، رقم (٤٩٤١)، والترمذي: كتاب البر والصلة، باب ما جَاءَ في رحمة المُسْلِمينَ، رقم (١٩٢٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب العقيقة، باب تسمية المولود غداة يولد لمن لم يعق عنه وتحنيكه، رقم (٢٨٦). (٥٤٦٨)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب حكم بول الطفل الرضيع وكيفية غسله، رقم (٢٨٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي في الكبرى: كتاب المناقب، باب أبناء الأنصار رَعَوَاللَّهُ عَنْهُم رقم (٨٢٩١).

إذن: نأخذ مِن هَذَا الرَّحَمَة بالصِّبْيَان، وَهَذَا مِن هدي النَّبِي عَلَيْ وخُلُقِه.

الفَائِدَةُ الْحَامِسَةُ: جَوَازُ الْحَرَكَة اليسيرةِ لِلْحَاجَة؛ لِأَنَّ النَّبِي ﷺ كَانَ يحمل هَذِهِ البنتَ إِذَا قام، وَإِذَا سجد وضعها، وَهَذَا دَلِيلٌ عَلَى جَوَاز الْحَرَكَةِ اليسيرةِ في الصَّلَاة لِلْحَاجَة، وفتحَ النَّبي ﷺ الباب لعَائِشَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهَا حين استأذنت، وَهَذِهِ حَرَكَة.

واعْلَمْ أَنَّ الحَرَكَةَ في الصَّلَاة تَنْقَسِم إِلَى خَمْسَة أَقْسَام: وَاجِبَةٌ، ومُستحَبَّةٌ، ومُباحة، ومَكْرُوهَة، ومُحَرَّمة، أي تجري فِيهَا الأَحْكَامُ الخَمسة.

فَالْحَرَكَةُ الْوَاجِبَةُ: مَا تَتُوقَفُ عَلَيْهَا صِحَّةُ الصَّلَاة، وَهَا أَمْثِلَةٌ مِنهَا: إِذَا ذكر الإِنْسَانُ أَنَّ فِي نَعْلَيْهِ نَجَاسَةً؛ فَهُنا يَجِب عَلَيْهِ خَلَعُهما، وَهَذِهِ حَرَكَة.

وإِذَا ذَكر أَنَّ في سَراويلِه نَجاسَة؛ يَجِب عَلَيْهِ خلعُها، وَهَذِهِ حَرَكَة.

وإِذَا عَلِمَ أَنَّهُ متجهٌ إِلَى غَيْرِ الْقِبْلَةِ؛ يَجِب عَلَيْهِ أَنْ يتجهَ إِلَى القِبْلَة، وَهَذِهِ حَرَكَة.

وإِذَا كَانَ يُصَلِّي وَحْدَهُ خَلْفَ الصَّفِّ لِتَهَامِ الصَّف، ثم انْفَتَلَ رَجُلٌ مِن أمامه؛ فعلَيْه أَنْ يتقدمَ ليدخُلَ فِي الصَّف، وَهَذِهِ حَرَكَة.

والضَّابطُ للحَرَكَة الوَاجِبة: كل ما تتوقف علَيْها صِحَّةُ الصَّلَاة فهي وَاجِبَة.

والحَرَكَةُ المُستحَبَّة: كل ما يتوقف علَيْها كمالُ الصَّلَاة فهي مُستحَبَّة، فمِن ذَلِكَ مثلًا: تَسْوِيَةُ الصَّف، فَإِذَا رأيتَ الَّذِي إِلَى جنبِك تقدم، أوتأخَّر، وتحركتَ لتَسْوِيَة الصَّف، فهَذِهِ حَرَكَةٌ مَطْلُوبة.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: هَذِهِ حَرَكَةٌ لكمال صَلَاةِ غيري، فهي خارجةٌ عن صَلَاتي. نقول: لَيْسَت لكمال صَلَاةِ غيرِك، فَإِنَّ تَسْوِيَةَ الصَّفِّ مِن تمام الصَّلَاةِ لك ولغيرِك، فأنتَ -في الوَاقِع- لم تتحركُ لتكميل عِبادَةِ غيرِك، ولكنْ لتكميل عِبادَةِ نفرِك، ولكنْ لتكميل عِبادَةِ نفسِك، ومِن ذَلِكَ فِعلُ النَّبِي ﷺ لِعَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاس، حَيْن قَامَ النَّبِي ﷺ يُصَلِّي في اللَّيل، فقام ابنُ عَبَّاسٍ يسَارَه، فأخذ النَّبي ﷺ برأسِه مِن ورائه، وجعله عن يَمِينِه (۱)، فهَذِهِ حَرَكَة، لكن هل هي حَرَكَةٌ مُستحَبَّةٌ لِأَنَّ فِيهَا كهالَ الصَّلَاة، أو حَرَكَةٌ وَاجِبَةٌ لأَنَّ اللَّي الصَّلَاة، أو حَرَكَةٌ وَاجِبَةٌ لأَنَّ اللَّهُ التوقف صِحَّةُ الصَّلَاةِ علَيْها؟

نقول: فِيهَا خِلَافٌ عِنْدَ الْعُلَمَاءِ: فَمَن قال: إِنَّ الصَّلَاةَ عن يسَارِ الإِمَام لا تصح مَعَ خُلُوِّ يَمِينِه. قال: الحَرَكَةُ هنا وَاجِبَة.

ومَن قال: إِنَّ وُقوفَ المَّاْمُومِ عن يسَار الإِمَامِ خلافُ السُّنة، وَأَنَّ الْأَفْضَل أَنْ يَكُونَ عن يَمِينِه. قال: هَذِهِ الحَرَكَةُ مُستحَبَّة.

والحَرَكَة المُبَاحة: وَهِيَ اليسيرةُ لِلْحاجَة، أو الكَثِيرَةُ للضرورة، فاليسيرةُ لِلْحاجَةِ كَمَا فعل النَّبِي ﷺ مَعَ ابنةِ بنتِه أُمامةَ بنتِ زينب (٢)؛ وكما لَوْ أَصَاب الإِنْسَانَ حَكَّةٌ فحَكَّ بَدَنَه، فَهَذِهِ يسيرةُ لحَاجَة، بل رُبَّمَا نَقُول: هَذِهِ مُستحَبَّة، فَإِنْ كانتِ الحَكَّة مُلتهبةً جِدًّا، تَشغلُه عن حُضور قلبِه في الصَّلَاة، وعن كمال الصَّلَاة؛ فالحَكُّ هنا مُستَحَب، وَإِنْ كانتْ يسيرةً، لكنْ فِيهَا شَيْءٌ مِن نوع الانشغال، فهذِهِ مُباحة.

والحَرَكَة المَكْرُوهَة: وَهِيَ اليسيرةُ لغير حاجةٍ، فهي مَكْرُوهَة؛ وذَلِك لِأَنَّ النَّبيَّ ﷺ نهى أَنْ يُصَلِّيَ الإِنْسَانُ مُحْتَصِرًا، ورأى عمرُ رَضَالِلَهُ عَنْهُ رجلًا يعبث بلحيته؛

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب العلم، باب السمر في طلب العلم، رقم (١١٧)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب الدُّعاء في صلاة اللَّيل وقيامه، رقم (٧٦٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب إذا حمل جارية صغيرة على عنقه في الصَّلاة، رقم (٥١٦)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب جَوَاز حمل الصِّبْيَان في الصَّلاة، رقم (٥٤٣).

فقال: لَوْ سكن قلبُ هَذَا لسكنتْ جَوَارِحه (١).

فاليسيرة لغير حاجةٍ مَكْرُوهَةٌ، ولها أَمْثِلَةٌ كَثِيرَة: مِنها تشاغلُ الإِنْسَانِ بِإصلاح عِمَامَتِه، أو مَا أَشْبَهَ ذَلِكَ بِدُونِ حاجة.

ومِنها تشاغلُ الإِنْسَانِ بالسَّاعة ينظُر إِلَيْها، أو بالقَلَم ينظر إِلَيْه، أو يتذكر وهو يُصلِّي حاجةً؛ فيُخرج القلمَ ويكتب لِئَلَّا ينسَاها، فكل هَذِهِ نَقُول: إِنَّهَا مَكْرُوهَة؛ لأنَّها يسيرةُ بلا حاجة.

والحَرَكَة المحرَّمة: الَّتِي تُبطل الصَّلَاة، وَهِيَ الكَثِيرَة المتواليةُ لغير ضرورة، والكَثِيرَةُ المتواليةُ تتبع العُرف، فها قال النَّاس: إِنَّهُ كثيرٌ فهو كثير، والمتوالي: المتتابع.

وعلى هذا: فلو تحرك الإِنْسَانُ فِي أَوَّلِ رَكْعَةٍ حَرَكَةً يسيرة، وفي الرَّكْعَة الثَّانِية حَرَكَة يسيرة، وفي الثَّالِثة حَرَكَة يسيرة، وفي الرَّابِعة حَرَكَة يسيرة؛ ثم جمعنا الأَرْبَعة مواضع لكَانَتْ كَثِيرَة، وفي هَذِهِ الحَال نَقُول: إِنَّهَا مِن القِسم المَكْرُوه؛ لأنَّها غيرُ مُتَوالِيّة، لكن لَوْ كَانَتْ مُتَواليةً لِغَيْر ضرورة؛ فَإِنَّهَا محرَّمة، وتُبطل الصَّلاة، أَمَّا إِذَا كَانَتْ لضرورة، كما لَوْ هاجَم الإِنْسَانَ وهو يُصَلِّي أسدٌ، فجعل يُدافعُه بحركاتٍ كَثِيرَة، ولكنَّه يَدْرِي مَا يَقُولُ في الصَّلاة، ويَشعر بِمَا يقول؛ فهنا الحَرَكَةُ -وَإِنْ كثُرت - جائزةٌ، ولا تُبطل الصَّلاة.

ومثل ذَلِكَ لَوْ هَرَب مِن حريقٍ وهو يُصَلِّي، أو مِن ماءٍ يُغرقُه، أو مِن عَدُوِّ يطلبُه؛ فَإِنَّهُ يتحرك بلا شك، لكنَّها حَرَكَةٌ لِدَفْعِ الضَّرَر، فهذِهِ حَرَكَةٌ مُبَاحةٌ، ولا تُبطل الصَّلَاة.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في الحلية (١٣/ ٢٣٠)، وضعفه الحافظ العراقي في المغني عن حمل الأسفار (ص:١٧٨).

ولو التفتَ عَنِ القِبْلَة يَمِينًا، أَوْ شِمَالًا لا يَضُرُّ؛ لِأَنَّ اسْتِقْبَالَ القِبْلَة شرطٌ مَعَ القُدرة، وَهَذَا الَّذِي لَا يَسْتَطِيعُ أَنْ يقفَ خَوْفًا مِن عدُوه، أو خَوْفًا مِن نارٍ، أو خَوْفًا مِن ماءٍ يُغرقه، هو لا يَسْتَطِيع فيسقط عنه الاسْتِقْبَالُ فِي هَذِهِ الْحَالِ.

وَلَوْ قَالَ قَائِل: هل يمكن أَنْ نصَلِّي مَعَ مصارعة الأسد؟

الجَوَاب: رُبَّما أَمْثَالُنا لا يُمْكِن أَنْ يصَلِّيَ مَعَ مصارعة الأسد، لكن أَمْثَال الشُّجعانِ يمكن.

يُذكرُ أَنَّهُ كَانَ هُناكَ رَجُلٌ مِنْ بَنِي حَنِيفَةَ يُقَالُ لَهُ: جَحْدَرُ بْنُ مَالِكٍ، وَكَانَ فَاتِكًا بِأَرْضِ الْيَهَامَةِ، فَأَرْسَلَ الحَجَّاجُ إِلَى نَائِبِهَا يُؤَنِّبُهُ وَيَلُومُهُ عَلَى عَدَم أَخْذِهِ، فَهَا زَالَ نَائِبُهَا فِي طَلَبِهِ حَتَّى أَسَرَهُ، وَبَعَثَ بِهِ إِلَى الحَجَّاجِ، فَقَالَ لَهُ الحَجَّاجُ: مَا حَمَلَكَ عَلَى مَا كُنْتَ تَصْنَعُهُ؟ فَقَالَ: جَرَاءَةُ الجَنَانِ، وَجَفَاءُ اَلسُّلْطَانِ، وَكَلْبُ الزَّمَانِ، وَلَو اخْتَبَرَنِي الْأَمِيرُ لَوَجَدَنِي مِنْ صَالِحِ الْأَعْوَانِ، وَبُهْمِ الْفُرْسَانِ، وَلَوَجَدَنِي مِنْ أَصْلَح رَعِيَّتِهِ، وَذَلِكَ أَنِّي مَا لَقِيتُ فَارِسًا قَطُّ إِلَّا كُنْتُ عَلَيْهِ فِي نَفْسِي مُقْتَدِرًا. فَقَالَ لَهُ الحَجَّاجُ: إِنَّا قَاذِفُوكَ فِي حَائِرِ فِيهِ أَسَدٌ عَاقِرٌ، فَإِنْ قَتَلَكَ كَفَانَا مُؤْنَتَكَ، وَإِنْ قَتَلْتَهُ خَلَّيْنَا سَبِيلَكَ. ثُمَّ أَوْدَعَهُ السِّجْنَ مُقَيَّدًا مَغْلُولَةً يَدُهُ الْيُمْنَى إِلَى عُنُقِهِ، وَكَتَبَ الحَجَّاجُ إِلَى نَائِبِهِ بِكَسْكَرَ أَنْ يَبْعَثَ إِلَيْهِ بِأَسَدٍ عَظِيم ضَارٍ، فَلَمَّا قَدِمَ الْأَسَدُ عَلَى الحَجَّاجِ أَمَرَ بِهِ فَجُوِّعَ ثَلَاثَةَ أَيَّام، ثُمَّ أُبْرِزَ إِلَى حَائِرٍ -وَهُوَ الْبُسْتَانُ- وَأَمَرَ بِجَحْدَرٍ، فَأُخْرِجَ فِي قُيُودِهِ وَيَدُهُ الْيُمْنَى مَّغْلُولَةٌ بِحَالِهَا، وَأُعْطِيَ سَيْفًا فِي يَدِهِ الْيُسْرَى، وَخُلِّيَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْأَسَدِ، وَجَلَسَ الحَجَّاجُ وَأَصْحَابُهُ فِي مَنْظَرَةٍ، وَأَقْبَلَ جَحْدَرٌ نَحْوَ الْأَسَدِ، فَلَمَّا نَظَرَ إِلَيْهِ الْأَسَدُ زَأَرَ زَأْرَةً شَدِيدَةً، وَتَمَطَّى وَأَقْبَلَ نَحْوَهُ، فَلَمَّا صَارَ مِنْهُ عَلَى قَدْرِ رُمْح وَثَبَ الْأَسَدُ عَلَى جَحْدَرٍ وَثْبَةً شَدِيدَةً، فَتَلَقَّاهُ جَحْدَرٌ بِالسَّيْفِ، فَضَرَبَهُ ضَرْبَةً حَتَّى خَالَطَ ذُبَابُ السَّيْفِ لَهُوَاتِهِ، فَخَرَّ الْأَسَدُ كَأَنَّهُ خَيْمَةٌ قَدْ صَرَعَتْهَا الرِّيح، مِنْ

شِدَّةِ الضَّرْبَةِ، وَسَقَطَ جَحْدَرٌ مِنْ شِدَّةِ وَثْبَةِ الْأَسَدِ؛ وَشِدَّةِ مَوْضِعِ الْقُيُودِ عَلَيْهِ، فَكَبَّرَ الْحَجَّاجُ إِنْ شَاءَ أَقَامَ عِنْدَهُ، وَإِنْ شَاءَ الْحَجَّاجُ إِنْ شَاءَ أَقَامَ عِنْدَهُ، وَإِنْ شَاءَ انْطَلَقَ إِنْ شَاءَ أَقَامَ عِنْدَ الْحَجَّاج، فَأَحْسَنَ جَائِزَتَهُ، وَأَعْطَاهُ أَمْوَالًا (').

فلا تتعجب إِذَا قلنا: إِنَّ الإِنْسَانَ في صَلَاتِه يمكن أَنْ يُصارِعَ الأسد؛ لِأَنَّ النَّاسَ يَخْتَلِفُون: فمِنَ النَّاسِ مَنْ إِذَا رأى الأسدَ وبِيَدِه سيفٌ؛ سَقَط السيفُ وهرب، ومِنهم مَن يُصارعه.

بَعْضُ النَّاسِ يُغالِى، ويُشدد في الحَرَكَة، حَتَّى إِنَّهُ إِذَا تحرك الإِنْسَانُ ثلاثَ حركاتٍ مِن غير أَفْعَالِ الصَّلَاةِ متوالية يقول: بَطَلَت صَلَاتُه، وَهَذَا الْقَوْل ضَعِيفٌ كَرَكَة فِيهِ، ولا يُعمل به، بل ويَنْبَغِي للإِنْسَان أَنْ يُبَيَّنَ للنَّاس أَنَّهُ ضَعِيف، وَأَنَّ الحَرَكَةَ لَيْسَت إِلَى هَذَا الحَدِّ في التشديد.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: لَوْ أَنَّ إِنْسَانًا وهو يُصَلِّي سَقَطَ إِلَى جَنبه رَجُلُ مَغْشِيًّا علَيْه، هل يقطع الصَّلَاة ليعالجه؟

الجَوَاب: نعم، لَا بُدَّ مِنْ قطع الصَّلَاة، فلا يُمْكِن أَنْ يُعالجَه، ويحملَه، ويذهبَ به إِلَى المشفى إلا إِذَا قَطَع الصَّلَاة.

لكنْ بقي أَنْ يُقَال: إِذَا كانتِ الحَرَكَةُ تنافي الصَّلَاة مُنَافَاةً تَامَّة، مثل أَنْ يضحكَ في الصَّلَاة، فَهَلْ نَقُول: إِنَّ هَذِهِ الْحَرَكَةُ -ولو يسيرة- تُبطل الصَّلَاة؟

الجَوَابِ: نعم؛ لأنَّما تُنافي الصَّلَاةَ تمامًا، وَكَذَلِكَ الَّذِي يُنَافِي الصَّلَاةَ تمامًا، أَنْ يَكُونَ مَعَهُ شَيْءٌ مِن طعام، فجعل يَأْكُلُ مِنْهُ وَهُوَ يُصَلِّي، فَلَا شَكَّ أَنَّ الصَّلَاةَ

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية (١٢/ ٥٢٧) بتصرف.

تبطُّل؛ لِأَنَّ الأكلَ ينافيها تمامًا، وَكَذَلِكَ الشربُ يُنَافِي الصَّلَاة تمامًا، إلا أنَّهم رَخَّصُوا في الشرب اليسيرِ فِي صَلَاةِ النَّافِلَةِ.

إذن: الحَرَكَةُ الكَثِيرَةُ المتواليةُ لغير ضرورةِ محرمةٌ، وتُبطل الصَّلَاة، فصَارَتِ الحركات في الصَّلَاة تَنْقَسِم إِلَى خُسْمة أَقْسَام: وَهِيَ مِنَ الْأَشْيَاءِ الَّتِي تجري فِيهَا الأَحْكَامُ الخَمْسَة.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: جَوَازُ نسبةِ الإِنْسَانِ إِلَى أُمِّه لِغَرَضٍ صَحِيح، وجهُ ذَلِكَ أَنَّ أَبَا قَتَادَةَ نَسَب أُمامةَ إِلَى أُمِّها لغرضٍ صَحِيحٍ، وهو أَنْ يتبينَ بذَلِك صِلتُها بالرَّسُولِ صَلَّلَةُ عُلَيْهِ وَسَلَّمَ.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: جَوَازُ تشاغلِ الإِنْسَانِ وهو إِمَامٌ بِمَا يحلُّ له؛ لِأَنَّ النَّبِي ﷺ فَعَل ذَلِكَ وهو إِمَام، وفي هَذَا تَفْصِيل، فَإِذَا احْتَاجَ الإِنْسَانُ أَنْ يَفْعَلَ مِثْلَ هَذَا الْفِعْل فليَفعل، إحياءً للسُّنة، ولِيُعَلِّمَ النَّاسَ يُسْرَ الشريعةِ الإِسْلاميَّةِ وسُهولتَها، وإلا فمَن يُصَدِّقُ أَنَّ رجلًا إِمَامًا يُصَلِّي بالنَّاس، وهو يحمل البنتَ الطفلةَ وهو يُصل يُصَدِّقُ بِهَذَا؟

لكنَّ سببَه أَنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ تَعَمَّق مُتَنَطِّعًا، لا يعرف سُهُولَةَ الإِسْلامِ ويُسْرَه، فَإِذَا أحيا الإِنْسَانُ مِثلَ هَذِهِ السُّنة، كَانَ له خير.

وعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ شَدَّادٍ، عَنْ أَبِيهِ قَالَ: خَرَجَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ فِي إِحْدَى صَلَاتِي الْعَشِيِّ، وَهُوَ حَامِلٌ حَسَنًا أَوْ حُسَيْنًا، فَتَقَدَّمَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ فَوَضَعَهُ ثُمَّ كَبَرَ لِلصَّلَاةِ فَصَلَّى فَسَجَدَ بَيْنَ ظَهْرَيْ صَلَاتِهِ، سَجْدَةً أَطَاهَا، قَالَ أَبِي: فَرَفَعْتُ رَأْسِي فَإِذَا الصَّبِيُّ عَلَى ظَهْرِ النَّبِيِّ فَهُو سَاجِدٌ، فَرَجَعْتُ إِلَى سُجُودِي، فَلَمَّا قَضَى رَسُولُ اللهِ إِنَّكَ سَجَدْتَ بَيْنَ ظَهْرَيْ صَلَاتِكَ رَسُولُ اللهِ إِنَّكَ سَجَدْتَ بَيْنَ ظَهْرَيْ صَلَاتِكَ رَسُولُ اللهِ إِنَّكَ سَجَدْتَ بَيْنَ ظَهْرَيْ صَلَاتِكَ

سَجْدَةً أَطَلْتَهَا حَتَّى ظَنَنَّا أَنَّهُ قَدْ حَدَثَ أَمْرٌ، أَوْ أَنَّهُ يُوحَى إِلَيْكَ، قَالَ: «كُلُّ ذَلِكَ لَـمْ يَكُنْ وَلَكِنَّ ابْنِي ارْتَحَلَنِي، فَكَرِهْتُ أَنْ أُعَجِّلَهُ حَتَّى يَقْضِيَ حَاجَتَهُ»(١).

فانظر إِلَى ملاطفةِ الصِّبْيَانِ مِن رَسُولِ الله ﷺ، الَّذِي هُوَ أَشْرَفُ الْحَلقِ، وأعلاهُم منزلة.

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: أَنَّ الإِنْسَانَ إِذَا تشاغل بشَيْءٍ يحتاج إِلَى حَرَكَة فليفعل؛ لِأَنَّ الرَّسُولَ ﷺ كَانَ إِذَا سَجَدَ وضعَها، وَإِذَا قَامَ حملها.

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: أَنَّ السُّجُودَ لا يَشغَل عنه شَيْء، فَلَوْ قَالَ قَائِلُ: هَذِهِ الطفلة، أنا أُريد أَنْ تبقى محمولةً عَلَى يدي، ولا أسجُد، وأُشير فقط للسجود، قلنا: لا، هَذَا حرام، فلا بُدَّ مِن السُّجُود.

١٠٢ - عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قَالَ: «اعْتَدِلُوا فِي السُّجُودِ، وَلَا يَبْسُطْ أَ أَحَدُكُمْ ذِرَاعَيْهِ انْبِسَاطَ الكَلْبِ»(٢).

## الشكرح

قَوْله: «اعْتَدِلُوا فِي السُّجُودِ»، الاعتدالُ ضدُ الميل، والمُرَادُ به الاِسْتِقَامَة، أي أَنْ يَكُونَ الْإِنْسَانُ مستقيمًا في سجودِه.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٣/ ٤٩٣، رقم ١٦٠٧٦)، والنسائي: كتاب التطبيق، باب هل يَجُوز أَنْ تَكُونَ سجدة أطول من سجدة، رقم (١١٤١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصَّلاة، باب المصلي يناجي ربه عَزَّقِبَلَ، رقم (٥٣٢)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب الاعتدال في السُّجُود، ووضع الكفين على الأرض ورفع المرفقين عَنِ الجنبين، ورفع البطن عَنِ الفخذين في السُّجُود، رقم (٤٩٣).

وقد بَيَّن الرَّسُولُ ﷺ ما يُضَادُّ الاعتدال، فقال: «وَلَا يَبْسُطْ أَحَدُكُمْ ذِرَاعَيْهِ انْبِسَاطَ الكَلْبِ»، يبسُطها أي يضعُها عَلَى الأَرْض؛ لِأَنَّ هَذَا لَيْسَ اعتدالًا في السُّجُود، فالاعتدال أَنْ يَكُونَ غَيْرَ مائل، بمَعْنَى أَنْ يرفعَ ذِرَاعَيْه عَنِ الأَرْض، وأنْ يرفعَ ظهرَه.

ولِهَذا جَاءَ في بَعْض السُّننِ أَنَّ النَّبي ﷺ كَانَ إِذَا سَجَدَ اعلَوْلَى في ظَهْرِه (١)، يعني رَفَعَهُ، والفُقَهَاء قَالُوا: يُسَنُّ أَنْ يرفعَ بطنَه عن فخِذِيه، وفخذيه عن سَاقيه. هَذَا هو الاعتدال.

قَوْله: «انْبِسَاطَ الكَلْبِ» هل هو قيدٌ له مفهوم؟ أو قيدٌ يُرَاد به التقبيحُ والتنفير؟ الجَوَاب: الثَّانِي، أي إِنَّ الرَّسُولَ ﷺ شبَّه الَّذِي يضع ذِرَاعَيْه عَلَى الْأَرْضِ فِي السُّجُودِ بالكلب، وَهَذَا يَدُلُّ عَلَى التنفير مِنه.

# مِنْ فَوَائِدِ الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: أَنَّ السُّنةَ اعتدالُ الإِنْسَانِ في سُجودِه، بِحَيْثُ يرفعُ فخِذيه عن سَاقيه، وبَطْنَه عن سَاقيه، وينصبُ ذِرَاعَيْه.

فإذَا فات الاعتدال الَّذِي هو رفع البطنِ عَنِ الفخذين، والفخذين عَنِ السَّاقِين؛ فَإِنَّ السُّجُودَ يصلح، لأَنَّه داخل في عُمُوم قولِه: «أُمِرْتُ أَنْ أَسْجُدَ عَلَى سَبْعَةِ أَعْظُم عَلَى الجَبْهَةِ، وَأَشَارَ بِيَدِهِ عَلَى أَنْفِهِ وَالْيَدَيْنِ وَالرُّكْبَتَيْنِ، وَأَطْرَافِ القَدَمَيْنِ، وَلَا نَكْفِتَ الثِّيَابَ وَالشَّعَرَ »(١)، وَهَذَا سجد عَلَى سَبْعَةِ أَعْظُم.

<sup>(</sup>١) هَذَا الحَدِيث أوردة الحافظ ابن حجر في الفتح (٢/ ٣٠٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب الشُّجُود على الأنف، رقم (٨١٢)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب أعضاء الشُّجُود، رقم (٤٩٠).

أَمَّا إِذَا وضع ذِرَاعَيْه عَلَى الأَرْض، فالمشهور عند العُلَمَاء أَنَّ ذَلِكَ مَكْرُوهُ، ولا يُبطل الصَّلَاة، لم يكن بعيدًا؛ لِأَنَّ النَّبي ﷺ ولا يُبطل الصَّلَاة، لم يكن بعيدًا؛ لِأَنَّ النَّبي ﷺ منه بذاته، وما نهى عنه بذاته فِي الْعِبَادَةِ فَإِنَّهُ يُبطلها.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ المتكلمَ لَا بَأْسَ أَنْ يَأْتِيَ بِلَا يُنَفِّر على نُمِيَ عنه، لِقَوْلِه: «انبسَاط الكلب».

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: الإِشَارَةُ إِلَى أَنَّهُ لَا يَنْبَغِي لَمَن كَرَّمه اللهُ أَنْ يتشبَّهَ بالحيوانات، ولِهَذا لم يأتِ التشبيهُ بالحيوانات إلا في مقامِ الذَّم، قال النَّبِيُّ ﷺ: «مَثَلُ الَّذِي يَتَكَلَّمُ وَالْإِمَامُ يَخْطُبُ كَمَثَلِ الحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا»(١).

وقال اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَ: ﴿ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ ٱلْكَلْبِ إِن تَحْمِلُ عَلَيْهِ يَلْهَثُ أَوْ تَتَمُكُ مُ يَا اللهُ تَبَارَكَ وَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ: «مَثَلُ الَّذِي يَهَبُ فَيَرْجِعُ فِي هِبَتِهِ تَمَثُلُ الَّذِي يَهَبُ فَيَرْجِعُ فِي هِبَتِهِ كَمَثَلِ الْكَلْبِ يَأْكُلُ فَيَقِيءُ، ثُمَّ يَأْكُلُ قَيْئُهُ (٢)، إِلَى غَيْرِ ذَلِكَ مِنَ الأَدِلَةِ الدَّالَةِ عَلَى كَمَثَلِ الْكَلْبِ يَأْكُلُ فَيقِيءُ، ثُمَّ يَأْكُلُ قَيْئُهُ (٢)، إِلَى غَيْرِ ذَلِكَ مِنَ الأَدِلَةِ الدَّالَةِ عَلَى أَنْ يَرَفَعَ عَن مُشَاجِةِ الحيوان.



<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الهبة وفضلها، باب هبة الرجل لامرأته والمرأة لزوجها، رقم (٢٤٤٩)، ومسلم: كتاب الهبات، باب تحريم الرجوع في الصدقة والهبة بعد القبض إلا ما وهبه لولده وإن سفل، رقم (١٦٢٢).

رَفَّحُ معبر (لارَّحِیُ (الْخِثَرِيِّ (سِکنر) (لاِنْرُرُ (الِفِروف مِسِ www.moswarat.com

## فهرس الآيات

| الصفحة       | الايــة                                                                                                                         |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 19           | ﴿ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾                                                                                                     |
| مِن يُدَيِّر | ﴿ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَارَ وَمَن يُغْرِجُ ٱلْحَىَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُغْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيّ           |
| ۲ •          | ٱلأَمْرَ)﴾.                                                                                                                     |
| ۲ •          | ﴿ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ ﴾                                                                                                      |
| رهُمْ غَيْرُ | ﴿ فَكَمَا أَغْنَتْ عَنْهُمْ ءَالِهَتُهُمُ ٱلَّتِي يَدْعُونَ مِن دُونِٱللَّهِ مِن شَيْءٍ لَّمَا جَآءَ أَمْ رَيِّكَ وَمَا زَادُهُ |
| ۲۱           | تَنْبِيبٍ﴾                                                                                                                      |
| هُم مِنَّا   | ﴿ أَمْ لَكُمْ ءَالِهَا أُنَّ تَمْنَعُهُم مِّن دُونِنَا ۚ لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَ أَنْفُسِهِمْ وَلَا                           |
| ۲۱           | يَضْحَبُونَ ﴾                                                                                                                   |
| 71           | ﴿ فَلَا نَدَّعُ مَعَ اللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ ﴾                                                                                 |
| 71           | ﴿ ذَلِكَ بِأَنَ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَنَ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِيهِ مُو ٱلْبَطِلُ ﴾                                         |
| ۲۱           | ﴿ إِنْ هِيَ إِلَّا ٓ أَشَمَآ ا مُتَمِّيتُمُوهَاۤ أَنتُمْ وَءَابَآ أَكُمْ مَّاۤ أَنزَلَ ٱللَّهُ بِهَا مِن سُلْطَنِ ﴾             |
| يهَا مِن     | ﴿ مَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِهِ ۚ إِلَّا أَسْمَآءُ سَمَّيْتُهُوهَاۤ أَنتُمۡ وَءَابَآؤُكُم مَّاۤ أَنزَلَ ٱللَّهُ                   |
| ۲۱           | سُلْطَنِ ﴾                                                                                                                      |
| بَعَدِهِنَ   | ﴿ كُتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوَءًا إِجَهَالَةٍ ثُعَّ تَاب                        |
| ۲٥           | وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾                                                                                         |
| ۲٥           | ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِّلَّةٍ إِنْرَهِ عَمَ إِلَّا مَن سَفِهَ نَفْسَهُ ﴾                                                        |
| ۲٥           | ﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسُّوءَ بِجَهَالَةِ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ ﴾                 |

| ﴿أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوءَ البِحَهَ لَا قِرْمُ تَابَ مِن أَبَعَدِهِ - وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ ٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۲٥. |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ﴿ وَلَوْ أَنَّهُ مُ رَضُواْ مَآءَاتَنَهُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُۥ وَقَـالُواْ حَسَّبُنَـا ٱللَّهُ سَيُؤّتِينَـا ٱللَّهُ مِن فَضَّلِهِۦ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
| وَرَسُولَتُهُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 77  |
| ﴿ لِمَن شَاتَه مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ * وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۲٦  |
| ﴿ رَبَّنَا لَا تُوَّاخِذُنَآ إِن نَسِينَآ أَوْ أَخْطَأَنَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٣٩  |
| ﴿ مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْتُ مُ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ ﴾٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٤٣  |
| ﴿ يَآ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَ إِذَا قُمَّتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ فَأَغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ ﴾٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٤٣  |
| ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٤٨  |
| ﴿ وَاتَّقُوا ٱلنَّارَ ٱلَّتِيٓ أُعِدَّتْ لِلْكَفِرِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٤٩  |
| be a second of the second of t | ٤٩  |
| ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْخِلُواْءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ ٱلْعَذَابِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٤٩  |
| ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَظَلَمُواْ لَمْ يَكُنِ ٱللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلَالِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقًا ١٠٠ إِلَّا طَرِيقَ جَهَنَّهَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |
| خَلِدِينَ فِهَآ أَبَدًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ۰   |
| ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ ٱلْكَنْفِرِينَ وَأَعَدَّ لَهُمْ سَعِيرًا ﴿ أَنْ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَدًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۰۰  |
| ﴿ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ وَإِنَّ لَهُ وَنَارَجَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَدًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۰۰  |
| ﴿ رُّسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِتَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةٌ أَبَعْدَ ٱلرُّسُلِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٥٠  |
| ﴿ كُلُّمَاۤ أُلْقِيَ فِيهَا فَوْجٌ سَأَلَهُمۡ خَزَنَهُماۤ أَلَمۡ يَأْتِكُونَذِيرٌ ۞ قَالُواْ بَلَىٰ قَدْ جَآءَنَا نَذِيرٌ فَكَذَّبْنَا وَقُلْنَا مَا نَزَلَ ٱللَّهُ مِن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |
| شَيْءٍ إِنَّ أَنشُمْ إِلَّا فِي ضَلَالِ كَبِيرٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۰۰  |
| ﴿ وَقَالُواْ لَوَكُنَّا نَسَمَعُ أَوْنَعْقِلُ مَاكُنَّا فِي أَصَّحَبِ السَّعِيرِ إِنَّ فَأَعْتَرَفُواْ بِذَنْبِهِمْ ﴾ ١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٥١  |
| ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ فَٱغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَٱيْدِيَكُمْ إِلَى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |
| ٱلْمَرَافِقِ وَٱمۡسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَٱرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَعْبَيْنِ ۗ ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ۱۹  |

| ٥٥    | ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَٱقْطَعُوٓا أَيْدِيَهُمَا ﴾                                                                   |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٩    | ﴿ وَأَنَّا مِنَّا ٱلصَّلِحُونَ وَمِنَّا دُونَ ذَلِكَ ﴾                                                                       |
| ٥٩    | ﴿ وَأَنَّا مِنَّا ٱلْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا ٱلْقَسِطُونَ ﴾                                                                     |
| طَعَ﴾ | ﴿ مَن كَاكَ يَظُنُّ أَن لَّن يَنصُرَهُ ٱللَّهُ فِ ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ فَلْيَمَدُدْ بِسَبَبٍ إِلَى ٱلسَّمَآءِ ثُمَّ لَيقً |
| ٦٠    | ﴿ ثُمَّ لَيُقَضُواْ تَفَتَهُمْ وَلْيُوفُواْ ﴾                                                                                |
| 1     | ﴿ لِيَكُفُرُواْ بِمَا ءَاتَيْنَكُمْ وَلِيَتَمَنَّعُواْ ﴾                                                                     |
| ٦٥    | ﴿ إِلَّا مَا شَآءَ رَبُّكَ ﴾                                                                                                 |
| ٦٥    | ﴿ مَا دَا مَتِ ٱلسَّمَ وَاتُ وَٱلْأَرْضُ ﴾                                                                                   |
| ٦٥    | ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِ مِ زَيْعٌ فَيَ تَبِّعُونَ مَا تَشَبَهَ مِنْهُ ﴾                                           |
| ٦٥    | ﴿ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ إِلَّا مَا شَآءَ رَبُّكُ عَطَآةً غَيْرَ مَجْذُوذٍ ﴾                   |
| ٦٥    | ﴿ إِنَّ رَبَّكَ فَعَالٌ لِمَا يُرِيدُ ﴾                                                                                      |
| ٦٥    | ﴿ وَأَنَّا لَا نَدْرِى ٓ أَشَرُّ أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلْأَرْضِ أَمْر أَرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَدًا ﴾                        |
| ٦٥    | ﴿ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوٓا أَنصِتُوا ۗ ﴾                                                                                  |
| ٦٥    | ﴿ فَلَمَّا قُضِيَ وَلَّوْا إِلَىٰ قَوْمِهِم مُّنذِرِينَ ﴾                                                                    |
| ٦٩    | ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنسَانُ مِنْ عَجَلِّ ﴾                                                                                          |
| ٧٥    | ﴿ وَرَبَيْبُ كُمُ ٱلَّتِي فِي حُجُورِكُم مِّن نِسَآ يِكُمُ ٱلَّذِي دَخَلْتُ مبِهِنَّ ﴾                                       |
| ٧٥    | ﴿ وَمَن يَذْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىٰ هَاءَاخَرَ لَا بُرْهَانَ لَهُ بِهِ ٤ ﴾                                                    |
| ٧٥    | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱسْتَجِيبُواْ لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ ﴾                   |
| ٧٦    | ﴿ إِن تَسْتَغُفِرْ لَمُهُمْ سَبْعِينَ مَرَّةً ﴾                                                                              |
| ٧٦    | ﴿ فَكُن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُوهُ ﴾                                                                         |

| vv                                                                                 | تُلْقُلُا بِأَيْدِيكُو إِلَى ٱلنَّهُلُكُةُ ﴾          | •       |
|------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|---------|
| لْمَيْسِرُ وَٱلْأَنْصَابُ وَٱلْأَزَلَمُ رِجْسُ مِّنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَانِ ﴾٧٧       | يُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ إِنَّمَا ٱلْحَثَرُ وَٱلْ | 巨多      |
| مُحَرَّمًا عَلَىٰ طَاعِمِ يَطْعَمُهُۥ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْــتَةً أَوْ دَمَا     | ، لَاَ أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَىٰ .                | ﴿ قُل   |
| رِجْشُ ﴾                                                                           | نُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرٍ فَإِنَّـهُۥ               | مَّسَفُ |
| ٧٨                                                                                 | مَسُ مِّنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَنِ ﴾                       | ﴿رَبِ   |
| لْنَهَكُمْ عَنْهُ فَأَنْهُواْ ﴾                                                    | نَا ءَانَىٰكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُــُدُوهُ وَمَ          | ﴿ وَهُ  |
| لِكَ ذُو ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾                                               | ُمَنْ عَلَيْهَا فَانِ ۞ وَيَنْقَىٰ وَجَّهُ رَوْ       | ﴿ كُوْ  |
| ۸٥                                                                                 | شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُۥ ﴾ .                   | ﴿ كُلُّ |
| ۳۰۷،۸۷                                                                             | نُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴾ .                       | ﴿وَ-    |
| أَوْ ظَلَمُوٓا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُوا ٱللَّهَ فَٱسۡتَغۡفَرُوا لِذُنُوبِهِـمْ وَمَن   | الَّذِينَ إِذَا فَعَـٰلُواْ فَاحِشَةً                 | ﴿ وَا   |
| AV                                                                                 | _                                                     |         |
| > لَا يَرْجُونَ أَيَّامَ ٱللَّهِ لِيَجْزِى قَوْمًا بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ ٨٨ | لِّلَّذِينَ ءَامَنُواْ يَغْفِرُواْ لِلَّذِينَ         | ﴿ قُل   |
| ۸۸ ﴿                                                                               | ن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ إِلَّا ٱللَّهُ                  | ﴿ وَمَ  |
| ۸۸﴿                                                                                | فِرُواْ لِلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ أَيَّاهَ             | ﴿يغَا   |
|                                                                                    | مَن صَبَرَ وَغَفَـرَ إِنَّ ذَالِكَ لَمِنْ             |         |
| ، بِهِ ۚ أُوْلَيْهِ كَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴾                                        |                                                       |         |
| جَعَلَتْهُ كَأَلرَّمِيمِ ﴾                                                         |                                                       |         |
| ۸٩                                                                                 |                                                       |         |
| ٠<br>سَ قَدَّ جَمَعُوا لَكُمُّ فَأَخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنَا ﴾٨٩             |                                                       |         |
| مَرَايِرُ ﴿ ۚ فَمَا لَهُو مِن قُوَّةٍ وَلَا نَاصِر ﴿ ۞ ﴿                           | ·                                                     |         |

| نِ  | ﴿ أَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي ٱلْقُبُورِ ۞ وَحُصِلَ مَا فِي ٱلصُّدُودِ ۞ إِنَّا رَبَّهُم بِهِمْ يَوْمَبٍ       |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | لَّخَبِيرٌ ﴿ ﴿ ﴾                                                                                                           |
| ۱۰۲ | ﴿ فَأَغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ ﴾                                                                                              |
| ۱۰۹ | ﴿يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ ﴾                                                                                        |
| ۱۱۰ | ﴿ بَلْ عَجِبْتَ وَيَسْخُرُونَ ﴾                                                                                            |
| ۱۱٥ | ﴿فَٱخْلَعْ نَعْلَيْكَ ۚ إِنَّكَ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدِّسِ طُوَى ﴾                                                            |
|     | ﴿ وَإِنَّ هَلَاهِ ۚ أُمَّتُّكُمْ أُمَّةً وَلَحِدَةً ﴾                                                                      |
| ۱۲۱ | ﴿ وَلَمَّا وَرَدَ مَآءَ مَذْيَكَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِّن ٱلنَّكَاسِ يَسْقُونَ ﴾                                       |
| ۱۲۱ | ﴿ وَلَتَكُن مِّنكُمْ أُمَّةً يُدَّعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ ﴾                                                                  |
|     | ﴿ إِنَّ هَاذِهِ مَ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَحِدَةً ﴾                                                                          |
| ۱۲۱ | ﴿إِنَّا وَجَدْنَآ ءَابَآءَنَا عَلَىٰٓ أُمَّاتِم وَإِنَّا عَلَىٰٓ ءَاثَارِهِم ثُمُّهَنَّدُونَ ﴾                             |
| ۱۲۱ | ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيــهَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِلَّهِ ﴾                                                                     |
| 171 | ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِى نَجَا مِنْهُمَا وَٱذَّكَرَ بَعُدَ أُمَّةٍ ﴾                                                              |
| ۱۲۳ | ﴿ وَتَرَىٰ كُلَّ أَتَةِ جَاثِيَةً ۚ كُلُّ أُمَّةٍ نُدَّعَىٰٓ إِلَىٰ كِئَنِهَا ٱلْيَوْمَ تُجْزَوْنَ مَاكُنُمُ تَعْمَلُونَ ﴾ |
| ۱۲۳ | ﴿ وَيَوْمَ يَقُومُ ٱلْأَشَّهَا لُهُ ﴾                                                                                      |
| ۱۲۳ | ﴿لَاظُلُمُ ٱلْيُوْمَ ﴾                                                                                                     |
|     | ﴿ أَوَمَن يُنَشِّؤُا فِ ٱلْحِلْيَةِ وَهُوَ فِي ٱلْخِصَامِ غَيْرُمُرِينٍ ﴾                                                  |
| ۱۲۷ | ﴿ وَلَا خُلَّةٌ ۗ وَلَا شَفَعَةٌ ۗ وَٱلْكَفِرُونَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴾                                                     |
| ۱۲۸ | ﴿ يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبٍ وَلُوَّلُؤا ۗ وَلِبَالسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ﴾                               |
|     | ﴿ وَحُلُّواْ أَسَاوِدَ مِن فِضَةٍ ﴾                                                                                        |

| 179. | ﴿ إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُوا فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ ٱلْأَشْهَادُ ﴾                                 |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۳۰. | ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ فَأَغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ ﴾                                                |
| ۱۳۲  | ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْشُ مَّا أَخْفِى لَهُمْ مِّن قُرَّةِ أَعْيُنٍ جَزَّآةً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾                                        |
| ۱۳۲  | ﴿ كَلَّدَ إِنَّ كِنَبَ ٱلْأَبْرَارِ لَفِي عِلْتِينَ ﴾                                                                                          |
| ۱۳۳  | ﴿ إِنَّ ٱلْأَثْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ ٣ عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ يَنْظُرُونَ ٣٠٠                                                                        |
| ۱۳۳  | ﴿لَا يَمَشُّنَا فِيهَا نَصَبُ وَلَا يَمَشُّنَا فِيهَا لُغُوبٌ ﴾                                                                                |
|      | ﴿ يَوْمَ يُكْشَفُ عَن سَاقِ وَيُدْعَوْنَ إِلَى ٱلسُّجُودِ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ ۞ خَلِيْعَةً أَبْصَلُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَةٌ ۗ وَقَدْ كَانُواْ |
| ۱۳۳  | يُدْعَوْنَ إِلَى ٱلسُّجُودِ وَهُمْ سَلِمُونَ ﴾                                                                                                 |
| ۱۳۷  | ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَأَسْتَعِذْ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّجِيمِ ﴾                                                          |
| ١٤٠  | ﴿قُلۡهُوَ ٱللَّهُ أَحَـٰذً ﴾                                                                                                                   |
| ١٤٠  | ﴿ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِ يِهِ ٱلْأَنْفُسُ وَتَلَذُّ ٱلْأَعْيُثُ ﴾                                                                               |
| ١٤١  | ﴿قُل لَآ أَمْلِكَ لِنَفْسِى نَفْعًا وَلَا ضَرًّا إِلَّا مَا شَاءَ ٱللَّهُ ﴾                                                                    |
|      | ﴿ قُل لَاۤ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآبِنُ ٱللَّهِ وَلآ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلآ أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ إِنْ أَتَّبِعُ                    |
| ١٤١  | إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَىٰٓ ﴾                                                                                                                   |
|      | ﴿ قُلَ إِنِّي لَاۤ أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا رَشَدًا ۞ قُلَ إِنِّي لَن يُجِيرَنِي مِنَ ٱللَّهِ أَحَدُ وَلَنْ أَجِدَ مِن دُونِهِ؞            |
| ١٤١  | مُلْتَحَدًّا ﴿ اللَّهُ ﴾                                                                                                                       |
| 187  | ﴿ قُلَّ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ ٱللَّهُ ﴾                                                                   |
| 187  | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾                                                     |
|      | ﴿ وَقُلْنَا ۖ اَهْ بِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُقٌ ﴾                                                                                        |
| 124  | ﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَكُوْ عَدُوُّ فَأَتَّخِذُوهُ عَدُوًّا ۚ إِنَّمَا يَدْعُواْ حِزْيَهُ, لِيكُونُواْ مِنْ أَصْحَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴾             |

| ﴿ ٱلْخَبِيثَاتُ لِلْخَبِيثِينَ وَٱلْخَبِيثُونَ لِلْخَبِيثَاتِ ۚ وَٱلطَّيِّبَاتُ لِلطَّيِّبِينَ وَٱلطَّيِّبُونَ لِلطَّيِّبَاتِ ﴾ ١٤٥ |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴿ أَوَلَهُ بَرُوا أَنَ ٱللَّهَ ٱلَّذِى خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَكَانُواْ بِنَايَتِنَا يَجْحَدُونَ ۞               |
| فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ دِيحًا صَرْصَرًا ﴾                                                                                         |
| ﴿ وَمَآ ءَاتَيْتُم مِّن رِّبًا لِيَرْبُوا فِي آمُولِ ٱلنَّاسِ فَلَا يَرْبُواْ عِندَ ٱللَّهِ ۖ وَمَآ ءَانَيْتُم مِّن زَكُوٰةِ        |
| تُرِيدُونَ وَجْهَ ٱللَّهِ فَأُولَئِهِكَ هُمُ ٱلْمُضْعِفُونَ ﴾١٤٧                                                                    |
| ﴿وَءَاتَيْتُمْ إِحْدَىٰهُنَّ قِنطَارًا ﴾                                                                                            |
| ﴿ أَنَّ أَمْرُ ٱللَّهِ ﴾                                                                                                            |
| ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِنَّآ أَحْلَلْنَا لَكَ أَزْوَجَكَ ٱلَّذِيَّ ءَاتَيْتَ أُجُورَهُنَ وَمَا مَلَكَتْ يَمِيـنُكَ ﴾            |
| 777,10+                                                                                                                             |
| ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِّنْهَا وَطَرًا زَوَّجْنَكُهَا ﴾ ١٥١                                                                      |
| ﴿ لِكُنْ لَا يَكُونَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ فِي أَزْوَجٍ أَدْعِيَآبِهِمْ إِذَا قَضَوْأُ مِنْهُنَ وَطَرًا ﴾ ٢٥١،١٥١             |
| ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَاذَآ أَجَبَتُ مُ اَلْمُرْسَلِينَ ١٥٥                                                            |
| ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَـقُولُواْ رَعِنَ وَقُولُواْ ٱنظُرْنَا وَٱسْمَعُواًّ ﴾ ١٥٧                                 |
| ﴿لَا تَقُولُواْ رَعِنَا وَقُولُواْ اَنظُرْنَا ﴾١٥٧                                                                                  |
| ﴿ إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذْهِبَنَ ٱلسَّيِّئَاتِ ﴾                                                                                      |
| ﴿ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَـٰهُ لِلَّذِينَ يَعْـَمُلُونَ ٱلسَّكِيِّئَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ                  |
| إِنِّي تُبْتُ ٱلْكَنَ وَلَا ٱلَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمَّ كُفَّارُّ﴾                                                                 |
| ﴿ َ اَمَنتُ أَنَّهُۥ لَا إِلَكَ إِلَّا ٱلَّذِي مَامَنَتْ بِهِ ـ بَنُواْ إِسْرَةٍ مِلَ وَأَنَاْ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾                |
| ﴿ ءَ آلْكَنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾                                                                   |
| ﴿ فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُواْ ءَامَنَّا بِاللَّهِ وَحْدَهُ، وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَّا بِهِ مُشْرِكِينَ ﴾ ١٦١                 |

| ١٦٥ | ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ ﴾                                                    |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | ﴿ اَلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا ۖ وَيَوْمَ تَقُومُ اَلسَّاعَةُ أَدَّخِلُوٓاْ ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ         |
| ۱۷۲ | ٱلْعَذَابِ ﴾                                                                                                                        |
|     | ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذِ ٱلظَّالِمُونَ فِي غَمَرَتِ ٱلْمُوتِ وَٱلْمَلَتِيكَةُ بَاسِطُوٓ الَّذِيهِ مَ أَخْرِجُوٓ الْفُسَكُمُ            |
| ١٧٢ | ٱلْيُوْمَ تُجْزُونَ عَذَابَ ٱلْهُونِ ﴾                                                                                              |
| ۱۷۳ | ﴿ وَتَعْسَبُونَهُ رَهِيِّنَا وَهُوَ عِندَ أَلَّهِ عَظِيمٌ ﴾                                                                         |
| ۱۷۳ | ﴿ فَوَيْ لُ لِلْمُصَلِّينَ ﴾ أَلَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾                                                             |
| ۱۷٤ | ﴿ رَبِّيَ ٱلَّذِي يُحْيِءُ وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أُحْيِء وَأُمِيتُ ﴾                                                                |
| ۱۷٤ | ﴿ فَإِنَ ٱللَّهَ يَأْتِي بِٱلشَّمْسِ مِنَ ٱلْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ ٱلْمَغْرِبِ ﴾                                               |
| 100 | ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ فِي ٱلنَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ٱدْعُواْ رَبَّكُمْ يُخَفِّفْ عَنَّا يَوْمًا مِنَ ٱلْعَذَابِ (اللهُ            |
| ۱۷٦ | ﴿ وَأَمَّا ٱلسَّآبِلَ فَلَا نَنْهَرُ ﴾                                                                                              |
| ۱۸۰ | ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُوكِ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ ﴾                                                         |
| ۱۸۰ | ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْيُصِيبَهُمْ عَذَابُ ٱلِيدُ ﴾                       |
| ۱۸۱ | ﴿ إِنَّ هُمَّ إِلَّا كَأَلْأَنْعَكُمْ بَلَ هُمْ أَضَلُّ سَكِيلًا ﴾                                                                  |
| ٣١٤ | ﴿ رَبِّ إِنَّ ٱبْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعَدَكَ ٱلْحَقُّ وَأَنتَ أَحَكُمُ ٱلْحَكِمِينَ ﴾ ١٨٢،                                    |
|     | ﴿ٱرْكَب مَّعَنَا وَلَا تَكُن مَّعَ ٱلْكَفِرِينَ ۞ قَالَ سَنَاوِى ٓ إِلَىٰ جَبَلٍ يَعْصِمُنِي مِنَ                                   |
| ۱۸۲ | اَلْمَآءِ ﴾                                                                                                                         |
| ۱۸۲ | ﴿ فَإِنَّ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَدِ فَلَا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى ٱلْكُفَّارِّ لَا هُنَّ حِلُّ لَمَةً وَلَا هُمْ يَجِلُونَ لَمُنَّ ﴾ |
| ۱۸۲ | ﴿ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَىٰ يُرَآءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ '           |
| ۱۸۲ | ﴿إِذَا جَاءَكَ ٱلْمُنَنفِقُونَ قَالُواْ نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ ﴾                                                        |

|       | ﴿ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّكِيَّاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ إِنِّي       |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۸۰.  | تُبْتُ ٱلْكَنَ ﴾                                                                                                          |
| 190.  | ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِتِّنِ ٱتَّبَعَ هَوَىنهُ بِغَيْرِهُ دَى مِّن ٱللَّهِ إِنَ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ |
| ۲۰۱.  | ﴿ مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْتَكُم مِنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ ﴾                                |
| ۲•٧.  | ﴿ وَٱللَّهُ لَا يَسْتَحْي ، مِنَ ٱلْحَقِّ ﴾                                                                               |
| 377   | ﴿رَبِّ ٱغْفِرْ لِي وَلِأَخِي ﴾                                                                                            |
| 377   | ﴿رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْمًا ﴾                                                                     |
| 770   | ﴿ يَنْهُنَّى أَقِمِ ٱلصَّكَلُوةَ وَأَمُرْ بِٱلْمَعْرُوفِ وَأَنَّهَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَٱصْبِرَ عَلَىٰ مَاۤ أَصَابَكَ ﴾      |
| 770   | ﴿ أَدْعُ إِلَّى سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةَ ﴾                                               |
| 770   | ﴿ وَلْتَكُن مِّنكُمْ أُمَّةً يُدَّعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْغَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكرِ ﴾          |
| 777   | ﴿ فَأَنَّقُوا اللَّهَ مَا اَسْتَطَعْتُمْ ﴾                                                                                |
| 747   | ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَاذَآ أَجَبْتُمُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾                                                      |
| 737   | ﴿ كُمَّا أَرْسَلْنَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ رَسُولًا ١٠٠٠ فَعَصَىٰ فِرْعَوْثُ ٱلرَّسُولَ ﴾                                     |
| 737   | ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾                                                                                 |
| 754   | ﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنُبًا ﴾                                                                                                 |
| 757   | ﴿حَتَّىٰٓ إِذَا كُنتُو فِ ٱلْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيجٍ طَيِّبَةٍ ﴾                                                  |
| 724   | ﴿ وَسَخَّ رَلَكُمُ ٱلْفُلْكَ لِتَجْرِي فِ ٱلْبَحْرِ بِأَمْرِهِ . *                                                        |
| 7     | ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَ السَّمَا وَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَّنَا مِن لُّغُوبٍ ﴾        |
| 7 2 7 | ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْاْ أَنَّ أَلَنَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَلَمْ يَعْى بِخَلْقِهِنَّ ﴾                  |
| 7 2 7 | ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَشَى مُ أَوْهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾                                                              |

| ۲٤٧         | ﴿هَلَ تَعْلَمُ لَهُ وسَمِيًّا ﴾                                                                                                              |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲٥٠         | ﴿إِنَّمَا ٱلْمُثْرِكُونَ نَعَسُّ ﴾                                                                                                           |
| ۲٥٠         | ﴿ قُلْ إِنَّمَآ أَنَاْ بَشَرُّ يَشْلُكُو ۚ ﴾                                                                                                 |
| Ú           | ﴿ قُل لَاۤ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآبِنُ ٱللَّهِ وَلَآ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَاۤ أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ ۖ إِنْ أَنَّبِهُ إِلَّا مَ   |
| <b>707</b>  | يُوحَىٓ إِلَيَّ ﴾                                                                                                                            |
| ۳۰۸،۳       | ﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنُبًا فَأَطَّهَ رُوا ﴾                                                                                                     |
| Y00         | ﴿إِذَا قُمْتُ مَ إِلَى ٱلصَّكَوْةِ فَأَغْسِلُوا ﴾                                                                                            |
| ۲٥٦         | ﴿ وَظَنُّواْ أَن لَا مَلْجَاً مِنَ ٱللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ ﴾                                                                                 |
| ۲٥٦         | ﴿ ٱلَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُّلَقُوا رَبِّهِم ﴾                                                                                         |
| و<br>ب      | ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَنِفُطُونَ ۞ إِلَّا عَلَىٰٓ أَزْوَجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرًا                |
|             | مَلُومِينَ نَّ ﴾                                                                                                                             |
| 7,757       | ﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْمَوَّ حَسَنَةً ﴾                                                                              |
| ۲٦٣         | ﴿ وَأَرْسَلْنَكُ إِلَىٰ مِاْتَةِ أَلْفٍ أَوْيَزِيدُونَ ﴾                                                                                     |
| ۲۸۱         | ﴿ وَعَاشِرُوهُنَّ بِٱلۡمَعُرُوفِ ﴾                                                                                                           |
| ۲۸۱         | ﴿ وَكُلَّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكِلِمًا ﴾                                                                                                      |
| ۲۸۸         | ﴿ وَلَا تَيَمَّمُواْ ٱلْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ ﴾                                                                                          |
| ۲۸۸         | ﴿ فَلَمْ يَجِدُواْ مَآءً فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا ﴾                                                                                  |
| •           | ﴿ وَإِن كُننُهُم مَّ رَخِيَ أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ أَوْ جَسَآءَ أَحَدُّ مِنَ لَكُمْ مِنَ ٱلْغَآبِطِ أَوْ لَلْمَسْئُمُ ٱلِنِسَآءَ فَلَمْ تَجِدُوا |
| <b>PAAY</b> | مَآءُ فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَأُمْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيَّدِيكُمْ ﴾                                                           |
| <b>797</b>  | ﴿ وَإِنَّا لَجَاعِلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِيدًا جُرِّزًا ﴾                                                                                    |

| ۲۹٥                     | ﴿فَأَمْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم قِنْـهُ ﴾                                                             |
|-------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۹٥                     | ﴿ فَتَكِمَّهُ وَا صَعِيدًا طَيِّبًا ﴾                                                                           |
| ۳۰۱                     | ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُيِّلُوا ٱلنَّوْرَئِةَ ثُمَّ لَمْ يَخْمِلُوهَا كَمَثَلِ ٱلْحِمَارِ ﴾                        |
| ٣٠١﴿ؤ                   | ﴿ وَأَتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱلَّذِي ءَاتَيْنَهُ ءَايَئِنَا فَأَنسَلَخَ مِنْهَا فَأَتَّبَعَهُ ٱلشَّيْطُورُ      |
| ٣٠٢                     | ﴿ أَنَا ۚ خَيْرٌ مِنْ أَمَّ خَلَقَنْنِي مِن نَّارٍ وَخَلَقَنْهُ، مِن طِينٍ ﴾                                    |
| ۳۰۸ ﴿ عِلْكِ            | ﴿ هُوَ الَّذِي آرَسَلَ رَسُولَهُ بِٱلْهُ لَكَ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ                      |
| ٣•٩                     | ﴿مَا جَعَلَ ٱللَّهُ مِنْ بَحِيرَةِ وَلَا سَآبِبَةِ وَلَا وَصِيلَةٍ وَلَا حَالْمٍ ﴾                              |
| ٣•٩                     | ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلَّيْلَ لِبَاسَا﴾                                                                                |
| ٣١٣                     | ﴿ وَٱلشَّفْعِ وَٱلْوَتْرِ ﴾                                                                                     |
| ٣١٨                     | ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ فَهِنكُمْ كَافِرٌ وَمِنكُمْ ثُوِّمِنٌ ﴾                                               |
| ٣١٩                     | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَّرَكَ بِهِ ـ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾                   |
| ٣١٩                     | ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ ﴾                                                                   |
| ٣١٩                     | ﴿ يَوْمَيِلِ لَّا نَنَفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنَ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَٰنُ وَرَضِى لَهُ مَقْوَلًا ١٠٠٠٠ ﴿     |
| ٣١٩                     | ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندَهُ وَ إِلَّا بِإِذْنِهِ ٤ ﴾                                                     |
| ٣٢٠                     | ﴿ رَبِّ لَا نَذَرْ عَلَى ٱلْأَرْضِ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ دَيَّارًا ﴾                                               |
| ٣٢٠                     | ﴿ وَأَشْرِكُهُ فِيَ أَمْرِي اللَّهُ ﴾                                                                           |
| ٣٢١                     | ﴿ وَجَعَلْنَا ذُرِّيَّتَهُۥ هُمُ الْبَافِينَ ﴿ ﴾                                                                |
| لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ | ﴿ قُلُّ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ٱلَّذِي                                |
| يَ ﴾                    | وَٱلْأَرْضِ ۚ لَاۤ إِلَهَ إِلَّا هُوَ يُحْي، وَيُمِيتُ ۚ فَعَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّبِيِّ ٱلْأُمِّ |
| <b>٣</b> ٢٣             | ﴿ وَطَهِّرْ بَيْنِيَ لِلطَّآبِفِينَ وَٱلْقَآبِمِينَ وَٱلرُّكَّعِ ٱلسُّجُودِ ﴾                                   |

| ۳۲۸. | ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَتَ رَسُولًا ﴾                                                                                                |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۲۹. | ﴿ ﴾ قِلْكَ ٱلرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴾                                                                                             |
|      | ﴿ وَدَاوُرِدَ وَسُلَيْمَنَ إِذْ يَحْكُمَانِ فِي ٱلْحَرَٰثِ إِذْ نَفَشَتْ فِيهِ غَنَمُ ٱلْقَوْمِ وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ                                 |
| ۳۳•  | شُوهِدِينَ اللَّهُ فَفَقَمْنَاهَا سُلَيْمَانَ ﴾                                                                                                       |
| ۳۳.  | ﴿ وَكُلًّا ءَانَيْنَا حُكُمًا وَعِلْمَا ۚ وَسَخَرْنَامَعَ دَاوُرُدَ ٱلْجِبَالَ يُسَبِّحْنَ ﴾                                                          |
|      | ﴿ لَا يَسْتَوِى مِنكُمْ مَّنْ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْجِ وَقَنْلَ ۚ أُوْلَٰتِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِّنَ ٱلَّذِينَ أَنفَقُواْ مِنْ بَعْدُ            |
| ۳۳.  | وَقَنَـتَلُواْ وَكُلِّا وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلْحُسۡنَىٰ ﴾                                                                                                  |
|      | ﴿ لَّا يَسْتَوِى ٱلْقَاعِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي ٱلظَّرَدِ وَٱلْمُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ بِأَمْوَالِهِمْ وَٱنفُسِمِمْ فَضَّلَ |
| ۲۳.  | ٱللَّهُ ٱلْمُجَهِدِينَ بِأَمْوَ لِهِمْ وَٱنفُسِمِمْ عَلَى ٱلْقَنعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلَّا وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلْحُسْنَى ﴾                                 |
| ٣٣٣  | ﴿ نَنَزَّلُ ٱلْمَكَيِّكَةُ وَٱلرُّوحُ فِيهَا ﴾                                                                                                        |
|      | ﴿إِنَّا سَمِعْنَا كِتَنَّا أُنزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِيٓ إِلَى ٱلْحَقِّ وَإِلَى طَرِيقٍ                      |
| ٣٣٦  | مُسْتَقِيمٍ ﴾                                                                                                                                         |
| ٣٣٧  | ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْتُهُمُ الصِّيبَامُ ﴾                                                                                  |
| ٣٣٧  | ﴿ وَلَقَدْ كَتَبَنَا فِي ٱلزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ ٱلذِّكْرِ أَنَ ٱلْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِي ٱلصَّالِحُونَ ﴾                                           |
| ٣٦٧  | ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ ۚ قُلْ هُوَ أَذَى ﴾ ٣٣٩،                                                                                            |
|      | ﴿ وَٱلَّتِي بَيِشْنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ مِن نِسَآبِكُرُ إِنِ ٱرْبَنْتُدُ فَعِدَّتُهُنَّ ثَلَاثَةُ أَشْهُرٍ وَٱلَّتِي لَرَ                                |
| ٣٤٣  | يَحِضْنَ ﴾                                                                                                                                            |
| ٣٤٦  | ﴿ ذَلِكُمَا مِمَّا عَلَمَنِي رَبِّي ﴾                                                                                                                 |
| ٣٤٦  | ﴿ أَلَوْ أَنَّهَ كُمَا عَن تِلَكُمَا ٱلشَّجَرَةِ ﴾                                                                                                    |
|      | ﴿ قَالَتْ فَذَالِكُنَّ ٱلَّذِى لَمْتُنَّنِي فِيهِ ﴾                                                                                                   |
| ٣٤٦  | ﴿ ذَالِكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَفْرَحُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ ﴾                                                                              |

| 401                        | ﴿ ﴾ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِلَةِ ۖ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|----------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                            | ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ۞ إِلَّا عَلَىٰٓ أَزْوَجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 409                        | مَلُومِينَ نَّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                            | ﴿ قُل لَّا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَىٰ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَإِلَّا أَن يَكُونَ مَيْسَةً أَوْ دَمًا مَّسْفُوحًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٣٦٣                        | أَوْ لَحْمَ خِنزِيرِ فَإِنَّهُ رِجْشُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 478                        | ﴿ وَٱللَّهُ لَا يَسْتَحْيِ ع مِنَ ٱلْحَقِّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٣٨٨                        | ﴿ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّكَلُوٰةَ وَءَاتَوُا ٱلزَّكُوٰةَ فَإِخْوَانُكُمْمَ فِي ٱلدِّينِ ﴾ ٣٨٢،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۲۸۳                        | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ عَ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٣٨٧                        | ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٣٨٨                        | ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَنْلَيُّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                            | ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُۥ جَهَنَّمُ خَلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ ٱللَّهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۳۸۸                        | ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ، جَهَنَّمُ خَكِلِدًا فِيهَا وَعَضِبَ ٱللَّهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۳۸۸<br>۳۸۹                 | ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ جَهَنَمُ خَلِدًا فِيهَا وَعَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                            | ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ, جَهَنَمُ خَلِدًا فِيهَا وَعَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنهُ وَأَعَذَ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ عظيمًا ﴾ ﴿ وَإِن طَآيِفَنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَتَلُواْ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَهُمَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۴۸۹                        | ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ الْمُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ جَهَنَمُ خَكِلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 779<br>79.                 | ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ الْمُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ بَهَ نَمُ خَكِدًا فِيهَا وَعَضِبَ ٱللّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۳۸۹<br>۳۹۰                 | ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ الْمُوْمِنَ الْمُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ، جَهَنَّمُ خَكِلًا فِيهَا وَعَضِبَ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ، وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٣,4<br>٣4.<br>٣4.          | ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ الْمُوْمِنَ الْمُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ جَهَنَّمُ خَكِلًا فِيهَا وَعَضِبَ ٱللّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ ﴿ وَإِن طَآيِفَنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَتَلُواْ فَأَصَلِحُواْ بَيْنَهُمَا ﴾ ﴿ فَإِن طَآيِفَنَانِ مِن ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَتَلُواْ فَأَصَلِحُواْ بَيْنَهُمَا ﴾ ﴿ فَإِن عَلِمَتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَتِ فَلا مُرْجِعُوهُنَ إِلَى ٱلْكُفَّارِ لا هُنَّ حِلُّ لَمَّمْ وَلا هُمْ يَحِلُونَ لَمُنَّ ﴾ ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أَنْثَى وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَهُ مَكُونَ لَمُنَ اللّهُ وَلَنَجْزِينَهُمْ وَلَا هُمْ عَلِونَ لَمُنَ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أَنْثَى وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَهُ مَكُونَ هَلَا مَلَا عَلَيْكُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أَنْثَى وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَهُ مَكُونَ هَا مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أَنْثَى وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنَحْيِينَاهُ مَيُونَ هَلِهُ مَلُونَ ﴾ وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنَحْيِينَاهُ مَيُونَ هَلِيّامُ وَلَنَجْرِينَا لَهُ لَمُ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أَنْثَى وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنَحْيِينَاهُ مَا عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَالَا عَلَيْمَالُونَ ﴾ وقال مَن عَلَم مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ وقال مَن عَمِل صَلِيحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أَنْ فَي وَهُو مُؤْمِنُ فَاللّهُ عَلَى اللّهُ فَالْمُولَا اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللللللهُ اللللّهُ الللهُ الللللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللللّهُ اللّهُ الللهُ الللللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ الللللهُ ال |
| 77.4<br>79.<br>79.<br>79.1 | ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ الْمُؤْمِنِ الْمُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ جَهَنَّمُ حَلِدًا فِيهَا وَعَضِبَ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدُ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ ﴿ وَإِن طَآمِهِ فَانَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ آفَنَ تُلُوا فَأَصَلِحُوا بَيْنَهُمَا ﴾ ﴿ وَإِن طَآمِهُ فَنَ اللّهُ وَمِنِينَ آفَنَ تُلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا ﴾ ﴿ وَإِن طَآمِهُ فَنَ اللّهُ وَمِن اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللللللللللللللللللللللللللللللللل                                                                                                                                         |

| ٤٠١                                      | ﴿لِلَّهِ ٱلْأَمْـُ رُمِن قَبْـُلُ وَمِنْ بَعْـُدُ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٠١                                      | ﴿ إِنَّا كُنَّا مِن قَبَلُ نَدْعُوهُ ۚ إِنَّهُۥ هُوَ ٱلْبَرُّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲۰۶                                      | ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا لَقِيتُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ زَحْفَا فَلَا ثُوَّلُوهُمُ ٱلْأَدْبَارَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٤٠٣                                      | ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مَا لَكُورُ إِذَا فِيلَ لَكُورُ ٱنفِرُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ٱثَّاقَلْتُم ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٤٠٣                                      | ﴿ تُلْقَلُوا بِأَيْدِيكُو إِلَى اَلَتَهُلُكُةً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٤١٠                                      | ﴿إِن كَانَ قَمِيصُهُ، قُدَّ مِن قُبُلٍ فَصَدَقَتْ وَهُوَ مِنَ ٱلْكَنذِبِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٤١٩                                      | ﴿ وَإِنَّكُمْ لَنَمُرُّونَ عَلَيْهِم مُصْبِحِينَ ﴿ ۚ وَبِٱلَّيْلِّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٤١٩                                      | ﴿ إِنِّ ٱلْحَبَيْتُ حُبُّ ٱلْخَيْرِ عَن ذِكْرِ رَبِّي حَتَّىٰ تَوَارَتْ بِٱلْحِجَابِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٤٣٤                                      | ﴿ وَمِنْ بَعْدِ صَلَوْةِ ٱلْعِشَآءِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤٣٧                                      | ﴿ حَافِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَاتِ وَٱلصَّكَاوَةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَانِيتِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                          | ﴿ إِذْ جَآءُوكُمْ مِّن فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنكُمْ وَلِذَ زَاغَتِ ٱلْأَبْصَارُ وَيَلَغَتِ ٱلْقُلُوبُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <b>የ</b> ۳۸                              | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٤٣٨<br>٤٣٨                               | الْحَنَاجِرَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                          | ٱلْحَنَىٰ جِرَ ﴾ .<br>﴿ وَيَظْنُونَ بِٱللَّهِ ٱلظَّنُونَا ﴿ اللَّهِ هُنَالِكَ ٱبْتَلِي ٱلْمُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُواْ زِلْزَالًا شَدِيدًا ﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٤٣٨                                      | ٱلْحَنَىٰ اِللَّهِ ٱلظَّنُونَا ﴿ ﴿ هَٰ اللَّهِ ٱبْتَلِى ٱبْتَلِى ٱلْمُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُواْ زِلْزَالًا شَدِيدًا ﴾.<br>﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱذَكْرُوا نِعْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَتْكُمْ جُنُودٌ ﴾.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 27A<br>27A<br>22•                        | اَلْحَنَىٰ إِلَّهُ الْظُنُونَا ﴿ هُنَالِكَ اَبْتُلِي اَلْمُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُواْ زِلْزَالَا شَدِيدًا ﴾ ﴿ وَتَظُنُّونَ بِاللَّهِ الظَّنُونَا ﴿ هَنَالِكَ اَبْتُلِي اَلْمُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُواْ زِلْزَالَا شَدِيدًا ﴾ ﴿ يَنَا أَنُهُمَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَتَكُمْ جُنُودٌ ﴾ ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءً أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| £ 7 A  £ 7 A  £ 8 •  £ 8 •               | اَلْحَنَىٰ إِلَّهُ الْظُنُونَا ﴿ هُنَالِكَ اَبْتُلِي اَلْمُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُواْ زِلْزَالَا شَدِيدًا ﴾ ﴿ وَتَظُنُّونَ بِاللَّهِ الظَّنُونَا ﴿ هَنَالِكَ اَبْتُلِي اَلْمُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُواْ زِلْزَالَا شَدِيدًا ﴾ ﴿ يَنَا أَنُهُمَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَتَكُمْ جُنُودٌ ﴾ ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءً أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 27A<br>27A<br>22 •<br>22 •               | اَلْحَنَىٰ إِلَّهُ الْظُنُونَا ﴿ هُنَالِكَ اَبْتُلِي اَلْمُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُواْ زِلْزَالَا شَدِيدًا ﴾ . ﴿ وَتَظُنُّونَ بِاللَّهِ الظَّنُونَا ﴿ هُنَالِكَ اَبْتُلِي الْمُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُواْ زِلْزَالَا شَدِيدًا ﴾ . ﴿ يَثَانَيُّهَا اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَتَكُمْ جُنُودٌ ﴾ . ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءُ أَوْ يَنُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ ﴾ . ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءُ أَوْ يَنُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| £ T A  £ T A  £ E •  £ E •  £ E •  £ E • | اَلْحَنَىٰ اِللّهِ الظَّنُونَا اللّهُ الظَّنُونَا اللهُ اللّهَ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل |

| ٤٤٨ | ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجِّنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾                                                                      |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٨١ | ﴿بَلْ تُؤْثِرُونَ ٱلْحَيَوٰهَ ٱلدُّنيَا ۞ وَٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ وَٱبْقَىٰ ﴾                                                         |
| ٤٨٤ | ﴿ حَافِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَاتِ وَٱلصَّكَاوَةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾                                        |
| ٤٨٥ | ﴿ وَيَزْدَادَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواۚ إِيمَنَا ﴾                                                                                     |
| ٤٨٥ | ﴿ لِيَزْدَادُوٓا إِيمَنَا مَّعَ إِيمَنِهِم ﴾                                                                                      |
| ٤٨٦ | ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُمُ فَهِنكُمْ كَافِرٌ وَمِنكُمْ مُّؤْمِنٌ ﴾                                                                 |
|     | ﴿ لَا يَسْتَوِى مِنكُمْ مَّنْ أَنفَقَ مِن قَبَلِ ٱلْفَتْحِ وَقَائَلٌ أُوْلَئِكَ أَعْظُمُ دَرَجَةٌ مِّنَ ٱلَّذِينَ أَنفَقُواْ مِنْ |
| ٤٨٧ | بَعْدُ وَقَىٰ تَلُواْ وَكُلًّا وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلْحُسْنَىٰ ﴾                                                                       |
|     | ﴿ لَا يَسْتَوِى ٱلْقَاعِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي ٱلظَّرَرِ وَٱلْمُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ بِأَمْوَلِهِمْ     |
| ٤٨٧ | 1127                                                                                                                              |
| ٤٨٨ | ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عُمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ ٱلْمَوْتَى ۚ قَالَ أَوْلَمْ تُؤْمِنٌ ۚ قَالَ بَكَ ﴾                      |
| ٤٨٨ | ﴿رَبِّ ٱجْعَل لِّيَ ءَايَةً ﴾                                                                                                     |
| ٤٨٩ | ﴿ وَٱلَّذِينَ آهْنَدُوْا زَادَهُمْ هُدَى وَءَانَـنَهُمْ تَقُونِهُمْ ﴾                                                             |
| ٤٨٩ | ﴿فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فَزَادَتْهُمْ إِيمَنَا﴾                                                                            |
| ٤٩٢ | ﴿ ٱللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾                                                                                                  |
| 897 | ﴿ هَلْ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللَّهِ يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾                                                      |
| ٤٩٣ | ﴿ وَٱلَّذِى جَآءَ بِٱلصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ ۚ أُوْلَئَيِّكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴾                                                 |
| ٤٩٧ | ﴿ جَاعِلِ ٱلْمَلَتِهِ كَمِهِ رُسُلًا ﴾                                                                                            |
| ٤٩٧ | ﴿ وَكُم مِّن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَوَتِ لَا تُغَنِّي شَفَعَنُهُمْ شَيَّئًا ﴾                                                         |
| १११ | ﴿ أُوْلَتِهِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن رَبِهِمْ وَرَحْمَةٌ ﴾                                                                      |

| ٤٩٩                | ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ ٱبْيَضَتْ وُجُوهُهُمْ فَفِي رَحْمَةِ ٱللَّهِ هُمْ فِهَا خَللِدُونَ ﴾                                |
|--------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٠٦                | ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوٰةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيْتُكُمْ أَصَّنُ عَمَلًا ﴾                                      |
| ٥٠٩                | ﴿إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّئَاتِ ﴾                                                                            |
| ۰ ۹                | ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّكَاوَةُ إِنَ ٱلصَّكَاوَةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءَ وَٱلْمُنكَرِ ﴾                                      |
| لِلَّذِينَ         | ﴿ ٱلَّذِينَ يَعْمِلُونَ ٱلْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ، يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ، وَيَسْتَغْفِرُونَ |
| ۰۱۰                | ءَامَنُواْ ﴾                                                                                                             |
| ۰۱۰                | ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلَتَهِكَتُهُ. لِيُخْرِحَكُمْ مِّنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ ﴾                  |
| ۰۱۰                | ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي ٱلْأَرْضِ ﴾                                                                                |
| ۰۱۰                | ﴿ وَيَسَّتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾                                                                              |
| ٥١٤                | ﴿ وَٱلشَّمْسِ وَضُحَنِهَا ﴾                                                                                              |
| ٥١٤                | ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَّكَّنَهَا ﴾                                                                                        |
| ٥١٤                | ﴿ لَقَدَّ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ فِي كَبَدٍ ﴾                                                                              |
|                    | ﴿ وَإِذَا قَامُوٓاْ إِلَى ٱلصَّلَاةِ قَامُواْ كُسَالَى ﴾                                                                 |
| ۰۲۰                | ﴿ ﴾ وَإِذِ ٱبْتَكَنَّ إِبْرَهِءَمَ رَبُّهُۥ بِكَلِمَاتٍ ﴾                                                                |
| ۰۲۳                | ﴿ الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى ٱلنِّسَاءِ بِمَا فَضَكَلَ ٱللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴾                               |
| ۲۲۵                | ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَوْفُواْ بِٱلْعُقُودِ ﴾                                                             |
| ۰۳۳                | ﴿قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلْكَفِرُونَ ﴾                                                                                        |
| ۰۳۳                | ﴿ قُولُواْ ءَامَنَنَا بِٱللَّهِ وَمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْمَنَا ﴾                                                             |
| ۰۳۲                | ﴿ قُلَّ يَتَأَهْلَ ٱلْكِكَبِ تَعَالَوْا إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوْآءِ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ ﴾                                 |
| ِ <u>ڍَ</u> ۮۘۯؙۅٲ | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا نُودِي لِلصَّلَوٰةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَٱسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ ٱللَّهِ وَ  |
| 0 2 0 , 0 2 •      | ٱلْبَيْعُ ذَالِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾                                                                                      |

| ﴿ وَأَذَنُّ مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ إِلَى ٱلنَّاسِ يَوْمَ ٱلْحَجِّ ٱلْأَكْبَرِ أَنَّ ٱللَّهَ بَرِيٓ ۗ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ                           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| وَرَسُولُهُۥ﴾                                                                                                                                            |
| ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ هَلَ ٱذُلُّكُو عَلَىٰ جِمَزَةِ نُنجِيكُم مِّنْ عَلَابٍ ٱلِيمِ ۞ نُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ. وَتُجَهِدُونَ فِي |
| سَبِيلِ ٱللَّهِ بِأَمْوَلِكُمْرُ وَٱنفُسِكُمْ ۚ ذَٰلِكُورَ خَيْرٌ لَكُورَ ﴾                                                                              |
| ﴿ كُونِي بَرْدًا وَسَلَامًا عَلَىٰٓ إِبْرَهِيمَ ﴾                                                                                                        |
| ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِن جُلُودِ ٱلْأَنْعَامِ بِيُوتًا تَسْتَخِفُّونَهَا يَوْمَ ظَعْنِكُمْ وَيَوْمَ إِقَامَتِكُمْ ﴿                                         |
| ﴿لَا نُنفِ قُواْ عَلَىٰ مَنْ عِنــٰدَ رَسُولِ ٱللَّهِ حَتَّىٰ يَنفَضُوا﴾                                                                                 |
| ﴿ سَلَنُهُ هِيَ حَتَّىٰ مَطْلَعِ ٱلْفَجْرِ ﴾                                                                                                             |
| ﴿ وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُو الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ﴾                                      |
| ﴿ ثُمَّ أَذَّنَ مُوَذِنُّ أَيْنَتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَدِقُونَ ﴾                                                                                   |
| ﴿ قَدْ نَرَىٰ تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَآءَ ۚ فَلَنُولِيَـنَّكَ قِبْلَةً تَرْضَلَهَا ۚ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطَّرَ                                      |
| ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾                                                                                                                                 |
| ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾                                                                                                       |
| ﴿ فَأَنْقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمُ ﴾                                                                                                                 |
| ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالًا ۚ أَوْ رُكْبَانًا ﴾                                                                                                         |
| ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱرْكَعُواْ وَأَسْجُدُواْ ﴾                                                                                            |
| ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِينُسُرًا ۞ إِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِينُسَرًا ﴾                                                                                        |
| ﴿ لَمَسْجِدُ أُسِّسَ عَلَى ٱلتَّقُوىٰ مِنْ أَوْلِيَوْمٍ أَحَقُ أَن تَقُومَ فِيهِ ﴾                                                                       |
| ﴿ وَاسْتَشْهِدُواْ شَهِيدَتِينِ مِن رِجَالِكُمْ ۗ ﴾                                                                                                      |
|                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                          |

| 0 9 7                                  | ﴿ وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ ٱلْأَنْعَامِ ثَمَانِيَةً أَزْوَجٍ ﴾                                                      |
|----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 098                                    | ﴿ قَدْ سَمِعَ ٱللَّهُ قَوْلَ ٱلَّتِي تُجَدِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِنَ إِلَى ٱللَّهِ ﴾.                      |
| لصَّدَقَاتِ ﴾ ٩٤٥                      | ﴿ الَّذِينَ يَلْمِزُونَ ٱلْمُطَّوِّعِينَ مِنَ ٱلْمُقْمِنِينَ فِي ٱ                                               |
| سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾ ٩٥                   | ﴿ وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبَوِّئُ ٱلْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ ۗ وَٱللَّهُ                       |
| ٦٠٤                                    | ﴿ وَطَهِّرَ بَيْتِيَ لِلطَّآبِفِينَ وَٱلْقَآبِمِينَ وَٱلرُّكَّعِ ٱلسُّجُودِ ﴾                                    |
| ٦٠٥                                    | ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾                                                             |
| ٠١٠                                    | ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَ فَسَوَّىٰ ﴾                                                                                     |
| ﴾ ثُمَّ لَتُسْتَكُنَّ يَوْمَهِندٍ عَنِ | ﴿ لَتَرَوُّنَ ٱلْجَحِيمَ ۞ ثُعَّ لَتَرَوُّنُهَا عَيْنَ ٱلْيَقِينِ ۞                                              |
| 115                                    | ٱلنَّعِيمِ ﴾                                                                                                     |
| 717                                    | ﴿ وَمَا كَادُواْ يَفْعَلُونَ ﴾                                                                                   |
| 717                                    | ﴿إِذَآ أَخْرَجَ يَكُدُّهُ لَوْ يَكُدُّ مِنْهَا ﴾                                                                 |
| 71V                                    | ﴿ وَلَنَحْمِلُ خَطَايَكُمْ ﴾                                                                                     |
| 175                                    | ﴿ ثُمَّ لَيُقْطَعُ فَلْيَنْظُرُ ﴾                                                                                |
| 175                                    | ﴿ ثُمَّ لَيُقْضُوا تَفَخَهُمْ وَلْـيُوفُواْ نُذُورَهُمْ ﴾                                                        |
| ٱلَّذِينَ مَعَكَ ﴾ ٦٢١                 | ﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَىٰ مِن ثُلُثِي ٱلَّيْلِ وَنِصْفَهُ, وَثُلُثُهُ, وَطَآبِفَةٌ مِّنَ |
| 777                                    | ﴿وَٱجْعَكَلْنَا لِلْمُنَّقِينَ إِمَامًا ﴾                                                                        |
| ٦٣٣                                    | ﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ مَالَ ٱلْمَيْتِيرِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ لَحْسَنُ ﴾                                          |
| ٦٣٦                                    | ﴿ٱلْيَوْمَ يَبِسَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن دِينِكُمْ ﴾                                                            |
| 78٣                                    | ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلَّيْلَ لِبَاسًا ۞ وَجَعَلْنَا ٱلنَّهَارَ مَعَاشًا ﴾                                              |
| 784                                    | ﴿ وَمَن لَّهُ يَحْعَلَ ٱللَّهُ لَهُ وَنُورًا فَمَا لَهُ مِن ثُورٍ ﴾                                              |

| ٦٤٣         | ﴿مَا جَعَلَ ٱللَّهُ مِنْ بَجِيرَةٍ وَلَا سَآبِبَةٍ وَلَا وَصِيلَةٍ وَلَا حَامِ ﴾                                  |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦٤٣         | ﴿جَعَلَ ٱللَّهُ ٱلْكَعْبَـٰهَ ٱلْبَيْتَ ٱلْحَـٰرَامَ قِينَمًا لِلنَّاسِ ﴾                                         |
| ٦٥٦         | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا ءَامِنُوا بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِۦ ﴾                                            |
| 70V         | ﴿ وَلَا نَنقُضُوا ٱلْأَيْمَانَ بَعَدَ تَوْكِيدِهَا ﴾                                                              |
| ٠٥٨         | ﴿ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوكِ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾                                                                      |
| ٦٥٨         | ﴿ وَلَا ٱلصَّـآ لَهِنَ ﴾                                                                                          |
| ٠,٠         | ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾                                            |
| ٠ ٨٦        | ﴿ فَلَـمَّاۤ ءَاسَفُونَا ٱننَقَمْنَا مِنْهُمۡ ﴾                                                                   |
| ٦٧٠         | ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن ضَعْفِ ﴾                                                                         |
| ٠٧٦ ٢٧٢     | ﴿ وَإِذَا رَأَيْنَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمَّ وَإِن يَقُولُواْ نَسْمَعْ لِقَوْلِمِ ﴾                           |
| ٦٧٩         | ﴿يَكَلَّتَ بَيْنِي وَيَنْنَكَ بُعُدَ ٱلْمَشْرِقَيْنِ ﴾                                                            |
| ٦٧٩         | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَتِهِكَتَهُ, يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ ﴾                                                   |
| ٦٨١         | ﴿ عَالَقَهُ خَيْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾                                                                           |
| ٦٨٤ ﴿مُ     | ﴿يَئَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِغَ مَاۤ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَّبِكُّ وَإِن لَّمَ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَ |
| <b>٦</b> ٨٥ | ﴿ فَأَعْلَمْ أَنَّهُ. لَا إِلَٰهَ إِلَّا ٱللَّهُ وَٱسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَتِ ﴾     |
| ٦٨٧         | ﴿ سَيِّحِ ٱسْمَ رَبِّكِ ٱلْأَعْلَى ﴾.                                                                             |
| ٦٨٧         | ﴿ وَكَانَ ٱللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾                                                                            |
| ٦٨٧         | ﴿وَكَاكَ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴾                                                                   |
| <b>٦</b> ٨٨ | ﴿ نَدِينَ الْعَالَمِينَ ﴾                                                                                         |
| <b>ገ</b> ለዓ | ﴿ أَوْ كُصَيِّب مِّنَ ٱلسَّمَآءِ ﴾                                                                                |

| ٦٩٩                                                     | ﴿ مُدَّهَا مَّتَانِ ﴾                                                           |
|---------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| ٦٩٩                                                     | ﴿ فَأَقْرَءُواْ مَا تَيْسَرَ مِنَ ٱلْقُرْءَانِّ ﴾                               |
| أَوْ تَنْتُرُكُهُ يَلْهَثُ ﴾ ٧٠١، ٧٦٣                   | ﴿ فَنَنُلُهُ كُمُثَلِ ٱلْكَلْبِ إِن تَحْمِلُ عَلَيْهِ يَلْهَتْ                  |
| وَنَ﴾                                                   | ﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ قَالُواْ سَمِعْنَا وَهُمَّ لَا يَسْمَعُ          |
| V•V                                                     | ﴿ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ ٱلدُّعَآءِ ﴾                                           |
| بْبَ وَلَآ أَقُولُ لَكُمْم إِنِّي مَلَكُ إِنْ أَتَّبِعُ | ﴿ قُل لَا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآبِنُ ٱللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَ          |
|                                                         | إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِنَّى ﴾                                                     |
| ِ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى مَن يَشَآءُ ﴾ ٧١٩               | ﴿ أَفَمَن زُبِينَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ عَرَاهُ حَسَنَا ۚ فَإِنَّ ٱللَّهَ يُضِلُّ |
| ، بَعْضًا ﴾ ٧٣٠                                         | ﴿ لَا تَجْعَلُواْ دُعَآهَ ٱلرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَآء بَعْضِكُمْ             |
| ν εν                                                    | ﴿يَنَهِنِيٓ ءَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُمْ عِندَكُلِّ مَسْجِدٍ ﴾                   |
| ν ξ λ                                                   | ﴿فَأَخْلَعْ نَعْلَيْكُ ۚ إِنَّكَ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدِّسِ طُوَى ﴾                |





## فهرس الأحاديث والآثار

| الصفحة                               | العديث                                                                                          |
|--------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٦                                   | أنَّ إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ في السَّماءِ السَّادِسةِ                                  |
| قْوَامًاقُوَامًا                     | أَنَّه يَبْقَى فِي النَّارِ فَضْلٌ -يَعنِي عَمَّنْ دَخَلَها- فَيُنشِئُ اللهُ لَمَا              |
| ١٦                                   | يَبِقَى فَضِلٌ عمَّنْ دَخَلَها مِن أَهلِ الدُّنيا، فَيُنشِئُ اللهُ لَها أَقْوَاهُ               |
| ۲۳                                   | «مَنْ دَلَّ عَلَى هُدًى فَلَهُ مِثْلُ أَجْرِ فَاعِلِهِ»                                         |
| ۲٤                                   | مَن قَالَ: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ » خَالِصَةً مِن قَلْبِهِ، دَخَلَ الجِنَّةَ                  |
| ۲۲، ۲۷۲                              | «مَا جَاهَدْتُ نَفْسِي عَلَى شَيْءٍ مُجَاهَدَتَهَا عَلَى الْإِخْلَاصِ»                          |
| ا نَوَى » ۲۷، ۸۰۵                    | «إِنَّهَا الْأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ -وَفِي رِوَايَةٍ: بِالنِّيَّةِ- وَإِنَّهَا لِكُلِّ امْرِئٍ |
| بَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ» ٣٠ | «مَنْ طَلَبَ الْعِلْمَ لِيُهَارِيَ بِهِ السُّفَهَاءَ، وَيُجَارِيَ بِهِ الْعُلَمَاءَ، فَلْه      |
| ٣٣                                   | ﴿إِذَا شَكَّ أَحَدُكُمْ فِي صَلَاتِهِ فَلْيَتَحَرَّ الصَّوَابَ، ثُمَّ لِيَبْنِ عَلَيْهِ         |
| 07, 731, 770                         | «مَنْ رَغِبَ عَنْ سُنتِّي فَلَيْسَ مِنِّي»                                                      |
| ٣٦                                   | قَالَ: «مَا شَاءَ اللهُ وَشِئْتَ»                                                               |
| ٣٦                                   | «لَا يَقْبَلُ اللهُ صَلَاةَ أَحَدِكُمْ إِذَا أَحْدَثَ حَتَّى يَتَوَضَّأَ»                       |
| ٣٧                                   | «مَنْ أَتَى عَرَّافًا فَسَأَلَهُ لَنْ تُقْبَلَ لَهُ صَلَاةٌ أَرْبَعِينَ صَبَاحًا»               |
| ٣٧                                   | «مَنْ شَرِبَ الخَمْرَ لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلَاةٌ أَرْبَعِينَ صَبَاحًا»                          |
| ٣٨                                   | «لَعَنَ اللهُ مَنْ آوَى مُحُدِثًا»                                                              |
| ۲۷۵،۳۸                               | «مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدٌّ»                              |

| ************************************** | «لَا يَنْصَرِفُ حَتَّى يَسْمَعَ صَوْتًا أَوْ يَجِدَ رِيحًا»                           |
|----------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٤٤،٤١                                 | «افْعِلِي مَا يَفْعَلُ الحَاجُّ غَيْرَ أَنْ لَا تَطُوفِي الْبَيْتَ»                   |
| ٤١                                     | «الطَّوَافُ بِالْبَيْتِ صَلَاةٌ إِلَّا أَنَّ اللهَ أَبَاحَ فِيهِ الكَلَامَ»           |
| ٣٦٦،٤٢                                 | «لَا يَمَسُّ الْقُرْآنَ إِلَّا طَاهِرٌ»                                               |
| 73, 737, 937, 707                      | ﴿إِنَّ الْمُؤْمِنَ لَا يَنْجُسُ»                                                      |
| عَمْدًا فَعَلْتُ ذَلِكَ»ع              | «إِنَّكَ صَنَعْتَ الْيَوْمَ شَيْئًا لَمْ تَكُنْ تَفْعَلُهُ مِنْ قَبْلُ، قَالَ:        |
| 90.80                                  | «رُفِعَ القَلَمُ عَنْ ثَلَاثَةٍ»                                                      |
| ٤٦                                     | «وَيْلٌ لِلْأَعْقَابِ مِنَ النَّارِ»                                                  |
| ٤٧                                     | «وَيْلٌ لِلْأَعْقَابِ وَبُطُونِ الْأَقْدَامِ مِنَ النَّارِ»                           |
| ٥٠                                     | «وَرَحْمَتِي سَبَقَتْ غَضَبِي»                                                        |
| الجَسَدِ الْوَاحِدِ»٧٥                 | «مَثَلُ الْمُؤْمِنِينَ فِي تَوَادِّهِمْ وَتَرَامُمِهِمْ وَتَعَاطُفِهِمْ كَمَثَلِ ا    |
|                                        | «إِذَا تَوَضَّأً أَحَدُكُمْ فَلْيَجْعَلْ فِي أَنْفِهِ مَاءً، ثُمَّ لْيَنْتَثِرْ، وَمَ |
| ٥٢                                     | «فَلْيَسْتَنْشِقْ بِمِنْخَرَيْهِ مِنَ الْمَاءِ»                                       |
| ٤٣٤،٥٣                                 | «لَا يَغْلِبَنَّكُمُ الْأَعْرَابُ عَلَى صَلَاتِكُمْ فَتُسَمُّونَهَا الْعَتَمَةَ       |
| ارٍ»٧٥٠                                | «نَهَانَا رَسُولُ اللهِ ﷺ أَنْ نَسْتَنْجِيَ بِأَقَلَ مِنْ ثَلَاثَةِ أَحْجَا           |
| ٦٠٤،٥٨                                 | «إِنَّهَا رِجْسٌ»                                                                     |
| ٥٨                                     | «الرَّسُولَ عَيَّكِ بَهِي أَنْ يُسْتَنْجَى بِعَظْمٍ أَوْ رَوْثٍ»                      |
|                                        | «لَكُمْ كُلُّ عَظْمٍ ذُكِرَ اسْمُ اللهِ عَلَيْهِ تَجِّدُونَهُ أَوْفَرَ مَا يَكُو      |
|                                        | «أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَّهَ إِلَّا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ»      |
|                                        | «أَنَّ المَاءَ طَهُورٌ لَا يُنَجِّسُهُ شَيْءٌ»                                        |

| ٦٨                                      | «ثَلَاثٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ»                                                                                     |
|-----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۶، ۱۸۷، ۱۸۶                            | «السِّوَاكُ مَطْهَرةٌ لِلْفَم مَرْضَاةٌ لِلرَّبِّ»                                                             |
| ٧٠                                      | «أَيَنْقُصُ إِذَا جَفَّ؟»                                                                                      |
| بِـلُ مِنْهُ»٧١                         | «لَا يَبُولَنَّ أَحَدُكُمْ فِي المَاءِ الدَّائِمِ الَّذِي لَا يَجْرِي، ثُمَّ يَغْتَ                            |
| ٧١                                      | «لَا يَغْتَسِلُ أَحَدُكُمْ فِي المَاءِ الدَّائِمِ وَهُوَ جُنُبٌ»                                               |
| ν ξ                                     | «إِذَا شَرِبَ الْكَلْبُ فِي إِنَاءِ أَحَدِكُمْ فَلْيَغْسِلْهُ سَبْعًا»                                         |
| νξ                                      | «أُولَاهُنَّ بِالتُّرَابِ»                                                                                     |
| ةَ بِالتُّرَابِ»٧٤                      | ﴿إِذَا وَلَغَ الْكَلْبُ فِي الْإِنَاءِ فَاغْسِلُوهُ سَبْعًا وَعَفَّرُوهُ الثَّامِنَ                            |
| ٧٦                                      | «مَنِ اقْتَطَعَ شِبْرًا مِنَ الْأَرْضِ ظُلْمًا»                                                                |
| رِ جْسٌ»٧٧                              | «إِنَّ اللهَ وَرَسُولَهُ يَنْهَيَانِكُمْ عَنْ لَحُومِ الحُمْرِ الْأَهْلِيَّةِ فَإِنَّهَا                       |
| ٧٨                                      | «إِنَّ اللهَ إِذَا حَرَّمَ شَيْئًا حَرَّمَ ثَمَنَهُ»                                                           |
| إِنْ شَرِبَ فَاجْلِدُوهُ، ثُمَّ إِنْ    | ﴿ إِذَا شَرِبَ الْخَمْرَ فَاجْلِدُوهُ، ثُمَّ إِنْ شَرِبَ فَاجْلِدُوهُ، ثُمَّ إِنْ شَرِبَ فَاجْلِدُوهُ، ثُمَّ إ |
| ٧٩                                      | شَرِ بَ فَاقْتْلُوهُ»شرِ بَ فَاقْتْلُوهُ»                                                                      |
| بن أَجرِه قِيرَاطٌ١٨                    | كُلُّ إنسَانٍ يَقْتَنِي كَلبًا لِغَيرِ الحَاجَةِ فَإِنَّهُ يُنتَقَصُّ كُلَّ يَومٍ هِ                           |
| ۸۲                                      | «أَنَّهُ رَأَى عُثْمَانَ دَعَا بِوَضُوءٍ، فَأَفْرَغَ عَلَى يَدَيْهِ مِنْ إِنَائِهِ".                           |
| ۸٤۸٤                                    | «لَعَنَ اللهُ الْوَاشِمَاتِ وَالْمُسْتَوْشِمَاتِ وَالنَّامِصَاتِ وَالْمُتَنَّمِّصَ                             |
| مَضَانَ مُكَفِّرَاتٌ لِــَا بَيْنَهُنَّ | «الصَّلَوَاتُ الخَمْسُ وَالجُمُعَةُ إِلَى الجُمُعَةِ وَرَمَضَانُ إِلَى رَا                                     |
| ٦٦٠،٩٤،٨٩                               | إِذَا اجْتُنِبَتِ الْكَبَائِرُ»                                                                                |
| ٧٤٠،٩١                                  | «فَعَلْتُ ذَلِكَ لِتَأْتَمُّوا بِي، وَلِتَعَلَّمُوا صَلَاتَكُمْ»                                               |
|                                         | «مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ»                                                   |
| V (1VO , 101, 0A7, 0TG                  |                                                                                                                |

| 39, 7•1, 033, 203                              | «اذْكُرْ كَذَا يَوْمَ كَذَا وَكَذَا»                                               |
|------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| ٩٥                                             | «لَا وُضُوءَ لَمِنْ لَمْ يَذْكُرِ اسْمَ اللهِ عَلَيْهِ»                            |
| ُ عُمْرَةٌ فِي حَجَّةٍ»٩٧                      | «صَلِّ فِي هَذَا الْوَادِي الْمُبَارَكِ وَقُلْ: عُمْرَةٌ وَحَجَّةٌ أَوْ            |
| ٩٨                                             | بَايَعَ النَّبِيُّ عَيَّكِي أَصحَابَه أَلَّا يَسأَلُوا النَّاسَ شَيئًا             |
| ِ لِيَسْتَكْثِرْ » ٩٩                          | «مَنْ سَأَلَ النَّاسَ تَكَثُّرًا فَإِنَّمَا يَسْأَلُ جَمْرًا فَلْيَسْتَقِلَّ أَوْ  |
| ا وَرُبُعُهَا وُعُشْرُهَا ١٠١، ٩٨،٥            | أَنَّ الرَّجُلَ يَنطَلِقُ مِن صَلَاتِهِ لَا يُكْتَبُ لَهُ إِلَّا نِصْفُهَ          |
| ١٠١                                            | ﴿إِنِّي لَأُجَهِّزً جَيشِي وَأَنا فِي الصَّلاةِ»                                   |
| ۱۰۳                                            | «دَعَا بِتَوْرٍ مِنْ مَاءٍ، فَتَوَضَّأَ لَهُمْ وُضُوءَ رَسُولِ اللهِ               |
| مَا»شا                                         | «بَدَأَ بِمُقَدَّمِ رَأْسِهِ، حَتَّى ذَهَبَ بِهِمَا إِلَى قَفَاهُ، ثُمَّ رَدَّهُ   |
| فْرٍ»فْرٍ                                      | ﴿ أَتَانَا رَسُولُ اللهِ عَيَلِيَّ فَأَخْرَجْنَا لَهُ مَاءً فِي تَوْرٍ مِنْ صُـ    |
| ١٠٩                                            | ﴿إِنَّ اللهَ يُحِبُّ أَنْ تُؤْتَى رُخَصُهُ»                                        |
| لِهِ، وَطُهُورِهِ، وَفِي شَأْنِهِ كُلِّهِ» ١١٠ | «كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يُعْجِبُهُ التَّيَمُّنُ فِي تَنَعُّلِهِ، وَتَرَجُّ          |
| 111                                            | «يُحِبُّ التَّيَامُنَ»                                                             |
| 117                                            | «نَهَانَا رَسُولُ اللهِ ﷺ أَنْ نَسْتَنْجِيَ بِالْيَمِينِ»                          |
| 117                                            | نَهَى عنْ مَسِّ الذَّكرِ بِاليَمِينِ                                               |
| ِ ا فَتَيَمَّنُوا » ١١٣                        | «الْأَيْمَنُونَ، الْأَيْمَنُونَ، الْأَيْمَنُونَ، أَلَا فَتَيَمَّنُوا فَتَيَمَّنُوا |
| 117                                            | «خَيْرُ الصَّدَقَةِ أَنْ تَصَّدَّقَ وَأَنْتَ صَحِيحٌ شَحِيحٌ».                     |
|                                                | «الصَّلَاةُ عَلَى وَقْتِهَا»                                                       |
| كَثرَةِ الإِرْفَاهِ                            | أَنَّ النَّبِيَّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ- نَهَى عَنْ         |
| لنَّعْلَيْنِ عِنْدَ الْإِحْرَامِ»١١٥           | «لِيُحْرِمْ أَحَدُكُمْ فِي إِزَارٍ وَرِدَاءٍ وَنَعْلَيْنِ، فَإِنَّهُ يَلْبَسُ ا    |

| V E 9 . 1 1 7         | «أَكَانَ النَّبِيُّ ﷺ يُصَلِّي فِي نَعْلَيْهِ؟ قَالَ: نَعَمْ»                                       |
|-----------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 117                   | أَمَرَ أَنْ يُصَلَّى فِي النَّعلَينِ ثَخَالَفةً لِليَهُودِ                                          |
| 117                   |                                                                                                     |
| ١١٧                   |                                                                                                     |
| ١١٧                   | «أَعْفُوا اللِّحَى»                                                                                 |
| ١١٨                   | «مَائِلَاتٌ مُمِيلَاتٌ»                                                                             |
| ۲۸۲،۱۱۸               | «إِنَّ اللهَ جَمِيلٌ يُحِبُّ الجَمَالَ، الْكِبْرُ بَطَرُ الحَقِّ، وَغَمْطُ النَّاسِ»                |
| 197.111               | «فَمَسَحَ عَلَيْهِمَا»                                                                              |
| ١٢٠                   | «إِنَّ أُمَّتِي يُدْعَوْنَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ غُرًّا مُحَجَّلِينَ مِنْ آثَارِ الْوُضُوءِ»          |
| ريُّ" ۴۲۱،۱۲۲         | «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لَا يَسْمَعُ بِي مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ يَهُودِيٌّ وَلَا نَصْرَاذِ     |
| 178                   | «سِيهَا -أَيْ: عَلَامَةٌ- لَيْسَتْ لِغَيْرِكُمْ»                                                    |
| 177                   | «لَوْ كُنْتُ مُتَّخِذًا مِنْ أُمَّتِي خَلِيلًا لَا تَّخَذْتُ أَبَا بَكْرٍ»                          |
| ١٣٠                   | «يَا فُلَانُ بْنَ فُلَانَةَ اذْكُرْ مَا خَرَجْتَ عَلَيْهِ مِنَ الدُّنْيَا»                          |
| لَانٍ»                | «لِكُلِّ غَادِرٍ لِوَاءٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يُعْرَفُ بِهِ يُقَالُ: هَذِهِ غَدْرَةُ فُلَانِ بْنِ فُ |
| عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، | «أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا       |
|                       | اللَّهُمَّ اجْعَلْنِي مِنَ التَّوَّابِينَ وَاجْعَلْنِي مِنَ الْمُتَطَهِّرِينَ»                      |
| 147                   | «قَالَ اللهُ عَزَّقِجَلَّ: أَعْدَدْتُ لِعِبَادِي الصَّالِحِينَ مَا لَا عَيْنٌ رَأَتْ»               |
| ١٣٤                   | أَنَّ النَّبِيَّ عَيْكِ غُسلَ يَدَيهِ حَتَّى أَشرَعَ بِالعَظمِ                                      |
| 147                   | «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الخُبُثِ وَالخَبَائِثِ»                                        |
| ٦٨٧،١٣٦               | «كَانَ النَّبِيُّ عَلِيَّةٍ يَقْرَأُ فِي الجُمُعَةِ بـ ﴿سَتِحِ ﴾ وَالْمَنَافِقِينَ »                |

| ۲۸۷،۱۳۰ | «كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْ يَقْرَأُ فِي الجُمُعَةِ بـ ﴿ سَبِحِ ﴾ وَالْغَاشِيَةِ »٧                                     |
|---------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 & 1   | «يَا فَاطِمَةُ بِنْتَ مُحَمَّدٍ سَلِينِي مِنْ مَالِي مَا شِئْتِ لَا أُغْنِي عَنْكِ مِنَ اللهِ شَيْئًا»               |
| 187     | «أَنَا أُحِبُّ أَنْ أَكُونَ عَبْدًا شَكُورًا»                                                                        |
| 1 8 0   | «سَبْعَةٌ يُظِلُّهُمُ اللهُ فِي ظِلِّهِ يَوْمَ لَا ظِلَّ إِلَّا ظِلُّهُ»                                             |
| ؙڮؚڹ۠   | ﴿إِذَا أَتَيْتُمُ الْغَائِطَ، فَلَا تَسْتَقْبِلُوا الْقِبْلَةَ بِغَائِطٍ وَلَا بَوْلٍ، وَلَا تَسْتَدْبِرُوهَا، وَلَا |
| 31,7.18 | شَرِّ قُوا أَوْ غَرِّبُوا»                                                                                           |
| مام،    | «رَقِيتُ يَوْمًا عَلَى بَيْتِ حَفْصَةَ، فَرَأَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَقْضِي حَاجَتَهُ مُسْتَقْبِلَ الشَّ                 |
| 187     | مُسْتَدْبِرَ الْكَعْبَةِ»مُسْتَدْبِرَ الْكَعْبَةِ»                                                                   |
| 187     |                                                                                                                      |
| 1 8 9   | «عَلَّمَكُمْ نَبِيَّكُمْ عَلِيَّةٍ كُلَّ شَيْءٍ حَتَّى الْخِرَاءَةَ قَالَ: فَقَالَ: أَجَلْ»                          |
| ١٥٦     | استَأْذَنَ عُمَرُ لــ اللَّهِ عُلِمَ أَنْ يُدْفَنَ فِي بَيتِهَا                                                      |
| 107     | «لَا تَفْعَلُوا بِعِ الرَّدِيءَ بِدَرَاهِمَ وَاشْتَرِ بِالدَّرَاهِمِ جَيِّدًا»                                       |
| 091,10  | «مَا بَينَ المَشْرِقِ وَالمَغْرِبِ قِبلَةٌ»                                                                          |
| ٦٧٥،١٦  | «أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشِّرْكِ»                                                                          |
| ۱٦٢     | «كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَدْخُلُ الخَلَاءَ، فَأَحْمِلُ أَنَا وَغُلَامٌ نَحْوِي إِدَاوَةً»                             |
| ۱٦٢     | «اللَّهُمَّ أَكْثِرْ مَالَهُ وَوَلَدَهُ، وَبَارِكْ لَهُ فِيهِ»                                                       |
| ١٦٣     | «لَا يُمْسِكَنَّ أَحَدُكُمْ ذَكَرَهُ بِيَمِينِهِ وَهُوَ يَبُولُ»                                                     |
| 7.1.17  | «إِنَّمَا هُوَ بُضْعَةٌ مِنْكَ»                                                                                      |
|         | ْ إِنَّهُمَا لَيُعَذَّبَانِ، وَمَا يُعَذَّبَانِ فِي كَبِيرٍ »                                                        |
|         | «لَعَلَّهُ يُخَفَّفُ عَنْهُمَا مَا لَمْ يَيْبَسَا»                                                                   |

| ١٧٤،        | «لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ قَتَّاتُ»                                                                      |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٧٠.        | «الحَالِقَةُ، لَا أَقُولُ تَعْلِقُ الشَّعْرَ، وَلَكِنْ تَعْلِقُ الدِّينَ»                               |
| ١٧٢.        | «إِذَا تَشَهَّدَ أَحَدُكُمْ فَلْيَسْتَعِذْ بِاللهِ مِنْ أَرْبَعِ»                                       |
| ۱۷٤.        | م کے اور                                                            |
| ١٧٧ .       | «لَوْلاَ أَنْ أَشُقَّ عَلَى أُمَّتِى أَوْ عَلَى النَّاسِ لأَمَرْتُهُمْ بِالسِّوَاكِ مَعَ كُلِّ صَلاَةٍ» |
|             | «كَانَ أَصْحَابُ رَسولِ اللهِ ﷺ لَا يَرَونَ شَيئًا مِنَ الأَعْمَالِ تَركهُ كُفرٌ إِلا الصَّلَاةَ»       |
| <b>"</b> ለፕ | ٠١٨٢                                                                                                    |
| ١٨٤.        | رَأَيتُ النَّبِيَّ عَيَّكِيٌّ مَا لَا أُحصِي يَتسَوَّكُ وَهوَ صَائمٌ                                    |
| ١٨٤.        | «كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِذَا قَامَ مِنَ اللَّيْلِ يَشُوصُ فَاهُ بِالسِّوَاكِ»                           |
| ۲۸۱         | 9 9 0 7 7                                                                                               |
| ۲۸۱         | «أَيْنَ أَنَا غَدًا؟»                                                                                   |
| 191         | «أَتَيْتُ النَّبِيَّ عِيَظِيَّةً فَوَجَدْتُهُ يَسْتَنُّ بِسِوَاكٍ بِيَدِهِ يَقُولُ أَعْ أُعْ»           |
| 197         | «إِلَّا مِنْ جَنَابَةٍ، وَلَكِنْ مِنْ غَائِطٍ وَبَوْلٍ، وَنَوْمٍ»                                       |
| 197         |                                                                                                         |
| 7 • 1       | «كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ ﷺ فَبَالَٰ، وَتَوَضَّأَ، وَمُسَحَ عَلَى خُفَّيْهِ»                              |
| ۲.۳         | «يَغْسِلُ ذَكَرَهُ وَيَتَوَضَّأُ»                                                                       |
| ۲.۳         | «تَوَضَّأْ وَاغْسِلْ ذَكَرَكَ»                                                                          |
| ۲.۳         | «تَوَضَّأْ وَانْضَحْ فَرْجَكَ»                                                                          |
| 777         | «الحَيَاءُ مِنَ الْإِيمَانِ»                                                                            |
| 777         | "إِنْ لَمْ تَسْتَح فَاصْنَعْ مَا شِئْتَ»                                                                |

| ۲ • ٥ | «لَا يَتَعَلَّمُ العِلْمَ مُسْتَحٍ وَلَا مُسْتَكْبِرٌ»                                                              |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7.7   | ے ور ور بر بر قب ا                                                                                                  |
| ۲ • ۹ | «أَنَّ الشَّيْطَانَ يَأْتِي فَيَنْفُخُ فِي مَقْعَدَةِ الْإِنْسَانِ حَتَّى يُوهِمَهُ أَنَّهُ أَحْدَثَ»               |
| 717   | •                                                                                                                   |
|       | «إِنَّ اليَهُودَ يَقُولُونَ: إِنَّنَا لَا نُوَسْوَسُ فِي صَلَاتِنَا، فَقَالَ: نَعَمْ، صَدَقُوا إِنَّهُمْ لَا        |
| 717   | يُوَسْوَسُونَ، وَمَاذَا يَصْنَعُ الشَّيْطَانُ بِقَلْبٍ خَرَابٍ»                                                     |
|       | «أَنَّهَا أَتَتْ بِابْنٍ لَـهَا صَغِيرٍ، لَمْ يَأْكُلِ الطَّعَامَ إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ فَأَجْلَسَهُ فِي حِجْرِهِ،  |
| 317   | فَبَالَ عَلَى ثَوْبِهِ، فَدَعَا بِهَاءٍ فَنَضَحَهُ عَلَى ثَوْبِهِ، وَلَمْ يَغْسِلْهُ "                              |
| 418   | «سَبْعِينَ أَلْفًا يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ بِلَا حِسَابٍ وَلَا عَذَابٍ»                                               |
| 418   | «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ أُتِيَ بِصَبِيِّ، فَبَالَ عَلَى ثَوْبِهِ، فَدَعَا بِمَاءٍ، فَأَتْبَعَهُ إِيَّاهُ»               |
| 710   | «يُغْسَلُ مِنْ بَوْلِ الْجَارِيَةِ، وَيُرَشُّ مِنْ بَوْلِ الْغُلَامِ»                                               |
| ۲۷٦   | «كَانَ يُصِيبُنَا ذَلِكَ فَنُوْمَرُ بِقَضَاءِ الصَّوْمِ وَلَا نُوْمَرُ بِقَضَاءِ الصَّلَاةِ» ٢١٦،                   |
| 717   | إِنَّهُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ يَمُرُّ بِالصِّبْيَانِ فَيُسَلِّمُ عَلَيْهِمْ                              |
|       | «جَاءَ أَعْرَابِيٌّ، فَبَالَ فِي طَائِفَةِ المَسْجِدِ، فَزَجَرَهُ النَّاسُ، فَنَهَاهُمُ النَّبِيُّ ﷺ فَلَمَّا قَضَى |
| ۲۲.   | بَوْلَهُ أَمَرَ النَّبِيُّ عِيَالِيَّةِ بِذَنُوبٍ مِنْ مَاءٍ، فَأُهْرِيقَ عَلَيْهِ»                                 |
| 277   | "إِنَّ هَذِهِ الْمَسَاجِدَ لَا يَصْلُحُ فِيهَا شَيْءٌ مِنَ الْأَذَى"                                                |
| 277   | «لَقَدْ تَحَجَّرْتَ وَاسِعًا يَا أَخَا العَرَبِ»                                                                    |
| 770   | «مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكَرًا فَلْيُغَيِّرْهُ بِيَلِهِ»                                                            |
|       | «الفِطْرَةُ خَمْشُ: الخِتَانُ، وَالإسْتِحْدَادُ، وَقَصُّ الشَّارِبِ، وَتَقْلِيمُ الْأَظْفَارِ، وَنَتْفُ             |
| 779   | الإِبْطِ»                                                                                                           |
| 741   | «مَكْرُ مَةٌ للنِّسَاءِ»                                                                                            |

| ۲۳۲                                           | «الْتِقَاءِ الخِتَانَينِ»                                                      |
|-----------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 777                                           | ﴿ إِذَا الْتَقَى الْخِتَانَانِ »                                               |
| رِبْطِ وَحَلْقِ الْعَانَةِ» ٢٣٣               | «وُقِّتَ لَنَا فِي قَصِّ الشَّارِبِ وَتَقْلِيمِ الأَظْفَارِ وَنَتْفِ ال        |
| ۲۳٤                                           | «لَيْسَ مِنَّا مَنْ لَمْ يَأْخُذْ شَارِبَهُ»                                   |
| ۲۳٤                                           | «أَحْفُوا الشَّوَارِبَ»                                                        |
| ۲۳٤                                           | ﴿إِنَّ حَلْقَهُ مُثْلَةٌ يَنْبَغِي أَنْ يُؤَدَّبَ فَاعِلُهُ ﴾                  |
| مَلَى لِحْيَتِهِ فَهَا زَادَ عَنِ الْقَبْضَةِ | كَانَ ابنِ عُمَرَ ۚ رَضَالِلَهُ عَنْهُمَا إِذَا حَجَّ أَوِ اعْتَمَرَ قَبَضَ عَ |
| ۲۳٦                                           | أَخَذَهُ                                                                       |
| ۲۳۷                                           | «كُلْ مَا أَنْهَرَ الدَّمَ إِلاَّ السِّنَّ وَالظُّفُرَ»                        |
| ۲۳۹                                           | «كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ يُحِبُّ الطِّيبَ»           |
| ۲٤٠                                           | «عَشْرَةٌ مِنَ الْفِطْرَةِ»                                                    |
| 7 £ Y                                         | «سُبْحانَ اللهِ، إِنَّ الْمُؤْمِنَ لَا يَنْجُسُ»                               |
|                                               | «هَلْ عَلَى المَرْأَةِ مِنْ غُسْلٍ إِذَا احْتَلَمَتْ؟»                         |
| 107, P73                                      | «كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَذْكُرُ اللهَ عَلَى كُلِّ أَحْيَانِهِ»                    |
| ۲٥١                                           | «أَنَّ أَعْمَالَ أُمَّتِهِ تُعْرَضُ عَلَيْهِ»                                  |
| ۲٥۴                                           | كَانَ النَّبِيُّ ﷺ إِذَا اغْتَسَلَ مِنَ الجِنَابَةِ غَسَلَ يَدَيْهِ            |
| ۲٥۴                                           | «كُنْتُ أَغْتَسِلُ أَنَا وَرَسُولُ اللهِ ﷺ مِنْ إِنَاءٍ وَاحِدٍ»               |
| 797,797                                       | «اذْهَبْ فَأَفْرِغْهُ عَلَى نَفْسِكَ»                                          |
| ۲٥٤                                           | كُفَّ ابنُ عُمرَ رَضَالِيُّكَءَنْهُا فِي آخِرِ عُمُرِه                         |
| Yov                                           | «أَبْقِ لِي أَبْقِ لِي»                                                        |

| ۲٥۸          | «لَا تَجَرَّدَا تَجَرُّدَ الْعَيْرِيْنِ»                                                                  |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲٦٠          | «يَجْوِي مِنِ ابْنِ آدَمَ مَجُرًى الدَّمِ»                                                                |
| ۳٦٠،۲٦٠      | «إِنَّ المَاءَ لَا يُحْنِبُ»                                                                              |
| ٠,۲۲         | «كَانَ فِي مِهْنَةِ أَهْلِهِ، وَكَانَ يَخْصِفُ نَعْلَهُ وَيُرَقِّعُ ثَوْبَهُ»                             |
| ٠,٠          | «خَيْرُكُمْ خَيْرُكُمْ لِأَهْلِهِ وَأَنَا خَيْرُكُمْ لِأَهْلِي»                                           |
| 177          | «احْلِقُوا كُلَّهُ أَوْ ذَرُوا كُلَّهُ»                                                                   |
| ۱۲۲          | «وَضَعْتُ لِرَسُولِ اللهِ ﷺ وَضُوءَ الجَنَابَةِ، فَأَكْفَأَ بِيَمِينِهِ عَلَى يَسَارِهِ»                  |
| ِرْقُدْ» ٢٦٩ | «يَا رَسُولَ اللهِ، أَيَرْ قُدُ أَحَدُنَا وَهُوَ جُنُبٌ؟ قَالَ: نَعَمْ، إِذَا تَوَضَّأَ أَحَدُكُمْ فَلْيَ |
| ۲۷۱          | «أَنَّ النَّبِيَّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ- كَانَ يَنَامُ وَهُوَ جُنُبٌ»            |
| ۲۷۱          | «أَنَّ الْلَائِكَةَ لَا تَدْخُلُ بَيْتًا فِيهِ جُنُبٌ»                                                    |
| ۲۷۱          | السُّنَّةُ الوُّضُوءُ الكَامِلُ قَبلَ النَّومِ                                                            |
| ٤٧٢، ٥٢٣     | «نِعْمَ النِّسَاءُ نِسَاءُ الْأَنْصَارِ لَمْ يَمْنَعْهُنَّ الْحَيَاءُ أَنْ يَتَفَقَّهْنَ فِي الدِّينِ»    |
| ۲٧٤          | «إِنَّ اللهَ حَيِيٌّ كَرِيمٌ يَسْتَحْيِي مِنْ عَبْدِهِ إِذَا رَفَعَ يَدَيْهِ أَنْ يَرُدَّهُمَا صِفْرًا»   |
| ۲۷۸          | «كُنْتُ أَغْسِلُ الجَنَابَةَ مِنْ ثَوْبِ رَسُولِ اللهِ ﷺ فَيَخْرُجُ إِلَى الصَّلَاةِ»                     |
| ۲۷۸          | «لَقَدْ كُنْتُ أَفْرُكُهُ مِنْ ثَوْبِ رَسُولِ اللهِ ﷺ فَرْكًا، فَيُصَلِّي فِيهِ»                          |
| ۲۸۲، ۱۹۲     | «إِذَا جَلَسَ بَيْنَ شُعَبِهَا الْأَرْبَعِ، ثُمَّ جَهَدَهَا، فَقَدْ وَجَبَ الْغُسْلُ»                     |
| ۲۸٤          | «صَاعٌ يَكْفِيكَ؟ كَانَ يَكْفِي مَنْ هُوَ أَوْفَى مِنْكَ شَعَرًا، وَخَيْرًا مِنْكَ»                       |
| ۲۸۷          | «لَا يُصَلِّي أَحَدُكُمْ فِي الثَّوْبِ الْوَاحِدِ لَيْسَ عَلَى عَاتِقَيْهِ مِنْهُ شَيْءٌ»                 |
| الصَّلَاةُ،  | «جُعِلَتْ لِيَ الأَرْضُ مَسْجِدًا وَطَهُورًا، فَأَيُّهَا رَجُلٍ مِنْ أُمَّتِي أَدْرَكَتْهُ                |
|              | فَلْيُصَلِّ»                                                                                              |

| ۲۹۰                                          | «عَلَيْكَ بِالصَّعِيدِ، فَإِنَّهُ يَكْفِيكَ»                                   |
|----------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| يَسلِّيَا مَعَهُمْ» ٢٩٣ ، ٢٦٢ ، ٢٦٤          | «إِذَا صَلَّيْتُمَا فِي رِحَالِكُمَا ثُمَّ أَتَيْتُمَا مَسْجِدَ جَمَاعَةٍ فَعَ |
| نَشْرَ سِنِينَ»نشرَ سِنِينَ                  | «الصَّعِيدُ الطَّيِّبُ وَضُوءُ المُسْلِمِ وَإِنْ لَمْ يَجِدِ المَاءَ عَ        |
| ٤٦٦،٣٠٦،٢٩٦                                  | «قُمْ فَصَلِّ رَكْعَتَيْنِ وَتَجَوَّزَ فِيهِمَا ﴾                              |
| بِيَدَيْهِ الْأَرْضَ ضَرْبَةً وَاحِدَةً» ٢٩٧ | «إِنَّمَا يَكْفِيكَ أَنْ تَقُولَ بِيَدَيْكَ هَكَذَا -ثُمَّ ضَرَبَ إِ           |
| ۲۹۹                                          | «لَا أَمْنَعُكَ، وَأُولِيكَ مَا تَوَلَّيْتَ»                                   |
| ىمَادِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا» ۲۰۱، ۲۰۱، ۷۲۳    | «الَّذِي يَتكَلَّمُ وَالْإِمَامُ يَخْطُبُ يَوْمَ الجُمْعَةِ كَمَثَلِ الْجِ     |
| ٣٠١                                          | «لَيْسَ لَنَا مَثَلُ السَّوْءِ الْعَائِدُ فِي هِبَتِهِ كَالْكَلْبِ»            |
| ٣٠٥                                          | «كُلُّ ابْنِ آدَمَ خَطَّاءٌ، وَخَيْرُ الْخَطَّائِينَ التَّوَّابُونَ»           |
| 7.1.41.                                      | نَهَى عَنِ الصَّلَاةِ فِي سَبْعَةِ مَوَاطِنَ                                   |
| ٣٢٥،٣١٠                                      | أَنَّ الرَّسُولَ ﷺ صَلَّى فِي جَوفِ الكَعْبَةِ رَكْعَتَيْنِ                    |
| دِبلِ»دِبلِ»                                 | «صَلُّوا فِي مَرَابِضِ الغَنَمِ وَلَا تُصَلُّوا فِي مَعَاطِنِ ال               |
| بِهِ وَمَا تَأَخَّرِ» ٣١٤، ٦٦١               | «اذْهَبُوا إِلَى مُحَمَّدٍ، عَبْدٌ غَفَرَ اللهُ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْهِ  |
| ناغُهُ» ٣١٥                                  | «في ضَحْضَاحِ مِنْ نَارٍ وَعَلَيْهِ نَعْلَانِ يَغْلِي مِنْهُمَا دِهَ           |
| ٣١٦                                          | «يُجْمَعُ النَّاسُ فِي صَعِيدٍ وَاحِدٍ يَنْفُذُهُمُ الْبَصَرُ»                 |
| بَعُونَ رَجُلًا»ب                            | «مَا مِنْ رَجُلٍ مُسْلمٍ يَمُوتُ فَيَقُومُ عَلَى جَنَازَتِهِ أَنْ              |
| ٣٢٣                                          | «لَا تُصَلُّوا إِلَى الْقُبُورِ وَلَا تَجْلِسُوا عَلَيْهَا»                    |
| ۳۲۷،۷۲۳                                      | «الْأَرْضُ كُلُّهَا مَسْجِدٌ إِلَّا المَقْبُرَةَ وَالْحَيَّامَ»                |
| ٣٢٦                                          | «فَوْقَ ظَهْرِ رِجْلَيْهِ»                                                     |
| ۳۲۷،۳۱۰                                      | «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ نَهَى عَنِ الصَّلَاةِ فِي مَعَاطِنِ الْإِبِلِ»             |

| ۳۲۷                      | «لَعَنَ اللهُ الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيَائِهِمْ مَسَاجِدَ».      |
|--------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| اِضِينَ»                 | «مَنْ غَصَبَ شِبْرًا مِنَ الْأَرْضِ طُوِّقَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ سَبْعِ أَرَ         |
| ٣٢٧                      | ﴿إِنَّ دِمَاءَكُمْ وَأَمْوَالَكُمْ وَأَعْرَاضَكُمْ عَلَيْكُمْ حَرَامٌ»                     |
| ۸۲۳، ۵۲۶                 | «السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللهِ الصَّالِحِينَ»                                 |
| ٣٢٩                      | «مَنْ دَعَا رَجُلًا بِالْكُفْرِ وَلَيْسَ كَذَلِكَ، حَارَ عَلَيْهِ»                         |
| ٣٢٩                      | «فَقَدْ بَاءَ جِهَا أَحَدُهُمَا»                                                           |
| ٣٢٩                      | «لَا تُفَاضِلُوا بَيْنَ الْأَنْبِيَاءِ، لَا تُفَضِّلُونِي عَلَى يُونُسَ بْنِ مَتَّى».      |
| يْهِ»                    | «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ لمَّا أَرَى عَمَّارَ بْنَ يَاسِرٍ كَيْفَ يَتَيَمَّمُ نَفَخَ فِي يَدَهُ |
| 7, 730, 330, 850, • 10   | "إِذَا حَضَرَتِ الصَّلَاةُ فَلْيُؤَذِّنْ لَكُمْ أَحَدُكُمْ» ٣٢                             |
| ۳٤٤،٣٣٤                  | «مَنْ أَدْرَكَ رَكْعَةً مِنَ الصَّلَاةِ فَقَدْ أَدْرَكَ الصَّلَاةَ»                        |
| ٣٣٥                      | «وَجُعِلَ رِزْقِي تَحْتَ ظِلِّ رُمْحِي»                                                    |
| عَلَى بَنَاتِ آدَمَ» ٣٣٧ | «مَا لَكِ لَعَلَّكِ نَفِسْتِ؟ قَالَتْ: نَعَمْ قَالَ: هَذَا شَيْءٌ كَتَبَهُ اللهُ عَ        |
| ٣٣٨                      | «إِنَّهَا تَعْرِفُ النِّسَاءُ الْحَمْلَ بِانْقِطَاعِ الْحَيْضِ»                            |
| ۳٦٣،٣٣٩                  | «إِنَّ ذَلِكَ دَمَ عِرْقٍ»                                                                 |
| ۳٥٧،٣٤٢                  | «كَانَ النَّبِيُّ عَيْكِيُّ يَأْمُرُنِي فَأَتَّزِر فَيُبَاشِرُنِي وَأَنَا حَائضٌ»          |
| آخِرَه                   | عَنِ ابنِ مَسعُودٍ رَضَىٰ لَيْهُ عَنْهُ أَن مَن أَفطَرَ فِي أُولِ النَّهارِ فَلَيُفطِرْ آ  |
| ٣٥٠                      | «إِنَّ دَمَ الْحَيْضِ أَسْوَدُ يُعْرَفُ)، وَفِي لَفظٍ: «يُعْرِفُ»                          |
| ٣٥٤                      | ﴿إِنَّ مَا أُبِينَ مِنْ حَيِّ فَهُوَ كَمَيْتَتِهِ»                                         |
| ٣°V                      | وَكَانَ يُخْرِجُ رَأْسَهُ إِلَيَّ، وَهُوَ مُعْتَكِفٌ، فَأَغْسِلُهُ وَأَنَا حَائِضٌ»        |
| ٣٥٨                      | «تَزَوَّ جُوا الْوَدُودَ الْوَلُودَ»                                                       |

| <b>40</b> V | «تُوْفِيَّ رَسُولُ اللهِ عَيَالِيَّةٍ وَمَا رَأَيْتُهُ مِنْهُ وَمَا رَآهُ مِنِّي»                                     |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 419         | «أَوْفِ بِنَذْرِكَ»                                                                                                   |
| ٣٦.         | «لَا يَغْتَسِلُ الرَّجُلُ بِفَضْلِ المَرْأَةِ، وَلَا المَرْأَةُ بِفَضْلِ الرَّجُلِ، وَلْيَغْتَرِفَا جَمِيعًا»         |
| ۲٦٨         | م ب و و و و و و و و و و و و و و و و و و                                                                               |
| <b>٣</b> ٦9 | «هَلْ كَانَ فِيهَا وَتَنِّ مِنْ أَوْتَانِ الجَاهِلِيَّةِ يُعْبَدُ؟»                                                   |
| 419         | «سَلُوهُ لِأَيِّ شَيْءٍ يَصْنَعُ ذَلِكَ؟»                                                                             |
|             | يَا رَسُولَ الله إِنَّ أُمِّي تُوفِّيَتْ وَأَنَا غَائِبٌ عَنْهَا، أَيَنْفَعُهَا شَيْءٌ إِنْ تَصَدَّقْتُ بِهِ عَنْهَا؟ |
| ٣٧٠         | \$                                                                                                                    |
| ٤١٥         | «إِذَا مَاتَ الْإِنْسَانُ انْقَطَعَ عَنْهُ عَمَلُهُ إِلَّا مِنْ تَلَاثَةٍ»                                            |
| ۲۷۱         | «ٱلْبِرَّ يُرِدْنَ؟»                                                                                                  |
| ٣٧٣         | «خَالِفُوا المَجُوسَ خَالِفُوا المُشْرِكِينَ وَفِّرُوا اللَّحَى وَحُفُّوا الشَّوَارِبَ»                               |
| <b>۳۷</b> ٤ | . 4                                                                                                                   |
| ٣٨٣         | «مَا مِنْ صَاحِبِ ذَهَبٍ وَلاَ فِضَّةٍ لاَ يُؤَدِّي مِنْهَا حَقَّهَا»                                                 |
| ۳۸٦         | «بَيْنَ الرَّجُلِ وَبَيْنَ الشِّرْكِ وَالْكُفْرِ تَرْكُ الصَّلَاةِ» ٣٨٣،                                              |
| ۳۸٤         | «اثْنَتَانِ فِي النَّاسِ هُمَا بِهِمْ كُفْرٌ: الطَّعْنُ فِي النَّسَبِ، وَالنِّيَاحَةُ عَلَى المَيِّتِ»                |
| ۳۸٤         | «الْعَهْدُ الَّذي بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمُ الصَّلَاةُ، فَمَنْ تَرَكَهَا فَقَدْ كَفَرَ»                                  |
| ٣٨٥         | «لَا حَظَّ فِي الإِسْلَام لَمِنْ تَرَكَ الصَّلَاةَ»                                                                   |
| ٣٨٥         | "إِنْ يَكُنْ فِيكُمْ مُحَدَّثُونَ فَعُمَرُ»                                                                           |
|             | ُ<br>«إِنَّ اللهَ حَرَّمَ عَلَى النَّارِ مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ يَبْتَغِي بِذَلِكَ وَجْهَ اللهِ»          |
|             | "مَنْ كَانَ آخِرُ كَلَامِهِ مِنَ الدُّنْيَا لَا إِلَهَ إَلَّا اللهُ دَخَلَ الجَنَّةَ»                                 |

| ۳۸۹.        | «سِبَابُ الْمُسْلِمُ فُسُوقٌ وَقِتَالُهُ كُفْرٌ»                                                              |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 491         | «لَا يَرِثُ الْمُسْلِمُ الْكَافِرَ، وَلَا الْكَافِرُ الْمُسْلِمَ»                                             |
| 497         | وقتُ الظُّهْرِ إِذَا زَالَتِ الشَّمْسُ وَكَانَ ظِلُّ الرَّجُلِ كَطُولِهِ                                      |
| <b>~</b> 9∨ | مَنْ أَدْرَكَ رَكْعَةً مِنَ الْعَصْرِ قَبْلَ أَنْ تَغْرُبَ الشَّمْسُ، فَقَدْ أَدْرَكَ الْعَصْرَ»              |
| ۲٠3         | «ابْدَأْ بِنَفْسِكَ»                                                                                          |
| ٤٠٢         | «مَنْ قَاتَلَ لِتَكُونَ كَلِمَةُ اللهِ هِيَ الْعُلْيَا فَهُوَ فِي سَبِيلِ اللهِ»                              |
| ٤٠٥         | «لَأَعْطِيَنَّ الرَّايَةَ غَدًا رَجُلًا يُحِبُّ اللهَ وَرَسُولَهُ، وَيُحِبُّهُ اللهُ وَرَسُولُهُ»             |
| ٤٠٥         | سُئِلَ: مَنْ أَحَبُّ الرِّجَالِ إِلَيْكَ؟ قَالَ: «أَبُو بَكْرٍ»                                               |
| ٥٠٤         | مَا مِنْ أَيَّامٍ الْعَمَلُ الصَّالِحُ فِيهِنَّ أَحَبُّ إِلَى اللهِ مِنْ هَذِهِ الأَيَّامِ الْعَشْرِ»         |
| ٤٠٥         | «أَحَبُّ الْبِقَاعِ إِلَى اللهِ مَسَاجِدُهَا»                                                                 |
| ٤٨٤         | «وَمَا تَقَرَّبَ إِلَيَّ عَبْدِي بِشَيءٍ أَحَبَّ إِلَيَّ مِمَّا افْتَرَضْتُهُ عَلَيْهِ» ٢٠٤، ٤٧٧،             |
| ٤٤٦         | «إِنَّ هَذَا لَوَ قْتُهَا لَوْ لَا أَنْ أَشُقَّ عَلَى أُمَّتِي »٧٠٤٠٧،                                        |
| ٤٣٢         | «إِذَا اشْتَدَّ الْحَرُّ فَأَبْرِدُوا بِالصَّلَاةِ؛ فَإِنَّ شِدَّةَ الْحَرِّ مِنْ فَيْحِ جَهَنَّمَ» ٧٠٤، ٤٢١، |
| 0 2 7       | كَانَ عَيَا فِي سفرٍ، فقامَ بلالٌ ليؤذِّنَ، فقال: «أَبْرِدْ»٧٠٤، ٤٣٢، ٤٣٢،                                    |
| ٤٠٩         | ذُرْوَةُ سَنَامِهِ الجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللهِ»ذُرْوَةُ سَنَامِهِ الجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللهِ»                |
| ٤١٠         | أنَّ الْعَمَلَ لا ينقطعُ إِذَا كَانَ للعبد ولدُّ صالح يدعو له                                                 |
| ٤١٢         | «وَلَكِنْ خُذْ يَا زُبَيْرُ هَذَا الرَّجُلَ فَاضْرِبْهُ لَأَنْ يُقِرَّ»                                       |
| ٤١٣         | «لَقَدْ كَانَ رَسُولُ اللهِ عِيَالِيَّ يُصَلِّي الْفَجْرَ، فَيَشْهَدُ مَعَهُ نِسَاءٌ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ»     |
|             | إِنَّ أُمِّي افْتُتِلَتْ نَفْسُهَا -يعني ماتتْ- وأَظُنُّهَا لَوْ تَكَلَّمَتْ لَتَصَدَّقَتْ، أَفَأَتَصَدَّقُ   |
| ٤١٥         | عَنْها؟ قال: «نَعَمْ»                                                                                         |

| ٤١٨.  | «كَانَ ﷺ يُصَلِّي الظُّهْرَ بِالْهَاجِرَةِ، وَالْعَصْرَ وَالشَّمْسُ نَقِيَّةٌ»                                  |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٢٢.  | «مَا كُنَّا نَقِيلُ ولَا نَتَغَدَّى إِلَّا بَعْدَ صَلَاةِ الجُمْعَةِ»                                           |
| ٤٢٣.  | «صَلُّوا قَبْلَ المَغْرِب، صَلُّوا قَبْلَ المَغْرِب، صَلُّوا قَبْلَ المَغْرِبِ»                                 |
| ٤٢٤.  | «أَحَشَفًا وَسُوءَ كَيْلٍ»                                                                                      |
| ، ۲۳۶ | «كَيْفَ كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْقُ يُصَلِّي الْكُنُّوبَةَ؟»                                                      |
| ٤٣٠.  | جَاءَت صَفِيَّة إِلَى رَسُولَ الله ﷺ وهو مُعتكِف في المَسْجد                                                    |
| ٤٣١.  | كَانَ الصَّحَابَة إِذَا تعلموا عشر آيات علَّموها ثم عمِلُوا بها                                                 |
| ٤٣٢ . | «إِنَّ هَذَا العِلْمَ دِينٌ فانظُروا عَمَّنْ تَأْخُذونَ دِينكُمْ»                                               |
| ٤٣٧ . | «مَلاَّ اللهُ قُبُورَهُمْ وَبُيُوتَهُمْ نَارًا، كَمَا شَغَلُونَا عَنِ الصَّلَاةِ الْوُسْطَى»                    |
| ٤٣٩.  | «قُمْ يَا حُذَيْفَةُ فَأْتِنَا بِخَبَرِ الْقَوْم»                                                               |
| ٤٤٠.  | «مَنْ تَرَكَ صَلَاةَ العَصْرِ فقدْ حَبِطَ عَمَلُهُ»                                                             |
|       | «شَغَلُونَا عَنِ الصَّلَاةِ الْوُسْطَى -صَلَاةِ الْعَصْرِ - مَلاَّ اللهُ أَجْوَافَهُمْ وَقُبُورَهُمْ نَارًا،    |
| ٤٤٣.  | أَوْ حَشَا اللهُ أَجْوَافَهُمْ وَقُبُورَهُمْ نَارًا»                                                            |
| ٤٤٥   | «لَوْ لا أَنْ أَشُقَّ عَلَى أُمَّتِي -أَوْ عَلَى النَّاسِ- لأَمَرْتُهُمْ بِهَذِهِ الصَّلَاةِ هَذِهِ السَّاعَةَ» |
| ٤٤٩   | <b>q</b>                                                                                                        |
| 894   | «لَا صَلَاةَ بِحَضْرَةِ طَعَامٍ وَلَا وَهُوَ يُدَافِعُهُ الْأَخْبَثَانِ» ٢٥٠، ٤٥٠،                              |
|       | «إِنَّ اللهَ تَجَاوَزَ عَنْ أُمَّتِي مَا حَدَّثَتْ بِه أَنفُسَهَا مَا لَمْ تَعْمَلْ أَوْ تَتَكَلَّمْ» ٤٥٨،      |
| ٤٦٠   | «شَهِدَ عِنْدِي رِجَالٌ مَرْضِيُّونَ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ نَهَى عَنِ الصَّلَاةِ بَعْدَ الصُّبْحِ»                 |
|       | «لَا صَلَاةَ بَعْدَ الصُّبْحِ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ»                                                        |
|       | «مَنْ نَامَ عَنْ صَلَاةٍ أَو نَسِيهَا فَلْيُصَلِّهَا إِذَا ذَكَرَهَا» ٤٦٢،                                      |

|     | «يَا بَنِي عَبْدِ مَنَافٍ، لَا تَمْنَعُوا أَحَدًا طَافَ بِهَذَا البَيْتِ أَوْ صَلَّى فِيهِ أَنْ يَأْتِيَ سَاعَةً مِنْ<br>أَدُا أَنْ بَا " |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٦٦ | - كيلي أو مهار "                                                                                                                          |
|     | «يَا رَسُولَ اللهِ، مَا كِدْتُ أُصَلِّي الْعَصْرَ حَتَّى كَادَتِ الشَّمْسُ تَغْرُبُ. فَقَالَ النَّبِيُّ                                   |
| ٤٧٠ | عَلِيْةٍ: وَالله مَا صَلَّيْتُهَا»                                                                                                        |
| ٤٧٢ | حديث أبي قَتَادَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ حين ناموا عن صلاة الصُّبح فإنَّهم صَلَّوْها جَماعَةً                                                |
| ٤٧٥ | «مَنْ مَاتَ وعلَيْهِ صِيَامٌ؛ صَامَ عَنْهُ وَلِيَّهُ»                                                                                     |
| १९० | «صَلَاةُ الجَهَاعَةِ تَفْضُلُ عَلَى صَلَاةِ الْفَرْدِ بِسَبْعِ وَعِشْرِينَ دَرَجَةً» ٤٧٩،                                                 |
| ٤٨١ | «لَوْضِعُ سَوْطِ أَحَدِكُمْ فِي الجَنَّةِ خَيْرٌ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا»                                                            |
|     | «إِذَا مَرِضَ الْعَبْدُ أَوْ سَافَرَ كُتِبَ لَهُ مِثْلُ مَا كَانَ يَعْمَلُ مُقِيهًا صَحِيحًا»                                             |
| 707 | ٠٥٠٦،٤٩١،٤٨٣                                                                                                                              |
| ०१९ | «إِنَّ اللهَ وِتْرٌ يُحِبُّ الوِتْرَ»                                                                                                     |
| ٤٨٥ | «الْإِحْسَانُ أَنْ تَعْبُدَ اللهَ كَأَنَّكَ ترَاهُ فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّه يرَاكَ»                                            |
| 775 | «مَا رَأَيْتُ مِنْ نَاقِصَاتِ عَقْلٍ وَدِينٍ أَذْهَبَ بِلُبِّ الرَّجُلِ الْحَازِمِ مِنْ إِحْدَاكُنَّ» ٤٨٩،                                |
|     | «لَا صَلَاةَ لَِنْ لَمْ يَقْرَأُ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِّ»                                                                                 |
| 798 | «كُلُّ صَلَاةٍ لَا يُقْرَأُ فِيهَا بِأُمِّ الْقُرْآنِ فَهِيَ خِدَاجٌ، فَهِيَ خِدَاجٌ،، فَهِيَ خِدَاجٌ»                                    |
|     | «وَاللهِ لَا يُؤْمِنُ، وَاللهِ لَا يُؤْمِنُ، وَاللهِ لَا يُؤْمِنُ»، قِيلَ: مَنْ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قال:                                   |
| ٤٩٣ | «الَّذِي لَا يَأْمَنُ جَارُهُ بَوَائِقَهُ»                                                                                                |
| ٤٩٢ | «لَا تَفْعَلُوا إِلَّا بِأُمِّ الْقُرْآنِ؛ فَإِنَّهُ لَا صَلَاةَ لَمِنْ لَمْ يَقْرَأْ بِهَا»                                              |
|     | «صَلَاةُ الرَّجُل فِي جَمَاعَةٍ تُضَعَّفُ عَلَى صَلاتِه فِي بَيْتِهِ وَفِي سُوقِهِ»                                                       |
|     | «إِنَّ صَلَاةَ اللهِ عَلَى عَبْدِهِ ثَنَاؤُهُ عَلَيْهِ فِي الْمَلإِ الْأَعْلَى»                                                           |
|     | «أَنْتِ رَحْمَتِي أَرْحَمُ بِكِ مَنْ أَشَاءُ»                                                                                             |

| «بيو عوت خَيرٌ          |
|-------------------------|
| «لَا تَمْنَعُوا إِمَ    |
| «لَقَدْ هَمَمْتُ        |
| «اذْهَبُوا بِخَمِ       |
| «هَكَذَا الْوُضُ        |
| «ارْجِعْ فَأَحْسِ       |
| «إِنَّ لَكَ مَا ا-      |
| «لَِنْ عَمِلَ بِهَا     |
| «لَوْلَا مَا فِي ا      |
| فِتْيَانِي يُحْرِقُورَ  |
| «حُبِّبَ إِلِيَّ مِر    |
| «المَاهِرُ بِالْقُرْآ   |
| «وَالَّذِي نَفْسِڃِ     |
| «قَرَصَتْ نَمْلَ        |
| «حَرَّقَ النَّبِيُّ     |
| «إِذَا اسْتَأْذَنَتْ    |
| «لَوْ أَدْرَكَ رَسُ     |
| «لاَ يَحِلُّ لِلْمَرْ   |
| «إِذَا كُنْتُمْ ثَلَاثَ |
| «صَلَّیْتُ مَعَ رَ      |
|                         |

| النَّبِيِّ ﷺ فِي بَيْتِهِ»٧٥٥                                  | «فَأَمَّا المَغْرِبُ، وَالْعِشَاءُ، وَالْجُمُعَةُ، فَصَلَّيْتُ مَعَ        |
|----------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
|                                                                | «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ يُصَلِّي سَجْدَتَيْنِ خَفِيفَتَيْنِ بَعْدَ       |
| دَهُ»٧٢٥                                                       | «صَلَاةُ الرَّجُلِ مَعَ الرَّجُلِ أَزْكَى مِنْ صَلَاتِهِ وَحْ              |
| 0 7 9                                                          | «إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمُ الجُمْعَةَ فَلْيُصَلِّ بَعْدَهَا أَرْبَعًا»       |
| كْعَتَيْنِ قَبْلَ الغَدَاةِ»كُعَتَيْنِ قَبْلَ الغَدَاةِ»       | «أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ كَانَ لاَ يَدَعُ أَرْبَعًا قَبْلَ الظُّهْرِ، وَرَ      |
| بَيْتًا فِي الجَنَّةِ»                                         | «مَنْ صَلَّى فِي يَوْمٍ اثْنَتَيْ عَشْرَةَ رَكْعَةً، بَنَى اللهُ لَهُ أَهُ |
| نِ وَبَعْدَهَا رَكْعَتَيْنِ»٥٣١                                | «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ كَانَ يُصَلِّي قَبْلَ الظُّهْرِ رَكْعَتَهْ          |
| ٥٣٧،٥٣١                                                        | «أَفْضَلَ صَلاَةِ المَرْءِ فِي بَيْتِهِ إِلَّا الصَّلاَةَ المَكْتُوبَةَ»   |
| ٥٣١                                                            | «إِذَا أُقِيمَتِ الصَّلاَةُ، فَلاَ تَقُومُوا حَتَّى تَرَوْنِي»             |
| ٥٣٢                                                            | «ارْجِعْ فَصَلِّ، فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ»                                  |
| نَتَيْنِ اللَّتَيْنِ بَعْدَ الظُّهْرِ فَهُمَا هَاتَانِ» . ٢٤ ٥ | «أَتَانِي نَاسٌ مِنْ عَبْدِ القَيْسِ، فَشَغَلُونِي عَنِ الرَّكْ            |
| ٥٣٤                                                            | «مَنْ يَكْلَؤُنَا اللَّيْلَةَ لَا نَرْقُدَ عَنْ صَلَاةِ الصُّبْحِ؟»        |
| ٥٣٥                                                            | «إِلَّا أَنْ تَطَّوَّعَ شَيْئًا»                                           |
| هُدًا عَلَى رَكْعَتَيِ الْفَجْرِ» ٥٣٨                          | «لَمْ يَكُن النَّبِيُّ عَلَى شَيءٍ مِنَ النَّوافِل أَشَدَّ مِنْهُ تَعَا    |
| ٥٣٨                                                            | «رَكْعَتَا الْفَجْرِ خَيْرٌ مِنَ الدُّنيا وَمَا فِيهَا»                    |
| ٥٤٣                                                            | «إِنَّهَا لَرٌ ؤُيَا حَقُّ إِنْ شَاءَ اللهُ»                               |
| 0V1 60 £ £                                                     | «لِيُرْجِعَ قَائِمَكُمْ وَيُوقِظَ نَائِمَكُمْ»                             |
| ملَاةُ خَيْرٌ مِنَ النَّوْمِ» 330                              | «إِذَا أَذَّنْتَ الْأَذَانَ الْأَوَّلَ لِصَلَاةِ الصُّبْحِ فَقُلِ الصَّ    |
|                                                                | «بَيْنَ كُلِّ أَذَانَيْنِ صَلَاةٌ»                                         |
| ٥٤٨                                                            | «أُمِرَ بِلَالٌ أَنْ يَشْفَعَ الْأَذَانَ، وَيُوتِرَ الْإِقَامَةَ»          |

| ०१९   | «إِنَّ اللهَ وَتْرٌ يُحِبُّ الْوَتْرَ، فَأَوْتِرُوا يَا أَهْلَ الْقُرْآنِ»                                                     |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ०१९   | كَانَ يأكلُ قبل أنْ يغدوَ إِلَى صَلَاة الْعِيدِ يومَ الفطرِ                                                                    |
| 001   | أمر النَّبِي ﷺ البرَاءَ بنَ عازبٍ أنْ يضطجعَ عَلَى جنبه الأَيْمَن                                                              |
|       | «إِذَا سَمِعْتُمُ الإِقَامَةَ، فَامْشُوا إِلَى الصَّلاَةِ وَعَلَيْكُمْ بِالسَّكِينَةِ وَالوَقَارِ، وَلاَ تُسْرِعُوا،           |
| ٥٥٣   | فَهَا أَدْرَكْتُمْ فَصَلُّوا، وَمَا فَاتَكُمْ فَأَعِثُوا»                                                                      |
| 007   | «فَخَرَجَ النَّبِيُّ ﷺ عَلَيْهِ حُلَّةٌ حَمْرَاءُ كَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَى بَيَاضِ سَاقَيْهِ»                                   |
| 000   | «نَهَانِي رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنْ خَاتَمِ الذَّهَبِ، وَعَنْ لُبْسِ الْحَمْرَاءِ»                                                  |
| ١٢٥   | ﴿إِزْرَةُ الْمُؤْمِنِ إِلَى أَنْصَافِ سَاقَيْهِ ﴾                                                                              |
| ١٢٥   | «مَا أَسْفَلَ مِنَ الكَعْبَيْنِ مِنَ الإِزَارِ فَفِي النَّارِ»                                                                 |
| 071   | «مَنْ جَرَّ ثَوْبَهُ خُيلاءً، لَمْ يَنْظُرِ اللهُ إِلَيْهِ يَوْمَ القِيَامَةِ»                                                 |
| 070   | «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ أَقَامَ فِي مَكَّةَ عَشْرَةً يُصَلِّي رَكْعَتَيْنِ حَتَّى رَجَعَ إِلَى المَدِينَةِ» ٥٥٣،                   |
| ٥٦٦   | «فَصَلّى الظُّهْرَ رَكْعَتَيْنِ، وَالْعَصْرَ رَكْعَتَيْنِ»                                                                     |
| ٥٧٢   | «لَمْ يَكُنْ بَيْنَهُمَا إِلَّا أَنْ يَنْزِلَ هَذَا وَيَصْعَدَ هَذَا»                                                          |
| 0 V 0 | «إِذَا سَمِعْتُمُ الْمُؤَذِّنَ فَقُولُوا مِثْلَ مَا يَقُولُ»                                                                   |
| ٥٧٨   |                                                                                                                                |
| ٥٨٣   | «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ كَانَ يُسَبِّحُ عَلَى ظَهْرِ رَاحِلَتِه»                                                                |
| ٥٨٣   | «كَانَ يُوتِرُ عَلَى بَعِيرِهِ»                                                                                                |
|       | إِنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَدْ أُنْزِلَ عَلَيْهِ اللَّيْلَةَ قُرْآنٌ، وَقَدْ أُمِرَ أَنْ يَسْتَقْبِلَ الْقِبْلَةَ، فَاسْتَقْبِلُوهَا. |
| ٥٩.   | وَكَانَتُ وَجُوهُهُمْ إِلَى الشَّامِ، فَاسْتَدَارُوا إِلَى الْكَعْبَةِ»                                                        |
|       | «لَنْ يَغْلِبَ عُسْرٌ يُسْرَيْنِ»                                                                                              |

| عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَن جبريلَ أَتَاهُ وهو يصلِّي بالنَّاسِ فأخبرَهُ أَنَّ فِي نَعْلَيْهِ قَذَرًا فَخَلَعَ             |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| نَعْلَيْهِ                                                                                                           |
| اسْتَقْبَلْنَا أَنَسًا حِينَ قَدِمَ مِنَ الشَّامِ، فَلَقِينَاهُ بِعَيْنِ التَّمْرِ                                   |
| «أَلَا تَصُفُّونَ كَمَا تَصُفُّ الْلَائِكَةُ عِنْدَ رَبِّهَا يَتَرَاصُّونَ وَيُكْمِلُونَ الأَوَّلَ فَالْأَوَّلَ» ١٠٩ |
| «سَوُّوا صُفُوفَكُمْ، فَإِنَّ تَسْوِيَةَ الصُّفُوفِ مِنْ ثَمَامِ الصَّلَاةِ»                                         |
| أنَّ النَّبِيِّ ﷺ لَــًا قام عبدُ الله بن عَبَّاس عن يَسَاره أخذ برأسه وجعله عن يَمِينه                              |
| 11.007                                                                                                               |
| «لَتُسَوُّنَّ صُفُوفَكُمْ أَوْ لَيُخَالِفَنَّ اللهُ بَيْنَ وُجُوهِكُمْ»                                              |
| «كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يُسَوِّي صُفُو فَنَا، حَتَّى كَأَنَّمَا يُسَوِّي بِهَا الْقِدَاحَ»                            |
| وَصَفَفْتُ أَنَا وَالْيَتِيمُ وَرَاءَهُ، وَالْعَجُوزُ مِنْ وَرَائِنَا                                                |
| «أَفْضَلُ الصِّيَامِ صِيَامُ دَاوُدَ»                                                                                |
| «اتَّقُوا النِّسَاءَ»                                                                                                |
| «مَا تَرَكْتُ بَعْدِي فِتْنَةً أَضَرَّ عَلَى الرِّجَالِ مِنَ النِّسَاءِ»                                             |
| «خَيْرُ صُفُوفِ الرِّجَالِ أَوَّهُمَا وَشَرُّهَا آخِرُهَا»                                                           |
| «كَانَ في عرضِ الوِسَادة»                                                                                            |
| «أَنَّ النبِيَّ عَيْكِيٌّ قام باختِفَاء؛ لئلَّا يستيقظَ الغلام»                                                      |
| «أَنَّ النَّبيَّ ﷺ أقام الجَمَاعَة في أَصْحَابه ثلاث ليالٍ، وتخلَّفَ في الرَّابعة» ١٣٠                               |
| «زَادَكَ اللهُ حِرْصًا وَلَا تَعُدْ»                                                                                 |
| «وَسِّطُوا الإِمَامَ»                                                                                                |
| «إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ لِنَفْسِهِ فَلْيُطَوِّلْ مَا شَاءَ»                                                         |

| «أَمَا يَخْشَى الَّذِي يَرْفَعُ رَأْسَهُ قَبْلَ الإِمَامِ أَنْ يُحَوِّلَ اللهُ رَأْسَهُ رَأْسَ حِمَارٍ»                         |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| «يَا أَهْلَ مكَّةَ أَعَتُّوا فَإِنَّا قَومٌ سَفَرٌ»                                                                             |
| أُقيمت الصَّلَاة فتَقَدَّمَ في الصَّف وهَمَّ أن يُكَبِّرَ ثُم ذكر أنَّ علَيْه غُسْلًا، فقال:                                    |
| «مَكَانَكُم»                                                                                                                    |
| «إِنَّهَا جُعِلَ الإِمَامُ لِيُؤْتَمَّ بِهِ، فَلا تَخْتَلِفُوا عَلَيْهِ»                                                        |
| «صَلَّى رَسُولُ اللهِ ﷺ فِي بَيْتِهِ وَهُوَ شَاكٍ، صَلَّى جَالِسًا»                                                             |
| «إِنَّ النَّبِيَّ عَيْكِ إِذَا سجَد لم يَحْنِ أحدٌ مِنَّا ظهره حَتَّى يَقَعَ النَّبِيُّ عَلَيْ سَاجِدًا»                        |
| «صَلِّ قَائِمًا فَإِن لَمْ تَسْتَطِعْ فقَاعِدًا»                                                                                |
| «صلَاةُ القَاعِدِ عَلَى النِّصْفِ مِن صَلَاةِ القَائِمِ»                                                                        |
| «حَدَّثَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ وهُو الصَّادِقُ المصْدُو َقُ»                                                                       |
| «اعْمَلُوا مَا شِئْتُمْ فَقَدْ غَفَرْتُ لَكُمْ»                                                                                 |
| «إِذَا أَمَّنَ الإِمَامُ فَأَمِّنُوا، فَإِنَّهُ مَنْ وَافَقَ تَأْمِينُهُ تَأْمِينَ الْمَلائِكَةِ» ٢٥٧                           |
| «إِذَا قَالَ الإِمَامِ ﴿وَلَا ٱلضَّآلِينَ ﴾ فقُولُوا آمِينِ»                                                                    |
| «مَا صَلَّيْتُ وَرَاءَ إِمَامٍ قَطُّ أَخَفَّ صَلَاةً وَلَا أَتَمَّ مِنَ النَّبِيِّ ﷺ» ٦٦٥، ٦٧٤، ٧٣٦                             |
| «يَا أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ مِنَّكُمْ مُنَفِّرِينَ، فَأَيُّكُمْ أَمَّ النَّاسَ فَلْيُوجِزْ، فَإِنَّ مِنْ وَرَائِهِ الْكَبِيرَ |
| وَالضَّعِيفَ وَذَا الْحَاجَةِ» أُأَأُنْ عَلَيْكُ وَذَا الْحَاجَةِ» أُأَ                                                         |
| كَانَ عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ يسمع بكاءَ صبيٍّ وهو يُصلِّي؛ فَيُوجِز في صَلَاته٧٠٠                                     |
| «لا يُفْتِي القَاضِي بَيْنَ اثْنَيْنِ وَهُوَ غَضْبَانُ»                                                                         |
| «كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلِي إِذَا كَبَّرَ فِي الصَّلَاةِ سَكَتَ هُنَيْهَةً قَبْلَ أَنْ يَقْرَأً»                                 |
| "تَّوْرِيمُهَا التَّكْبِيرُ"                                                                                                    |
|                                                                                                                                 |

| 777 | «إِنَّمَا أَقْضِي بِنَحْوِ مَا أَسْمَعُ»                                                                               |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٨٢ | «وَسَكَتَ عَنْ أَشْيَاءَ رَحْمَةً بِكُمْ»                                                                              |
| ገለገ | «اللهُمَّ اغْفِرْ لِي ذَنْبِي كُلَّهُ دِقَّهُ وَجُلَّهُ عَلَانِيَتَهُ وَسِرَّهُ وَأُوَلَهُ وَآخِرَهُ»                  |
| ۲۸۲ |                                                                                                                        |
| ٦٨٧ |                                                                                                                        |
| ٧٠١ |                                                                                                                        |
| ٦٩٣ | ي يو و چې و د ر و بر ي ي و ر و و ر                                                                                     |
| ٧٠٢ |                                                                                                                        |
| ٧٠٦ |                                                                                                                        |
| ٧٠٨ | 9 4                                                                                                                    |
| ٧٠٩ | - w -                                                                                                                  |
| ٧١١ | "إِنَّهَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ أَنْسَى كَمَا تَنْسَوْنَ" أَنسَوْنَ" أَنسَادُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْ         |
| ٧١٢ | «صَلَّيْتُ مَعَ أَبِي هُرَيْرةَ صَلَاةَ الْعَتَمَةِ فَقَرَأَ إِذَا السَّمَاءُ انْشَقَّتْ فَسَجَدَ فِيهَا»              |
|     | «أُمِرْتُ أَنْ أَسْجُدَ عَلَى سَبْعَةِ أَعْظُمِ عَلَى الجَبْهَةِ، وَأَشَارَ بِيَدِهِ عَلَى أَنْفِهِ وَاليَدَيْنِ       |
| ٧١٢ | ۰ ۵ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰                                                                                |
| ٧١٢ | «أُمِرْنَا أَنْ نَسْجُدَ»«أُمِرْنَا أَنْ نَسْجُدَ»                                                                     |
| ۷۱٥ | «إِذَا سَجَدَ أَحَدُكُمْ فَلْيَضَعْ يَدَيْهِ قَبْلَ رُكْبَتَيْهِ، وَلَا يَبْرُكُ بُرُوكَ الْبَعِيرِ»                   |
|     | «كُنَّا نُصَلِّي مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ فِي شِدَّةِ الحَرِّ، فَإِذَا لَمْ يَسْتَطِعْ أَحَدُنَا أَنْ يُمَكِّنَ جَبْهَتَهُ |
| ٧١٧ | مِنَ الْأَرْضِ، بَسَطَ ثَوْبَهُ، فَسَجَدَ عَلَيْهِ»                                                                    |
|     | أَنَّ يَهُودِيًّا قَتَلَ جَارِيَةً عَلَى أَوْضَاحٍ لَـهَا، فَقَتَلَهَا بِحَجَرٍ، فَجِيءَ بِهَا إِلَى النَّبِيّ         |
| ٧٢٠ | وَجَا رَمَقٌ، فَقَالَ: «أَقَتَلَكِ فُلاَنٌ؟» ً                                                                         |

| <b>V</b>     | كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ، إِذَا قَامَ إِلَى الصَّلَاةِ يُكَبِّرُ حِينَ يَقُومُ                                     |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۷۲۳.         | «اسْتَقْبِلِ القِبْلَةَ وَكَبِّرْ»                                                                              |
| ۰۳٥          | «صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي»                                                                         |
| <b>٧</b> ٢٦. | «فَكَانَ إِذَا سَجَدَ كَبَّرَ، وَإِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ كَبَّرَ وَإِذَا نَهَضَ مِنَ الرَّكْعَتَيْنِ كَبَّرَ»     |
| ١٣٧          | «رَمَقْتُ الصَّلَاةَ مَعَ مُحَمَّدٍ ﷺ، فَوَجَدْتُ قِيَامَهُ، فَرَكْعَتَهُ»                                      |
| ١٣٧          | «مَا خَلَا القِيَامَ وَالقُعُودَ قَرِيبًا مِنَ السَّوَاءِ»                                                      |
| ٧٣٤          | «إِنِّي لَا اَلُو أَنْ أُصَلِّيَ بِكُمْ كَمَا رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يُصَلِّي بِنَا»                          |
| ٧٣٧          | «إِنِّي لَأُصَلِّي بِكُمْ وَمَا أُرِيدُ الصَّلاَةَ»                                                             |
| ٧٤١          | «حَتَّى يَسْتَوِيَ قَاعِدًا»                                                                                    |
| ٧٤٤          | «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ إِذَا صَلَّى فَرَّجَ بَيْنَ يَدَيْهِ حَتَّى يَبْدُوَ بَيَاضُ إِبْطَيْهِ»              |
| ٧٤٨          | «صَلُّوا فِي نِعَالِكُمْ، وَلَا تَشَبَّهُوا بِالْيَهُودِ»                                                       |
| ٧٤٨          | «إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ فَلَا يَضَعْ نَعْلَيْهِ عَنْ يَمِينِهِ، وَلَا عَنْ يَسَارِهِ»                          |
| ٧٥٠          | «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ كَانَ يُصَلِّي وَهُوَ حَامِلٌ أُمَامَةَ بِنْتَ زَيْنَبَ»                                 |
| ٧٥٤          | «الرَّاحِمُونَ يَرْحَمُهُمُ الرَّحْمَنُ، ارْحَمُوا مَنْ فِي الْأَرْضِ يَرْحَمْكُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ»         |
| ٧٥٧          | لَوْ سكن قلبُ هَذَا لسكنتْ جَوَارِحه                                                                            |
| ۲۲۱          | «كُلُّ ذَلِكَ لَمْ يَكُنْ وَلَكِنَّ ابْنِي ارْتَحَلَنِي، فَكَرِهْتُ أَنْ أُعَجِّلَهُ حَتَّى يَقْضِيَ حَاجَتَهُ» |
| <b>771</b>   | «اعْتَدِلُوا فِي السُّجُودِ، وَلَا يَبْسُطْ أَحَدُكُمْ ذِرَاعَيْهِ انْبِسَاطَ الكَلْبِ»                         |
| ۲۲۷          | أَنَّ النَّبِي ﷺ كَانَ إِذَا سَجَدَ اعلَوْلَى في ظَهْرِه                                                        |

رَفَحُ معبس (ارَّحِمَى (الْبَخِثَ يُ السِّلَيْسَ (الْبِرُّ (الِفِرُوكِ سِلِيْسَ (الْفِرْ) (الِفِرُوكِ www.moswarat.com

## فهرس الفوائد

| الصفحة | الفائدة                                                                                       |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۷۸    | الْقَصَّةُ الْبَيضَاءُ                                                                        |
| ١٥     | اخْتَرْنا أن نَشرَحَ مَتْنَ (عُمدةِ الأَحْكام) لِأمرَيْنِ:                                    |
| ١٨     | لَا يُمكِنُ أَنْ نَقولَ: كُلُّ مَالكِ مَلِكٌ                                                  |
| ١٨     | في بَعضِ بِلَادِ الغَربِ مَلِكٌ ليسَ بَمَالِكِ، وَلا يَمْلِكُ شَيْئًا                         |
| 19     | جَاءَتْ (مَلِك)، و(مَالِك) في (الفَاتحةِ) في قِراءَتَيْنِ صَحِيحَتَيْنِ سَبْعِيَّتَيْنِ       |
| 19     | مَنْ آمَنَ بِهَا بِقَلْبِهِ، ونَطَقَ بِها بِلِسانِهِ، فَهَذَا هُو الْمُؤمِنُ                  |
| ۲٠     | قَولهُ: «لَا إِلَهَ»: أَي: لَا مَعْبُودَ بِحقِّ إِلا اللهُ                                    |
| ۲٠     | إِنَّ تَوْحِيدَ الأَلُوهِيَّةِ مُتَضَمِّنٌ لِتَوْحِيدِ الرُّبُوبِيَّةِ                        |
| ۲٠     | تَوْحِيدُ الرُّبُوبِيَّةِ مُسْتَلْزِمٌ لِتَوْحِيدِ الألُوهِيَّةِ                              |
| ۲۲     | العَزِيزُ يعنِي الغَالِبُ، والغفَّارُ ذو المغفِرَةِ                                           |
| ۲۲     | النَّاسُ في رَسُولِ اللهِ ﷺ طَرَفَانِ وَوَسَطٌّ                                               |
| ۲٤     | إنَّ الإِخْلَاصَ مِن أَشَقِّ الأَشْياءِ علَى النُّفوسِ                                        |
| ۲٤     | قَالَ بَعضُ السَّلَفِ: «مَا جَاهَدْتُ نَفْسِي عَلَى شَيْءٍ مُجَاهَدَتَهَا عَلَى الْإِخْلَاصِ» |
| ۲٤     | هَلْ هُناكَ عَمَلٌ يُوجِبُ الفَوزَ بِجَناتِ النَّعيمِ؟                                        |
| ۲٥     | القُرْآنُ الكَريمُ كُلَّمَا تَكَبَّرْتَه تَعجَّبْتَ                                           |
| ۲۷     | أَنَّ الْمُسْتَدِلَّ بِالسُّنَّةِ يَحْتَاجُ إِلَى أَمْرَيْنِ                                  |

| ۲٧. | الطَّهارةُ يُرادُ بِها أَمْرانِ                                                                                |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۸  | بَدَأَ المَوَلِّفُ بِحديثِ عُمَرَ بنِ الخطَّابِ رَضَالِيَّةَ عَنْهُ لِثلاثَة أُمورٍ:                           |
| ۲۸  | 71 W 0 1                                                                                                       |
| ۲۸  | لَا عَمَلَ إِلا بِنِيَّة                                                                                       |
| 44  | حَصَلَتِ الهِجرَةُ في عَهدِ النبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ ثَلاثَ مَراتٍ:                             |
| 44  | قَسَّمَ النبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ الهِجْرَةَ إِلَى قِسْمَينِ، بِاعْتِبَارِ النِّية وَالقَصْدِ  |
| ۳.  | عَلاقَةُ حديث: «الأعمال بالنيات» بِكِتَابِ الطَّهَارَةِ؟                                                       |
| ٣   | الوُضُوءُ والغُسْلُ يَحتاجُ إِلَى نِيَّةٍ لِصحَّتَه                                                            |
| ۳.  | أَنَّ النِّيَّةَ تَنقَسمُ إِلَى قِسْمَيْنِ:                                                                    |
| ۲۱  | أَنَّ الإِنْسَانَ لَا يَنْبَغِي أَنْ يُعَانِيَ مِن حُدُوثِ النِّيَّةِ                                          |
| ٣٢  | الشَّكُّ قَد يَأْتِي فِي العِبَادَة، أمَّا في النِّيَّة فَغَيرُ وارِدٍ                                         |
| ٣٣  | كَيفيَّةُ البنَاءِ عَلَى غَلَبَةِ الظَّن                                                                       |
| ٣٣  | أَنَّ الهِجرَةَ مِنَ الْأَعْمَالِ الصَّالِحَةِ                                                                 |
| ٣٣  | هَلِ الهِجْرَةُ وَاجِبَةٌ أَوْ مُسْتَحَبَّةٌ؟                                                                  |
|     | مَا كَانَ مِنَ الأُمُورِ المشْرُوعةِ، فَلَا حَرجَ أَن يُعْطَفَ علَى الرَّبِ عَنَّفَجَلَّ بِالْوَاوِ الدَّالَّة |
| ٣0  | عَلَى المشَارَكَةِ                                                                                             |
| ٣٦  | نَفْيُ قبول العبادة عَلَى وَجْهَينِ                                                                            |
| ٣٧  | هَلْ سُجُودُ التِّلَاوةِ وَالشُّكرِ دَاخِلانِ فِي نَفْيِ القَبُولِ إلا بوضُوءٍ؟                                |
| ٣٨  | أَخْتَارُ أَنَّ سُجُودَ التِّلاوةِ لَا بُدَّ فِيهِ مِنَ الْوُضُوءِ، بِخِلَافِ سُجُودِ الشُّكرِ                 |
| ٣٨  | كُل حَدَثٍ بِحَسَبهِكُل حَدَثٍ بِحَسَبهِ                                                                       |

| ۳۸ | إِثْبَاتُ الأَفعَالِ الاخْتِيَارِيَّةِ للهِ                                                                       |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٩ | اشْتِرَاطُ الطَّهَارَةِ لِكُلِّ مَن أَرَادَ الصَّلاةَ وَكَانَ مُحْدِثًا                                           |
| ۳٩ | لَوْ صَلَّى الْمُحْدِثُ نَاسِيًا أَوْ جَاهِلًا فَصَلَاتُهُ مَرْدُودةٌ                                             |
| ٤٠ | تَعظيمُ شأنِ الصَّلاةِ                                                                                            |
| ٤٠ | لَا تُلحَقُ الصَّلاةُ بِغَيرِهَا في اشتِرَاطِ الطَّهارةِ                                                          |
| ٤١ | الأَكلُ والشُّربُ مُباحَان في الطوَافِ وَيَحرُمانِ في الصَّلاةِ                                                   |
| ٤٢ | أَكْثَرُ الأَحْكَام تَخْتَلِفُ بِينَ الصَّلاةِ وَالطَّوَافِ                                                       |
| ٤٣ | يجوز أَنْ نُصَلِيَ الصلواتِ الخمسَ، أو السِّتَّ، أو السَّبعَ، أو العَشْرَ بوضُوعِ واحدٍ                           |
| ٤٣ | الاستِنْجاءُ لَيسَ شَرْطًا للوضُوءِ                                                                               |
| ٤٤ | يُشتَرط لِصِحةِ الصَّلاةِ تَطْهِيرُ المحَلِّ مِنَ البَوْلِ وَالغَائطِ                                             |
| ٤٤ | المرَادُ بِمَسِّ المصْحفِ مُباشرةُ المس بِالبَشرَة                                                                |
| ٤٥ | الضَّابِط في كَون نَفْي القَبولِ يَتضَمَّن وَجْهين                                                                |
| ٤٥ | خطأً مَنْ يَقُولُونَ بِانْتِقَاضِ وُضُوءِ الرَّجُلِ إِذَا مَسَّ امْرَأَةً فِي الطَّوَافِ                          |
| ٤٦ | «لَا يَجُوزُ الإِبْتِدَاءُ بِالنَّكِرَةِ مَا لَمْ تُفِدْ، فَإِنْ أَفَادَتْ فَإِنَّهُ يَجُوزُ الإِبْتِدَاءُ بِهَا» |
| ٤٧ | الأَعْقَابُ جَمْع عَقِب، وهوَ العُرْقُوب، وَهُو مُؤخَّر القَدَم                                                   |
| ٤٧ | وُجُوبُ تَعْمِيمِ العُضْوِ بالغَسْلِ في الطَّهارَة                                                                |
|    | وُجوبُ إِزَالَةِ مَا يَمْنعُ وصُولَ الماءِ كالعَجِينِ والدِّهاناتِ                                                |
|    | أَنَّ الشَّريعةَ تَدْفَع المشقَّةَ                                                                                |
| ٤٩ | التَّهاونُ بالوُضُوءِ مِنْ كَبائرِ الذُّنوبِ                                                                      |
| ٤٩ | «الْكَبِيرَةُ كُلُّ مَا رُتِّبَ عَلَيْهِ عُقُوبَةٌ خَاصَّةٌ؛ لِأَنَّ المَحَرَّ مَاتِ فِيهَا عُقُوبَةٌ عَامَّةٌ»   |

| ٤٩   | إثْبَاتُ وجُودِ النَّارِ                                                                                          |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٩   | النَّارُ بَاقِيَةٌ وَلَيْسَتْ فَانِيَةً                                                                           |
| ٥١   | العقُوبَةُ تَتجَزأُ بِحسبِ الذَّنبِ                                                                               |
| ۰۳   | الوُّضُوءُ هُو غَسْلُ الأَعْضَاءِ                                                                                 |
| ۰۳   | مَا اشْتهرَ عِندَ الْعَامةِ مِن أَنَّ الوُضوءَ غَسلُ الْفَرجِ لَيسَ بِصحِيحٍ                                      |
| ٥٤   | إِذَا صَدَّرَ اللهُ الخِطَابَ بِالنِّداءِ دَلَّ ذَلكَ عَلَى أَهَميَّةِ الْخِطَابِ                                 |
| ٥٥   | لَمْ يَقَلِ: امْسَحُوا رُؤُوسَكُم لِفَائِدَتِينِ:                                                                 |
| ٥٥., | الرَّأْسُ أَعلَى مَا فِي الإِنْسَانِ                                                                              |
| ٥٧.  | الإسْتِجَمَارُ هُوَ إِزَالَةُ أَثْرِ الْحَارِجِ مِنَ السَّبِيلَيْن                                                |
| ٥٧.  | شروط الاستنجاء                                                                                                    |
| ٥٨.  | الجِنُّ هُم أُولَئِكَ العَالَمَ الغَيْبِيُّ الَّذِينَ وَصَفَهُمُ اللهُ تَعالَى بِأُوصَافٍ مُتَعدِّدةٍ             |
| ٥٨.  | نَهِي النَّبِيُّ ﷺ عَنْ الاِسْتنجَاءِ بِالعَظمِ وَالرَّوْثِ                                                       |
|      | يُشرَعُ لِمَن فَرغَ مِنَ الوُضوءِ أَن يَقُولَ: «أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ |
| ٦٢.  | وَرَسُولُهُ»ورَسُولُهُ»ورَسُولُهُ                                                                                 |
| ٦٣.  | وجُوبُ الاسْتِنْثَار                                                                                              |
| ٦٣.  | وُجُوبُ الإِسْتِنْشَاقِ                                                                                           |
| ٦٤.  | وُجوبُ الإِيتَارِ فِي الاسْتِجَ ال                                                                                |
| ٦٤.  | المَاءُ لَا يُطَهِّرُ إِلَّا بِثلَاثِ غَسلَاتٍ                                                                    |
|      | اسْتِعْمَالُ الْمُشْتَرَكِ فِي مَعْنَيَيْهِ                                                                       |
| ٦٥.  | اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ لَه حِكْمةٌ فِي أَنْ يَجعلَ بَعضَ النُّصُوصِ مُشتَبهَةً                             |

| ٦٥         | اللهُ عَنَّوَجَلَّ فِي مَقَامِ الانتِقَامِ لَا يُصَرِحُ أَحيَانًا             |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| ٦٦         | لَا فَرْقَ بَيْنَ نَوْمِ اللَّيْلِ أَوِ النَّهَارِ                            |
| ٦٦         | إِطْلَاعُ النبِيِّ ﷺ عَلَى عِلمِ الغَيبِ                                      |
| ٦٧         | وُجوبُ الاحْتيَاطِ                                                            |
| ٦٧         | إِذَا شَكَكْنَا فِي نَجَاسَةِ الثَّوْبِ فالأصل بقاء الطهارة                   |
| ٦٨         | اعتِبارُ العَدَد (ثَلَاثَة) في الشَّرعِ                                       |
| <b>ገ</b> ለ | حُسنُ تَعلِيمِ الرَّسُولِ عَيْكَا                                             |
| ٦٨         | تَعْليلُ الأَحكَامِ الشَّرعِيةِ لَه فَوائِدُ                                  |
| ٦٩         | الحِكَمُ الَّتِي رُتِّبَتْ عَليهَا الأَحكَامُ الشَّرعِيَّةُ ثَلَاثٌ:          |
| ٦٩         | هَلْ وُجُوبُ الوُضوءِ مِن لَحَمِ الإِبلِ مَعْلُومُ الحِكمَةِ؟                 |
| ٧٠         | قُصورُ عِلمِ الإِنْسَانِ                                                      |
| ٧١         | نُمِي عَنِ البَولِ في الماءِ الدَّائِمِ الَّذِي لَا يَجِرِي                   |
| ٧٢         | لَا يَجوزُ لِلإِنْسانِ أَنْ يَبُولَ فِي المَاءِ، ثُم يَغْتَسِلُ فِيهِ         |
| ٧٢         | إِذَا كَانَ المَاءُ جَارِيًا فَلا بَأْسَ أَنْ يَبُولَ أَو يَغْتَسِلَ فِيهِ    |
| ٧٢         | حِرْصُ الشَّارِعِ عَلَى كَمَالِ الطَّهَارَةِ                                  |
| ν ξ        | أَنَّ الْوُلُوغَ هُوَ الشُّرْبُ                                               |
| ٧٥         | لَو وَلَغ الكلبُ في بِركَةٍ، أو سَاقيَةٍ                                      |
| vo         | كُلُّ قَيْدٍ لِبِيَانِ وَاقعٍ، فَلا مَفهُومَ لَه                              |
|            | كُلُّ قَيْدٍ لِبِيَانِ الأَغَلَبِ، فَلَا مَفهومَ لَه                          |
|            | إِذَا وَلَغ كَلبٌ فِي إِنَاءٍ فَغسَلُوه بِالصَّابِونِ والكلونيا والمُطهِّرانِ |

| ٧٦ | كَلَبُ الصَّيدِ مَأْذُونٌ فِيهِ، فَكَيفَ يُغْسَلُ سَبِعَ مَراتٍ إِحدَاهَا بِالتَّرابِ؟                |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٧ | الكَلْبُ حَرامٌ لاَّنَهُ نَجِسٌ وَكُلُّ نَجِسٍ فَهُوَ حَرامٌ                                          |
| ٧٧ | ليسَ كُلُّ حَرامٍ نَجسًا                                                                              |
| ٧٧ | اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالًىٰ سَمَّى الْخَمَرَ رِجسًا                                                 |
| ٧٨ | أَنَّ الرِّجْسِيَّةَ التِي وُصِفَ بِها الْحَمرُ فِي الآيَةِ الكَرِيمَةِ هِيَ الرِّجسِيةُ المَعنَوِيةُ |
| ٧٨ | دَليلٌ عَلَى طَهارَةِ الْخَمرِ طَهَارَةً حِسيَّةً                                                     |
| ٧٩ | لَسْنَا نُهُوِّنُ مِن شَأْنِ الْخَمْرِ وَقُبحِهِ                                                      |
| ۸٠ | دَعْوَى النَّسخ تَحَتَاجُ إِلَى شَرطَينِ أَسَاسِيَّينِ                                                |
| ۸٠ | يجِبُ عَلَى المُسْلِمِينَ مُحَارَبَةُ الْخَمرِ بِكلِّ وَسيلَةٍ                                        |
| ۸٠ | يَجِبُ فِي تَطهِيرِ مَا وَلَغَ فِيه الكَلبُ أَن يُغسَلَ سَبعَ مَراتٍ أُولَاهنَّ بِالتُّرابِ.          |
| ۸۱ | كُلُّ إنسَانٍ يَقتَنِي كَلبًا لِغَيرِ الحَاجَةِ فَإِنَّهُ يُنتَقَصُ كُلَّ يَومٍ مِن أَجرِه قِيرَاطٌ   |
| ۸۱ | كُلُّ شَيءٍ مُؤذٍ يُقتَلُكُلُّ شَيءٍ مُؤذٍ يُقتَلُ                                                    |
| ۸۱ | هَلْ نَجاسَةُ الكَلبِ تَكُونُ في لُعابِه أَم في شَعَرِه أَمْ كِلاهُما؟                                |
| ۸۳ | (عَثَهَانُ) لَا يَنصَرفُ لِلعَلَمِيَّةِ وَزِيَادةِ الأَلِفِ وَالنونِ                                  |
| ۸۳ | مَنْ طَعَنَ فِي خِلَافَةِ عُثْمَانَ، فَقَدْ أَزْرَى بِالْمُهَاجِرِينَ وَالأَنْصَارِ                   |
| ۸٥ | حَدُّ الوَجْهِ                                                                                        |
| ۸٥ | اليَدُ فيهَا ثَلاثَةُ أَشيَاءَ:                                                                       |
| ۸٧ | الْغَافِرُ هُوَ اللهُالْغَافِرُ هُوَ اللهُ                                                            |
|    | أَنَّ المَغْفِرةَ الَّتِي لَا تَكُونُ إِلَّا مِنَ اللهِ هِيَ مَغفِرةُ الذُّنوبِ                       |
| ۸۸ | هلْ يُغفَرُ لِلإنسَانِ كُلُّ مَا سَبقَ مِن ذُنُوبِه وَلَو كَانَ كَبيرًا؟                              |

| ١٩         | هَلْ يُمكِنُ أَن يَأْتِيَ لَفظُ عَامٌّ يُرادُبِهِ الخُصُوصُ؟                                       |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٠٠٠٠       | تَواضُعُ الحُلَفاءِ الرَّاشِدينَ                                                                   |
| ۹ •        | التَّعلِيمُ بِالفِعلِ أَقوَى مِنَ التَّعلِيمِ بِالقَولِ                                            |
| <i>I</i> F | جَوَازُ سُؤَالِ الْغَيْرِ إِذَا كَانَ لِلسَّائِلِ فَضْلٌ عَلَى المسْؤُولِ                          |
| 7          | مَشْرُ وعِيَّةُ المَضْمَضَةِ، وَالاسْتِنْشَاقِ، وَالاسْتِنْثَار                                    |
| ۹۲۲        | مَشْرُوعِيَّةُ غَسْلِ الوَجْهِ بَعْدَ المَضمَضَةِ وَالإسْتِنشَاقِ                                  |
| 97         | لَا يُسَنُّ غَسْلُ الرَّأْسِ                                                                       |
| 9٣         | أَنَّ مَسْحَ الرَّأْسِ لَا يُكَرَّرُ                                                               |
| ۹۳         | غَسْلُ الرِّجْلَيْنِ بَعْدَ مَسْحِ الرَّأْسِ                                                       |
| ۹۳         | مَشْرُ وعِيةٌ صَلَاةِ رَكَعَتَيْنَ بَعَدَ الوُّضُوءِ                                               |
| 9٣         | فَضِيلَةُ الإِمْسَاكِ عَنْ حَديثِ النَّفْسِ في الصَّلَاة                                           |
| 90         | التَّسْمِيةُ عَلَى الوُّضُوءِ غَيرُ وَاجِبَةٍ                                                      |
| 97         | لَا يُسَنُّ النُّطَقُ بِالنِّيَّةِ                                                                 |
| ٩٨         | ثُبُوتُ وَلاءِ العِتقِ                                                                             |
| ٩٨         | أَنهُ يَنبَغِي نَشرُ العِلمِ بِالتَّعلِيمِ الْقَولِي وَالتَّعلِيمِ الفِعلِيِّ                      |
| ۹۸         | جَوازُ سُؤالِ الغَيرِ إِذَا لَم يَكُنْ في ذَلِكَ مَذَلَّةٌ                                         |
| ١ ٠ ٠      | الفَرقُ بَينَ الغَسلِ وَالمَسحِ                                                                    |
| ١٠٠        | فَضِيلَةُ الصَّلاةِ إِذَا لَمْ يُحَدِّثِ الإِنسَانُ فِيهَا نَفْسَهُ                                |
| 1 • 1      | الأَحْكَامُ فِي الدُّنيَا تُعلَّقُ عَلَى الظَّاهِرِ وَفِي الآخِرَةِ تُعلَّقُ عَلَى البَاطِنِ       |
| ١٠١        | إِنَّ تَجِهِيزَ أَمِيرِ الْمُؤمِنِينَ عُمرَ بنِ الخَطَّابِ لِجَيشِهِ فِي الصَّلاةِ أَمرٌ مَشْرُوعٌ |

| ٠٠٢             | جَوازُ الصَّلاةِ الَّتِي لها سبَبٌ في وَقتِ النَّهي                                                       |
|-----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| إعَادَتُها. ١٠٢ | إِذَا كَانَتِ الوَسَاوسُ لِكلِّ الصَّلاةِ أَو لأَكثَرِها فَإنهَا تَبطُلُ لَا تَصِحُّ، ويَلزَمُهُ          |
| ١٠٣             | صِفَةُ وُضُوءِ النَّبِيِّ ﷺ                                                                               |
| ١٠٥             | صِفَةُ الْوُضُوءِ الوَاجِبِ                                                                               |
| ١٠٦             | صِفَةُ الوُّضُوءِ الأَّكمَلِ                                                                              |
| ١٠٧             | مِن عَادَةِ السَّلَفِ رَضِيَالِيُّهُ عَنْهُمُ أَنْ يُبَيِّنُوا العِلمَ لِلنَّاسِ بِالفِعلِ                |
| ١٠٧             | الجَمْعُ بَيْنَ المَضْمَضَةِ وَالإِسْتِنْشَاقِ مِنْ كَفٍّ وَاحِدَةٍ                                       |
| ١٠٧             | جَوَازُ الاخْتِلَافِ فِي العَدَدِ فِي أَعضَاءِ الوُّضُوءِ                                                 |
| ۱۰۸             | لَيْسَ المَقْصُودُ مِنَ الْوُضُوءِ التَّنْظِيفَ الْجِسِّيَّ، المَقْصُودُ هُوَ التَّنْظِيفُ المَعْنَوِيُّ. |
| ۱۰۸             | نَوعُ التَّطْهِيرِ بَينَ (غَسل) و(مَسح)                                                                   |
| 1 • 9           | جَوَازُ استِعَمَالِ أَوَانِي الصُّفرِ                                                                     |
| ١٠٩             | اسْتِحبَابُ الزِّيَارَةِ لِإِخْوَانِكَ المسْلِمِينَ                                                       |
| 11+             | العُجبُ تَارةً يَكُونُ بِمَعْنَى الاسْتِغرَابِ وَالإِنكَارِ، وَتَارَةً بِالعَكسِ                          |
| 111             | «فِي تَنَعُّلِهِ»، أَي: لُبسِ نَعلِهِ                                                                     |
| 117             | «وَتَرَجُّلِهِ»، أَي: فِي إِصْلَاحِ شَعرِ رَأْسِه وتَسرِ يجِهِ وَدَهنِهِ                                  |
| ١١٣             | أَنَّ الْأَعْمَالَ تَتَفَاضَلُ                                                                            |
| 118             | يُقَاسُ عَلَى النِّعَالِ لُبْسٌ الثَّوْبِ وَالتَّسَرْ وُلُ                                                |
| 110             | جَوَازُ لُبسِ النَّعْلِ                                                                                   |
|                 | يُستَثنَى في مَسْأَلَةِ الإنتِعَالِ                                                                       |
|                 | اختَلَفَ العُلَمَاءُ في إِطلَاقِ الشَّعرِ:                                                                |

| ۱۱۷ | جَوازُ دَهنِ الرَّجلِ رَأْسَه إِذَا كَانَ لَه شَعرٌ                                               |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۱۸ |                                                                                                   |
| ۱۱۸ | اسْتِحْبَابُ التَّيَمُّنِ فِي الطَّهُورِ                                                          |
| 119 | هُنَاكَ فَرْقٌ بَيْنَ الْوُضُوءِ مِنَ المَاءِ المُسْتَعْمَلِ أَوْ بِالمَاءِ المُسْتَعْمَلِ        |
| 119 | ut e                                                                                              |
| 171 | الإقماء                                                                                           |
| ۱۲۲ | أُمَّةُ الإِجَابَةِأُمَّةُ الإِجَابَةِ                                                            |
| ۱۲۳ | سُمِّيَ يَومَ القِيَامَةِ لِوُجُوهِ ثَلَاثَةٍ:                                                    |
| ۱۲٤ | فَضِيلَة الْوُضُوءِ                                                                               |
| ۱۲٤ | إِطَالَةُ التَّحْجِيلِ                                                                            |
| 170 | هَلِ الأَفْضَلُ أَنْ يُجاوِزَ الإِنسَانُ مَحَلَّ الفَرضِ، أَو أَنْ يَقتَصِرَ عَلَى المِرفَقَيْنِ؟ |
| ۱۲۷ | •                                                                                                 |
| ۱۲۷ | المَحَبةُ عَشَرَةُ أَنوَاع                                                                        |
| ۱۲۸ | أَنَّ الْخُلَّةَ مُتَبَادَلَةٌ بَيْنَ شَخْصَيْنِ                                                  |
| ۱۲۸ | حِليَةُ الْمُؤمِنينَ فِي الجَنَّةِ ثَلَاثَةُ أَصنَافٍ:                                            |
|     | أَنَّ الإنسَانَ إِذَا تَوضَّأَ خَرَجتْ خَطايَا أَعضَاءِ الوُضُوءِ عِندَ آخِر قَطرَةٍ مِن قَطرَاتِ |
| ١٢٩ | المَاءِا                                                                                          |
| ١٢٩ | إِثْبَاتُ يَومِ القِيَامَةِ                                                                       |
|     | ِ<br>يَنبَغِي إِذَا تَوضَّأَنَا أَن نَستَحْضِرَ ثَلَاثَةَ أَشْيَاءَ:                              |
| ۱۳۲ | <br>كَيفَ يَجِلُّ التَّحَلِّي في الجَنَّة وَلَا يَحَلُّ فِي الدُّنيَا؟                            |

| ١٣٢   | الْآخِرَةُ لَيْسَتْ دَارَ تَكْلِيف                                                                       |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٣٣   | أَحكَامُ الآخِرَةِ لَيْسَتْ كَأَحكَامِ الدُّنيَا                                                         |
| ١٣٣   | يَنبَغِي لِلمُتَوضِّيِ تَجَاوُزُ مَحَلِّ الفَرضِ                                                         |
| ١٣٤   | أَنَّ الإنسَانَ قَدْ يُخطِئُ وَإِنْ كَانَ عَالِيَ المنزِلَةِ                                             |
| ١٣٥   | الحَلاءُ مِنَ الحُلُوِّ                                                                                  |
| ١٣٥   | أنَّ هذَا الدِّينَ الإِسلَامِيَّ كَامِلٌ مِن جَمِيعِ الوُّجُوهِ                                          |
| ١٣٦   | الخَلاءُ هُوَ المكَانُ المُعدُّ لِقضَاءِ الحَاجَةِ.                                                      |
| ١٣٧   | نَظِيرُ التَّعبِيرِ بِالفِعلِ عَنِ الإِرَادَةِ الجَازِمَةِ القَرِيبَةِ                                   |
| ١٣٩   | أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ اسْتَعاذَ مِنْ ذُكرَانِ الشَّياطِينِ وَإِنَاثِهِم                                     |
| ١٣٩   | بَعضُ النَّاسِ يُبَالِغُ مُبَالَغَةً عَظِيمَةً فِي الْوُضُوءِ                                            |
| ١٤٠   | مَعنَى قَولِ الفُقَهَاءِ: هَذَا الفِعلُ غَيرُ مَشرُوعِ                                                   |
| ١٤٠   | هَلْ فِي الجَنَّة تُوضَعُ الحُبِلِيُّ فِي الْيَدَيْنِ وَالرِّجْلَيْنِ كَمَا هُوَ الْحَالُ فِي الدُّنيَا؟ |
| 1 & 1 | هَل أَهلُ الدُّنْيا أَفضَلُ أَم أَهلُ الجَنَّة، وَمَا الدَّلِيلُ؟                                        |
| 1 & 1 | أَنَّ رَسُولَ اللهِ عِيَّالَةٍ بَشَرٌأَنَّ رَسُولَ اللهِ عِيَّالَةٍ بَشَرٌ                               |
| 187   | أَنَّ شَرِيعَةَ النَّبِيِّ عَيْكُمْ تُحَارِبُ كُلَّ شِركٍ كُلَّ الشِّركِ بِجَمِيعِ أَنْوَاعِهِ           |
| 187   | كَمَالُ تَوحِيدِ رَسُولِ اللهِ ﷺ                                                                         |
| 184   | إِثْبَاتُ الشَّياطِينِ                                                                                   |
| ١٤٤   | إِنَّ الشَّيطَانَ قَدْ يَصرَعُ الإِنسَانَ حَتَّى يَصِلَ إِلى دَرجَةِ الجُنُونِ وَالإِغمَاءِ              |
| 1 & £ | أَخطَأَ مَنْ أَنكَرَ أَنْ يَصرَعَ الجِنيُّ الإِنسَ                                                       |
| ١٤٤   | أَنَّ الخَلَاءَ مَسْكَنُ الشَّيَاطِينِ وَمَأْوَاهُمْ                                                     |

| ١٤٥    | عُمومُ مُلكِ اللهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ وَسلطَانِه                                 |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٤٧    | «الْغَائِطَ» المَكَانَ المُطْمَئِنَّ مِنَ الأَرْضِ المُنْخَفِضَ                       |
| ١٤٨    | الْعِلَّةُ مِنْ تَجَنُّبِ اسْتِقبَالِ القِبْلَةِ وَاستِدبَارِهَا في قَضَاءِ الحَاجَةِ |
| ١٤٩    | شُمُولُ الشَّرِيعَةِ الإِسْلَامِيَّةِ لِكُل شَيْءٍ                                    |
| 101    | الأصلُ فِيهَا فَعلَهُ النبيُّ عَيْكَ أَنهُ تَشرِيعٌ وَلَيسَ نِسيانًا                  |
| ١٥٤    | جَوَازُ استِقْبَالِ القِبْلَةِ وَاسْتِدبَارِهَا حَالَ الرُّعَافِ                      |
| ١٥٤    | أَنَّ الْخِطَابَ الشَّرْعِيَّ يَنْقَسِمُ إِلَى قِسْمَيْنِ: عَامٍّ، وَخَاصٍّ           |
| 107    | جَوَازُ تَبَسُّطِ الإِنْسَانِ فِي بَيتِ قَرِيبِهِ                                     |
| ١٥٧    | حُسنُ تَعلِيم رَسُولِ اللهِ ﷺ                                                         |
| ١٥٨    | يَجُوزُ لِلإِنسَانِ أَن يُصَلِيَ مُستَقبلًا القِبلَةَ وَلَوِ انحَرفَ عَنهَا قَليلًا . |
| 109    | جَوازُ تَبعُّضِ الخِطابِ                                                              |
| 109    | أَنَّ الإنسَانَ إِذَا فَعلَ مَا يَخشَى أَن يَكُونَ ذَنبًا فَإِنهُ يَستَغفِرُ اللهَ    |
| 109    | مَا هِيَ المغْفِرَةُ؟                                                                 |
| 109    | مَغْفِرَةُ الذُّنوبِ لِمَا أَسبَابٌ مُتَعَدِّدةٌ مِنهَا التَّوبَةُ                    |
| 17     | شُرُوطُ التَّوبَةِشُرُوطُ التَّوبَةِ                                                  |
| 177    | العَنزَةُ الحَرْبَةُ الصَّغِيرَةُ                                                     |
| 177"   | جَوَازُ الإستِنجَاءِ بِالماءِ دُونَ التُّرَابِ                                        |
| 178371 | يَجُوزُ أَنْ يَمَسَّ ذَكَرَهُ بِيَمِينِهِ إِذَا كَانَ لَا يَضُرُّ                     |
| 170    | لَا يُتنفَّسُ فِي الإِناءِ سَواءٌ كَانَ هُو الَّذِي يَشرَبُ وَحدَه أَو مَعَ غَير      |
| 177    | تَفْضِيلُ اليَمِين عَلَى الشِّهَالِتَقْضِيلُ اليَمِين عَلَى الشِّهَالِ                |

| ٠, , , , , , , , , , , , , , , , , , , | النَّهِيُ عَنِ التَّنَفُّسِ فِي الإِنَاءِ                                               |
|----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٦٧                                    | هَلِ النَّفِخُ فِي الْإِنَاءِ كَالتَّنفسِ فِيهِ؟                                        |
| ١٦٧                                    | هَلِ النَّهْيُ عَنْ مَسِّ الذَّكرِ بِالْيَمِينِ لِلتَّحْرِيمِ أَمْ لِلْكَرَاهَةِ؟       |
| ي بِه                                  | مِنَ البَلَاغَةِ أَنْ يُؤَكَّدَ الشَّيْءُ البَعيدُ عَنِ التَّصَورِ أَو عَنِ التَّصدِيةِ |
| \                                      | إِثْبَاتُ عَذَابِ القَبرِ                                                               |
| ٠٧٣٣٧٧                                 | وُجُوبُ النَّنَّوُّه مِنَ البَولِ                                                       |
| ١٧٣                                    | أَنَّ البَولَ نَجِسٌ                                                                    |
| ١٧٣                                    | أَنَّ جَمِيعَ الأَبْوَالِ نَجِسَةٌ                                                      |
| ١٧٣                                    | لَا قِيَاسَ فِي الْعُقُوبَاتِ                                                           |
| ١٧٤                                    | مِنْ آدَابِ الْمُنَاظَرَةِ                                                              |
| ١٧٤                                    | تَحْرِيمُ النَّمِيمَةِ وَأَنَّهَا مِنَ الْكَبَائِرِ                                     |
| ١٧٤                                    | إِثْبَاتُ قِيَاسِ العَكسِ                                                               |
| ١٧٥                                    | اسْتِحبَابُ التَّسبِيح وَقِرَاءَةِ القُرْآنِ عِندَ القَبرِ                              |
| رَطْبٍرَطْبٍ                           | لَا يُستَحَبُّ أَنْ يُوضَعَ عَلَى القَبرِ جَرِيدةٌ رَطْبةٌ أَو غُصْنُ شَجَرَةٍ          |
| ١٧٦                                    | حُسْنُ خُلُقِ الرَّسولِ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ                   |
| اكِ الَّذِي يُتسَوَّك بِهِ . ١٧٧       | السِّوَاكُ يُطْلَقُ عَلَى الفِعلِ، وَهُو التَّسَوُّكُ، وَيُطلَقُ عَلَى عُودِ الأَرَ     |
| ١٧٧                                    | لِلسِّوَاكِ فَوَائدُ كَثِيرةٌ                                                           |
|                                        | ما يَتَأَكِذُ السِّوَاكُ فِيهِ                                                          |
| ١٧٨                                    | تأكيدُ السواك عِندَ الصَّلاة                                                            |
| 179                                    | مَن لَم يَجِدْ سِوَاكًا هَلْ يَتْسَوَّكُ بِالمِندِيلِ وَنَحوِهِ؟                        |

| ١٨٠                       | شَفَقَةُ النَّبِيِّ عَلَيْ عَلَى أُمَّتِهِ                                                |
|---------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٨٠                       | أَنَّ الأَصْلَ فِي الأَمرِ الوُّجُوبُ                                                     |
| ١٨١                       |                                                                                           |
| يُّج عَنِ الإِسلَام ١٨١   | القَولُ الرَّاجِحُ المتَعيِّنُ عِندَنَا أَنَّ تَارِكَهَا كَسلًا وَتَهَاوُنًا كَافرٌ خَارِ |
|                           | مَسأَلَةُ الصَّلَاةِ لَيْسَتْ بِالأَمرِ الهَينِ                                           |
| الضَّرورَةِ مِنَ الدِّينِ | هَلْ يُمكِنُ لِإنسَانٍ يُحَافِظُ عَلَى تَركِ الصَّلاةِ الَّتِي قَد عُلِمَ بِا             |
| ١٨٣                       | أَهْمِّيتُهَاأ                                                                            |
| ١٨٤                       | إِذَا كَانَ الإِنسَانُ صَائِمًا يَتسَوَّكُ                                                |
| ١٨٥                       | لَا قِيَاسَ مَع وُجُودِ الفَارِق                                                          |
| ١٨٥                       | عِنَايَةُ النَّبِيِّ عَلِيا إِطَهَارَةِ فَمِهِ                                            |
| ١٨٥(                      | لَو أَرَادَ الْإِنْسَانُ أَنْ يَشُوصَ فَاهُ بِالفُرشَاةِ وَالفرجونِ (المعجُونِ            |
| ١٨٨                       | وَرَدَ فِي كَلِمَة (إِصبَع) عَشْرُ لُغَاتٍ                                                |
| ١٨٨                       | جَوَازُ التَّسَوُّكِ أَمَامَ كَبِير وَشَرِيفِ القَوم                                      |
| ١٨٩                       | الإِشَارَةُ إِلَى أَنَّ رَطْبَ السِّوَاكِ أَوْلَى بِالتَّسَوُّكِ مِن يَابِسِه             |
| 1/19                      | قُوَّةُ فِطْنَةِ عَائِشَةَ رَضِّالِلَهُ عَنْهَا                                           |
| 1/4                       | فَضِيلَةٌ عَائِشَةَ رَضِوَلِيَّهُ عَنْهَا                                                 |
| 19                        | اعْتِبَارُ قَولِ الْمُحتَضِرِ إِذَا كَانَ فِكْرُهُ مَعَه                                  |
|                           | العَمَلُ بِالإِشَارَةِالعَمَلُ بِالإِشَارَةِ                                              |
|                           | أَنَّ السِّوَاكَ يَكُونُ عَلَى اللِّسَانِ كَمَا يَكُونُ عَلَى اللَّفَةِ وَالأَسنَانِ      |
|                           | هَلْ يَتَسَوَّكُ الإِنْسَانُ إِذَا أَكَلَ؟                                                |
|                           |                                                                                           |

| 194   | حُكْمُ الْسِحِ عَلَى الْخُفِّينِ:                                                                 |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 198   | تَوَاتَرَتِ الْأَحَادِيثُ عَنِ النَّبِيِّ عَيْكَةً فِي المَسْحِ عَلَى الْخُفَّيْنِ                |
|       | تُواتَرَتِ الْأُحَادِيثُ عَنِ النَّبِيِّ عَلِيْهُ فِي المَسْحِ عَلَى الْخُفَّيْنِ                 |
| 198   | وَأَصْحَابِهِ»                                                                                    |
| 198   | أَجْمَعَ أَهْلُ السُّنَّةِ عَلَى مَسْحِ الْخُفَّيْنِ                                              |
| 190   | هَلِ الْأَفْضَلُ المُسْحُ أَوِ الغَسْلُ؟                                                          |
| 190   |                                                                                                   |
| 197   | مِنْ شُرُوطِ جَوَازِ المُسْحِ عَلَى الخُفَّينِ                                                    |
| 197   | شُروطُ المَسحِ عَلَى الخُفَّينِ ثَلَاثَةً                                                         |
| 191   |                                                                                                   |
| 199   | جَوَازُ استِخُدَامِ الحُرِّ                                                                       |
| 199   |                                                                                                   |
| ۲.,   | أَنَّ المسْحَ عَلَى الْخُفَّينِ يَكُونُ فِي زَمَنٍ وَاحِدٍ بِدُونِ تَرتِيبٍ بَينَهُما             |
| ۲.,   | هَل يَصِتُّ لِلنِّسَاءِ المُسْحُ عَلَى الجَوَارِبِ الشَّفَّافَةِ                                  |
| ۲.۱   |                                                                                                   |
| 7 • 7 | الَّذِي يَخْرُجُ مِنَ الذَّكَرِ قَسَّمَه العُلَمَاءُ إِلَى أَربَعَةِ أَقسَامٍ:                    |
| ۲۰۲   | النَّاسُ بِالنِّسبَةِ لِلمَذْيِ ثَلَاثَةُ أَقسَامٍ:                                               |
|       | لَا يَتَعَلَّمُ العِلْمَ مُسْتَحٍ وَلَا مُسْتَكْبِرٌ                                              |
|       | النَّفْحُ                                                                                         |
| ۲     | لَوْ لَمْ يَغْسِلِ الْإِنْسَانُ ذَكَرَهُ، بَلْ غَسْلَ مَا أَصَابَهُ المَذْيُ فَقَطْ ثُمَّ صَلَّى١ |

| ۲۰٦     | مِن فَوَائِدِ غَسْلِ الذَّكَرِ وَالأُنْثَيَيْنِ                                                            |
|---------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲•٦     | جَوَازُ التَّوكِيلِ في العِلْمِ                                                                            |
| ۲•٧     | تُجْزِئُ المرْأَةُ عَنِ الرَّجُلِ فِي الإِخبَارِ بِالمسَائِلِ الشَّرِعِيَّةِ                               |
| ۲•٧     | جَوَازُ ذِكْرِ مَا يُسْتَحْيَى مِنهُ مِنْ أَجْلِ العِلمِ بِحُكْمِهِ                                        |
| ۲ • ۷   | دَلِيلٌ جَوَازِ تَأْخِيرِ غَسلِ الذَّكَرِ عَنِ الوُّضُوءِ                                                  |
| ۲•۸     | هَل إِزَالَةُ النَّجَاسَةِ بِالإستِجَارِ لِعَينِهَا أَو لِأَثْرِهَا؟                                       |
| ۲ • ۸   | الصَّحِيحُ في مَسِّ الذَّكَرِ أَنَّه لَا يُنقِضُ الوُّضُوءَ                                                |
| ۲•۹     | الشَّكوَى: هِيَ التَّأَلُّمُ مِمَّا وَقعَ                                                                  |
| ۲•۹     | القَيدُ الْمُبِينُ (الوَاقِعُ لَيْسَ لَدَيْهِ مَفْهُومٌ)                                                   |
| ۲۱۰     | الأَصْلُ أَنَّ النَّوَافِلَ لَا يَحْرُمُ الخُّرُوجُ مِنْهَا                                                |
| ۲۱۰     | الأَصْلُ البِنَاءُ عَلَى اليَقِينِ حَتَّى يَتَبيَّنَ خِلَافُهُ                                             |
| و<br>پر | لَو شَكَّ الْإِنْسَانُ فِي نَجَاسَةِ المَاءِ الطَّهُورِ فَوَجَدَهُ مُتَغيِّرًا، وَشَكَّ هَلْ هَذَا التَّغَ |
| ۲۱۱     | بِنَجَاسَةٍ أَو بِأَمرٍ طَاهِرٍ، فَالأَصْلُ أَنَّهُ طَاهِرٌ                                                |
| ۲۱۱     | أَنَّ الشَّيطَانَ قَد يُلقِي في قَلْبِ ابنِ آدَمَ مَا يُفسِدُ عَلَيهِ عِبَادَتَه                           |
| ڀ       | بَعضُ النَّاسِ يُلْقِي الشَّيطَانُ فِي قُلُوبِهِم أَشيَاءَ فِي القُرْآنِ، وَفِي الرَّسُولِ، وَفِي          |
| ۲۱۱     | الإِسْلَامِ، وَفِي الرَّبِّ عَنَّهَجَلَّ لَو تَكَلَّمُوا بِهَا لَكَانُوا كُفَّارًا                         |
| ۲۱۳     | فَسَادُ طَرِيقَةِ مَن قَالَ: «إِذَا شَكَكْتَ هَلْ أَحْدَثْتَ، فَأَحْدِثْ يَقِينًا»                         |
| ۲۱۳     | مَا العَمَلُ إِذَا أَصَابَ الثَّوْبَ المَذْيُ؟                                                             |
| ۲۱۳     | مَا دَلِيلُ نَجَاسَةِ اللَّذِي؟                                                                            |
| ۲۱۳     | كَيفَ تَكُونُ النَّجَاسَةُ مُخَفَّقَةً؟                                                                    |

| ۲۱٥ | الإقْتِصَارُ عَلَى النَّضْحِ فِي تَطْهِيرِ بَوْلِ الطِّفْلِ خَارِجٌ عَنِ الْأَصْلِ                             |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۱٥ | مَا الْفَرْقُ بَيْنَ بَوْلِ الطِّفْلِ وَبَوْلِ الطِّفْلَةِ؟                                                    |
| ۲۱٦ | حُسْنُ خُلُقِ النَّبِيِّ ﷺ حَيْثُ تَلَطَّفَ بِهَذَا الصَّبِيِّ حَتَّى أَجْلَسَهُ فِي حِجْرِهِ                  |
| ۲۱۷ | أَنَّ مُلَاطَفَةَ الصِّبْيَانِ تُوجِبُ رِقَّةَ الْقَلْبِ وَرَحْمَتُهُ بِمَنْ يَسْتَحِقُّ الرَّحْمَةَ           |
| ۲۱۷ | جَوَازُ الإِسْتِعَانَة بِالْغَيْرِ فِي إِزَالَةِ النَّجَاسَةِ                                                  |
| ۲۱۷ | التَّخْفِيفُ فِي طَهَارَةِ بَوْل الصَّبِيِّ                                                                    |
| ۲۱۸ | قَسَّمَ الْعُلَمَاء رَجِهَهُ وَاللَّهُ النَّجَاسَةَ مِنْ حَيْثُ التَّطْهِيرُ إِلَى ثَلَاثَةِ أَقْسَامٍ         |
| ۲۱۹ | يُشْتَرَطُ لِغَسْلِ النَّجَاسَةِ إِزَالَةُ عَيْنِ النَّجَاسَة                                                  |
| ۲۱۹ | إِذَا كَانَتِ النَّجَاسَةُ عَلَى الْأَرْضِ ذَاتَ جِرْمٍ كَالدَّمِ الجَافِّ، وَالْعَذِرَةِ                      |
| ۲۲۰ | أَنَّ النَّجَاسَةَ لَا تُزَالُ إِلَّا بِالْمَاءِ                                                               |
| ۲۲۱ | النَّهْي هو طَلَبُ الْكَفِّ عَنِ الْفِعْلِ عَلَى وَجْه الإِسْتِعْلَاء                                          |
| ۲۲۲ | حُرُوفُ الزِّيَادَةِ                                                                                           |
| ۲۲٤ | جَهْلُ الْأَعْرَابِ فِي الْأَحْكَامِ الشَّرْعِيَّةِ                                                            |
| ۲۲٤ | يَنْبَغِي لِلْإِنْسَانِ أَنْ يَكُونَ قَرِيبًا مِنَ الْعُلَمَاءِ                                                |
| ۲۲٤ | و جُوبُ تَطْهِيرِ النَّجَاسَةِ فِي المَسْجِدِ حَالًا                                                           |
| ۲۲٤ | وُجُوبُ الْمُبَادَرَةِ بِإِنْكَارِ الْمُنْكَرِ                                                                 |
| 770 | وُجُوبُ اسْتِعْمَالِ الرِّفْقِ فِي النَّهْي عَنِ الْمُنْكَرِ                                                   |
|     | هَلِ الْأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْيُ عَنِ الْمُنْكَرِ يَكُونُ أَحْيَانًا بِالْقُوَّةِ وَالشِّدَّةِ حَسَبَ |
|     | الْأَحْوَالِ؟                                                                                                  |
|     | وُجُوبُ ارْتِكَابِ أَخَفًّ الْمُفْسَدَتَيْنِ دَفْعًا لِأَعْلَاهُمَا                                            |

| <b>77</b> V  | حِكْمَةُ النَّبِيِّ عَلَيْةٍ فِي تَغْيِيرِ الْمُنْكَر                                                                        |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>Y Y V</b> | لَا يُشْتَرَطُ الْعَدَدُ فِي إِزَالَةِ النَّجَاسَةِ مِن عَلَى الْأَرْضِ                                                      |
| 777          | إِذَا أَمْكَنَ أَنْ نَقْطَعَ المفْسدَتَيْنِ جَمِيعًا وَجَبَ                                                                  |
| 777          | المَقْصُودُ مِنَ النَّهْيِ عَنِ الْمُنْكَرِ إِزَالَتُه، لَا تَأْنِيبِ الْفَاعِلِ عَلَى فِعْلَتِهِ                            |
| 779          | الْفِطْرَةُ تُطْلَقُ عَلَى مَعَانٍ مُتَعَدِّدَةٍ                                                                             |
| 779          | الحَصْرُ: إِثْبَاتُ الحُكْمِ فِي المَذْكُورِ، وَنَفْيُهُ عَمَّا سِوَاهُ                                                      |
| ۲۳.          | الحَصْرُ حَقِيقِيُّ، وَإِضَافِيُّ                                                                                            |
| 741          | حُكْمُ الخِتَان:                                                                                                             |
| 777          | وَجْه التَّفريقِ بين الرَّجل والمرأة في حُكمه:                                                                               |
| 777          | هَل يُشرَعُ خِتَانُ المَرْأَةِ لِلحَدِيثِ الَّذِي جَاءَ فِيهِ الْتِقَاءُ الْخِتَانَينِ                                       |
| 777          | مَعنَى «الْتِقَاءِ الخِتَانَينِ»: تَغْيِيبُ الحَشَفَةِ في الفَرْجِ                                                           |
| ۲۳۲          | الإسْتِحْدَادُ فِيهِ فَائِدَةٌ طِبِّيَّة:                                                                                    |
| ۲۳۲          | حُكمُ الإسْتِحْدَادِ:                                                                                                        |
| ۲۳۲          | هَلِ الْإِسْتِحْدَادُ يَلْحَقُ بِشَعرِ الدُّبُر؟                                                                             |
| 377          | وَجْهُ كَوْن قَصِّ الشَّارِبِ مِنَ الْفِطْرَةِ                                                                               |
| 377          | حُكْمُ قَصِّ الشَّارِبِ:                                                                                                     |
|              | هَلْ يَجُوزُ لِلْإِنْسَانِ الَّذِي لَا تَنْبُتُ لِحْيَتُه بِكَثَافَة، أَوْ تَنْبُتُ فِي أَمَاكِنَ مُتَفَرِّقَةٍ أَنْ يُمِرَّ |
| 740          | عَلَيْهَا الْمُوسَى؛ كَيْ تَظْهَرَ وَتَغْزُرَ؟                                                                               |
| 740          | اختَلَفَ العُلَمَاءُ فِيهَا زَادَ عِنِ الْقَبْضَةِ مِنْ شَعْرِ اللحيةِ                                                       |
| <b>የ</b> ۳۸  | حُكْمُ تَقلِيم الأَظَافِر:                                                                                                   |

| ۲۳۸   | يَسْتَصْعِبُ كَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ نَتْفَ الإِبْطِ                                                          |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۳۹   | حُكْمُ نَتْفِ الإِبْطِ:                                                                                     |
| ۲۳۹   | وَسَائِلُ إِزَالَةِ شَعْرِ الإِبْطِ:                                                                        |
| ۲۳۹   | مِن حُسنِ التَّعلِيلِ أَنْ تُحُصَرَ المعْلُومَاتُ                                                           |
| ۲٤٠   | الأَصْلُ فِي العَدَدِ الْحَصْرُ                                                                             |
| 137   | كَلِمةُ الغُسلِ مُثَلَّثَةُ الغَينِ، يُقَالُ: الغُسْلُ، وَالغَسْل، وَالغِسْلُ                               |
| 7     | الجَنَابةُ بِالأَصْلِ هِيَ إِنزَالُ المَنِيِّ بِشَهوةٍ، وتُطْلقُ عَلى الجِمَاعِ وَإِنْ لَمَ يَكُنْ إِنزَالُ |
| 7     | العَهدُ الحُضُورِيُّ: يَدُلُّ عَلَى حُضُورِ الشَّيْءِ فِي نَفْسِ الوَقْتِ                                   |
| 754   | كُلُّ اسمٍ مُحَلَّى بـ (ال) بَعْدَ اسْمِ الإِشَارَةِ فَهُوَ لِلْعَهْدِ الْحُضُورِيِّ                        |
| 337   | مَن سَهَا في سُجُودِ السَّهوِ؟                                                                              |
| 337   | هَل يَجوزُ أَنْ نُزِيلَ شَعرًا غَيرَ الإِبْطِ، وَالعَانةِ، وَالشَّارِبِ؟                                    |
| 7     | إِزَالَةُ الشَّعْرِ تَنْقَسِمُ إِلَى ثَلَاثَةِ أَقسَامٍ:                                                    |
| 7 2 0 | العَلَامةُ الَّتِي بِهَا يُعرَفُ الخَبَرُ المقدَّمُ هِيَ تَحْويلُ الكَلَامِ إِلَى خَبَر                     |
| 7 2 7 | يَجِبُ عَلَينَا أَنْ نُنَزِّهَ اللهَ عَن مُشَابَهَةِ المَخْلُوقِ                                            |
| 7     | النَّجَاسَةُ نَوعَانِ:                                                                                      |
| ۲0٠   | جَوَازُ تَصرِيحِ الإِنْسَانِ بِمَا يُسْتَحْيَى مِنهُ لِلحَاجةِ                                              |
|       | أَنَّ الإِنْسَانَ إِذَا كَانَ يَستَحيِي أَنْ يُجالِسَ الرَّسُولَ ﷺ عَلَى جَنَابِةٍ، فَيَنْبغِي كَذَلِك أَنْ |
|       | يَستَحيِيَ مِنْ ذِكْرِ اللهِ عَلَى جَنَابَة                                                                 |
|       | أَنَّ النَّبِيَّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ- لَا يَعلَمُ الغَيبَ                        |
| 707   | بُطْلَانُ عَقِيدَةِ الصُّوفِيَّةِ وَمَنْ شَابَهَهُم مِنْ دَعوَاهُم بِأَنَّ الرَّسُولَ ﷺ يَعلَمُ الغَيْبَ    |

| 707   | أَنَّ الجُنْبَ لَا يَنْجُسُ نَجَاسَةً مَعنَويَّةً                                                                            |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 707   | تَنْزِيهُ اللهِ تَعَالَى عَن كُلِّ نَقْصٍ                                                                                    |
| 408   | مَا حُكْمُ مَنِ اغتَسَل وَنَسِيَ أَنْ يَتَمَضْمَضَ وَيَسْتَنْشِقَ؟                                                           |
| 700   | هَل نَبْدَأُ غُسْلَ الجَنَابِةِ بِالْيَمِينِ؟                                                                                |
| 700   | هَل غُسْلُ اليَدَيْنِ وَتَنْشِيفُهُما قَبلَ الطَّعَامِ مِنَ السُّنةِ؟                                                        |
| 707   | الظَّنُّ يَأْتِي عَلَى مَعنيَينِ:                                                                                            |
| Y 0 A | يَجوزُ لِلإِنْسَانِ أَنْ يَكشِفَ عَوْرَتَه لِإمرَأَتهِ، وَأَن تَكشِفَ عَوْرَتَها لَه                                         |
| Y 0 A | الإِكْتِفَاءُ بِالظَّنِّ فِي بَابِ الطَّهَارةِ                                                                               |
| 709   | أَنَّ الاغْتِسَالَ لا يُشْرَعُ فِيهِ التَّكرَارُ في غَيرِ الرَّأسِ                                                           |
| 709   | جَوَازُ اغتِسَالِ الرَّجُلِ مَعَ زَوجَتِه في مَكانٍ وَاحِدٍ                                                                  |
| ۲٦.   | يَجُوزُ لِلرَّ جُلِ وَالْمَرَأَةِ أَنْ يَغتَسِلَا مِن إِناءٍ وَاحِدٍ                                                         |
| ۲٦.   | يَجُوزُ اغتِسَالُ الزَّوجِ بِفَضلِ مَاءِ الزَّوجَةِ وَالعَكْس                                                                |
| ۲٦.   | اسْتِحبَابُ أَن يُشَارِكَ الزَّوجُ زَوجَتَه في الأَعْمَالِ                                                                   |
|       | كَيفَ يُجمَعُ بَينَ اغتِسَالِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ بِفَضلِ مَيمُونَةً، وَبَيْنَ مَا وَرَدَ مِنْ أَنَّ |
| ۲٦٠   | الرَّسُولَ عَلَيْهِ ٱلصَّلَامُ نَهَى أَنْ يَغْتَسِلَ أَحدٌ مِنَ الزَّوجَينِ بِفَضلِ مَاءِ الآخرِ؟                            |
|       | كَانَ الرَّسُولُ ﷺ ذَا شَعرٍ كَثِيفٍ، لَا يُحْلِقُه إِلَّا فِي حَجٍّ أَو عُمْرَةٍ، فَهَلْ تَطْويلُ الشَّعْرِ                 |
| 177   | سُنَّةً ؟                                                                                                                    |
| 777   | أَشْكَلَ عَلَى بَعضِ النَّاسِ تَقْسِيمُ الغُسلِ إِلَى كَيْفِيَّتَينِ                                                         |
| 778   | هَلِ الصَّابُونُ وَمَا شَابَهَهُ مِنْ سَائِرِ الْمُنَطِّفَاتِ تَحُلُّ مَحَلَّ ضَرْبِ الحَائِطِ أَوِ الْأَرْضِ؟               |
| 778   | إِيصَالُ الطَّهُورِ إِلَى مَا تَحتَ الشَّعرِ يَنقَسمُ إِلَى ثَلَاثةِ أَقسَامٍ:                                               |

| ٥٢٧                           | إِذَا كَانَتِ الْمُرْأَةُ لَهَا ضَفَائِرُ هَلْ عَدَمُ غَسْلِهَا بِالمَاءِ يُنْقِضُ ؟                  |
|-------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۲۲                           | جَوَاز التَّنْشِيف بَعْدَ الْغُسْلِ                                                                   |
| ٧٢٧                           | مَشْرُوعِيةٌ غَسْلِ الكَفَّيْنِ قَبلَ البَدْءِ بِالغُسْلِ                                             |
| ٧٢٧                           | غَسلُ الفَرْجِ وَتُنظِيفُه قَبلَ البَدَاءَةِ فِي الوُضُوءِ                                            |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | المَضْمَضَةُ وَالإستِنشَاقُ في الغُسلِ                                                                |
| ٧٢٧                           | أَنَّ الغُسْلَ لَا بُدَّ فِيهِ مِن إِيصَالِ الْمَاءِ إِلَى مَا تَحَتَ الشُّعُورِ                      |
| ۸۲۲                           | جَوَازُ التَّمَندُٰلِ بَعدَ الاغْتِسَالِ                                                              |
| ۸۲۲                           | فُوائِدُ التَّنويعِ في العِبَادَاتِ عَلى صِفَاتٍ مُتعدِّدَةٍ:                                         |
| ۲۷۱                           | إِذَا جَامَعَ الرَّاجُلُ امرَأْتُه، هَل يَغْتَسِلُ مُباشَرَةً أَم يَجُوزُ أَنْ يَنتَظرَ؟ .            |
| ۲۷۱                           | جَوازُ السُّؤَالِ عَمَّا يُستَحيَى مِنهُ بِلَفظِهِ الصَّرِيحِ                                         |
| ۲۷۱                           | الجُنْبُ لَا يَرْقَدُ إِلَّا إِذَا تَوضَّأَ                                                           |
| ۲۷۱                           | مَنْعُ الجُنْبِ مِنَ النَّومِ بِلَا وُضوءٍ                                                            |
| رَ ۲۷۳                        | قَرَّرِنَا أَنَّ النَّحوِيِّينَ إِذَا احتَلَفُوا عَلَى أَقْوَاكٍ، فَإِنَّا نُرَجِّحُ مَا كَانَ أَيْسَ |
| ۲۷٤                           | صَلَاحُ نِسَاءِ الصَّحَابِةِ رَضَالِيَّهُ عَنْهُمْ                                                    |
| ۲۷٤                           | إِثْبَاتُ الحَيَاءِ لله عَنَّهَجَلَّ                                                                  |
| ۲۷٥                           | أَنَّ المَرأَةَ قَد تَحْتَلِمُ                                                                        |
| ۲۷٥                           | أَنَّ المَدَارَ عَلَى رُؤْيَةِ المَاءِ                                                                |
|                               | لَوْ أَحَسَّتِ الْمُرْأَة بِأَنَّ حَيْضَهَا انْتَقَلَ، وَلَكِنْ لَمْ يَخْرُجْ                         |
|                               | أن الحَيَاءَ مِنَ الدَينِأن الحَينِ                                                                   |
| فَيَا الحُكُمُ؟ ٢٧٦           | إِذَا رَأَى النَّائِمُ المَاءَ وَلَمَ يَتَيقَّنْ أَنَّه مَنِيٌّ، أَو مَذْيٌّ، أَو بَوْلٌ، أَو عَرَقٌ، |

| ۲۷۷       | لَاذَا لَا نَسلُكُ الإحتِياطَ حَتَّى تَبرَأُ الذِّمَّةُ بِيقِينٍ؟                                        |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۷۷       | أَحوَالُ النَّاسِ في الحَيَاءِ                                                                           |
| ۲۷۹       | «كُلُّ مَا خَرَجَ مِنَ السَّبِيلَيْنِ فَهُوَ نَجِسٌ» قَاعِدَةٌ مُنْخَرِمَةٌ، وَلَيسَتْ مُطَّرِدةً        |
| ۲۸۰       | أَنَّ المرأةَ يَجُوزُ لِزَوْجِهَا أَنْ يَستَخِدِمَها                                                     |
| ۲۸۱       | جَوَازُ مُبَاشَرةِ المَرَأَةِ مَا يَخْرِجُ مِن زَوجِهَا مِنَ المَنيِّ                                    |
| ۲۸۱       | يَنبغِي لِلإِنْسانِ أَنْ يُزِيلَ الأذَى عَن ثَوبِهِ                                                      |
| ۲۸۱       | اسْتِعْمَالُ التَّوكِيدِ في الأَسَالِيبِ                                                                 |
| ۲۸۲       | مِنْ مُوجِبَاتِ الغُسلِ                                                                                  |
| ۲۸۳       | يَنْبَغِي حَذْفُ مَا يُستَحْيَا مِن ذَكَره بِشَرْطِ أَلَّا يَفُوتَ المَقْصُودُ                           |
| ۲۸٤       | بَيانُ مِقدَارِ مَا يُغتَسلُ بِهِ                                                                        |
| ۲۸٤       | الصَّاعُ أَربَعَةُ أَمْدَادٍ                                                                             |
| ۲۸۰       | الإِسْبَاغُ فِي الغُسْلِ أَنْ يَجريَ المَاءُ عَلَى العُضوِ سَواءٌ تَقَاطرَ أَمْ لَمَ يَتَقَاطرْ          |
| ۲۸٦       | مُحُمدُ بنُ الحَنفِيةِ هَذَا هُوَ ابنُ عَلِي بنِ أَبِي طَالِبٍ                                           |
| ۲۸۷       | جَوَازُ الصَّلَاةِ فِي الإِزَارِ دُونَ الرِّدَاءِ                                                        |
| ۲۸۸       | التَّيَمُّمُ: في اللُّغةِ القَصْدُ                                                                       |
| ِصَةٍ ٢٨٨ | التَّيْمِهُ شَرِعًا هُو: التَّعبُّدُ لله بِتَطهِيرِ الوَجْهِ وَالكَفَّينِ بِالتُّرابِ عَلَى صِفةٍ مَحصُو |
| ۲۹۱       | الجَنابَة تُطْلَق في الشَّرعِ عَلَى شَيْئَيْنِ:                                                          |
| ۲۹۱       | أَحُثُّ كُلَّ إِنسَانٍ يُرِيدُ أَنْ يَتَزوَّجَ أَنْ يَتَعلَّمَ أَحكَامَ الجَنَابَةِ                      |
| Y 9 Y     | لَا يَجُوزُ التَّخَلُّفُ عَنِ الجَمَاعَةِ                                                                |
| ۲۹۳       | التَّصْريحُ بها يُستَحيَى مِنهُ لِلحَاجَةِ                                                               |

| 797   | يجوزُ التَّيممُ عَنِ الجَنَابةِ كَمَا يَجوزُ عَنِ الحَدَثِ الأَصْغَرِ                                          |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 794   | لَو تَيَمَّمَ لِيُصَلِّي نَافِلَةً فَيُصَلِّي بِهِ الفَرِيضَةَ كَمَا لَوِ اغْتَسلَ لِلنافِلَةِ صَلَّى فَريضَةً |
|       | أَنَّ التَّيَمُّمَ يَجُوزُ علَى جَمِيعِ الأَرْضِ، سَواءٌ كَانَت تُرابِيَّةً، أَمْ رمْلِيَّة، أَم صَخرِيةً، أَم |
| 498   | عُشْبِيَّةً، أَو غَير ذَلِكَ                                                                                   |
| 498   | اختَلَفَ العُلَماءُ في صِحَّةِ التَّيَمُّمِ مِن أَرضٍ لَا غُبارَ عَليهَا:                                      |
| 790   |                                                                                                                |
| 797   | أَنَّه لا يُشتَرَطُ فِي الغُسْلِ أَن يَتَوضَّأَ قَبْلَه                                                        |
| 799   | جَوَازُ بَعثِ الرُّسلِ                                                                                         |
| ۳.,   | جَوَازُ القِياسِ فِي الْعِبَادَاتِ                                                                             |
| ٣     | جَوَازُ التَّشبِيهِ بِالأَدْنَى لِلإِيضَاحِ                                                                    |
| ۳٠١   | الأصْلُ أَنَّ تَشَبُّهَ الإِنْسانِ بِالحيوَانِ مَذمُومٌ                                                        |
| ۳٠١   | القِيَاسُ فِي مُقابَلةِ النَّصِّ بَاطِلٌ                                                                       |
| ٣.٣   |                                                                                                                |
|       | كِثِيرٌ مِنَ النَّاسِ يَعِيشُ بَيْنَ بيئَةٍ جاهِلَةٍ لا تَعْرِف، فَتَفُوتُه بَعضُ الوَاجِبَاتِ، فَهَلْ         |
| ۲ • ٤ |                                                                                                                |
| ٣.0   | إِنَّ المَجْتَهِد لا يُؤنَّب ولا يُوبَّخُ وإِنْ أَخْطَأً فِي اجْتِهادِه                                        |
| ٣٠٥   | أَنَّه يَنْبُغِي للمُعَلِّم أَنْ يُعلِّمَ بِالتَّطْبِيقِ الفِعليِّ                                             |
|       | أَنَّ الجُّنبَ إِذَا نَوى الغُسلَ فَقطْ أَجزأَ عَنِ الوُّضوءِ                                                  |
| ٣٠٦   | لَا يُنكَرُ عَلَى الشَّخْصِ حَتَّى يُعلَمَ أَنهُ فَعلَ مَا يُنكَرُ بِهِ عَليهِ                                 |
|       | الرُّعبُ نَصرٌ؛ لِأنَّ العَدُوَّ لَا تَثبتُ قَدَمُه إِذَا حَصَلَ لَه رُعبٌ                                     |

| ۳ • ۹ | الجَعَلُ يَكُونُ شَرعِيًّا وَيَكُونُ كَونِيًّا                                                                        |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳.9   | المَسْجِدُ يُطلَقُ عَلَى مَعنيَينِ:                                                                                   |
| ۲۱.   | الَّذِي يُصَلِّي النَّافِلَةَ فِي جَوفِ الكَعْبَةِ تَصِحُّ صَلَاتُه                                                   |
|       | إِذَا ذُكرَ بَعضُ أَفرَادِ العَامِّ أَوِ المطْلَقِ في حُكْمٍ يُطابِقُ حُكمَ العَامِّ أَوِ المُطلَقِ فَإنَّ            |
| ۲۱۲   | ذَلكَ لَا يُوجِبُ التَّحرِيمَ                                                                                         |
| ۱۱۳   | مَا الْفَرْقُ بَيْنَ الْمُطْلَقِ الْمُقَيَّدِ وَبَيْنَ ذِكْرِ بَعضِ أَفْرَاد الْعَام بِحُكْمٍ يَخُصُّهُ؟              |
| ۲۱۲   | مَا الْفَرْقُ بَيْنَ الْعَامِّ المَخْصُوصِ، وَذِكْر بَعض أَفْرَاد الْعَام؟                                            |
| ٣١٣   | شَفَاعَةُ النَّبِيِّ عَيَّكَا فِي النَّاسِ يَوْمَ المَوْقِفِ                                                          |
| ٣١٤   | الشَّفَاعَةُ الَّتِي أُعْطِيَهَا الرَّسُولُ عَلَيْهِ الصَّلَامُ وَالسَّلَامُ دُونَ غَيْرِهِ فَهِيَ المُخْتَصَّةُ بِهِ |
| ٣١٥   | أَنَّ الأهوَالَ المزعِجَةَ يَومَ القِيامةِ تُنْسِي كلَّ شَيْءٍ                                                        |
| ۲۱٦   | الشَّفَاعَةُ الخَاصَّةُ بِالرَّسُولِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ ثَلَاثُ شَفَاعَاتٍ:                             |
|       | الشَّفاعَةُ العَامَّةُ تَكُونُ فِي أَهلِ النَّارِ فِيمَنْ دَخلَهَا أَن يَخرُجَ مِنهَا، وَفِيمَن اسْتَحَقهَا           |
| ٣١٨   | أَلا يَدخُلَها، وَهُم أَهلُ الكَبائِرِ، أَمَّا الكُفَّارِ فَلَا شَفاعَةَ لَهمْ                                        |
| ٣١٨   | أَنَّ الْحَوَارِجَ يَقُولُونَ إِنَّ فَاعلَ الكَبيرَةِ مُحلَّدٌ فِي النَّارِ لِأَنهُ كَافرٌ عِندَهُم                   |
| ۳۱۸   | المُعتَزِلةُ يقُولُونَ إِنَّ فَاعِلَ الكَبِيرَةِ مُخلَّدٌ في النَّارِ وَلكِنَّهُ لَيسَ بِكافِرٍ وَلا مُؤمِنٍ          |
| 419   | شُرُوطُ الشَّفَاعَةِ:شُرُوطُ الشَّفَاعَةِ:                                                                            |
|       | قد تَجِدُونَ أَنبِياءَ مُتَعَدِّدِينَ فِي آنٍ وَاحِدٍ؛ كَمَا أَنَّ مُوسَى وَهَارُونَ تَشَارَكا في قَومِهمَا           |
| ٣٢.   | وَالزَّمنُ وَاحدٌ                                                                                                     |
| ۲۲۱   | التَّحدُّثُ بِنِعمَةِ اللهِ تَعَالَى عَلَى العَبدِ وَفَضلِه عَلَيهِ                                                   |
| ٣٢٢   | أَنَّ إِرعَابَ الْعَدُّوِّ نَصرٌ مِنَ الله عَزَّوَجَلَّ                                                               |

| ٣٢٢                     | أَنَّ الأَرْضَ كُلَّهَا مَسجِدٌ                                                                    |
|-------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٢٢                     | أَنَّ الْأَرضَ كُلُّها مَوْضِعٌ لِلتَّيممِ                                                         |
| ٣٢٣                     | لا تَصِحُّ الصَّلاةُ فِي المَقبُرَةِ                                                               |
| ٣٢٣                     | الصَّلاةُ فِي الحَمَامِ لَا تَصِحُّ                                                                |
| ٣٢٣                     | الأَمَاكِنُ النَّجِسةُ؛ لَا تَصِحُّ الصَّلاةُ فِيهَا                                               |
| ٣٢٦                     | لَو صَلَّى شَخصٌ الفَريضَةَ في الحِجْرِ فَهلْ تَصحُّ صَلاتُه؟                                      |
| ٣٢٦                     | جَوازُ الصَّلَاة في الرَّمَادِ                                                                     |
| ٣٢٦                     | جَوازُ الصَّلاةِ في مَرابِضِ الغَنَم                                                               |
| ٣٢٧                     | الصَّلَاةُ فِي الأَرْضِ المَغصُوبَةِ                                                               |
| ادةَ عَلَيها ٣٢٨        | مَن فَعَلِ العِبادَةَ واجتهَدَ فِيها، ثُم تبَيَّن خَطؤُه فِيها، فَإنهُ لَا إعَ                     |
| ، يُنبِّهُهُ            | لَوْ أَنَّ إِنْسَانًا يَفْعَلُ كُفْرًا، وَلَكِنَّهُ لَمْ يَعْلَمْ أَنَّهُ كُفْر، وَلَا وَجَدَ مَنْ |
| رسُولُه                 | كَثيرٌ مِنَ النَّاسِ يَتهَاوِنُ بِالتَّكَفِيرِ حَتَّى يُكفِّرَ مَن لم يُكفِّرُه اللهُ و            |
| ٣٢٩                     | مَنْ كَفَّرَ غَيرَهُ، «فَقَدْ بَاءَ بِهَا أَحَدُهُمَا»                                             |
| ٣٢٩                     | تَفَاضُلُ الأَنبِياءِ فِيهَا بَينَهُم                                                              |
| ٣٣١                     | عِصَابَة الرَّأسِ الَّتِي تُذهِب الصُّدَاع                                                         |
| ء مِن كَثَافةِ الجَيشِ، | يَنْبغِي أَنْ يَستَعملَ المجَاهِدونَ مَا يَحصُلُ بِهِ الرُّعبُ لِلأعْدَا                           |
| ۳۳۱                     | وَشدةِ الْهُجُومِ                                                                                  |
| ٣٣١                     | النُّعمانُ بنُ مُقَرِّنٍ فِي إِحْدَى الغَزَواتِ                                                    |
| ٣٣١                     | أَنَّ جَمِيعَ بِقاعَ الأَرْضِ لَا تُكْرَهُ الصَّلَاة فِيهَا                                        |
| ٣٣٢                     | مَا ثَبِتَ فِي النَّفْلِ يَثْبِتُ فِي الفَرضِ إِلَّا بِدَليلِ                                      |

| أَنَّ جَمِيعَ الأَرْضِ يَصحُّ التَّيممُ عَليهَا                                                                                                                                         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لَا يُشتَرطُ فِي التَّيممِ أَن يَعْلَقَ التُّرابُ بِاليدِ                                                                                                                               |
| أَنَّ الرَّجُلَ مَتَى أَدْرَكَتْهُ الصَّلاةُ فليُصَلِّ في أي مَكانٍ                                                                                                                     |
| أنَّ الصَّلَاةَ تَلْزَم بِدخُولِ وَقتِها                                                                                                                                                |
| هَل بِمُجَردِ دُخُولِ الوَقتِ تَسقُطُ الصَّلَاةُ؟                                                                                                                                       |
| حِلُّ الغَنائِم لهَذِهِ الأُمةِ                                                                                                                                                         |
| أَنَّ الله تَعَالَى يَخِصُّ بِأَحكامِه الشَّرعِيةِ مَن شاءَ بِها شَاءَ، كَمَا يَخص بِأحكامِه القَدَرِيةِ                                                                                |
| عُمُومُ بَعْثَةِ الرَّسُولِ ﷺ إِلَى النَّاسِ                                                                                                                                            |
| الحَيْضُ فِي الشَّرْعِالمَيْضُ فِي الشَّرْعِ                                                                                                                                            |
| أَنَّ الكِتابَةَ نَوعَانِ :                                                                                                                                                             |
| هَلِ الْحَيْضُ مُقيَّد بسِنٍّ مُعَينةٍ، أَو بِأَيَّامٍ مَعلُومةٍ، أَو هُو مُطْلَقٌ؟                                                                                                     |
| دُمُ الاسْتِحاضَةِ يَخْرُجُ مِن عِرقٍ في أَدنَى الرَّحمِ وَدمُ الحَيضِ يَخرجُ مِن أَقصَى                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                         |
| الرحمِالرحمِ                                                                                                                                                                            |
| الرحمِ مُدةُ الطُّهْرِ مُدةُ الطُّهْرِ                                                                                                                                                  |
| 9                                                                                                                                                                                       |
| مُدةُ الطُّهْرِمُدةُ الطُّهْرِ                                                                                                                                                          |
| مُدةُ الطَّهْرِ.<br>كَيفَ يُحسَبُ وَقتُ الأذَان إذَا دَخلَ على المرأَةِ فَحَاضَت؟<br>إذَا قَالتْ: رُبها يَشُقُّ عَلِي أَنْ أَتوضَّاً لِوقتِ كُلِّ صَلاةٍ؟                               |
| مُدةُ الطُّهْرِ                                                                                                                                                                         |
| مُدةُ الطَّهْرِ<br>كَيفَ يُحسَبُ وَقتُ الأذَان إذَا دَخلَ على المرأَةِ فَحَاضَت؟<br>إذَا قَالتْ: رُبها يَشُقُّ عَلِي أَنْ أَتوضَّأَ لِوقتِ كُلِّ صَلاةٍ؟<br>هَلْ تَصومُ المُستَحَاضَةُ؟ |
|                                                                                                                                                                                         |

| 459   | لَا إِشْكَالَ أَنَّ الحائِضَ تَحْرُم عَليهَا الصَّلَاةُ                                                |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 459   | أَنَّ الْمُستَحَاضَةَ لَا تَدَع الصَّلاة                                                               |
| 4 5 9 | رُجوعُ المستحَاضَةِ إِلَى عَادَتِها                                                                    |
| ٣٤9   | الْمُعْتَدَّةُ الَّتِي لَهَا عَادَة تَرْجِع إِلَى عَادَتِها وَلَو كَانَ لِدَمِهَا تمْيِيزٌ             |
| ٣٥١   | إِذَا كَانَتِ المَرْأَة لَيْسَ لَهَا تَمْيِيزٌ لِدَمِهَا هَلْ هُوَ أَسْوَدُ، أَوْ تَخِين، أَوْ مُنْتِن |
| ٣٥١   | الْمَرَادُ بِالشَّهْرِ لِحِسَابِ المَرْأَةِ عَادَتَهَا هُوَ الشَّهْرُ الْهِلَالِيُّ                    |
| 401   | وُجوبُ الصَّلَاةِ عَلَى المُسْتَحَاضةِ                                                                 |
| 401   | كَيفَ تُصِلِي الْمُستَحَاضَةُ وَالدَّم يَجِرِي؟                                                        |
| 404   | حُكمُ دَمِ الإِنْسَانِ غَيرِ الحَيضِ طُهرًا وَنجَاسَةً                                                 |
| 401   | أَدلَّة إِيجابِيةٌ عَلَى طَهارَةِ دَم الآدمِي                                                          |
| ۲0 ٤  | أَدلَّة إِيجَابِيَّةٌ تَدُنُّ عَلَى عَدَمٍ نَجَاسَةِ الدَّمِ                                           |
| 400   | اختَلَفَ الْعُلَمَاءُ فِي الْمُكَاتَبَةِ                                                               |
| 400   | القَولُ الَّذِي تَطْمَئِنُّ إِلَيه نَفْسِي: أَنَّ دَمَ الآدَمِيِّ لَيسَ بِنَجسٍ                        |
| 400   | اختَلَفَ العُلَماءُ في جِماعِ المُسْتَحَاضَةِ:                                                         |
| 40-   | اغْتِسَالُ المستَحَاضَةِ لِكُلِّ صَلَاة لَيسَ في الصَّحِيحَيْنِ                                        |
| 401   | يَنبغِي لِلإنسَانِ أَن يَكُونَ مَعَ أَهْلِهِ لَطيفًا رَفيقًا مُتَحبِّبا لَديهِم                        |
| 400   | الإعتِكَافُ في غَيرِ رَمضَانَا                                                                         |
| 400   | إِنَّ نِيةَ الإعتِكافِ لَمِن دَخلَ المسجِدَ لَيسَتْ بِمشرُ وعَة                                        |
| ۲٦.   | هَل يَجوزُ دُخُولُ المرأَةِ الحائِضِ إِلَى المَسجِدِ؟                                                  |
| 47,   | أَنَّ اغتِسالَ الزَّوجِ وَزَوجَتِهِ مِنْ إِنَاءٍ وَاحِدٍ يُوجِبُ المَوَدَّةَ وَالأُلْفَةَ              |

| 477 | أَنَّ الدَّمَ الَّذِي يَخْرُجُ مِنَ السَّبيلَينِ نَجِسٌ                                                        |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٦٣ | المُسْتَحَاضَةُ إِذَا بَرِئَ عِرْقُهَا فَهَل يَجِبُ عَلَيهَا أَنْ تَغْتَسلَ؟                                   |
|     | إِذَا أَمكَنَ لِلإِنسَانِ أَن يَسأَلَ عَن شيءٍ يُستَحيَى مِنهُ، فَهلِ الأَولَى أَن يسأَلُ عَنهُ                |
| 475 | سِرًّا، أَو عَلَنًا؟                                                                                           |
| 470 | أَنَّ غَمْسَ الجُنبِ يَدَيهِ لِلاغتِسَالِ لَا يُنجِّس الماءَ                                                   |
| 470 | يَجُوزُ لِلرَّجِلِ أَنْ يُبَاشِرَ زَوْجَتَه وَهِيَ حَائضٌ                                                      |
| ٣٦٦ | يَجوزُ لِلزُّوجَةِ فِي غَيرِ الحَيضِ أَن يُباشِرَهَا زَوجُهَا بِدونِ إِزَارٍ                                   |
| ۲۲۲ | جَوازُ استمتَاعِ الرَّجلِ مِنَ الحَائِضِ مَا دُونَ الفَرجِ                                                     |
| ۲۲۲ | هَل يُشْرَعُ لِلزَّوْجِ أَنْ يُنْزِلَ أَثناءَ مُبَاشَرتِه لِزَوجَتِه الحَائِض؟                                 |
| ۲۲۲ | حُكمُ مَسِّ الْحَائِضِ لِلمُصحَفِ                                                                              |
| 411 | جَوازُ إِخْراجِ المعتكِفِ جُزْءًا مِنْ بَدَنِه                                                                 |
| 417 | جَوازُ تَنْظِيفِ المعتكِفِ                                                                                     |
| 479 | أَلَيسَ النَّبِيُّ عَلِيا لَهُ قَد أَذِنَ لَعُمرَ أَنْ يَعتَكِفَ في غَيرِ رَمَضانَ                             |
| ۲۷۱ | النَّبِيُّ عَلَيْ قَدِ اعتكفَ عَشَرَةَ أَيامٍ مِن شَوَّالٍ في عَامٍ مِنَ الْأَعوَامِ                           |
| ۲۷۱ |                                                                                                                |
| ۲۷۱ | هَلِ اتِّخَاذُ شَعرِ الرَّأْسِ لِلرَّجُلِ سُنةٌ يُثَابُ عَلَيهَا؟                                              |
| ۲۷۲ | نَظِيرُ شَعرِ الرَّأسِ مِنَ العَادَاتِ التِي كَانَ الرَّسُولُ عَلَيْ يَفْعَلُها وَلَكِنَّها لَيسَتْ بِعِبادَةٍ |
|     | لِباسُ العِمامَةِلِباسُ العِمامَةِ                                                                             |
| ٣٧٢ | اتَخَاذُ شَعرِ اللِّحيَةِ عِبَادَةٌ                                                                            |
| ٣٧٥ | لَيسَ في مَنع الحَائِضِ مِن قِرَاءَةِ القُرْآنِ سُنَّةٌ صَحِيحَةٌ صرِيحَةٌ                                     |

| 440 | بَسَاطَةُ النَّبِيِّ عَلِيِّةٌ مَعَ أَهلِه                                                                        |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٧٧ | حُكمُ الكُدرَةِ وَالصُّفرَةِ                                                                                      |
| ٣٧٩ | الصَّلَاة في اللُّغة: الدُّعَاء                                                                                   |
| ٣٧٩ | ما مَعْنَى قولِ الإِنْسَانِ: اللَّهمَّ صَلِّ عَلَى مُحمَّدٍ؟                                                      |
|     | يجِبُ أَن نَقُولَ إِنَّ الصَّلَاةَ عِبادَةٌ ذاتُ أَقْوَالٍ وأَفْعَالٍ مَعْلُومةٌ مُفْتتَحةٌ بالتَّكبيرِ مُحتتَمةٌ |
| ٣٨٠ | بالتَّسْلِيمِ                                                                                                     |
| ۳۸٠ | فُرِضَتُ الصَّلَاةَ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ ليلة الإسراءِ والمعراجِ                                                    |
| ۳۸۱ | فُرِ ضَتْ خمسينَ صَلَاةً في الْيَوْم واللَّيْلَة                                                                  |
| ٣٨٢ | وقوعَ فَرْضِ الصَّلَاةِ عَلَى هذا الوجهِ لَأَكْبَرُ دَلِيلٍ عَلَى عِنايةِ اللهِ بها                               |
| ٣٨٥ | كَانَ أَصْحَابُ النَّبِيِّ عَيْكُ لا يَرَوْنَ شيئًا مِنَ الأَعْمَالِ تَركُهُ كُفْرٌ غَيْرَ الصَّلَاةِ ٣٨٢،        |
| ٣٨٢ | إِنَّ تَرْكَ الصَّلَاةِ تركًا مطلقًا كُفْرٌ مُخْرِجٌ عَنِ الملَّةِ                                                |
| ٣٨٢ | المسلمُ أخو المسلم                                                                                                |
| ۳۸۲ | أن تاركَ الزَّكاة لَيسَ بكَافِرِأن تاركَ الزَّكاة لَيسَ بكَافِرِ                                                  |
| ۳۸۲ | إن دَلالةَ المَنطوقِ مُقَدَّمَةٌ عَلَى دَلالةِ المفهوم                                                            |
| ۳۸۲ | بَيْنَ الرَّاجُلِ وَبَيْنَ الشِّرْكِ وَالْكُفْرِ تَرْكُ الصَّلَاةِ                                                |
| ۳۸۲ | إِذَا دخلَتْ أَلْ عَلَى اسمِ الجِنْسِ صَارَت حقيقةً فيه                                                           |
| ٣٨٤ | الكُفْرَ المُطْلَقَ هو الَّذيُّ يُخْرِجُ مَنَ الإِسْلامِ                                                          |
| ٣٨٥ | لَا حَظَّ فِي الإِسْلَام لِمَنْ تَرَكَ الصَّلَاةَ                                                                 |
| ٣٨٥ | النَّظَرُ الصَّحِيحُ والقِياسُ والتَّرجِيحُ يدلُّ عَلَى كُفْرِ تاركِ الصَّلَاةِ                                   |
|     | الْمُرْجِئَةَ يَقُولُونَ: إِنَّهُ لا يَنقصُ الإِيمَانُ بالمَعْصِيَّةِ                                             |

| الإِسْلامُ فيهم ٢٨٦                          | تاركُ الصَّلَاةِ معذورٌ بحديثِ حُذَيْفَةَ في القومِ الَّذِينَ انْدَرَسَ                |
|----------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۸۷                                          | هل يمكنُ أنْ يَكُونَ تَرْكُ الصَّلَاةِ مما يوصِلُ إِلَى رضا الله                       |
| ۳۸۷                                          | العامَّ يُخَصَّصُ بالخَاصِّ                                                            |
| ۳۸۷                                          | التَّوْبَةَ تُقْبَلُ ما لم يُغَرْغْرِ الإِنْسَانُ                                      |
| ۳۸۸                                          | لا تَنتفي الأُخُوَّةُ الدينيةُ إلا بالكُفْرِ                                           |
| ٣٨٨                                          | لا يَثْبُتُ القِصاصُ إلَّا بقتلِ العَمْدِ                                              |
| ٣٨٩                                          | لا تَنتفي الأُنُحُوَّةُ بالمعَاصِي وإنْ عَظُمَتْ                                       |
| ٣٩٠                                          | ما الَّذي يترتَّبُ عَلَى تَرْكِ الصَّلَاة                                              |
| وِيَّةٌ وأَحْكَامٌ أُخْرَوِيَّةٌ <b>٣٩</b> ٠ | إِذَا كَفَرَ الإِنْسَانُ تَرَتَّبَ عَلَى كُفْرِه أَحْكَامٌ دنيويةٌ وأَحْكَامٌ بَرْزَخِ |
| ٣٩١                                          | ما الدَّليلُ عَلَى أنَّ الكَافِرَ لا يرث المسلم                                        |
| ٣٩١                                          | الوَقْتُ الَّذي بين الموتِ وقيام السَّاعةِ يُسَمَّى بَرْزَخًا                          |
| لا ندفنُه مع المُسْلِمينَ ٣٩١                | الَّذي لا يصلِّي إِذَا ماتَ لا نُغسِّلُه و لا نكفِّنُه و لا نصلِّي علَيْه و ا          |
| كُفْرًا أَكْبَرَ خَارِجًا عَنِ               | الْقَوْلُ الرَّاجِحُ من أَقْوَالِ أهلِ العِلْمِ هو كُفْرُ تَارِكِ الصَّلَاةِ           |
| ٣٩٢                                          | الِلَّةِ                                                                               |
| ۳۹۲                                          | للصَّلاة شُرُوطٌ، وأَرْكَانٌ، ووَاجِباتٌ، ومُكمِّلَاتٌ                                 |
| ۳۹۲                                          | دخُول وقت الصَّلَاة مِن آكَد شُرُوطها                                                  |
| ۳۹۳                                          | الوَقْت مُهَيْمِنٌ عَلَى بقية الشُّروط                                                 |
| م عَظِيمَةم                                  | الله عَزَّقِجَلَّ جعل الصَّلْوَات مُوَقَّتَة، ليست في آنٍ وَاحِد؛ لِحِكَم              |
|                                              | الأَوْقاتُ قد دَلَّ علَيْها الكِتابُ والسُّنَّةُ                                       |
| ٣٩٥                                          | المَشَقَّةُ تَجْلِبُ التَّيسيرَ                                                        |

| 490 | هل صَلَاة المَغْرِب وقت مُوَسَّعٌ؟                                                                  |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 497 | الْفَجْر: مِن طُلُوع الْفَجْر الثَّانِي إِلَى طُلُوع الشَّمْس                                       |
| ۲۹٦ | الظُّهر: مِن الزَّوَال إِلَى أنْ يصيرَ ظل الشَّيْء مثله                                             |
| 447 | العَصْر: مِن بعد أَنْ يَصِيرَ الظِّل مِثْلَيِ الشَّيْء                                              |
| ۳۹٦ | المَغْرِب: إِذَا غابت الشَّمْس ما لم يسقط الشَّفق الأحمر                                            |
| 797 | العِشَاء: إِلَى نصف اللَّيل                                                                         |
|     | الظُّهْرُ إِذَا خرجَ وقتُه دَخَلَ وقتُ العَصْرِ مباشرةً، والعَصْرُ إِذَا خَرَجَ وقتُه دَخَلَ وقتُ   |
|     | المَغْرِبِ مباشرةً، والمَغْرِبُ إِذَا خَرَجَ وقتُه دَخَلَ وقتُ العِشَاءِ مباشرةً، والْعِشَاءُ إِذَا |
| ٣٩٦ | خَرَجَ وقتُه لم يدخلْ وقتُ الفَجْرِ                                                                 |
| 447 | إِذَا تعارضَتْ شُرُوط الصَّلَاة فأيها نُقَدِّم                                                      |
| ۳۹۸ | بدأ المؤلِّفُ رَحِمَهُ ٱللَّهُ بِالمَواقِيتِ؛ لأنَّهَا أَهَمُّ شُرُوط الصَّلَاة                     |
| 499 | دُلُوك الشَّمْسِ هو زَوَالُ الشَّمْسِدُلُوك الشَّمْسِ هو زَوَالُ الشَّمْسِ                          |
| 499 | غَسَقُ اللَّيلِ هو ظُلمةِ اللَّيلِ                                                                  |
|     | لو طَهْرَتِ اللَّوْأَةُ من الحَيْضِ بعد مُنْتَصَفِ اللَّيلِ وقبلَ الْفَجْرِ، فهل يجبُ علَيْها قضاءُ |
| 499 | صَلَاةِ الْعِشَاءِ؟                                                                                 |
| ٤٠٠ | أَيُّ الْعَمَلِ أَحَبُّ إِلَى اللهِأيُّ الْعَمَلِ أَحَبُّ إِلَى اللهِ                               |
| ٤٠١ | بِرُّ الوَالِدَيْنِبينبيرُّ الوَالِدَيْنِ                                                           |
| ٤٠١ | أصلُ البِرِّ مأخوذٌ مِن السَّعَة والْكَثْرَة                                                        |
| ٤٠٢ | الجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللهِ                                                                         |
| ٤٠٢ | بيّنَ النَّبِيُّ عِينَ النَّبِيُّ عِينَ الجِهَادِ بعد بِرِّ الْوَالديْنِ                            |

| ٤٠٣                                        | متى يَكُونُ الجِهَادُ وَاجِبًا؟                                                                                |
|--------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٠٤                                        | حِرْص الصَّحَابَة رَضِّيَلِيَّهُ عَنْهُمْ عَلَى العِلْم                                                        |
| ٤٠٤                                        | إِثْبات المَحبَّة لله عَزَّقَجَلَّ                                                                             |
| ٤٠٦                                        | محبَّة الله تتفاضَل                                                                                            |
| ٤٠٦                                        | حجبَّة الله تتَعلَّق بالعمَل كما تتعلَّق بالعَامِل                                                             |
| ٤٠٦                                        | فَضِيلَة الصَّلَاة عَلَى وقْتِها                                                                               |
| ٤٠٨                                        | اسْتِحْبَابِ تَحَرِّي الصَّلَاةِ عَلَى وقْتِها                                                                 |
| ٤٠٨                                        | أنَّ بِرَّ الْوَالدَيْنِ مِنْ أَفْضَلِ الأَعْمَالِ                                                             |
| ٤٠٨                                        | فَضِيلَة بِر الْوَالدَيْن                                                                                      |
| ٤٠٨                                        | النَّاسُ بالنِّسبة للوالديْنِ عَلَى ثَلاثَةِ أَقْسَام                                                          |
| ٤٠٩                                        | فَضِيلَة الجِهَاد في سَبِيل الله                                                                               |
| ٤٠٩                                        | بِرُّ الْوَالدَيْنِ مُقدَّم عَلَى الجِهَاد في سَبِيل الله                                                      |
| هَ أَبِدًا إِلَّا إِذَا كَانَ هُناكَ ضرورة | لو منعَك أبوك أو أمك مِن تعَلُّم العِلْم فلَا طاعاً                                                            |
|                                            | للبقاء معهم اللبقاء |
| ٤١٠                                        | العَمَل بالقَرَائِن                                                                                            |
| £17                                        | أنَّ الأَعْمَالَ تتفاضلُ                                                                                       |
| عَة في صَلَاة الفَجْرِ                     | جوَاز حُضُور النِّسَاء إِلَى المَسَاجِد للصَّلاة مع الجمَّا                                                    |
| نَانَ من أُمورِ العَادَةِ، ويدلُّ عَلَى    | إقرارَ النَّبِيِّ ﷺ عَلَى الشَّيء يدلُّ عَلَى جَوَازهِ إن كَا                                                  |
| ٤١٤                                        | مَشروعِيَّتِه إِن كَانَ من أمور العِبادة                                                                       |
| ٤١٥                                        | المَشْرُوعُ للوالدَيْن إِذَا ماتا                                                                              |

| ٤١٦  | الْأَفْضَل للمَرْأَة أَنْ تتلَفَّع بمُرُطِها                                                       |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤١٦  | المَشْرُوعَ في حقِّ المَرْأَةِ إِذَا خرجتْ إِلَى السُّوقِ أَن تَلْتَحِفَ بِالكِسَاء                |
| ٤١٦. | أنَّ الدِّينَ الإِسْلاميَّ دينُ الحِشمةِ والحياءِ، وحفظِ المَرْأَةِ                                |
| ٤١٧. | جَواز كشْف المَرأة وجهها                                                                           |
| ٤١٨. | إِذَا اجْتَمَع مُحْكُم ومُتشَابِه؛ قُدِّم المُحْكَم                                                |
| ٤١٨. | الْمُبادَرَة بِصَلَاة الْفَجْرِ في الشتاء وفي الصيف                                                |
| ٤٢٠. | مُرَاعَاة الأرفق                                                                                   |
| ٤٢١. | يَنْبَغِي أَن يبادِرَ بِصَلَاةِ الظُّهرِ والشَّمْسُ حارَّةٌ، فتُصَلَّى مبكرًا                      |
| ٤٢٢. | الجُمْعَة لا إِبْرَاد فيها                                                                         |
| ٤٢٢. | أنَّ العَصْر لا تُجْمَع إِلَى الجُمُعَة                                                            |
| ٤٢٣. | أنَّ النَّبيَّ -صلَّى اللهُ علَيْه وعلَى آلِه وسلَّم- كَانَ يبادر بصَلَاة العَصْر                  |
| ٤٢٣. | لا إِبْرَاد لصَلَاة العَصْر                                                                        |
| ٤٢٤. | مُرَاعَاة أَحْوَال النَّاس حَتَّى في التَّقديم والتَّأخير                                          |
|      | هل من الْمُرَاعَاة أنَّ الْإِمَام إِذَا تأخَّر لعذر عَنِ العَادَة بمِقْدَار عشر دقائق أنْ تُعَجَّل |
| ٤٢٤. | الصَّلَاة ويُسرَع في أدائها عَلَى الإتيان بأدنى الوَاجِبَات                                        |
| ٤٢٥. | ترك السُّنة لطلب الرِّفق                                                                           |
| ٤٢٥. | أنَّ الرَّسول ترك تَأْخِير الْعِشَاء مِن أَجْلِ الرِّفق بالنَّاس                                   |
| ٤٢٦. | لماذا كَانَتِ السُّنة أَن تُؤَخَّرَ صَلَاةُ الْعِشَاء؟                                             |
| ٤٧٧. | حُسْنُ رِعايةِ النَّبِيِّ عِلَيْةٍ وذَلِك بمُراعاةِ النَّاسِ                                       |
| ٤٢٩. | حُكْم الكراهة يَكُون بحسب السِّياق                                                                 |

| ٤٣٠                                           | يُستثنى مِن النهي عن السَّهر ما كَانَ فيه لَصْلَحَة                                                           |
|-----------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٣٠                                           | حِرْص السَّلف الصَّالح عَلَى الْعِلْم                                                                         |
| ٤٣٢                                           | الصَّحَابَة حريصون عَلَى تطبيق عملهم عَلَى السُّنة                                                            |
| ٤٣٢                                           | بيَان كيف كَانَ الرَّسُول ﷺ يُصلِّي الصَّلوَات المكتوبة في أوَّل وقتها                                        |
| ٤٣٣                                           | أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ يُصلِّي الظُّهر حين تزول الشَّمْس بدون تَأْخِير                                            |
| ٤٣٣                                           | أنَّ النَّبِيَّ عِيَّا لِللَّهِ يُبادر بصَلَاة العَصْر                                                        |
| ٤٣٤                                           | صراحة السَّلف الصَّالح                                                                                        |
| ٤٣٤                                           | أنَّ النَّبِيَّ عِينِ كَانَ يستحب أنْ يُؤخِّر العِشَاء                                                        |
| ٤٣٤                                           | يَنْبَغِي عَلَى الإِنْسَان أَنْ يُحافظ عَلَى الأَسْرَاء الشَّرعية بقدر الإمكان                                |
| ٤٣٤                                           | يَنْبَغِي للإِنْسَان أَنْ يكره النَّوم قبل صَلَاة العِشَاء                                                    |
|                                               |                                                                                                               |
| أو                                            | يَنْبَغِي للإِنْسَان أن يبتعد عمَّا يَكُون ذريعة لأداء العِبادَة عَلَى وجه الكسَل،                            |
| أو<br>٤٣٥                                     | يَنْبَغِي للإِنْسَان أن يبتعد عَمَّا يَكُون ذريعة لأداء العِبادَة عَلَى وجه الكسَل، لتَأْخِيرِها عَن وَقْتِها |
|                                               | Δ                                                                                                             |
| ٤٣٥<br>٤٣٥                                    | لتَأْخِيرِها عَن وَقْتِها                                                                                     |
| ٤٣٥<br>٤٣٥                                    | لتَأْخِيرِها عَن وَقْتِها                                                                                     |
| ٤٣٥<br>٤٣٥<br>٤٣٥                             | لتَأْخِيرِها عَن وَقْتِها                                                                                     |
| £٣0<br>£٣0<br>£٣0<br>£٣7                      | لتَأْخِيرِها عَن وَقْتِها                                                                                     |
| £٣0<br>£٣0<br>£٣0<br>£٣7<br>£٣7               | لتَأْخِيرِها عَن وَقْتِها                                                                                     |
| £٣0<br>£٣0<br>£٣0<br>£٣7<br>£٣7<br>£٣٧<br>££• | لتَأْخِيرِها عَن وَقْتِها                                                                                     |

| 133   | يَنْبَغِي للإِنْسَانِ أَنْ يُعلِّل ما يقول                                               |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٤١   | فَضِيلَة صَلَاة العَصْر                                                                  |
| ٤٤١   | قضَاء الصَّلَاة بعد خُرُوج وقتها                                                         |
| £ £ Y | الصَّلَاة الوسطى هي صَلَاةُ العَصْرِ                                                     |
| £ £ Y | الوَاجِبُ أَن يصلوا الصَّلَاة في وقتها بقدر ما يَسْتَطِيعونَ                             |
| £ £ Y | لو أن رجلًا أخَّرَ الصَّلَاة عَن وَقْتِها بلا عذر ثم صَلَّاها فهل تُقْبَلُ منه؟          |
| ११७   | الْأَفْضَلَ فِي صَلَاة الْعِشَاء هو التَّأخيرُ                                           |
| ११२   | جَوَازِ استدُعَاء الْإِمَام للصَّلاة إِذَا تأخَّرَ                                       |
| ११७   | المَرْأَةُ في بيتها هل الْأَفْضَلُ أن تقدِّمَ الصَّلَاةَ أو تؤخِّرَها؟                   |
| ११७   | المَشَقَّةَ تَجْلِبُ التَّيسيرَ                                                          |
| ११७   | كُلَّما وُجِدَ الْحَرَجُ ارتفعَ الْحَرَجُ                                                |
| ٤٤٧   | تسمية الْعِشَاء بالعَتَمَةِ مأخوذةٌ من إعتامِ الأَعْرَابِ بإبلها                         |
| ٤٤٧   | يَنْبَغِي للإِنْسَان إِذَا عَمِل عملًا قد يُلام عَلَيْه أَنْ يُعَلِّل عمله               |
| ٤٤٧   | جَواز خُرُوجِ الإِنْسَانِ إِبَّانِ اغتسَالُه، وإن لم يتنشف                               |
| ٤٤٧   | أَنَّ النَّبِيَّ عَلِيْكِةً كَانَ له شعر يتخذه عَلَى رأسه                                |
| ٤٤٧   | الأَصْل في الأَمْر الوجُوب                                                               |
| ٤٤٨   | شفَقة النَّبِيِّ عَلَى أُمَّتِه                                                          |
| ٤٤٨   | أنَّ للنبيَّ عَلَيْةٍ أنْ يأمُر أمرًا مُطْلقًا بدون استئذان ربِّه                        |
| ٤٤٨   | الإِشَارَة تقوم مقام العبارة                                                             |
|       | بَعْضُ العُلَمَاء يقول: يؤخِرُّ الصَّلَاةَ إِذَا انشغلَ قلبُه بها حضرَ من طعام وشرابٍ أو |

| ٤٥٠ | غيره ولو خرجَ الوَقْتُ                                                                                 |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | أكثرَ أهل الْعِلْم يَقولُون: إنه لا يُعْذَرُ بحُضُورِ العَشاء في تَأْخِيرِ الصَّلَاةِ عن وقتِها،       |
| ٤٥٠ | وإِنَّما يُعْذَرُ بِحُضُورِ العَشاءِ بِالنِّسبةِ للجَماعَةِ                                            |
| ٤٥٠ | هل يلحقُ بالعَشاء والشَّراب وغيرِهما مما تتعلقُ به النفسُ؟                                             |
|     | أن كلُّ ما أشغلَ الإِنْسَانَ عن حُضُور قلبه في الصَّلَاة وتعلقتْ به نفسُه إن كَانَ                     |
| ٤٥١ | مطروبًا أو قلقت منه إن كَانَ مَكْرُوهًا، فإنَّه يتخلصُ منه قبل أن يدخلَ في الصَّلَاة                   |
| ٤٥١ | أنَّ صَلَاةَ الجَمَاعَة تسقطُ عَنِ الإِنْسَان إذا حضر العَشاء وكان يريد أكْلَهُ                        |
| ٤٥١ | المُحافَظَةُ عَلَى ما يتعَلَّقُ بذَاتِ العِبادَة أَفْضَلُ وأَوْلَى بِالْمَرَاعَاة مِمَّا يتعلق بزمنِها |
| ٤٥٢ | الإِشَارَة إِلَى أَهَمِّيَّة الخُشُوع في الصَّلَاة                                                     |
| 807 | الشَّريعَة مَبْنِيَّة عَلَى النُّسْر ومُراعاة الحقوق                                                   |
| 204 | يَجُوز للإِنْسَان إِذَا اشتغل بالطَّعام أنْ يشبع                                                       |
| 204 | رأفة النَّبِيِّ ﷺ بأمته                                                                                |
| ٤٥٢ | المَشَقَّةَ تَجْلِبُ التَّيْسِيرَ                                                                      |
| 204 |                                                                                                        |
| ٤٥٤ |                                                                                                        |
| ٤٥٤ |                                                                                                        |
| 207 | كيف العلاجُ من الوسَاوسِ في الصَّلَاة؟                                                                 |
|     | كيف أَتْفُلُ والنَّاسُ عن يسَاري إِذَا كنتُ مَأْمُومًا مع الجَمَاعَة؟                                  |
|     | نفي الشَّرط هو نفيٌّ للوجود الشَّرعي                                                                   |
|     | هل المُراد بحضرة طعام يشتهيه الإِنْسَان مما هو حلال أو مُطْلقًا؟                                       |

| ٤٥٨ | نَهْي الإِنْسَان عَنِ الصَّلَاة بحضرة الطَّعام                                                        |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٨٥٤ | مُراعَاة الخُشُوع                                                                                     |
| ٤٥٨ | الْخُشُوع هو: حُضُور الْقَلْب، وعدم الالتفات لشَيْءٍ                                                  |
| १०९ | هل يجِبُ عَلَى الإِنْسَان أن يدافِعَ هَذِهِ الوَسَاوس؟                                                |
| १०९ | الخُشُوعَ وَاجِبٌ                                                                                     |
| १०९ | أنَّ الإِنْسَان إذَا كَانَ يدافِعه الأَخْبَثَانِ فإنَّه يقضي حاجتَه أولًا، ثُم يُصلِّي ثانيًا         |
|     | أنه إِذَا حس بدون مدافعة فلا حرَجَ أَنْ يُصلِّي، والضَّابط في هذا ما أثَّر عَلَى                      |
| १०९ | الخُشوع                                                                                               |
| १०१ | مُراعاة حِفظ الصِّحة                                                                                  |
| १२० | أَلَّا يُصلِّيَ وهو يُدافِع الرِّيح                                                                   |
| ٤٦٠ | أَلَّا يُصَلِّيَ وفيه حسَاسيَّة وحكة شَدِيدَة                                                         |
| ٤٦٣ | كل صَلَاة لها سببٌ فلا نَهْيَ عنها                                                                    |
| ٤٦٦ | إِعادَةُ الجَمَاعَةِ لا بَأْسَ بِها في وقتِ النَّهْيِ                                                 |
|     | إِذَا طافَ الإِنْسَانُ بِالْبَيْتِ، فإن منَ السُّنِّةِ أَنْ يُصلِّيَ بعد الطوافِ ركعتَيْنِ خلفَ مَقام |
| ٤٦٦ | ہے ۔ ہو ہو ش                                                                                          |
|     | إِذَا دخلَ يومَ الجُمعةِ والْإِمَامُ يخطُبُ، وكان ذَلِك عند زَوَالِ الشَّمْسِ، فإنَّه يَجُوزُ أنْ     |
| ٤٦٦ | يُصلِّيَ تحيةَ المَسْجِدِ                                                                             |
| ٤٦٦ | يُستثنى من عُمُومِ النَّهْيِ كُلُّ ما له سَبَبٌ                                                       |
| ٤٦٨ | أَوْقات النَّهِي ثَلاثَة                                                                              |
| ٤٦٨ | تَحَرِّى عبد الله بن عَبَّاس رَضَّالِتَهُ عَنْهُا بِنَقْلِ الخَيَرِ                                   |

| ٤٦٨ | أَنَّ الخبرَ يَقْوَى بِتَعَدُّدِ النَّقَلَةِ                                                                      |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٧٠ | أنَّ العامَّ المحمودَ مُقَدَّمٌ عَلَى العامِّ المَخْصُوصِ                                                         |
| ٤٧٠ | العامُّ المحفوظُ غيرُ المُخَصَّصِ أقوى من العامِّ الَّذي يُخَصَّصُ                                                |
|     | بَعْضَ أهل الْعِلْم من الأصوليين، قال: إن النصَّ العامَّ إِذَا خُصِّصَ بَطُلَتْ دَلالتُه                          |
| ٤٧٠ | عَلَى العُمُومِ                                                                                                   |
| ٤٧١ | جَوَاز سَبِّ الكُفَّار                                                                                            |
| ٤٧١ | جَوَاز أَنْ يَحْلِفَ الإِنْسَان دون أَنْ يُستَحْلَفَ                                                              |
| ٤٧١ | يَنْبَغِي للإِنْسَان أَنْ يُسَلِّيَ غيره                                                                          |
| 273 | التَّر تيب بين الصَّلوَات                                                                                         |
| 273 | أَنَّ الفائتة تُصَلَّى جَماعَةً                                                                                   |
|     | إِذَا جاء شَخْصٌ وقد فاتَّتْه صَلَاةُ العَصْر ووجدَ أناسًا يصلونَ صَلَاة المَغْرِب فلْيَدْخُلْ                    |
| ٤٧٣ | معهم بنِيَّةِ العَصْر، فإِذَا صلَّى ثلاثًا وسلَّمَ الْإِمَامُ، قامَ وأتى بالرَّابِعةِ                             |
|     | إِذَا دَخَلَ جَمَاعَةٌ وَالْإِمَامِ يُصلِّي صَلَاة التراويحِ، فهل يدخلونَ مع الْإِمَامِ أم يصلونَ                 |
| ٤٧٣ | وحدَهم جَماعَةً؟                                                                                                  |
| ٤٧٣ | ما السَّببُ في النَّهيِ عَنِ الصَّلاة بعد الصُّبْحِ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ، وبعد العَصْر؟                      |
|     | إِذَا خَافَ أَنْ تَفُوتَه صَلَاة العَصْر ودخل علَيْهم وهم في صَلَاة المَغْرِب فقد يفوته                           |
| ٤٧٣ | التَّرتيب؛ فهاذا علَيْه؟                                                                                          |
|     | أَحْيانًا يجد الإِنْسَان خُرُوجَ ريحٍ، ويحاول أَنْ يُخْرِجَه ولكن لا يَسْتَطِيع وهو متوضئ،                        |
| ٤٧٤ | فهل يَبْطُلُ وُضُوءُه؟                                                                                            |
| ٤٧٤ | أَحْيانًا يجد الإِنْسَان خُرُوجَ ريحٍ، ويحاول أَنْ يُخْرِجَه ولكن لا يَسْتَطِيع وهو متوضئ، فهل يَبْطُلُ وُضُوءُه؟ |
| ٤٧٥ | هل يأثمُ المُصلِّي إذَا تهاونَ في طَرْدِ الوَسواس؟                                                                |

| ٤٧٧ | الوَاجِبُ أَحَبُّ إِلَى الله من التطوعِ                                                  |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٧٧ |                                                                                          |
| ٤٨١ | صَلَاة الجَماعَةِ أفضلُ من صَلَاةِ الفَذِّ بسبعِ وعشرينَ درجةً                           |
| ٤٨٢ | مَشْرُ وعيَّةُ صَلَاة الجَمَّاعَة                                                        |
| ٤٨٢ | أَنَّ صَلَاة الفَلِّ صَحِيحَةٌ                                                           |
| ٤٨٣ | الأَعْمَالُ تتفَاضَل                                                                     |
| ٤٨٣ | تَفَاضُلُ العِبَادات يَكُون بأجناسها، وأنْوَاعها، وأفرادها                               |
| ٤٨٤ | يَتَرَتَّبُ عَلَى تَفاضُل الأَعْمَال تفَاضُلُ العامِل                                    |
|     | مذهبُ أهل السُّنة والجمَاعة أنَّ الإِيمَانَ يزيدُ وينقصُ، خلافًا للمُرجِئة، والخَوَارِج، |
| ٤٨٥ | والمُعتزِلة                                                                              |
| ٤٨٧ | هل هُناكَ تفاضلٌ بين الصَّحَابَة؟                                                        |
| ٤٨٨ | تفاضُلُ الإِيمَانِ، وأنه يزيدُ وينقصُ                                                    |
| ٤٨٨ | هل يقينُ الْقَلْبِ يتفاضلُ أم لا؟                                                        |
| ٤٨٩ | هل في السُّنةِ دَلِيلٌ عَلَى أنَّ الإِيمَان ينقص مع بقاء أصله؟                           |
| ٤٨٩ |                                                                                          |
|     | اختلفتِ الرِّوايَاتُ في فضل صَلَاةِ الجَمَّاعَة، جَاءَت بسبع وعشرين درجةً، وخمس          |
| ٤٩١ | وعشرين درجةً، كيف يَكُون الجمعُ بينهما؟                                                  |
| ٤٩٣ | الاسمُ المَوْصُولُ للعُمُومِ                                                             |
| ٤٩٨ | للملائكة أَعْمَالٌ عَامَّةٌ، وَأَعْمَالُ خَاصَّةٌ                                        |
| ٥٠١ | أنَّ الذَّين تُشْرَعُ لهم الجَمَاعَةُ هم الرِّجال                                        |

|       | إِذَا صَلَّتِ المَرْأَةُ فِي المَسْجِدِ الحرامِ هل تحصلُ عَلَى التَّضْعِيف، فتكُون صَلَاتُها بمِئةِ      |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٠١   | ألف؟                                                                                                     |
| ٥٠٢   | لو أصرتِ المَرْأَة عَلَى أَنْ تصليَ في المَسْجِد، فهل تُرْغَمُ عَلَى الصَّلَاة في الْبَيْت؟              |
| ٥٠٣   | أنَّ الجَمَاعَةَ إِنَّمَا تُشرِعُ فِي المَسْجِد لا فِي الْبَيْت                                          |
| ٤٠٥   | تفاضلُ الأَعْمَال وإنْ كَانَتْ من جنسٍ وَاحِد                                                            |
| ٥ • ٤ | جَوَازُ الصَّلَاةِ فِي السُّوق                                                                           |
| 0 • 0 | حسنُ تعليم الرَّسول ﷺ                                                                                    |
| ٥٠٦   | الحثُ عَلَى تُحسين الوُّضُوء                                                                             |
| ٥٠٦   | الإِشَارَةُ إِلَى أَنَّ الأَعْمَالَ تتفاضل                                                               |
| ٥٠٦   | فَضِيلَةُ الوُّضُوء، فهل التَّيمُّمُ ملحقٌ به إِذَا ناب منابه؟                                           |
| ٥٠٧   |                                                                                                          |
| o • V | أَنَّهُ يَنْبُغِي مقاربة الخُطي لتكثرَ له رِفعةُ الدَّرجات وحطُ السَّيئات                                |
| ٥٠٧   | هل يُشرَع للإِنْسَانِ أَنْ يتعمدَ بُعدَ الْبَيْتِ عَنِ المَسْجِد ليزيدَ الأجر؟                           |
|       | إِذَا خرج مَن تُوَضَّأُ إِلَى المَسْجِد لا يريدُ إلا الصَّلَاةَ وطلبَ الْعِلْم، فهل يثبُتُ له            |
| ٥٠٨   | الْتُواب؟                                                                                                |
|       | هل هذا الثَّواب المذكور عامٌّ يحصُّل لمن ركِب السَّيارة وذهب بها إِلَى المُسجِد، أم                      |
| ٥٠٨   | أن هذا الثَّواب خاصٌّ بمن ذهب ماشيًا؟                                                                    |
|       | إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيِّئَاتِ إِذَا فعلها الإِنْسَانُ عَلَى وجهٍ ناقص، أم لا بُدَّ مِن أنْ |
| 0 • 9 | يفعلَها عَلَى وجهٍ كَامِل؟                                                                               |
| ٥٠٩   | ﴿إِنَّ ٱلْحَسَنَاتِ يُذْهِبُنَ ٱلسَّيِّئَاتِ ﴾، هل هذا مشْرُ وطُّ بالتَّوبة أم تُزِيلها بدون تَوْبَة؟    |
| ٥١٠   | إِثْباتُ الْمَلائِكَة                                                                                    |

| 01 *                              | أنَّ للملائكةِ فضلًا عَلَى بني آدم                                       |
|-----------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| ٥١٠                               | أنَّ المَلائِكَةَ تقول وتفعل ولها إدراكٌ                                 |
| ٥١٠                               | صَلَاة المَلائِكَةِ نوعان                                                |
| o 1 •                             | أنَّ المَلائِكَةَ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ تؤمنُ بالله                      |
| 017                               | المُنافِق: هو الَّذي أظهر الإِسْلامَ وأبطنَ الكفر                        |
| 015                               | هل يلزم وُجُود اللَّام في القَسَم؟                                       |
| 010                               | أنَّ المُنافِقين تثقُل علَيْهم الصَّلَاةُ                                |
| 010                               | أنَّ المُنافِقين يُصلُّونَ لكن بثِقَل                                    |
| ك                                 | أنَّ مَن ثقُلَتْ علَيْه الصَّلَاةُ؛ فإنَّه مشابهٌ للمُنافِقين في ذَلِ    |
| نعلَها، أفلا يَكُون مجاهِدًا؟ ١٥٥ | إِذَا ثُقُلتِ الصَّلَاةُ عَلَى الإِنْسَان ولكنَّه جاهد نفسَه حَتَّى ف    |
| نَهنَه                            | من وجد في قلبه ثِقَلًا في الصَّلَاة؛ فعلَيْه أنْ يصححَ إيما              |
| ذَا لمْ يجِدْ فرصةً للرِّياء١٥    | أنَّ كلَّ مَن كَانَ يفعلُ الشَّيْء رِياءً؛ فَسَوْفَ يُثْقَلُ علَيْه إِذَ |
| 017                               | فَضِيلَةُ حُضُورِ صَلَاةِ العِشَاء والْفَجْرِ                            |
| 017                               | أنَّ الْمُنافِقين إنَّما يسعون لمصالحهم الذَّاتية                        |
| 710                               | حِرصُ النَّبِيِّ ﷺ عَلَى أداء الصَّلَاةِ في جَماعَة                      |
| o \ V                             | الوعيدُ عَلَى مَن تخلف عَنِ الجَمَاعَة                                   |
| ف عن صَلَاة الجَمَاعَة، مِنْ      | أنَّه يَجُوز للآمر بالمعروف والنَّاهي عَنِ المنكر أن يتخل                |
| o \ V                             | أَجْلِ الْقِيَامِ بمهمتِهأ                                               |
|                                   | أنَّه يُجِب حُضُورِ الجَمَاعَةِ في المَسَاجِد                            |
| نِ بِالنَّارِ؟٧١٥                 | هل يَجُوز في الشَّريعَة الإِسْلاميَّةِ أنْ يُعَزَّرَ أحدٌ بالإحراةِ      |

|       | إِذَا لمْ يندفعِ الْأَذَى إلا بالإحراق، كإنْسَانِ عندَه نملٌ آذاه، ولمْ يتمكنْ مِن رفع   |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۱۵   |                                                                                          |
| 019   | أنَّ الثَّوابَ أو العِقابَ أمرُه عَظِيمٌ                                                 |
| 0 7 7 | هل التَّخَلُّفُ عن صَلَاة الجَهَاعَة كَبِيرَةٌ؟                                          |
| 077   | الخطاب في قولِه: «لَأَتُوهُمَا وَلَوْ حَبُوًا» هل هو للمُنافِقين فقط أم للمؤمنين كذَلِك؟ |
| 0 7 7 | هل هُناكَ فرق بين الحَبُو والزَّحف؟                                                      |
| 0 7 7 | أنَّه لا يَجُوز للمَرْأَةِ أَنْ تَخْرَجَ إِلَى المَسْجِد بغير استئذان زوجها              |
| ٥٢٣   | جَوَازُ خُرُوجِ المَرْأَةِ إِلَى المَسْجِد                                               |
| ٥٢٣   | أنَّ للرَّجلِ الَّوِلايةَ عَلَى المَرْأَة                                                |
| ٥٢٣   | أنَّه لو استَأذنَتِ المَرْأَةُ زوجَها أنْ تخرجَ إِلَى غيرِ المَسْجِدِ فله أنْ يمنعَها    |
| ٥٢٢   | لا يَجُوز للزُّوجِ أَنْ يمنعَ زوجتَه من صلةِ أقاربِها، ما لمْ يَخْشَ إفسَادَهم إياهَا    |
| ٥ ٢ ٤ | أنَّه لا يَجُوز للرجل أنْ يمنعَ زوجتَه مِن الخُّرُوجِ إِلَى المَسْجِد                    |
| 0 7 2 | شِدَّةُ غَيْرةِ عبدِ اللهِ بنِ عُمَرَ عَلَى حديثِ رَسُولِ اللهِ ﷺ                        |
| 0 7 8 | و جُوبُ استعمالِ الأدبِ مع كَلَامِ رَسُولِ اللهِ ﷺ                                       |
| ٥ ٢ ٤ | أَنَّه لا يَجُوز أَنْ نمنعَ إماءَ اللهِ بيتًا مِن بُيوتِ الله                            |
| 0 7 0 |                                                                                          |
| 0 7 0 | أَنَّ الرَّجَلَ له أن يمنعَ زوجتَه من الخُرُوجِ إِلَى غير المَسْجِد                      |
|       | هل تلحقون المَدَارِس بالمَسَاجِد أو بغيرها بمَعْنَى هل للإِنْسَان أن يمنعَ زوجتَه من     |
| 0 7 7 | الدِّراسة أو لا؟                                                                         |
| ۲۲٥   | بيانُ علةِ الحُكْم في تعبيرِ النَّبِيِّ ﷺ: «إمَاء اللهِ مسَاجِدَ اللهِ»                  |

| ۰۳۰      | المُحافَظَةُ عَلَى الرَّواتب                                                                                  |
|----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۰۳۱      | رحمةُ اللهِ تَعالَى بعبادِه، حيثُ شُرِعَ لهم مِن النَّوافِلِ ما تُكَمَّلُ به الفَرائِض                        |
| ۰۳۱      | يَنْبَغِي أَنْ تَكُونَ النَّوافِلُ فِي الْبَيْتِ                                                              |
| ۰۳۱      | تخفيفُ ركعتَيِ الْفَجْر                                                                                       |
| ۰۳۰      | لو أنَّ الإِنْسَانَ تَعَمَّدَ بلا عُذْرٍ، فترك سُنةَ الظُّهرِ قبلها، أيقضيها؟                                 |
| ۰۳٥      | لو ترك إِنْسَانٌ هَذِهِ الرَّواتب ولم يُصَلِّها إطلاقًا، فهل يَأْثَمُ؟                                        |
| ۰۳۰      | هل تجوزُ الجَمَاعَةُ في النَّوافِل؟                                                                           |
| ۰۳٦      | حِرْصُ ابنِ عمر رَضَالِلَهُ عَنْهُا عَلَى تَعَلُّمِ الشَّرْعِ                                                 |
| ۰۳٦      | أنَّ الْأَفْضَلِ أَنْ يُصَلِّيَ الإِنْسَانُ الرَّواتِبَ في بيَتِه                                             |
| ۰۳٦      | أنَّ الرَّاتِبةَ قبل الظُّهر رَكْعَتان                                                                        |
| ۰۳۷      | إِثْبات راتِبة الجُمعة                                                                                        |
| ٳۜؖڵ     | الجمعُ بين قَوْله «إِذَا صَلَّيْتُمُ الجُمْعَةَ فَصَلُّوا بَعْدَهَا أَرْبَعًا»، وبين قَوْله: «لَا يُصَلِّي إِ |
| ۰۳۷      | ركْعَتَيْنِ»                                                                                                  |
| ۰۳۹      | شدةُ تعاهدِ النَّبِيِّ عَلَيْكَةً للنَّوافل                                                                   |
| ۰۰۰ ۹۰۰۰ | أنَّ النَّبِي ﷺ أتقى النَّاسِ لله                                                                             |
| ۰۳۹      | أنَّ الأَعْمَالَ تتفاضلُ في ذاتها وفي الاستعداد لـها                                                          |
| ٥٤٠      | جَوَازُ المفاضلةِ بين ثَوَابِ الدُّنيا وتَوَابِ الآخِرَة                                                      |
| ٥٤٠      | أَن سُنَّةَ الْفَجْرِ خيرٌ من الدُّنيا وما فيها                                                               |
| ٥٤٠      | خصائصُ ركعتَي الْفَجْرِ أي سُنَّة الْفَجْرِ                                                                   |
|          | الأَذَانُ فِي اللُّغة: الإعلان                                                                                |

| ٥٤٣   | العَمَل بالرُّؤيا جائزٌ عَلَى الْقَوْل الرَّاجِع بشُّرُوط                                              |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤ ٤ ٥ |                                                                                                        |
| ० ६ ६ | لا أَذَانَ لَصَلَاةٍ قبل دخُولِ وقتها أبدًا                                                            |
| ०६०   | أنَّ ما اختلفتْ ألوانُه مِن السُّنةِ فإنَّه يُعمل بِهَذَا تارةً وبِهَذَا تارة                          |
| 00 •  | هل الأَمْرُ بالصِّفةِ أمرٌ بالأَصْل؟                                                                   |
| 007   | رجلٌ لم يدركِ صَلَاةَ الجَمَاعَةِ وصلَّى في بيته، هل يجب علَيْه أَنْ يُؤَذِّنَ؟                        |
| 007   | جَوَازُ حذفِ الفَاعِلِ للعلمِ به                                                                       |
| 007   | الفرقُ بين الأَذَانِ والْإِقَامَةُ                                                                     |
| 004   | أنَّ الإعلامَ بالْقِيَام للصَّلاةِ يُسمَّى إِقَامَة، وبدخُول الوَقْتِ يُسمَّى أَذَانًا                 |
| 001   | استعمال الوِقايةِ مِن الحَرِّ ونحوِه                                                                   |
| 00/   | لِلْعُلَمَاءِ فِي تأثيرِ الأَسْبابِ ثَلاثَةُ أَقْوَال                                                  |
| ٥٥٥   | اتخاذُ القبةِ مِن جلودِ الأنعام                                                                        |
| ٥٦٠   | جَوَازُ استخدامِ الأحرار                                                                               |
| ۰۲۰   | جَوَازُ إعانةِ المُتوَضئ                                                                               |
|       | أنَّ الشَّيَّءَ الْمُشترَكَ إِذَا لم يُقَدَّرْ فيه نصيبُ كلِّ وَاحِدٍ مِن المشتركينَ؛ فللإِنْسَانِ أنْ |
| ٥٦٠   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                  |
| ٥٦.   | جَوَازُ لُبسِ الأحمر                                                                                   |
| ٥٦'   | يوجد الآن ألبسةٌ حُمْرٌ يلبَسُها بَعْض النَّاس فهل تدخل في النَّهي؟١                                   |
| ٥٦'   | أنَّ النَّبِي ﷺ كَانَ يرفع ثَوْبَه حَتَّى يُرى بياضٌ سَاقيه                                            |
| ٥٦١   | أنَّ السَّاقَ ليست مِن العَوْرَةأ                                                                      |

| 770 | أَنَّه يَنْبَغِي للراوِي والمخبِر أنْ يذكرَ ما تتأكدُ به روايتُه وخبرُه                                         |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 770 | جَوَازُ وُضوءِ الرَّجلِ بحضرةِ النَّاس، لَا سِيَّما إِذَا كَانَ قدوةً حَتَّى يَقتديَ النَّاسُ به                |
| ۳۲٥ | إِثْباتُ الأَذَانِ وأنَّه لا بُدَّ مِنه                                                                         |
| ۳۲٥ | هل يجب علَيْنا إِذَا دخلنا بيوتَنا أَنْ نَتَسَوَّكَ أُولَّ ما ندخل؟                                             |
| ०७१ | أنَّ الْمُؤَذِّنَ يلتفتُ يَمِينًا وشِمالًا عند الحَيْعَلَتَيْنِ                                                 |
| ०२१ | أَنَّ إِقَامَةَ الصَّلَاةِ مِن أسبابِ الفلاح                                                                    |
| 070 | اسْتِحْبَابُ الصَّلَاةِ إِلَى سُترة                                                                             |
|     | أَنَّ الْمُسَافِرَ يُشرع له أَنْ يُصَلِّيَ الظُّهر ركعتَيْن من وقت خُرُوجه من بلده إِلَى أن يرجعَ               |
| ٥٦٥ |                                                                                                                 |
| ٥٦٧ | أنَّ الْمَسَافِرَ إِذَا وصل إِلَى بلده وجب علَيْه الإتمام                                                       |
| ٥٦٧ | إن الإقبال إِلَى الصَّلَاة نوعان                                                                                |
| ०२९ | شُرُوط الأَذَانشُرُوط الأَذَان                                                                                  |
| ٥٧٣ | جَوَاز اتخاذ مُؤَذِّنَيْن                                                                                       |
|     | أَن اتخاذَ الْمُؤَذِّنَيْنِ إِنَّمَا يُشْرَعُ فيما إِذَا كَانَ كلُّ وَاحِدٍ منهما يُؤَذِّنُ فِي وقتٍ غير الَّذي |
| ٥٧٣ | يُؤَذِّنُ فيه الآخرُ                                                                                            |
|     | أنه يَنْبَغِي فِي رَمَضَان أن يُتَّخَذَ مُؤَذِّنانِ، أَحَدهُما للإعلام بقرب الْفَجْر مِنْ أَجْلِ أن             |
| ٥٧٣ | يتسحَّرَ النَّاس، والثَّانِي للإعلام بطُلُوع الْفَجْر                                                           |
| ٥٧٣ | أنَّ الأكلَ والشربَ مُبَاحٌ إِلَى أن يُؤَذِّنَ مَن يُؤَذِّنُ عند طُلُوعِ الْفَجْر                               |
| ٥٧٤ | أنه لا يُؤَذَّنُ للفَجْر حَتَّى يطلعَ الْفَجْر في رَمَضَانَ وغير رَمَضَان                                       |
| ٥٧٤ | يجب الْعَمَلُ بقول الْمُؤَذِّن                                                                                  |

| ۰۰۰ ۲۷ | اسْتِحْبَابِ مُتابِعة المؤذَن                                                            |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۰۷۷    | أنَّ الإِنْسَان إِذَا لم يَدْرِ ماذا يقول المُؤَذِّن لبُعدِه، فإنَّه لا يُؤمَر بالمتابعة |
| ۰۷۹    | أنَّ المتابعة في الأَذَان فقط لا في الإِقَامَة                                           |
| ٥٨١    | الكَعْبَة أُولَ بيت وُضِعَ للنَّاس                                                       |
| ٥٨٢    | يُستثنَى من كون القِبْلَة شرطًا لصِحَّة الصَّلَاة أمور                                   |
| ٥٨٥    | كيف يستدلُّ الإِنْسَانُ عَلَى القِبْلَة؟                                                 |
| ٥٨٧    | جَوَاز صَلَاة النَّافلة عَلَى الرَّاحلة                                                  |
| ٥٨٧    | التَّسهيل عَلَى الأمة في النَّفل                                                         |
| ٥٨٧    | أنه لا تُصَلَّى النَّافلةُ عَلَى الرَّاحلة إلا في السَّفر                                |
| ٥٨٧    | أن قِبْلَةَ الْمُسَافِر في النَّافلة جِهَةَ سيرِه                                        |
| ٥٨٩    | الثَّناءُ عَلَى عبد الله بن عمر في تطبيقه السُّنة                                        |
| ٥٨٩    | ذكرُ ما يَثْبُتُ به الحُكم؛                                                              |
| ٥٨٩    | الفرق بين النَّفل والفَرض                                                                |
| ٥٨٩    | أنَّ الوِتْر لَيسَ بوَاجِبأنَّ الوِتْر لَيسَ بوَاجِب                                     |
| ٥٨٩    | أنَّ الأَصْل تسَاوِي الفَرض والنَّفل في الأَحْكَام                                       |
| ٥٩٢    | قبولُ خبر الْوَاحد، لكن بِشَرْط أن يَكُون عَدْلًا                                        |
| ٥٩٣    | وُجُوبِ الأَمْرِ بالمعروف، والنَّهي عَنِ المنكر                                          |
| ٥٩٣    | إِثْبات نزول القُرْآن                                                                    |
| ٥٩٣    | أُنَّ القُرْآن كَلَامُ اللهأُنَّ القُرْآن كَلَامُ الله                                   |
|        | أَنَّ القُرْ آنَ يتجدَّدُ نز ولُهأَنَّ القُرْ آنَ يتجدَّدُ نز ولُه                       |

| إِثْبات علو الله                                                                                           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| أنَّ الأَصْل في الأَمْر الوُّجُوبِ                                                                         |
| فَضِيلَةُ الْبَيْتِ العَتِيقِ، وأنه جديرٌ بأن يستقبلَه الإِنْسَان حالَ صَلَاتِه ٩٤٥                        |
| أن من استقبل القِبْلَة خَطَأً بعد استكمال ما يجب من الاجتهاد، فإنَّه لا إِعادَة علَيْه . ٥٩٥               |
| أنَّ الحَرَكَة لَمْسْلَحَة الصَّلَاة لا تؤثر، بل هي مَأْمُور بها                                           |
| الحركاتِ في الصَّلَاة تنقسمُ إِلَى خَمْسَةِ أَقْسَام: واجِبة، ومُسْتَحَبَّة، ومُباحة، ومحرَّمة،            |
| ومَكْرُوهَة٥٥٥                                                                                             |
| الحَرَكَةُ فِي الصَّلَاةَ تَكُونُ وَاجِبَةً إِذَا تُوقَفَ عَلَيْهَا فَعَلُ وَاجِبٍ أَو اجتنابُ محرَّمِ ٥٩٥ |
| تَكُونُ الْحَرَكَةُ مُسْتَحَبَّةً إِذَا توقَّفَ علَيْها فِعْلُ مُسْتَحَبًّ أَو تَرْكُ مَكْرُوهِ            |
| تَكُونَ الْحَرَكَةُ حرامًا إِذَا كَثُرَتُ وكانتْ متواليةً من غيرِ ضرورةٍ ٩٦٥                               |
| الحَرَكَة المَكْرُوهَة: هي الحَرَكَة اليسيرة لغير حاجة ولا ضرورة ٩٧٥                                       |
| الحَرَكَةُ الْمُبَاحةُ: هي الحَرَكَةُ اليسيرةُ لحَاجَةٍ، أو الكَثِيرَةُ لضرورةٍ ٩٧٥                        |
| حَرَكَةُ الْقَلْبِ مِحْلَةٌ بِالصَّلَاة، لكنها ليستْ مِحْلَةً بصحتها٥٩٨                                    |
| أنه لا بَأْسَ أَن يتحرك النَّاس جَماعَةً حَتَّى يَكُون الْإِمَام في مكان المَأْمُوم ٩٨٥                    |
| الاجتهاد في التَّوَجُّه إِلَى جِهَة القِبْلَة                                                              |
| أن اسْتِقْبَال الجِهَة كافٍ في سُقُوط الوَاجِب                                                             |
| هل يَجُوز أن يُصلِّي المَأْمُومُ أمام الْإِمَام لَضِيقِ المَسْجِد؟                                         |
| مذهب الخَوَارِج وأكثر المتكلمين من المُعْتَزِلَة والأشعرية يرون أنه لا يُحْتَجُّ في                        |
| العقائد بخبر الآحاد                                                                                        |
| متى وجب اسْتِقْبَالُ الكَعْبَةِ، قبل الهجرة أو بعد الهجرة؟                                                 |

| فقد صحَّ اسْتِقْبَاله ٢٠١ | أنَّ الإِنْسَان لو صلَّى في جوف الكَعْبَة مُتَّجِهًا إِلَى أحد الجهات                        |
|---------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦٠١                       | الصَّلَاة بدون اسْتِقْبَال القِبْلَة لا تصحُّ إلا في ثَلاثَة مواضع                           |
| ٦٠٢                       | دِقَّةُ تعبيرِ الصَّحَابَة رَضَاًلِلَّهُ عَنْهُمْ                                            |
| ٦٠٢                       | أن للأمة الإِسْلاميَّة قِبْلَةً سَابِقةً وقِبْلَةً لاحقةً                                    |
| یُه                       | المُسْجِدُ الأقصى لَيسَ بحرمِ لكنه مَسْجِدٌ مُعَظَّمٌ تُشَدُّ الرِّحال إِلَ                  |
| ٦•٤                       | أنَّ من عَادَة السَّلف اسْتِقْبَالَ آل الشَّرف، والْعِلْم، والجاه                            |
| ٦٠٤                       | جَوَاز الصَّلَاة عَلَى الحمار                                                                |
| ٦٠٤                       | الجمار طاهرٌ، لكن بوله وروثه نجِسَانِ                                                        |
| ٦٠٥                       | حِرْصُ السَّلْفِ عَلَى الْعِلْمِ                                                             |
| ٦٠٥                       | الاسْتِدْلال بأفْعَال الرَّسول عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ                              |
| ٦٠٥                       | الأَصْلُ عدم الخصوصية                                                                        |
| ٦٠٦                       | إطلاق الْفِعْل عَلَى الجِنس                                                                  |
| ٦٠٧                       | حِرْصُ أنسٍ رَضَيَالِيَّهُ عَنْهُ عَلَى اتِّباعِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ |
| ٦٠٧                       | أنه إِذَا أمكنُ الاسْتِدْلال بها لا مِرَاءَ فيه فهو أولى                                     |
| ليل؟                      | إِذَا أردنا الاسْتِدْلال بما لا مِراءَ فيه، فهل نأتي بالإجماع قبل الدَّ                      |
| ۲۰۷                       | أنَّ الأَصْل في العِبادَة التَّوقيف                                                          |
|                           | مَشْرُ وعيَّةُ الصُّفوف في صَلَاة الجَمَاعَة                                                 |
| ٠١٠                       | يَجِبُ تَسْوِيَةُ الصَّف                                                                     |
|                           | أن تَسْوِيَةَ الصَّف من تمام الصَّلَاة                                                       |
|                           | أَنَّ النَّبِيِّ عَلِيلَةٍ إِذَا ذَكر الحُكْمَ ذَكر تعليلَه                                  |

| 717 | أن تَسْوِيَةَ الصَّف مسؤوليةُ الجميع                                                       |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | أنَّ المسوَّولية في تَسْوِيَة الصَّف تقع قبل كل شَيْء عَلَى الْإِمَام وأنه من السُّنة أنَّ |
| 718 | الْإِمَام يباشر التَّسوية بنفسه                                                            |
| 718 | أنَّ التَّسوية يجب أن تَكُون تامةً، كما تُسوَّى القِداح                                    |
| 710 | أنَّ الْإِمَام لا يكبر للصَّلاة، حَتَّى يرى أنَّ الصُّفوف قد استوت                         |
| 710 | أنَّ الْمُسَاوَاة تَكُون في أَعْلَى القدم، وفي أَعْلَى البدن، وفي أَسْفل البدن             |
| 710 | هل التَّسوية بأطراف الأصابع أم بأطراف الأعقاب أم ماذا؟                                     |
| 710 | أنه يَنْبَغِي للإِنْسَان في مقام الزَّجر أن يصوغ الحَدِيث بها يوجب الانتباه                |
| ٦١٨ | تَعَظِيمُ الصَّحَابَةِ لرَسُول الله -صلَّى اللهُ علَيْه وعلَى آلِه وسلَّم                  |
| ٦١٨ | جَوَاز دعوة المَرْأَة للرَّجل الأجنبي عنها                                                 |
| 719 | تواضع النَّبِيِّ عِيْكِيَّةٍ                                                               |
| 719 | أَنَّ النَّبِيَّ عَلِيْكُ كَانَ يزورُ أَصْحَابَه                                           |
|     | أنه يَنْبَغِي لمن أجاب الدَّعوة، وكان سهلًا بأيدي النَّاس أن ينوِي بذَلِك اتباع            |
| 719 | النَّبِيّ -صلَّى اللهُ علَيْه وعلَى آلِه وسلَّم                                            |
| 719 | الأَمْر إِذَا جَرَّ مَفسدةً، يُتْرَكُ                                                      |
| ٦٢. | رُبَّ مَفْضُولٍ يَكُونُ أَفْضَلَ                                                           |
| ٦٢. | إِذَا كَانَ إِمَام ومَأْمُوم فقط فهل يتأخر المَأْمُوم قليلًا؟                              |
| 771 | جَوَاز الصَّلَاة عَلَى الحُصُر                                                             |
| 777 | أَن أَنُس بن مَالِكٍ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ كَانَ غلامًا أديبًا لَبِيبًا                      |
| 777 | اتخاذ الاحْتِيَاطِ                                                                         |

| من غير الأَرْض ٦٢٢                     | الرَّدُّ عَلَى الرَّافضة الَّذين يدَّعون أنه لا يَجُوز السُّجُود عَلَى شَيْء       |
|----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢٢٢                                    | جَوَاز مُصافَّة الصَّبي                                                            |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | أنَّ المَرْأَة تَكُون خلف الرَّجل ولو كَانَتْ من مَحارمه                           |
| ۳۲۳                                    | إيهاءِ الشَّرعِ إِلَى عَدَمِ الاختلاطِ بين الرِّجالِ والنِّسَاء                    |
| 377                                    | جَوَاز الصَّلَاة خلفُ الصَّف إِذَا وجدتَ الصَّف تامًّا                             |
| 378                                    | محاذير الجَذْبِ من الصَّف في الصَّلاة                                              |
| ۲۲۲                                    | جَوَاز الجَمَاعَة في النَّفل                                                       |
| خ                                      | جوَازُ وصف الإِنْسَان بها يدُلّ عَلَى ضعفه، بِشَرْط ألَّا يتأثَّرَ بذَلِك          |
| ٧٢٢                                    | المكافأة عَلَى صُنع المعروف                                                        |
| ۷۲۶                                    | الرَّدُّ عَلَى الرَّافضة الَّذين يَسْجُدُونَ عَلَى حائل غير الأَرْض                |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | هل يَجُوز السُّجُود عَلَى شَيْء مُتَّصِل كالشِّماغ، أو العِمامة؟                   |
| 779                                    | جوَاز بَيْتُوتَة الإِنْسَان عند الرَّجُل وأهله إِذَا كَانَ من محارم المَرْأَة      |
| ٠٣٠                                    | حُسْن خلُق النَّبِيِّ -صلَّى اللهُ علَيْه وعلَى آلِه وسلَّم                        |
| ٦٣٠                                    | مَشْرُوعيَّة صَلَاة اللَّيل                                                        |
| ٦٣٠                                    | أنَّ المَشْرُوع في المَأْمُوم الْوَاحد أنْ يَقِفَ عن يَمِين الْإِمَام              |
| ٦٣٠                                    | جَوَاز الصَّلَاة نفلًا جَماعَة                                                     |
| ١٣١                                    | أنَّ قيام المَأْمُوم عن يسَار الْإِمَام لَيسَ حرامًا                               |
| ٦٣١                                    | جوَاز الحَرَكَة لإِقَامَة الصَّف، وأنها مِن الأُمُور المَشْرُوعَة                  |
| ٦٣١                                    | تفضِيلُ يَمِين الْإِمَام عَلَى يسَاره                                              |
| ٦٣٤                                    | الوَاجِب عَلَى الْإِمَامِ أَنْ يُصَلِّيَ بِالنَّاسِ عَلَى وَفْقِ السُّنة ما استطاع |

| <b>ጘ</b> ጞ٦                         | ارتباط صَلَاة المَأْمُوم بصَلَاة الْإِمَام                                               |
|-------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦٤٤                                 | مَشْرُوعيَّةُ تعيين الْإِمَامِ                                                           |
| ٦٤٤                                 | وُجُوبِ الْائْتِمَامِ به؛ لِقَوْلِه: «لِيُؤْتَمَّ بِه»                                   |
| ٦٤٤                                 | النَّهي عَنِ الاخْتِلَاف عَلَى الْإِمَام                                                 |
| ٦٤٥                                 | الْمُبادَرَةُ بِالْمُتابِعةِ                                                             |
| لِدة، فلا تصحُّ ٦٤٥                 | أَنَّه لو كَبَّر للإِحْرَام قبل أن يُتِمَّ الْإِمَامُ التَّكَبِيرَة فصَلَاتُه غير مُنعةِ |
| ٦٤٦                                 | إِذَا ركع الْإِمَام فإنَّنا نُبادِر بالرُّكُوع                                           |
| ٦٤٦                                 | إِذَا رِكَعْنا قبل رُكُوعِ الإِمامِ فالصَّحيحِ أنَّ الرَّكعة لا تصحُّ                    |
| 787                                 | أنَّ المَأْمُوم لا يُسَمِّع -أي لا يقول سمع الله لمن حمده                                |
| 787                                 | لا بُدَّ من الْقَوْل فيما ينطقُ به                                                       |
| قِيَام ٦٤٧                          | إِذَا صلَّى الْإِمَام جالسًا فإننا نُصلِّي جلوسًا ولو كنا قادرين عَلَى الْـ              |
| ٦٤٨                                 | أنَّ الْإِمَام إذَا صلَّى جالسًا صلَّى المَأْمُوم جالسًا                                 |
| ٦٥٠                                 | في الرُّكُوع والسُّجُود لو صلَّى الْإِمَام بالإيهاء؛ فهل نومع؟                           |
| بط؟١٥١                              | مَن صلَّى في بيته لكَوْنه لا يَسْتَطِيع الذَّهاب إِلَى المَسْجِد؛ فما الضَّا             |
| ٦٥٢                                 | جَوَازُ الصَّلَاة جالسًا للعُنْر                                                         |
| 707                                 | العمَل بالأَصْل ما لم يوجد مُغَيِّرٌ                                                     |
| 707                                 | جَوَاز الإِشَارَة بما يُفْهَم حالَ الصَّلَاة                                             |
| عِلَّتُه أَنْ يُبَيِّنَ ذَلِك . ٢٥٢ | يجب عَلَى الْإِمَام إِذَا صنَعَ ما لا تتحَمَّله العقول، أو ما لا تُدْرَى ع               |
|                                     | لَا حَرَجَ فِي أَنْ يُزكَّى مَن كَانَ مَعْلُومِ الزَّكاة؛ وتؤخذ تزكيته لتأكي             |
| ٦٥٦                                 | مَشْرُوعيَّة تسميع الْإِمَام                                                             |

|     | أنَّ تحقيق المتابعَة ألَّا تنتقلَ مِن ركن إلَى آخر، حَتَّى يصلَ إِمَامُك إلَى الرُّكن الَّذي    |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 707 | يَلِيه                                                                                          |
| 707 | العِبْرَة بالفِعْل لا بالْقَوْل                                                                 |
| 707 | حُسْنُ مُتابِعَة الصَّحَابَة رَضِّالِلَّهُ عَنْهُمْ                                             |
| 707 | جَوَاز توكيد الْقَوْل بها يؤيده                                                                 |
| 709 | مَشْرُ وعيَّة التَّأمين عَلَى قِراءَة الفَاتِحَة                                                |
| 709 | مَشْرُ وعيَّة الجهر بالتَّأمين                                                                  |
| 709 | أنَّ لله ملائكة يشاركون المُؤمِنينَ في الصَّلَاة                                                |
| 771 | لَيسَ الحُكم بالصِّحة عَلَى الحَدِيث بمُجَرَّد صحَّة ظَاهِر السَّنَد                            |
| ٦٦٣ | مِن سُنن الصَّلَاة عند بَعْض العُلْمَاء                                                         |
| ٦٦٤ | مَشْرُوعيَّة صَلَاة الجَمَاعَة                                                                  |
| ٦٦٥ | أنَّ الْإِمَام يُصلِّي للنَّاس لَا لنَفْسه                                                      |
| ٦٦٥ | وُجُوبِ التَّخفيفِ عَلَى الْإِمَامِ إِذَا كَانَ يُصلِّي للنَّاسِ                                |
| ٦٦٥ | هل ضَابِط التَّخفيف أن يفعل ما يناسب الجَهَاعَة ولو كَانَ خِلَاف السُّنة؟                       |
| 777 | حُسْن تَعْلِيم الرَّسُول عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ                                       |
|     | القَاعدة العَامَّة فيمن ولَّاه الله عَلَى أحد أن يقتديَ بالأضعف، ما لم يُخِلُّ ذَلِك            |
| 777 | بشَيْءٍ مِن العِبادَة                                                                           |
|     | لو كَانَ المَّامُومُون يرغبون التَّطْوِيل؛ فلا حرَجَ عَلَى الْإِمَام أَنْ يطيلَ، ما لم يكن فيهم |
| 777 | ضَعِيفٌ، أو سقيمٌ أو ذو حاجة                                                                    |
| 777 | الحُكم يَدُور مع عِلَّته وُجُودًا وعدمًا                                                        |

|                                              | أنَّ الإنسَانَ إِذَا طرأَتْ له الحَاجَة، وكان يريد أن يُطيلَ الصَّلَاة؛ فلا بَأْسَ أنْ           |
|----------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 777                                          | يُخْفَقُها                                                                                       |
| 777                                          | لو طَرَأً عَلَى الْمَأْمُوم ما يَقْتَضِي أن ينفرِ دَ عَنِ الْإِمَام ويذهبَ إلَى حاجته فلا بَأْسَ |
| 777                                          | جوَاز التَّطويل في الصَّلَاة                                                                     |
| 777                                          | أنَّ الأحْكَامَ تختلفُ بحسب الأَحْوَال                                                           |
| 777                                          | حُسْنُ تَعْلِيمِ النَّبِيِّ عَيْكِا وتنزيلُه للأشياء منازلها                                     |
| ٦٧٠                                          | جَوَاز التَّأْخر عن صَلَاة الجَمَاعَة لتطويل الْإِمَام                                           |
| ٦٧٠                                          | صر احة الصَّحَابَة رَضَّالِلَّهُ عَنْهُمْ                                                        |
| ٦٧٠                                          | جَواز التَّأخر عن صلاة الجَهَاعَة إذَا كَانَ الْإِمَام يَخفف تخفيفًا يُحِلُّ بوَاجِب الصَّلَاة   |
| 777                                          | جَوَاز شِكَاية الْإِمَام إِذَا خرج عن مُقْتَضَى السُّنة                                          |
| 777                                          | جَواز الغضب عند الموعظة                                                                          |
|                                              |                                                                                                  |
|                                              | أَنَّ الغضَب إِذًا كَانَ لا يمنع التَّصَوُّر، فلا بَأْسَ أن يتحدث الإِنْسَان فيه حالَ            |
| 777                                          | أنَّ الغضَب إِذَا كَانَ لا يمنع التَّصَوُّر، فلا بَأْسَ أن يتحدث الإِنْسَان فيه حالَ غضبِه       |
| 7 <b>V</b> ۲                                 | غضبِه                                                                                            |
|                                              | غضبِهالغضب يتفَاوت شدةً وسُهُولَةً                                                               |
| 777                                          | غضبِه الغضب يتفَاوت شدةً وسُهُولَةً الغضب ينقسم إلَى ثَلاثَة أَقْسَام: غَايَة وبداية ووسط        |
| 7 <b>~</b> 7<br>7 <b>~</b> 7<br>7 <b>~</b> 7 | غضبِه                                                                                            |
| 7VY<br>7VY<br>7VY                            | غضبه                                                                                             |
| 7V7<br>7V7<br>7V7<br>7V7                     | غضبه الغضب يتفَاوت شدةً وسُهُولَةً                                                               |

| 770          | كل عِبادَة لا بُدَّ فيها من أمرَيْن                                                                     |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦٧٨          | الشُّكوت يُطْلَق عَلَى معنيَيْنِ                                                                        |
| ۱۸۲          | إثْبَات التَّكبير للصَّلاة                                                                              |
| ገለ۲          | أنَّ الصَّلَاةَ لَيسَ في أيِّ ركنٍ منها سكوت                                                            |
| ٦٨٤          | حرصُ الصَّحَابَةِ رَضَالِلَهُ عَنْهُمْ عَلَى معرفة هَدْيِ النَّبِي ﷺ                                    |
| ٦٨٤          | حُسْنُ خُلُقِ النَّبِيّ -صلَّى اللهُ علَيْه وعلَى آلِه وسلَّم                                           |
| 3 ۸ ۲        | جَوَازُ فِداءِ النَّبِيِّ عَيْكُ بِالأبِ والأم                                                          |
| <b>ገ</b> ለ ٤ | أنَّ السُّكوتَ يُطلق عَلَى عدم الجهرِ وإنْ كَانَ هُناكَ نطق                                             |
| ገለ٤          | هل يُوصف اللهُ بالسُّكوت؟                                                                               |
| ٥٨٢          | أنَّ المَشْرُوعَ في الاسْتِفْتَاحِ الإسرارُ حَتَّى في الصَّلَاةِ الجَهْريَّة                            |
| ٥٨٢          | أنَّ المَشْرُوعَ للإِمَامِ أنْ يجهرَ بالتَّكبير                                                         |
| ٥٨٢          | أنَّ النَّبِي ﷺ كغيرِه محتاجٌ إِلَى مَغْفِرَة الله                                                      |
| ٦٨٥          | أنَّ النَّبِي ﷺ قد يُخطئ، فلَيسَ معصومًا مِن الخَطأ، ولَيسَ معصومًا مِن الذُّنوب                        |
| ገለገ          | م و بر و                                                                                                |
| ገሊገ          | حِرصُ النَّبِيِّ ﷺ عَلَى أَنْ يُنقَّى مِن الذُّنوب أعظمَ تنقية                                          |
| ٦٨٦          | ٠                                                                                                       |
| ۲۸۶          | أَنَّ النَّبِي -صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَعَلَى آلِه وسلَّم- محتاجٌ إِلَى الله عَزَّقِجَلَّ وهو يدعو ربه ا |
| 791          | أنَّ الصَّلَاةَ لا تنعقدُ إلا بالتَّكبير                                                                |
| 791          | أنَّه لا جهرَ بالبسملةِ ولا بالتَّعَوُّذ                                                                |
|              | أنَّ البَسملةَ ليست مِن الفَاتِحَة                                                                      |

| 797 | إِثْبَاتُ الْقِرَاءَةِ بِالْحَمْدُ للهِ، وأنَّهَا سَابِقةٌ لَكلِّ ما يُقرأ                            |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 797 | هل قِراءَةُ الحمدِ وَاجِبَةٌ أو سُنةٌ أو رُكنٌ؟                                                       |
| 794 | ثبوتُ الرُّكُوعِ ومَشْرُ وعيتِه                                                                       |
| 798 | أنَّ السُّنةَ في الرُّكُوعِ ألا يرفعَ الإِنْسَانُ رأسَه ولا يصوِّبَه، ولكنْ يجعلُه مُحاذيًا لظَهرِه   |
| 798 | وُجُوبُ الرَّفعِ مِن الرُّكُوعِ والاستقرار فيه                                                        |
| 790 | وُجُوبُ الرَّفعِ مِن الشُّجُود والاستقرارِ بين السَّجدتين                                             |
| 790 | أَنَّه يُشرع أَنْ يَتْشَهِدَ فِي كُلِّ رَكْعَتَيْنِ                                                   |
| 790 | أنَّ المَشْرُوعَ في الجلوسِ للتَّحياتِ أنْ يفرشَ رجلَه اليسرى وينصبَ اليُّمْنَى                       |
| ٦9٧ | النَّهيُ عن مشابهة الحيوانِ ومشابهةِ الشَّياطينِ في الصَّلَاة                                         |
| 798 | النَّهيُ عن افتراشِ الذِّراعَيْن حالَ السُّجُود                                                       |
| ٦٩٨ | و را التَّسْلِيمِ في الصَّلَاة                                                                        |
| 799 | لو أنَّ إِنْسَانًا لا يَسْتَطِيع التَّوَرُّك في الصَّلاة، فهل يَجْلِس مفترشًا في التَّشَهُّدِ؟        |
|     | هُناكَ أحاديثُ صَحِيحَةٌ تدلُّ عَلَى أنَّ الرَّسولَ كَانَ يجهر أَحْيانًا بالبسملة، وأحاديثُ           |
|     | تدلُّ عَلَى أنَّ الرَّسول كَانَ يُسِرُّ، فهل يَجُوز أنْ نعتبر البسلمة آية عَلَى اعتبار أنَّ النَّبِيّ |
| ٧٠٠ | عَلَيْ كَانَ لا يجهر بها لكنه كَانَ يُسِرُّ بها؟                                                      |
| ٧٠٠ | الْقِرَاءَة في غير الصَّلَاة، هل يُجْهَرُ فيها بالبسملة أو يُسَرُّ؟                                   |
| ٧٠٠ | أَنَّ أُمَّ الْمُؤمِنينَ عَائِشَةَ رَضِيَالِلَهُ عَنْهَا مِن فقهاء الصَّحَابَةِ ورواتِهم              |
| ٧٠٠ | أنَّ الصَّلَاةَ تُستفتَحُ بالتَّكبير                                                                  |
| ٧٠٠ | أنَّ الاسْتِفْتَاحَ بغيرِ التَّكبيرِ مخالفٌ لهَدْيِ النَّبِيِّ ﷺ                                      |
| ٧٠١ | أنَّه لا جَهْرَ بِالْتَّعَوُّذِ ولا بِالْاسْتِفْتَاحِ                                                 |

| ٧٠١          | أنَّ السُّنةَ في الرُّكُوعِ أنْ يَكُونَ الرَّأْسُ مسَاويًا للظَّهر                              |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>V • V</b> | الحمد: هو وصفُ المحمودِ بالكمالِ مع المحبَّةِ والتَّعظيم                                        |
| ٧٠٨          | (رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ) فيها صِفَاتٌ أَرْبَع                                                  |
| ٧١٢          | العُلَمَاءُ يسمون القياسَ في مقابلة النَّصِّ: قياسًا فَاسِدَ الاعتبار                           |
|              | هلِ الأمةُ تدخل في الخطاب الموجَّهِ للرَّسولِ ﷺ بمُقْتَضَى الخطابِ أو بمُقْتَضَى                |
| ۷۱۳          | . En                                                                                            |
| <b>٧</b> ١٦  | إِذَا سجد الإِنْسَانُ عَلَى حائلٍ يحول بينَه وبين مُصلاه، فهل يُجزِئه السُّجُود؟                |
|              | لو أنَّ إِنْسَانًا لا يَسْتَطِيع أنْ يَسْجُدَ عَلَى هَذِهِ الأعضاءِ السَّبعةِ جميعًا، فهل يُجزئ |
| ۷۱۷          | السُّجُودُ عَلَى بَعْضِها للضرورة؟                                                              |
|              | بالنِّسبة للمَرْأَةِ حِينَمَا تصلي وعلَيْها خِمارٌ يسقط عَلَى وجهِها عند السُّجُود، فيَكُون     |
| ۷۱۸          | حائلًا بينها وبين الأَرْض، فما حكمها؟                                                           |
| ۷۱۸          | ما حكم السُّجُودِ عَلَى جزءٍ مِن الأَرْض، لكنَّه مرتفعٌ عن باقي الأَرْض؟                        |
|              | أَحْيانًا نرى بَعْضَ العَامَّةِ حين يَسْجُدُونَ ترتفع أقدامُهم عَنِ الأَرْضِ أثناءَ السُّجُود،  |
| ۷۱۸          | فإِذَا قضى الصَّلَاة هل نأمرُه بإِعادَةِ الصَّلَاة؟                                             |
|              | ما حكم العِمَامةِ عَلَى الرَّأْس أو ما شابَهها، كالطَّاقيةِ إِذَا كَانَتْ تغطي الجبهةَ أثناءَ   |
| ۷۱۸          | الصَّلَاة؟                                                                                      |
|              | أنَّ النَّبِي -صلَّى اللهُ عَلَيْه وعلَى آلِه وسلَّم- عبدٌ تتوجه إِلَيْه الأَوَامِر             |
|              | لا بُدَّ مِن السُّجُودِ عَلَى الأعضاءِ السَبْعَة                                                |
|              | جَوَازُ الْعَمَلِ بالإِشَارَة                                                                   |
| ۲۲۱          | كلُّ إِشَارَةِ مفهومةٍ مِمن يَسْتَطِيع الكَلَامَ ومِمن لا يَسْتَطِيع الكَلَامَ مُعتبرةٌ         |
| ۲۲۷          | أنَّ الإِنْسَانَ إِذَا سجد عَلَى الْيَديْن ولو مقُلُوبتيْن، فإنَّ السُّجُودَ مُجُزئٌ            |

| ٧٢٢   | أنَّ الإِنْسَانَ لو سجد عَلَى جنبِ الرِّجلِ لا عَلَى أطرافِها فلا يُجْزِئ            |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٢٣   | وُجُوب تَكْبيرَة الْإِحْرَام                                                         |
| ٧٢٣   | أَنَّه يجِب أَنْ تَكُونَ تَكْبِيرَة الْإِحْرَامِ حالَ الْقِيَامِ                     |
| ٧٢٤   | و كُوبُ تَكْبِيرَةِ الرُّكُوعِ                                                       |
| ٧٢٤   | وُجُوبُ قول: «سَمِعَ اللهُ لَمِنْ حَمِدَهُ» حين الرَّفع                              |
| ٧٢٤   | وُجُوبُ قول: «رَبَّنَا لَكَ الحَمْدُ» بعد الْقِيَام                                  |
| ٧٢٥   | التَّكبيرُ إِذَا هَوى إِلَى السُّجُود                                                |
| ٧٢٥   | أنَّ الجلوسَ بين السَّجدتين له تكبيرتان                                              |
| ٧٢٥   | أنَّ جلسةَ الاستراحةِ ليست جلسةُ مَقْصُودة                                           |
| ٧٢٥   | أنَّ التَّكبيراتِ مَشْرُوعَةٌ في كلِّ رفع وخفضٍ                                      |
| ٧٢٦   | هل يجب سجودُ السَّهوِ لتركِه سَهْوًا؟                                                |
| V 7 9 | أنَّ الخُّلَفَاءَ فيها سبق كانوا أئمةَ النَّاسِ في الدِّين وفي الوِلاية              |
| ة ٢٢٩ | أنَّ النَّاسَ مِن عهد علي بن أبي طالب رَضَالِلَّهُ عَنْهُ أَضاعوا شيئًا مِن الصَّلَا |
| VY 9  | فَضِيلَةُ علي بنِ أبي طالبٍ رَضِحَالِلَهُ عَنْهُ وذَلِك بتطبيقِه السُّنة             |
| VY9   | مَشْرُ وعيَّةُ جهرِ الْإِمَامِ بالتَّكبير                                            |
| ٧٢٩   | الأخذُ بيدِ الإِنْسَانِ مِنَ أجلِ أنْ ينتبِهَ                                        |
| ٧٣٠   | أنَّ الإِنْسَانَ قد ينسى الشَّيْءُ إِذَا لمْ يَقُمْ بالعَمَل بِه                     |
| ٧٣٠   | أنَّ الْعَمَلَ بالْعِلْمِ مِن أسباب رُسوخِه وبقائِه                                  |
|       | ذكرُ النَّبِيِّ ﷺ با سمه إِذَا كَانَ خبرًا لا دُعَاءً                                |
| ٧٣٢   | حرصُ الصَّحَابَةِ عَلَى تَتَبُّع أَفْعَالِ النَّبِيِّ ﷺ وعبادِاته                    |

|              | أَنَّ هَذِهِ الْأَرْكَانَ الأَرْبَعة: الرُّكُوع، والْقِيَامَ بعدَه، والسُّجُود، والجلوسَ بين               |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۷۳۲.         | السَّجدتين، كلَّها تَكُونُ قريبًا مِن السَّواء                                                             |
| ۷۳۲.         | بيانُ خطأ أُولئِك القومِ الَّذِين يُخفِّفون الْقِيَامَ بعد الرُّكُوع، والجلوسِ بين السَّجدتين              |
| ۷۳۲.         | أنَّ الْقِيَامَ بعد الرُّكُوعِ في صَلَاةِ الكُسوفِ يَكُون طويلًا                                           |
| ۷۳۳ .        | مَشْرُوعيَّةُ الجلسةِ بين التَّسْلِيم والانْصِرَاف                                                         |
| ۷۳٤.         | حرصُ الصَّحَابَةِ رَضَالِتُكَعَنْهُمْ عَلَى اتباعِ سُنةِ النَّبِيِّ عَيْكَةٍ                               |
| ۷۳٤.         | أنَّ الإِمام يجبُّ علَيْه أنْ يَحرصَ عَلَى أتباعِ صِفَةِ النَّبِيِّ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ |
| ۷۳٥.         | أنَّ الْإِمَامَ بجب علَيْه أنْ يُصلِّي كَصَلَاةِ النَّبِيِّ ﷺ، وألا يبالي مَن اعترضَه                      |
| ۰۳٥.         | إِطَالَةُ الجلوسِ بين السَّجدتين، وإِطَالَةُ الْقِيَامِ بعدَ الرُّكُوعِ                                    |
| ٧٣٦.         | أَنَّه يجب عَلَى الْإِمَامِ أَنْ يُطبِّقَ صَلَاةَ النَّبِيِّ ﷺ في قومه                                     |
|              | أَنَّ النَّبِي ﷺ كَانَ يُحَفِّفُ فِي الصَّلَاة، وأنَّ صَلَاتَه وإنْ كَانَ فيها شَيْءٌ مِن الطُّولِ         |
| <b>V</b> TV. | أَحْيانًا تُعَدُّ تَخفيفًا                                                                                 |
| <b>V</b> TV  | عَامُ صَلَاةِ النَّبِيِّ ﷺ                                                                                 |
| ۷۳۷          | أنَّ مَن تَبِعَ السُّنةَ في الإِطَالَةِ لا يُعَدُّ مطيلًا عَلَى النَّاسِ                                   |
| ٧٣٩          | حرصُ أَصْحَابِ النَّبِيِّ عَلَى نَشْرِ سُنتِه                                                              |
| <b>٧</b> ٣٩  | جَوَازُ صَلَاةِ الإِنْسَانِ ليُعَلِّمَ غيرَه                                                               |
| ٧٤١          | جَوَازُ الإِشَارَةِ إِلَى التَّعليمِ بالْفِعْل                                                             |
| ٧٤١          | أنَّه يَنْبَغِي للمتكلِّم أَنْ يَستشهِدَ بما يؤيدُ ضبطَه للقضية                                            |
| V            | أَنَّه يَنْبَغِي أَنْ يَجْلِسَ إِذَا أَرَاد الْقِيَامَ إِلَى الثَّانِيةِ أَو الرَّابِعة                    |
| .,           | سُنَّيَّةُ الجلوسِ إِذَا قام إِلَى الثَّانِية أو الرَّابعة، لكنْ لمن احتاج إِلَى ذَلِك                     |

| تكبيرُ الْإِمَامِ بعدَ السَّجْدةِ الثَّانِية، هل يَكُون بعدَ النُّهوضِ مِن السُّجُودِ أمْ عند           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الْقِيَام؟                                                                                              |
| إِذَا كَانَ المَأْمُومونَ غيرَ معتادينَ عَلَى سُنةِ النَّبِيّ ﷺ، فكيف يُصلِّي الْإِمَام؟ ٧٤٣            |
| أنَّ السُّنةَ في السُّجُود أنْ يُفرِّجَ الإِنْسَانُ بين يَدَيْه إِذَا سجد حَتَّى يبدوَ بياضُ إبطيْه ٧٤٥ |
| هل يلزم مِن التفريج أَنْ تتجهَ أَصَابِعُه إِلَى يَمِين القِبْلَة وشِمالها؟                              |
| مَشْرُوعِيَّة الصَّلَاةِ في النَّعْلَيْنِ٧٤٦                                                            |
| أَنَّ الاقتصارَ عَلَى قول: «نعم»، بِمَنْزِلَة التَّصريحِ بالجُملة٧٤٧                                    |
| هَلْ ورد نَصٌّ خاصٌّ في الْأَمْرُ بِالصَّلَاةِ فِي النَّعْلَيْنِ؟                                       |
| الصَّلَاةُ فِي النَّعْلَيْنِ سُنةً                                                                      |
| هل يُصَلِّي الإِنْسَانُ فِي خُفَّيْهِ؟                                                                  |
| إِذَا كَانْتِ الصَّلَاةُ فِي الْبَيْت، فَهَلِ الْأَفْضَل أَنْ تُصلي فِي نعليك؟٧٥٠                       |
| جَوَازُ حَمْلِ الصَّبِيِّ في الصَّلَاة                                                                  |
| أَنَّ الأَصْلَ الطهارة، وَإِنْ كَانَ يَغْلِبُ عَلَى الظَّنِّ النَّجاسَة٧٥٢                              |
| جَوَازُ حملِ النَّجاسَةِ في معدِنها                                                                     |
| شفقةُ النَّبي عَلَيْ بِالصِّبْيَانِ ورحمتُه بهم                                                         |
| جَوَازُ الْحَرَكَة اليسيرةِ لِلْحاجَة٥٥٧                                                                |
| الحَرَكَةُ الوَاجِبةُ: ما تتوقفُ علَيْها صِحَّةُ الصَّلَاة٥٥٧                                           |
| الْحَرَكَةُ الْمُستَحَبَّة: كل ما يتوقف علَيْها كمالُ الصَّلَة٥٥٧                                       |
| الحَرَكَة المُبَاحة: وَهِيَ اليسيرةُ لِلْحاجَة، أو الكَثِيرَةُ للضرورة٧٥٦                               |
| الْحَرَكَة الْمَكْرُوهَة: وَهِيَ اليسرةُ لغير حاجةِ٧٥٦                                                  |

| <b>Y0</b> Y | الحَرَكَة المحرَّمة: الَّتِي تُبطل الصَّلَاة، وَهِيَ الكَثِيرَة المتواليُّه لغير ضرورة            |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
|             | لَوْ أَنَّ إِنْسَانًا وهو يُصَلِّي سَقَطَ إِلَى جَنبه رَجُلٌ مَغْشِيًّا علَيْه، هل يقطع الصَّلَاة |
| <b>V09</b>  | ليعالجه؟                                                                                          |
| ٧٦٠         | جَوَازُ نسبةِ الإِنْسَانِ إِلَى أُمِّه لِغَرَضٍ صَحِيح                                            |
| ٧٦٠         | جَوَازُ تشاغلِ الإِنْسَانِ وهو إِمَامٌ بِمَا يحلُّ له                                             |
| <b>/</b> 71 | أَنَّ الإِنْسَانَ إِذَا تشاغل بشَيْءٍ بجتاج إِلَى حَرَكَة فليفعل                                  |
| ۲۲۱         | أَنَّ السُّجُودَ لا يَشغَل عنه شَيْءأنَّ السُّجُودَ لا يَشغَل عنه شَيْء                           |
| <b>777</b>  | أَنَّ السُّنةَ اعتدالُ الإِنْسَانِ في سُجودِه                                                     |
| ٧٦ <b>٣</b> | أَنَّ المتكلمَ لَا بَأْسَ أَنْ يَأْتِيَ بِمَا يُنَفِّر عِما نُهِيَ عنه                            |
| ۷٦٣         | الإِشَارَةُ إِلَى أَنَّهُ لَا يَنْبَغِي لَمَن كَرَّمه اللهُ أَنْ يتشبَّهَ بالحيوانات              |



## فهرس الموضوعات

| الصفحة         | الموضوع                                                                                                                  |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧              | نبذة مختصرة عن فضيلة الشيخ العلَّامة محمد بن صالح العثيمين                                                               |
| ١٥             | - A                                                                                                                      |
| ١٦             | مُقَدِّمَةُ الْمُصَنِّفِمُقَدِّمةُ الْمُصَنِّفِ                                                                          |
| ۲۷             | كِتَابُ الطَّهَارَةِ                                                                                                     |
| ۲۷             | ١ - عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ: «إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ »                                                 |
| ۳۱             | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                         |
| ٣٦             | <ul> <li>٢ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: «لَا يَقْبَلُ اللهُ صَلَاةَ أَحَدِكُمْ إِذَا أَحْدَثَ حَتَّى يَتَوَضَّأَ»</li> </ul> |
| ٣٦             |                                                                                                                          |
| ٣٨             | مِن فَوَاتَدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                          |
| ٤٦             | ٣- عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ: «وَيْلٌ لِلْأَعْقَابِ مِنَ النَّارِ»                                    |
| ٤٧             | سَبِبُ هَذَا الحَدِيثِ:                                                                                                  |
| ٤٧             | مِنْ فَوَائدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                          |
| ٤٩             | مَسأَلَةٌ:                                                                                                               |
| ٥٢             | ٤ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: «إِذَا تَوضَّأَ أَحَدُكُمْ فَلْيَجْعَلْ فِي أَنْفِهِ مَاءً»                                   |
| ٥٧             | شروط الاستنجاء:                                                                                                          |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | مِن فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                          |
| ٧١             | ٥ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: «لَا يَبُولَنَّ أَحَدُكُمْ فِي الْمَاءِ الدَّائِمِ الَّذِي لَا يَجْرِي»                       |

| ٧٢  | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                    |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٤  | <ul> <li>٦ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: «إِذَا شَرِبَ الْكَلْبُ فِي إِنَاءِ أَحَدِكُمْ فَلْيَغْسِلْهُ سَبْعًا»</li> </ul> |
| ٧٤  | ٧- «إِذَا وَلَغَ الْكَلْبُ فِي الْإِنَاءِ فَاغْسِلُوهُ سَبْعًا وَعَفِّرُوهُ الثَّامِنَةَ بِالتُّرَابِ»              |
| ۸٠  | مِن فَوائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                      |
| ۸٠  | الكَلْبُ الذِي يَجُوزُ اقْتِناؤُهُ:                                                                                 |
| ۸۲  | ٨- عَنْ هُمْرَانَ: «أَنَّهُ رَأَى عُثْمَانَ دَعَا بِوَضُوءٍ»                                                        |
| ۹٠  | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                    |
| ١٠٣ | ٩ - عَنْ عَمْرَو بْنَ أَبِي حَسَنٍ سَأَلَ عَبْدَ اللهِ بْنَ زَيْدٍ عَنْ وُضُوءِ النَّبِيِّ ﷺ                        |
| 1.0 | صِفَةُ الْوُضُوءِ الوَاجِبِ:                                                                                        |
| ١٠٦ | صِفَةُ الوُّضُوءِ الأَكمَلِ :                                                                                       |
| ۱۰۷ | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ :                                                                                   |
| ١١٠ | ٠١٠ - عَنْ عَائِشَةَ: «كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يُعْجِبُهُ التَّيَّمُّنُ فِي تَنَعُّلِهِ»                              |
| ١١٣ | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                    |
| ١٢٠ | ١١ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: ﴿إِنَّ أُمَّتِي يُدْعَوْنَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ غُرًّا مُحَجَّلِينَ ﴿                    |
| ۱۲۰ | ١٢- «تَبْلُغُ الحِلْيَةُ مِنَ الْمُؤْمِنِ حَيْثُ يَبْلُغُ الْوُضُوءُ»                                               |
| 179 | مِن فَوَاتِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                     |
| ١٣٥ | بَابُ دُخُولِ الْحَلَاءِ وَالْإِسْتِطَابَةِ                                                                         |
| ١٣٦ | ١٣ - عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْخُبُثِ وَالْخَبَائِثِ»                       |
|     | مِنْ فَواتِّدِ هَٰذَا الْحَديثِ:                                                                                    |
| 187 | ١٤ - عَنْ أَبِي أَيُّوبَ الْأَنْصَارِيِّ: "إِذَا أَتَيْتُمُ الْغَائِطَ، فَلَا تَسْتَقْبِلُوا الْقِبْلَةَ»           |
| 187 | <ul> <li>٥ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْن عُمَرَ بْن الْخَطَّابِ: «رَقِيتُ يَوْمًا عَلَى بَيْتِ حَفْصَةَ»</li> </ul>       |

| 1 & 9 | مِنْ فَوَائِدِ هَذَينِ الْحَدِيثَينِ:                                                                           |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | ١٦ - عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ: «كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَدْخُلُ الخَلاءَ، فَأَهْلُ أَنَا وَغُلَامٌ               |
| 177   | نَحْوِي إِدَاوَةً                                                                                               |
| 177   | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                |
| ۲۲۱   | ١٧ - عَنْ أَبِي قَتَادَةَ: «لَا يُمْسِكَنَّ أَحَدُكُمْ ذَكَرَهُ بِيَمِينِهِ»                                    |
| ۱۲۳   | مِن فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                 |
| ۱٦٨   | ١٨ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ: ﴿إِنَّهُ مَا لَيُعَذَّبَانِ، وَمَا يُعَذَّبَانِ فِي كَبِيرٍ »             |
| ۱۷۱   | مِن فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                 |
| 144   | بَابُ السِّوَاكِ                                                                                                |
| 144   | ١٩ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: «لَوْ لاَ أَنْ أَشْقَ عَلَى أُمَّتِي»                                               |
| 1 / 9 | / <del>*</del> / // // // // // // // // // // // //                                                            |
|       | · ٢ - عَنْ حُذَيْفَةَ بْنِ الْيَهَانِ: «كَانَ رَسُولُ اللهِ عَيَلِيْهِ إِذَا قَامَ مِنَ اللَّيْلِ يَشُوصُ فَاهُ |
| ۱۸٤   | بِالسِّوَاكِ»                                                                                                   |
| ۱۸٥   |                                                                                                                 |
| ۲۸۱   | ٢١ - عَنْ عَائِشَةَ: «فَرَأَيْتُهُ يَنْظُرُ إِلَيْهِ، وَعَرَفْتُ: أَنَّهُ يُحِبُّ السِّوَاكَ»                   |
| ۱۸۸   |                                                                                                                 |
| 191   | ٢٢ - عَنْ أَبِي بُرْدَةَ: «أَتَيْتُ النَّبِيَّ عَيْكَةٍ فَوَجَدْتُهُ يَسْتَنُّ بِسِوَاكٍ بِيَدِهِ»              |
|       | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                |
|       | بَابُ المَسْحِ عَلَى الْحُفَّينِ                                                                                |
|       | حُكُمُ المسحِ عَلَى الخُفَّينِ:                                                                                 |
| 197   | ٢٣ – عَنِ المُغِيرَةِ: ۚ «كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ ﷺ فِي سَفَرٍ، فَأَهْوَيْتُ لِأَنْزِعَ خُفَّيْهِ»               |

| ۱۹۸    | مِن فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                  |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۰۱    | ٢٤- عَنْ حُذَيْفَةَ: «كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ عَيْلِيَّةٍ فَبَالَ، وَتَوَضَّأَ»                                   |
| ۲۰۲    | بَابٌ فِي المَذْيِ وَغَيرِهِ                                                                                     |
| ۲۰۳    | ٢٥ - عَنْ عَلِيٍّ: كُنْتُ رَجُلاً مَذَّاءً وَكُنْتُ أَسْتَحْيِي أَنْ أَسْأَلَ النَّبِيَّ ﷺ                       |
| ۲۰٦    | مِن فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                  |
| ءَ فِي | ٢٦ - عَنْ عَبَّادِ بْنِ تَمْيِمٍ: «شُكِيَ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ الرَّجُلُ يُخَيَّلُ إِلَيْهِ أَنَّهُ يَجِدُ الشَّيْ |
| ۲ • ۸  | لصَّلَاةِ»                                                                                                       |
| ۲۱۰    | مِن فَوائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                   |
| 718.《製 | ٢٧ - عَنْ أُمِّ قَيْسٍ: «أَنَّهَا أَتَتْ بِابْنٍ لَـهَا صَغِيرٍ، لَمْ يَأْكُلِ الطَّعَامَ إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ  |
| ۲۱۲    | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                 |
| ۲۱۸    | ٢٨ - عَنْ عَائِشَةَ: «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ أُتِيَ بِصَبِيٍّ، فَبَالَ عَلَى ثَوْبِهِ»                               |
| ۲۲۰    | ٣ - عَنْ أَنْسِ: «جَاءَ أَعْرَابِيُّ، فَبَالَ فِي طَائِفَةِ المَسْجِدِ»                                          |
| ۲۲٤    | مِن فَوَاتِّد هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                  |
| 779    | · ٣- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: «الفِطْرَةُ خَمْشُ: الخِتَانُ، وَالإِسْتِحْدَادُ»                                    |
| ۲۳۱    | حُكْمُ الخِتَان:                                                                                                 |
| ۲۳۳    | حُكمُ الإِسْتِحْدَادِ:خكمُ الإِسْتِحْدَادِ:                                                                      |
| ۲۳٤    | حُكْمُ قَصِّ الشَّارِبِ:                                                                                         |
| ۲۳۸    | حُكْمُ تَقلِيم الأَظَافِرِ:                                                                                      |
| ۲۳۹    | حُكْمُ نَتْفِ الإِبْطِ:                                                                                          |
| ۲۳۹    | وَسَائِلُ إِزَالَةِ شَعْرِ الإِبْطِ:                                                                             |
| ۲۳۹    | من فَه ائد هَذَا الحَدث:                                                                                         |

| ۲٤١  | بَابُ الغُسْلِ مِنَ الجَنابَةِ                                                                        |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7    | ٣١ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: «سُبْحانَ اللهِ، إِنَّ الْمُؤْمِنَ لَا يَنْجُسُ»                          |
| ۲0٠  | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                      |
| ۲٥٣  | ٣٢ - عَنْ عَائِشَةَ: «كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْ إِذَا اغْتَسَلَ مِنَ الجَنَابَةِ غَسَلَ يَدَيْهِ»       |
| ۲٥٣  | ٣٣- «كُنْتُ أَغْتَسِلُ أَنَا وَرَسُولُ اللهِ عَيَظِيْهِ مِنْ إِنَاءٍ وَاحِدٍ»                         |
| YON  | مِن فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                       |
| ۲٦١  | ٣٤ - عَنْ مَيْمُونَةَ: «وَضَعْتُ لِرَسُولِ اللهِ ﷺ وَضُوءَ الجَنَابَةِ»                               |
| ۲٦٧  | مِن فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                       |
| 779  | و٣٠ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ: «يَا رَسُولَ اللهِ، أَيْرْقُدُ أَحَدُنَا وَهُوَ جُنُبٌ؟»           |
| ۲۷۱  | مِن فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                       |
| ۲۷۲. | ٣٦- عَنْ أُمِّ سَلَمَةَ: «إِنَّ اللهَ لَا يَسْتَحْيِي مِنَ الحَقِّ»                                   |
| ۲۷٤. | مِنْ فَواتِّلِهِ هَذَا الْحَلِيثِ:                                                                    |
| ۲۷۸. | ٣٧ - عَنْ عَائِشَةَ: «كُنْتُ أَغْسِلُ الجَنَابَةَ مِنْ ثَوْبِ رَسُولِ اللهِ عَيَظِيْهِ»               |
| ۲۷۸. | ٣٨– «لَقَدْ كُنْتُ أَفْرُكُهُ مِنْ ثَوْبِ رَسُولِ اللهِ ﷺ فَرْكًا»                                    |
| ۲۸۰. | مِن فَوَائِدِ هَذَينِ الْحَدِيثَينِ:                                                                  |
| ۲۸۲. | ٣٩ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: «ْإِذَا جَلَسَ بَيْنَ شُعَبِهَا الْأَرْبَعِ، ثُمَّ جَهَدَهَا»             |
| ۲۸۳. | مِنْ فَوائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                       |
| ۲۸٤. | ٠ ٤ - عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ: صَاعٌ يَكْفِيكَ؟»                                                          |
| ۲۸۷. | مِن فَوَاتِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                       |
| ۲۸۸. | بَابُ التَّيَمم                                                                                       |
| 1    | ٤١ – عَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنٍ: «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ رَأَى رَجُلًا مُعْتَزِلًا، لَمْ يُصَلِّ فِي |

| ۲۹۰                                       | الْقَوْم؟»                                                                                       |
|-------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Y 9 Y                                     | َ مِن فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                |
| نَبْتُ ﴾                                  | ٢٤ - عَنْ عَمَّارِ: «بَعَثَنِي النَّبِيُّ ﷺ فِي حَاجَةٍ، فَأَجْ                                  |
| 799                                       | من فوائد هذا الحديث:                                                                             |
| بِنَ الْأَنْبِيَاءِ قَبْلِـي»٧٠٠          | ٤٣ - عَنْ جَابِرِ: «أُعْطِيتُ خَسَّا، لَمْ يُعْطَهُنَّ أَحَدٌ هِ                                 |
| ٣١٩                                       | شُرُوطُ الشَّفَاعَةِ:شُرُوطُ الشَّفَاعَةِ:                                                       |
| ٣٢١                                       | مِن فَوائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                   |
| <b>۳۳</b> ۷                               | بابُ الحَيضِ                                                                                     |
| ٣٤٢                                       | أحكَامٌ تَترتَّبُ عَلى الحَيضِ:                                                                  |
| ٣٤٥                                       | ٤٤ - عَنْ عَائِشَةَ: «إِنِّي أُسْتَحَاضُ فَلَا أَطْهُرُ»                                         |
| ٣٤٧                                       | مِن فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                  |
| ىتْ سَبْعَ سِنِينَ»۳٥٦                    | <ul> <li>٥٤ - عَنْ عَائِشَةَ رَضَّالِيَّهُ عَنْهَا: «أَنَّ أُمَّ حَبِيبَةَ اسْتُحِيضَ</li> </ul> |
| مُولُ اللهِ ﷺ مِنْ إِنَاءٍ وَاحِدٍ» ٣٥٧   | <ul> <li>حَنْ عَائِشَةَ رَضَّالِيَّهُ عَنْهَا: «كُنْتُ أَغْتَسِلُ أَنَا وَرَسُ</li> </ul>        |
| Tov                                       | ٧٤ - كَانَ يَأْمُرُنِي فَأَتَّزِرُ، فَيْبَاشِرُنِي وَأَنَا حَائِضٌ                               |
| ، وَأَنَا حَائِضٌ»٧٣٥                     | ٨٤ - كَانَ يُخْرِجُ رَأْسَهُ إِلَيَّ، وَهُوَ مُعْتَكِفٌ، فَأَغْسِلُهُ                            |
| ٣٦٠                                       | مِن فَوَائِد هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                   |
| ، عَيْنَا لَهُ يَتَّكِئُ فِي حِجْرِي» ٣٧٤ | <ul> <li>٤٩ - عَنْ عَائِشَةَ رَضَّالِيَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: «كَانَ رَسُولُ اللهِ</li> </ul>      |
| ٣٧٥                                       | مِنْ فَوائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                  |
| وَلَا تَقْضِي الصَّلَاةَ؟» ٣٧٦            | • ٥ - عَنْ مُعَاذَةَ: «مَا بَالُ الْحَائِضِ تَقْضِي الصَّوْمَ،                                   |
| <b>TVV</b>                                | حُكمُ الكُدرَةِ وَالصُّفرَةِ:                                                                    |
| ٣٧٨                                       | القَصَّةُ البَيضَاءُ:                                                                            |

| 279   | كتاب الصَّلَاة                                                                                                               |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۹۳   | بَابِ المَواقِيت                                                                                                             |
| ٤٠٠   | ١٥- عَنْ أَبِي عَمْرٍو: «أَيُّ الْعَمَلِ أَحَبُّ إِلَى اللهِ؟ قَالَ: الصَّلَاةُ عَلَى وَقْتِهَا»                             |
| ٤٠٤   | مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:                                                                                                   |
|       | <ul> <li>حَنْ عَائِشَةَ رَضَائِيَّهُ عَنْهَا: (لَقَدْ كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يُصَلِّي الْفَجْرَ، فَيَشْهَدُ مَعَهُ</li> </ul> |
| ٤١٣   | نِسَاءٌ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ»                                                                                                 |
| ٤١٤   | مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:                                                                                                   |
| ٤١٨   | ٣٥ – عَنْ جَابِرِ: «كَانَ ﷺ يُصَلِّي الظُّهْرَ بِالْهَاجِرَةِ»                                                               |
| ٤٢١   | مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:                                                                                                   |
|       | ٤٥- عَنْ أَبِي المِنْهَالِ: «دَخَلْتُ أَنَا وَأَبِي عَلَى أَبِي بَرْزَةَ الأَسْلَمِيِّ، فَقَالَ لَهُ أَبِي: كَيْفَ           |
| ٤٧٧   |                                                                                                                              |
| ٤٣٠   |                                                                                                                              |
| ٤٣٧   | ٥٥ - عَنْ عَلِيٍّ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ: «مَلاَّ اللهُ قُبُورَهُمْ وَبُيُوتَهُمْ نَارًا، كَمَا شَغَلُونَا عَنِ الصَّلَاةِ» ٢   |
| 221   | مِن فوائِد هذا الحدِيثِ:                                                                                                     |
| 8 8 4 | ٥٦ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ: «حَبَسَ الْمُشْرِكُونَ رَسُولَ اللهِ ﷺ عَنِ الْعَصْرِ»                                |
|       | ٧٥ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ: «أَعْتَمَ النَّبِيُّ عَيَّكَةً بِالْعِشَاءِ»                                           |
| ٤٤٧   | مِن فَوائِد هَذا الحِدِيثِ:                                                                                                  |
| £ £ 9 | ٨٥ - عَنْ عائِشَةَ رَضَيَالِتَهُعَنْهَا: «إِذَا أُقِيمَتِ الصَّلَاةُ، وَحَضَرَ الْعَشَاءُ، فَابْدَؤُوا بِالْعَشَاءِ»         |
|       | مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:                                                                                                   |
| ٤٥-   | ٠٠- عَنْ عَائِشَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهَا: ﴿ لَا صَلَاةً بِحَضْرَةِ طَعَامٍ، وَلَا وَهُوَ يُدَافِعُهُ الأَخْبَثَانِ»١           |
|       | مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:                                                                                                   |

|       | 71- عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ «أَنَّ النَّبِيَّ عَيَّالَةٍ نَهَى عَنِ الصَّلَاةِ بَعْدَ الصُّبْحِ حَتَّى                                                                                                  |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٦٠.  | تطلعُ الشَّمْسُ»                                                                                                                                                                                                |
| ٤٦٣.  | عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الخُدْرِيِّ: «لَا صَلَاةَ بَعْدَ الصُّبْحِ حَتَّى تَرْتَفِعَ الشَّمْسُ» ٢٣ - عَنْ جَابِرِ «أَنَّ عُمَرَ بْنَ الْحَطَّابِ رَضَيَّكَ عَنْهُ جَاءَ يَوْمَ الْحَنْدَقِ بَعْدَ مَا غَرَبَتِ الثَّ |
|       | ٦٣ - عَنْ جَابِرِ «أَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ رَضَالِكُهُ عَنْهُ جَاءَ يَوْمَ الْخَنْدَقِ بَعْدَ مَا غَرَبَتِ                                                                                                |
| ٤٧٠   | الشَّمْسُ»الشَّمْسُ                                                                                                                                                                                             |
| ٤٧١   | مِن فَوائِد هَذا الحِدِيثِ:                                                                                                                                                                                     |
| ٤٧٧   | بابُ فضلِ صلاة الجَمَاعَةِ ووُجُوبِها                                                                                                                                                                           |
| ٤٧٩   | ٦٤ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ: «صَلَاةُ الجَهَاعَةِ أَفْضَلُ مِنْ صَلَاةِ الْفَذِّ»                                                                                                                        |
| 273   | مِن فَوائِد هَذا الحِدِيثِ:                                                                                                                                                                                     |
| ٤٩٤   | ٦٠ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: «صَلَاةُ الرَّجُلِ فِي جَمَاعَةٍ تُضَعَّفُ عَلَى صَلاتِهِ فِي بَيْتِهِ»                                                                                                             |
| ٥٠١   | مِن فَواتِد هَذا الحِدِيثِ:                                                                                                                                                                                     |
| 011   | ٦٦ - «إِنَّ أَثْقَلَ صَلَاةٍ عَلَى الْمُنَافِقِينَ صَلَاةُ الْعِشَاءِ، وَصَلَاةُ الْفَجْرِ»                                                                                                                     |
| 010   | مِن فَوائِد هَذا الحِدِيثِ:                                                                                                                                                                                     |
| 019   | ٦٧ - عَنْ عبد الله بْنِ عُمَرَ: «إِذَا اسْتَأْذَنَتْ أَحَدَكُمُ امْرَأَتْهُ إِلَى المَسْجِدِ فَلَا يَمْنَعْهَا»                                                                                                 |
| ۲۲٥   | مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:                                                                                                                                                                                      |
| ٥٢٧   | ٦٨ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ: «صَلَّيْتُ مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ رَكْعَتَيْنِ قَبْلَ الظُّهْرِ»                                                                                                              |
| ۰۳۰   |                                                                                                                                                                                                                 |
|       | ٦٩ عَنْ عَائِشَةَ رَضَالِيَّهُ عَنْهَا: «لَمْ يَكُن النَّبِيُّ عَلَى شَيءٍ مِنَ النَّوافِل أَشَدَّ مِنْهُ تَعَاهُدًا                                                                                            |
| ٥٣٨   | عَلَى رَكْعَتَيِ الْفَجْرِ»                                                                                                                                                                                     |
| 049   | مِن فَو ائِد هَذا الحدِيثِ:                                                                                                                                                                                     |
| 0 2 7 | باب الأذَان                                                                                                                                                                                                     |

| ٥٤٨.  | ٧١ عَنْ أَنَسِ: «أُمِرَ بِلَالُ أَنْ يَشْفَعَ الْأَذَانَ، وَيُوتِرَ الْإِقَامَةَ»                                    |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 007.  | مِن فَوائِد هَذا الحِدِيثِ:                                                                                          |
| ۰٥٣.  | ٧٧ - عنْ أَبِي جُحَيْفَةَ: فَجَعَلْتُ أَتَتَبَعُ فَاهُ هَا هُنَا وَهَا هُنَا»                                        |
| 00V.  | مِن فَوائِد هَذا الحِدِيثِ:                                                                                          |
| 079.  | من شُرُوط الأَذَان:                                                                                                  |
|       | ٧٧ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ: «إِنَّ بِلالًا يُؤَذِّنُ بِلَيْلٍ، فَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يُؤَذِّنَ ابْنُ   |
| ov•   | أُمِّ مَكْتُومٍ»أً                                                                                                   |
| ٥٧٣   |                                                                                                                      |
| 0 7 0 | ٧٤ عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ: «إِذَا سَمِعْتُمُ الْمُؤَذِّنَ فَقُولُوا مِثْلَ مَا يَقُولُ»                     |
| ٥٧٧   | مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:                                                                                           |
| ٥٨١   | باب اسْتِقْبَال القِبلة                                                                                              |
| ٥٨٣   | ٧٠- عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضَىٰٓ لِللَّهُ عَنْهُمَا: ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ كَانَ يُسَبِّحُ عَلَى ظَهْرِ رَاحِلَتِهِ ﴾ |
| ٥٨٧   | مِن فُو اِئْد هَذَا الحِدِيثِ:                                                                                       |
|       | ٧٦- عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِلَهُ عَنْهُا: «بَيْنَهَا النَّاسُ بِقُبَاءَ فِي صَلَاةِ الصُّبْحِ إذْ       |
| ٥٩٠   | جَاءَهُمْ آتٍ»                                                                                                       |
| 097   | مِن فَوائِد هَذَا الحَدِيثِ:                                                                                         |
| 7.5   | ٧٧ - عَنْ أَنَسِ بْنِ سِيرِينَ: اسْتَقْبَلْنَا أَنَسًا حِينَ قَلِمَ مِنَ الشَّامِ                                    |
|       | مِن فَوائِد هَذا الحِدِيثِ:                                                                                          |
|       | باب الصُّفوفب                                                                                                        |
| 7 • 9 | ٧٨- عَنْ أَنَسٍ: «سَوُّوا صُفُو فَكُمْ»                                                                              |
| ٠١٢   | مِن فَوائِد هَذا الحِدِيثِ:                                                                                          |

| 111 | ٧٧ عَنِ النُّعْمَانِ: «لَتُسَوُّنَّ صُفُو فَكُمْ أَوْ لَيُخَالِفَنَّ اللهُ بَيْنَ وُجُوهِكُمْ»                     |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 717 | مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:                                                                                         |
| 714 | «كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْةِ يُسَوِّي صُفُوفَنَا                                                                  |
| 718 | مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:                                                                                         |
| 717 | ٠٨٠ عَنْ أَنَسِ: «أَنَّ جَدَّتَهُ مُلَيْكَةَ دَعَتْ رَسُولَ اللهِ ﷺ لِطَعَامٍ صَنَعَتْهُ»                          |
| 111 |                                                                                                                    |
| 377 | محاذير الجَذْبِ من الصَّف في الصَّلَاة:                                                                            |
| ۸۲۶ | ٨١ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ: «بِتُّ عِنْدَ خَالَتِي مَيْمُونَةَ»                                          |
| 779 |                                                                                                                    |
| ٦٣٣ | بَابُ الإِمَامَة                                                                                                   |
|     | ٠٠٠ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: «أَمَا يَخْشَى الَّذِي يَرْفَعُ رَأْسَهُ قَبْلَ الإِمَامِ أَنْ يُحَوِّلَ اللهُ رَأْسَهُ |
| ٥٣٢ | رَأْسَ حِمَارٍ؟ »                                                                                                  |
| ٦٣٦ | مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:                                                                                         |
| 737 | ٨٣- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: «إِنَّهَا جُعِلَ الْإِمَامُ لِيُؤْتَمَّ بِهِ»                                           |
|     | ٨٤- حَدِيثِ عَائِشَةَ رَضَيَلِيَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: «صَلَّى رَسُولُ اللهِ ﷺ فِي بَيْتِهِ وَهُوَ شَاكٍ،            |
| 787 | صَلَّى جَالِسًا»                                                                                                   |
| 788 | مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:                                                                                         |
|     | ٨٠- عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ يَزِيدَ الجِطْمِيِّ: «كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِذَا قَالَ: سَمِعَ اللهُ لَمِنْ            |
| २०१ | حَمِلَهُ"                                                                                                          |
| 707 | مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:                                                                                         |
| 707 | ٨٦ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: «إِذَا أَمَّنَ الإِمَامُ فَأَمِّنُوا»                                                  |

| 709         | مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:                                                                                        |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 774         |                                                                                                                   |
| 778         | مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:                                                                                        |
|             | ٨٨ - عَنْ أَبِي مَسْعُودٍ الْأَنْصَارِيِّ: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ مِنْكُمْ مُنَفِّرِينَ، فَأَيُّكُمْ أَمَّ |
| スアア         | النَّاسَ فَلْيُوجِزْ»النَّاسَ فَلْيُوجِزْ»                                                                        |
| ٦٧٠         | مِن فَوائِد هَذا الحِدِيثِ:                                                                                       |
| 770         | بابُ صِفَةِ صَلَاةِ النَّبِيِّ ﷺ                                                                                  |
|             | ٨٩ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: «اللهُمَّ بَاعِدْ بَيْنِي وَبَيْنَ خَطَايَايَ كَمَا بَاعَدْتَ بَيْنَ المَشْرِقِ         |
|             | وَالمغرِبِ»والمغرِبِ»                                                                                             |
| ۱۸۲         | مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:                                                                                        |
|             | • ٩- عَنْ عَائِشَةَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ «يَسْتَفْتِحُ الصَّلَاةَ بِالتَّكْبِيرِ، وَالْقِرَاءَةَ بِالْحَمْدُ    |
| ٦٨٧         | لله رَبِّ الْعَالَم َنُ ﴾                                                                                         |
| 791         | مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:                                                                                        |
|             | ٩١ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ: «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ كَانَ يَرْفَعُ يَدَيْهِ حَذْوَ مَنْكِبَيْهِ إِذَا      |
| ٧٠٢         | افْتَتَحَ الصَّلاَةَ»                                                                                             |
| <b>٧</b> ١١ | مِن فَوائِد هَذا الحِدِيثِ:                                                                                       |
|             | ٩٢ - عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ: «أُمِرْتُ أَنْ أَسْجُدَ عَلَى سَبْعَةِ أَعْظُمٍ»                                        |
| ۷۱۸         | مِنْ فَوْائِد هَذًا الحِدِيثِ:                                                                                    |
| ٧٢٢         | ٩٢ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: ثُمَّ يَقُولُ: «سَمِعَ اللهُ لَمِنْ حَمِدَهُ»                                         |
| ٧٢٣         | مِن فُوائِد هَذا الحَدِيثِ:                                                                                       |
|             | ٩٤ - عَنْ مُطَرِّفِ: «صَلَّيْتُ خَلْفَ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضَى لِيَّهُ عَنْهُ أَنَا وَعِمْرَانُ بْنُ     |
| <b>٧</b> ٢٦ | مُصِيْنِ»                                                                                                         |

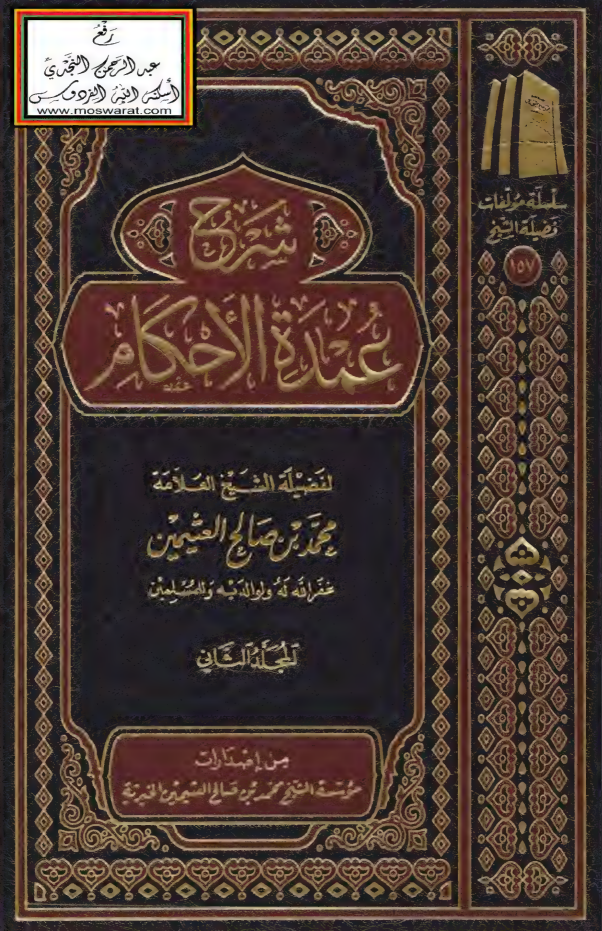
| ٧٢٩                   | مِن فُوائِد هَذَا الحَدِيثِ:                                                                |
|-----------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٣١                   | • ٩ - عَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ: «رَمَقْتُ الصَّلَاةَ مَعَ مُحَمَّدٍ عَيَّالَةٍ»         |
| ٧٣٢                   | مِن فَوائِد هَذا الحِدِيثِ:                                                                 |
| َ يُصَلِّي بِنَا» ٧٣٤ | ٩٦ - عَنْ أَنَس: ﴿إِنِّي لَا آلُو أَنْ أُصَلِّيَ بِكُمْ كَمَا رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ      |
| ٧٣٤                   | مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:                                                                  |
| ٧٣٦                   | ٩٧ - عَنْ أَنْسِ: «مَا صَلَّيْتُ وَرَاءَ إِمَامٍ قَطُّ أَخَفَّ صَلَاةً»                     |
| ٧٣٧                   | مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:                                                                  |
| ٧٣٧                   | ٩٨ - عَنْ أَبِي قِلاَبَةَ: «إِنِّي لَأُصَلِّي بِكُمْ وَمَا أُرِيدُ الصَّلاَةَ»              |
| ٧٣٩                   | مِن فَوائِد هَذا الحِدِيثِ:                                                                 |
| يَدَيْهِ»             | ٩٩ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَالِكٍ: «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ إِذَا صَلَّى فَرَّجَ بَيْنَ  |
|                       | مِن فَوائِد هَذا الحِدِيثِ:                                                                 |
| V                     | ٠٠٠ – عَنْ أَبِي مَسْلَمَةَ: أَكَانَ النَّبِيُّ عِينَا يُصلِّي فِي نَعْلَيْهِ؟              |
| مَامَةَ»              | ١٠١ - عَنْ أَبِي قَتَادَةَ: «أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَيْكِيٌّ كَانَ يُصَلِّي وَهُوَ حَامِلٌ أُ |
| V0Y                   | مِن فَوائِد هَذا الحدِيثِ:                                                                  |
| ٧٦١                   | ١٠٢ - عَنْ أَنْسِ: «اعْتَدِلُوا فِي الشُّجُودِ»                                             |
| ٧٦٥                   | فهرس الآيات                                                                                 |
| ٧٨٥                   | فهرس الأحاديث والآثار                                                                       |
| ۸•۹                   | فهرس الفوائد                                                                                |
| ۸٦٩                   | فهرس الموضوعاتفهرس الموضوعات                                                                |





www.moswarat.com







www.moswarat.com *ቇ*፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞ቝፙ፞፞፞፞ቝፙኯቝፙኯቝፙኯቝፙ

🕏 مؤسسة الشيخ محمد بن صالح العثيمين الخيرية ، ١٤٣٧ هـ فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

العثيمين، محمد بن صالح

شرح عمدة الأحكام (١-١)./ محمد بن صالح العثيمين \_ ط ١ \_ القصيم. ١٤٣٧هـ ٨٢٠ ص؛ ١٧ × ٢٤ سم (سلسلة مؤلفات الشيخ ابن عثيمين؛ ١٥٧)

ردمك: ۵\_۲۲\_۸۱۳۳ ۲۰۳ ۸۷۸

١ ـ الحديث ـ أحكام.

أءالعنوان ديوي: ۲۳۷،۳

٢ ـ الحديث ـ شرح.

1244/1457

رقم الإيداع: ١٤٣٧/١٨٤٢ ردمك: ٥ ـ ٦٦ ـ ٨١٦٣ ـ ٦٠٣ ـ ٩٧٨

## حقوق الطبع محفوظة

إلا لمن أراد طبع الكتاب لتوزيعه خيريًا بعد مراجعة المؤسسة

## الطبعة الأولى A 1887

يُطلب الكتاب من :

الملكة العربية السعودية القصيم\_عنيزة\_١٩١١ ص.ب: ١٩٢٩

هاتف: ۱۹/۳۹٤۲۱۰۷ \_ ناسوخ: ۲۱۹/۳۹٤۲۱۰۹

حوّال: ١٠٧٤٢١٥٧٠

www.ibnothaimeen.com info@binothaimeen.com

الموزع المعتمد والحصري في جمهورية مصر العربية دار الدرة للنشر والتوزيع ـ شارع محمد مقلد ـ متضرع من مصطفى النحاس

بجوار سوبر ماركت أولاد رجب

هاتف وفاكس: ٢٢٧٢٠٥٥٢ \_ محمول: ١٠١٠٥٥٧٠٤٤



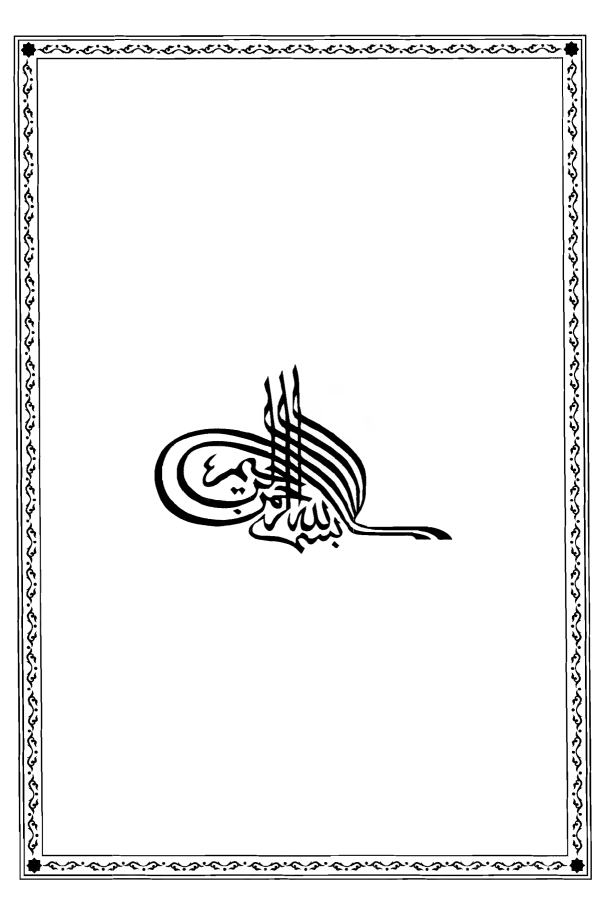
رَفَحُ عِس ((رَجَعِيُ (الْجَشَّي (سِّلَتِر) (لِنِرُرُ (الْجِرِّي (www.moswarat.com

سلّسلَة مُولِّغات نَضيلَة الِيُتِنِح (١٥٧

لفَضِيلَة الشَيْخ العَلَامَة مِحَدَّرِ بَرْ صَالِح العَثْنِي فِي مُحَدِّر بَرْ صَالِح العثْنِي فِي مُحَدِّر بَرْ صَالِح العثْنِي فِي مُعَدِّلِي فَاللَّهُ لَهُ ولوالدَّنِهُ وَللمُسْلِمِينَ المُعْدَلِمِينَ

الجُئلَّدُ الثَّانِي

مِن إِصْدَالات مؤسّسة الثّبخ محمّدتن صَالح العثيميُّن الخيرّيةِ







### • • ﴿﴾ • •

الطُّمَأْنِينَة هي السكون، بِحَيْثُ يعود كل مِفْصَل إِلَى مَقَرِّه، وهل يُشترط أَنْ تَكُونَ بِقَدْرِ الذِّكر الوَاجِب أو لا؟

قيل: إِنَّهُ يُشترط أَنْ تَكُونَ بقَدْر الذِّكْر الوَاجِب، وعلى هَذَا فالطُّمَأْنِينَة في الرُّكُوع يَجِبُ أَنْ تَكُونَ بِقَدْرِ ما يقول: سُبْحَانَ رَبِّي الْعَظِيم، وفي السُّجُود كذَلِك.

وقيل: إِنَّهُ لا يُشترط؛ لِأَنَّ الذِّكْرَ هَذَا لَيْسَ برُكن، ولكنَّه وَاجِب، وَلَا شَكَّ أَنَّ الإِنْسَانَ لا يطمئن عَلَى وجهٍ أقلَّ مِن قول: سبحان ربي الأَعْلَى، أو سُبْحَانَ رَبِّي الْعَظِيم.

١٠٣ – عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ دَخَلَ المَسْجِدَ فَدَخَلَ رَجُلٌ، فَصَلَّى فَسَلَّمَ عَلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ، فَرَدَّ وَقَالَ: «ارْجِعْ فَصَلِّ، فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ»، فَرَجَع يُصَلِّى كَمَا صَلَّى، ثُمَّ جَاءَ، فَسَلَّمَ عَلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ، فَقَالَ: «ارْجِعْ فَصَلِّ، فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ» ثَلاثًا، فَقَالَ: وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالحَقِّ مَا أُحْسِنُ غَيْرَهُ، فَعَلِّمْنِي، فَقَالَ: «إِذَا قُمْتَ إِلَى الصَّلَاةِ فَقَالَ: وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالحَقِّ مَا أُحْسِنُ غَيْرَهُ، فَعَلِّمْنِي، فَقَالَ: «إِذَا قُمْتَ إِلَى الصَّلَاةِ فَكَبِّرْ، ثُمَّ اقْرَأُ مَا تَيسَّرَ مَعَكَ مِنَ القُوْآنِ، ثُمَّ ارْكَعْ حَتَّى تَطْمَئِنَّ رَاكِعًا، ثُمَّ ارْفَعْ حَتَّى تَطْمَئِنَّ رَاكِعًا، ثُمَّ ارْفَعْ حَتَّى تَطْمَئِنَّ جَالِسًا، وَافْعَلْ ذَلِكَ فَ صَلَابِكُ كُلِّهَا» (أَنْ فَعْ حَتَّى تَطْمَئِنَّ جَالِسًا، وَافْعَلْ ذَلِكَ فَ صَلَاتِكَ كُلِّهَا» (أَنْ فَعْ حَتَّى تَطْمَئِنَّ جَالِسًا، وَافْعَلْ ذَلِكَ فَ صَلَاتِكَ كُلِّهَا» (أَنْ فَعْ حَتَّى تَطْمَئِنَّ جَالِسًا، وَافْعَلْ ذَلِكَ فَ صَلَاتِكَ كُلِّهَا» (أَنْ فَعْ حَتَّى تَطْمَئِنَّ جَالِسًا، وَافْعَلْ ذَلِكَ فَ صَلَاتِكَ كُلِّهَا» (أَنْ فَعْ حَتَّى تَطْمَئِنَّ مَا اللهُ وَالْ أَنْ الْمُؤْنَ مَا يَكُلُى الْمُؤْنَ مَا اللهُ وَالِكَ فَى صَلَاتِكَ كُلِّهَا» (أَنْ فَعْ حَتَّى تَطْمَئِنَّ جَالِسًا، وَافْعَلْ ذَلِكَ فَى صَلَاتِكَ كُلِّهَا» (أَنْ فَعْ حَتَّى تَطْمَئِنَّ جَالِسًا، وَافْعُلْ فَى صَلَاتِكَ كُلِّهَا اللهِ أَا لَمْ اللَّهُ الْعَلْ فَالْكَالُ اللَّهُ الْعُلْمَاءُ اللَّهُ الْهُ الْعُلْمُ الْمُؤْنَا وَلَا لَاللَّهُ الْمُؤْنَا وَلَا اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنَّ الْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنِ الْمُؤْنَ الْمُؤْنِ الْمُعْ وَلَى الْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنِ الْمُؤْنَا وَلَا اللَّهُ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْنُ وَلَا اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنَا وَلَا اللَّهُ الْمُؤْنَ الْمُؤْنِ الْمُؤْنَ الْمُؤْنَ الْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنَ الْمُؤْنُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْنَا اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنَا اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنُ الْمُؤْنِ الْمُؤْنَا الْمُؤْنَا الْمُؤْنَا الْمُؤْنِ الْمُؤْنَا اللَّهُ الْمُؤْنَا الْمُؤْنِقُ الْمُو

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب وجوب القِرَاءَة لِلإِمَامِ والمأموم في الصلوات كلها، رقم (٧٢٤)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل رَكْعَة، رقم (٣٩٧).

# الشتزح

قَوْله: «دَخَلَ المُسْجِدَ»، أي المُسْجِدَ النبَوي، فـ(ال) هنا للعَهد، أي المعهود الذهني؛ لِأَنَّ المَسْجِد إِذَا أُطلق في المدينة، فالمُرَاد به مَسْجِدُ النَّبي ﷺ، وَإِذَا أُريد مَسْجِدٌ آخَرُ قيل: مَسْجِد بني فلان.

قَوْله: «فَدَخَلَ رَجُلٌ فَصَلَّى»، أَبَهَمَ الرَّجلَ لأَنَّه لَيْسَ لنا فَائِدَةٌ كَبِيرَة في تَعْيِينه، إذ إِنَّ المَقْصُودَ هو القضيةُ والحُكم، وَهَذَا حَاصِلٌ بِدُونِ تَعْيِينِ مَن حصلتْ مِنْهُ القضية.

قَوْله: «ثُمَّ جَاءَ، فَسَلَّمَ عَلَى النَّبِيِّ» ظَاهِرُه أَنَّهُ قال: السَّلامُ عَلَيْك يَا رَسُولَ اللهِ؟ لأَنَّه لـمْ يَقُلْ: فسَلَّمَ، بل قال: عَلَى النَّبي. فيَحْتَمِل أَنَّهُ خصَّه بالسَّلام، ويَحتمل أَنَّهُ خصَّه بالسَّلام حسَبَ ما يعتقدُه الحاضِرون، وَإِنْ لم يَقُل: السَّلامُ عَلَيْك يَا رَسُولَ اللهِ.

قَوْله: «فَقَالَ: «ارْجِعْ»، لم يَذْكُرْ فِي الحَدِيثِ أَنَّهُ رَدَّ عَلَيْهِ السَّلامَ، لكن جَاءَ فِي رِوَايَةٍ أُخْرَى فِي نفس الحَدِيث، أَنَّ الرَّسُولَ ﷺ رد عَلَيْهِ السَّلام (١).

قَوْله: «ارْجِعْ فَصَلِّ فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ»، فَصَلِّ: أي أَعِدِ الصَّلَاة، «فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ»، أَيْ صَلَاةً مُجْزِئةً، وَهَذَا النَّفْي نفيٌ للصِّحَّة؛ لِأَنَّ الرَّجلَ صَلَّى فرَجَع كما صَلَّى، أي صَلَّى كَصَلَاتِه الأُولى بدُونِ طُمأنينة.

قَوْله: «ثُمَّ جَاءَ فَسَلَّمَ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ فَقَالَ: «ارْجِعْ فَصَلِّ، فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ»، ثَلَاثًا، أي إِنَّ الرَّجُلَ تردَّد ثلاث مَرَّاتٍ، وهو يُصَلِّي صَلَاةً لا يطمئن فيها.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب وجوب القِرَاءَة لِلإِمَامِ والمأموم في الصلوات كلها، في الحضر والسفر، وما يجهر فِيهَا وما يخافت، رقم (٧٩٣)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل رَكْعَة، رقم (٣٩٧).

قَوْله: «فَقَالَ: وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالحَقِّ»، قد يقول قَائِل: لماذا لم يُخْبِرُه الرَّسُولُ بالوَاجِب مِن أولِ الأَمْر؟

نقول: الحِكْمَةُ فِي ذَلِكَ أَمْرَانِ:

الأَمْرُ الأَوْلُ: أَنْ يُبَيِّنَ النَّبِي عَلَيْ أَنَّ الفَاسِدَ مِن العِبَادَات لا يُجزئ ولو فَعَلَهُ الإِنْسَان، كما أَنَّهُ قَالَ فِي المعاملات لأهل بَرِيرَةَ الَّذِينِ أَرَادوا أَنْ يبيعوها عَلَى عَائِشَة، ويشترطوا هم الولاء، قال: «خُذِيهَا وَاشْتَرِطِي لَهُمُ الْوَلَاء، فَإِنَّمَا الْوَلَاءُ لَمِنْ أَعْتَقَ» (١)؛ ليبين عَلَيْهِ الصَلَاهُ وَالسَّرْطَ الفَاسِد ولو شُرط فهو فَاسِد.

إذن: أَرَادَ النَّبِي ﷺ أَنْ يُبَيِّنَ للأُمةِ أَنَّ العِبادَةَ إِذَا وُجدت عَلَى وجهِ فَاسِدٍ، فَإِنَّهَا غيرُ صَحِيحة، ولو فعلها الإِنْسَان.

الْأَمْرُ الثَّانِي: أَرَادَ النَّبِي ﷺ أَنْ يَكُونَ هَذَا الرَّجُل متشوفًا، ومشتاقًا إِلَى العِلْم، فكونُه رُدِّدَ فلا بُدَّ أَنْ يَكُونَ فِي قلبِه طلبُ الوصولِ إِلَى الصَّلَاة الصَّحِيحة، فيَأْتِيه العِلْم والخبر وهو أشدُّ ما يَكُون شوقًا إِلَى ذَلِك، وَلَا شَكَّ أَنَّ الخَبَرَ إِذَا جاءك وأنتْ مُشتاقٌ إِلَيْه، يَكُون أرسخَ فِي النَّفْسِ مِنَ أَنْ يأتِيكَ مرسلًا.

قَوْله: «وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالحَقِّ مَا أُحْسِنُ غَيْرَهُ»، الصَّحابَةُ رَضَيَّيَةُ عَنْمُ وَإِنْ لَمْ يَكُونُوا أَهلَ عِلم، لكنهم عندهم مِن الفقهِ والذكاءِ ما لَيْسَ عند غيرِهم قال: «وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالحَقِّ»، ولم يَقُلْ: «والله»، إِشَارَةً إِلَى أَنَّهُ مُقِرُّ بِأَنَّ الرَّسُولَ حَقُّ، وَأَنَّ قولَه مقبولُ، ولِهَذا جعل المقسَم به أقنعَ، ولِه هذا أقسم بصِفةٍ تقتضي أَنَّهُ سيقبل ما يقوْله الرَّسُولُ ولِهِ لَا نَّه بُعث بِالحَقِّ، ومَن بُعث بِالحَقِّ فلا بُدَّ أَنْ يقولَ الحَقَّ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الشروط، باب الشروط في الولاء، رقم (٢٧٢٩)، ومسلم: كتاب العتق، باب إنها الولاء لمن أعتق، رقم (١٥٠٤).

«وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالحَقِّ» وهو اللهُ، والحق الَّذِي بُعث به الرَّسُولُ ﷺ ضِدُّ البَاطِل، فهو صدقٌ في الأخبار، وعدلٌ في الأَحْكَام.

قَوْله: «مَا أُحْسِنُ غَيْرَهُ»، أي غير هَذَا الَّذِي فعلتُ فعَلِّمْني رَضَّالِلَّهُ عَنْهُ عرَف نفسَه، وعرَف قَدْرَ حاجتِه إِلَى العِلْم.

قَوْله: «فَقَالَ: «إِذَا قُمْتَ إِلَى الصَّلَاةِ فَكَبِّرْ»، إِذَا قُمْتَ إِلَى الصَّلَاة: أي أردتَ أَنْ تقومَ إِلَيْها، «فَكَبِّرْ» أي قل: اللهُ أَكْبَرُ. وَهَذِهِ هي تَكْبيرَةُ الْإِحْرَام، وَهِيَ ركنُ لا تصح الصَّلَةُ إلَّا بهَا.

قَوْله: «اقْرَأْ مَا تَيَسَّرَ مَعَكَ مِنَ القُرْآنِ»، أي ما سَهُل عَلَيْك: الفَاتِحَة أو غيرها.

قَوْله: «ثُمَّ ارْكَعْ حَتَّى تَطْمَئِنَّ رَاكِعًا»، ارْكَعْ: أي احْنِ ظَهْرَكَ، بِحَيْثُ تَكُونُ مُسَوِّيًا لظهرِك مَعَ رأسِك، والانحاءُ الكَامِلُ أَنْ يَكُونَ الظَّهْرُ وَالرَّأْسُ مُسْتَوِيَيْنِ حَتَّى يطمئنَّ راكعًا.

قَوْله: «ثُمَّ ارْفَعْ حَتَّى تَعْدِلَ قَائِمًا»، ولمْ يَقُلْ: حَتَّى تطمئنَّ. والظَّاهِرُ أَنَّ هَذَا مِن تَصَرُّ فِ الرُّواة؛ لأَنَّه قد جَاءَ بلفظٍ آخَرَ: «حَتَّى تَطْمَئِنَّ».

قَوْله: «ثُمَّ اسْجُدْ حَتَّى تَطْمَئِنَّ سَاجِدًا، ثُمَّ ارْفَعْ حَتَّى تَطْمَئِنَّ جَالِسًا، وَافْعَلْ ذَلِكَ فِي صَلَاتِكَ كُلِّهَا»، في صَلَاتك، هل المُرَادُ في بقيةٍ صَلَاتِك، بِأَنْ تَكُونَ كُلُ ذَلِكَ فِي صَلَاتِك، في صَلَاتِك، ورفعٌ مِن الرُّكُوع، وسجودٌ، ورفعٌ مِن رَكْعَةٍ كَالرَّكْعَةِ الأُولَى فِيهَا قِراءَةٌ ورُكُوعٌ، ورفعٌ مِن الرُّكُوع، وسجودٌ، ورفعٌ مِن السُّجُود وسجودٌ ثانٍ؟ أو في صَلَاتك: أي ما تستقبل مِن صَلاتك؟

فالجَوَاب: يَشْمَل الأَمْرين: أي افْعَلْ ذَلِكَ فِي صَلَاتِك فِي الرَّكَعات الباقية، كما فعلت فِي الرَّكْعَةِ الْأُولَى، وافعل في صَلَواتِك المستقبَلَة كما فعلتَ في صَلَاتِك هَذِهِ.

# مِنْ فَوَائِدِ الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: أَنَّ الرَّسُولَ عَلَيْ كَانَ يَنْتَابُ المَسْجِدَ كثيرًا، بل أكثرُ جلوسِه الفَائِدَةُ الأُولَى: أَنَّ السَّجِد، يُعَلِّم النَّاس ويُرشدهم إِلَى دِينِهم، ويرجع إِلَى بيتِه فيَكُون فِي مِهْنَةِ أَهْلِهِ؛ لِأَنَّ الرَّسُولَ عَلَيْ متواضعٌ، كَانَ يَحْلُب الشَّاةَ لأهلِه، ويَحْصِف نعلَه، ويُرقِّع ثَوْبه (۱)، خلافًا لنا ولأحْوَالِنا، يَكُون الرَّجُل منا بِالنَّسْبَة لأهلِه كَأَنَّهُ سلطانٌ حولَه جنود، لكنْ ما أحسنَ أَنْ تشاركَ أهلَك فِي الْبَيْت، وجَرِّبْ تَجِدِ السَّعَادَةَ والهَناءة، ما ظنُّك إِذَا وَقَفْتَ أنتَ وزوجتُك عند الطعامِ وهو يُطهَى، وكُلُّ وَاحِدٍ مِنكم يُسَاعد الآخِر بشَيْءٍ مُعَيَّن، يجد الإِنْسَانُ راحةً ولَذَّة، لِأَنَّ الرَّسُول وَكُلُّ وَاحِدٍ مِنكم يُسَاعد الآخِر بشَيْءٍ مُعَيَّن، يجد الإِنْسَانُ راحةً ولَذَّة، لِأَنَّ الرَّسُول وَكُلُّ وَاحِدٍ مِنكم يُسَاعد الآخِر بشَيْءٍ مُعَيَّن، يجد الإِنْسَانُ راحةً ولَذَّة، لِأَنَّ الرَّسُول وَكُلُّ وَاحِدٍ مِنكم يُسَاعد الآخِر بشَيْءٍ مُعَيَّن، يجد الإِنْسَانُ راحةً ولَذَّة، لِأَنَّ الرَّسُول وَكُلُّ وَاحِدٍ مِنكم يُسَاعِد الآخِر بشَيْءٍ مُعَيَّن، يجد الإِنْسَانُ راحةً ولَذَة، لِأَنَّ الرَّسُول وَكُلُّ وَاحِدٍ مِنكم يُكُون فِي مِهْنَةِ أَهْلِهِ.

على كلِّ حالٍ، أخلاقُ الرَّسُولِ ﷺ أخلاقٌ عالية، وَمَعَ ذَلِكَ هُوَ فِي المَسْجِدِ كثيرًا، وفي الْبَيْت كثيرًا، ويعود المرضى ويزورُهم، وَكَانَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ يصوم حَتَّى يُقالَ لا يُفطر، ويُفطر حَتَّى يقالَ لا يصوم؛ لأنَّه يتبع المصالح والمنافع.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: حرصُ النَّبي ﷺ عَلَى أُمَّتِه، حيثُ كَانَ يُراقب الدَّاخلَ إِلَى المَّسجِد، وينظر ماذا يفعل.

الفَائِدَةُ النَّالِثَةُ: مَشْرُوعِيَّةُ الصَّلَاةِ عند دخُول المَسْجِد؛ لِأَنَّ النَّبي ﷺ رأى هَذَا الرَّجُلَ فَأَقَرَّه، وَهَذِهِ الصَّلَاةُ الَّتِي صَلَّاها يَحتمل أَنْ تَكُونَ فَرِيضَةً كَانَتْ علَيْه، وَيَخْتَمِلُ أَنْ تَكُونَ فَرِيضَةً كَانَتْ علَيْه، وَيَخْتَمِلُ أَنْ تَكُونَ تَحْقَ قَالَ بَعْضُ الْعُلَمَاءِ: إِنَّهَا وَاجِبَة، وَهِيَ مَشْرُوعَةٌ في كل وقتٍ يدخل المَسْجِد فيه، وَلَيْسَ فِيهَا وقتُ نَهْي.

<sup>(</sup>١) كما في حَدِيث عائشة رَضَى لَلَهُ عَنْهَا قالت: «كَانَ يَكُونُ فِي مِهْنَةِ أَهْلِهِ -تَعْنِي خِدْمَةَ أَهْلِهِ- فَإِذَا حَضَرَتِ الصَّلَاةُ خَرَجَ إِلَى الصَّلَاةِ». أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب من كان في حاجة أهله فأقيمت الصَّلاة فخرج، رقم (٦٤٤).

فإنْ قلنا بأنَّهَا وَاجِبَة؛ فلا نهيَ عنها، وهو وَاضِح، وَإِنْ قلنا إِنَّهَا سُنَّةُ؛ فَإِنَّ اللَّدِلَّةَ تَدُلُّ عَلَى أَنَّ السُّننَ ذواتِ الأَسْبابِ لَيْسَ فِيهَا وقتُ نهي، ووجه ذَلِكَ مِن التَّعليل أَنَّ النَّهْيَ عَنِ الصَّلَاةِ فِي هَذِهِ الأَوْقات، خَوْفًا مِن مُشابَهة المُشْرِكين الَّذِين يَسْجُدُونَ للشَّمْسِ إِذَا طَلَعَتْ، وَإِذَا غَربت، وَإِذَا كَانَتِ الصَّلَاةُ لها سبب زالَ هَذَا الخَوْف.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: مَشْرُوعِيَّةُ السَّلامِ عَلَى الجالسين، لقولِه: «ثُمَّ جَاءَ فَسَلَّمَ عَلَى النَّبِيِّ».

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل يُشرعُ السَّلام للجالسين عَلَى ذِكر، كالَّذِين يَدْرُسُون مثلًا ويُدَرِّس لهم المُعَلِّم أو لا؟

فالجَوَاب: يرى بَعْضُ أَهْلِ الْعِلْمِ أَنَّ مِثلَ هؤُلاءِ لا يُسَلَّم علَيْهم، لِمَا فِي ذَلِكَ مِنَ التشويش؛ لِأَنَّ الإِنْسَانَ إِذَا سلَّم ظَهَر صوتُه، وَإِذَا ظَهر صوتُه رُبَّما يلتفت النَّاس إِلَيْه؛ فيُشَوِّش عَلَيْهِ ويصدهم عما هم جالسون مِن أَجْلِه.

وَقَالَ بَعْضُ أَهْلِ الْعِلْمِ: بل يُسَلِّم السَّلام، والرَّدُّ فَرضُ كافية، وَلَيْسَ وَاجِبًا عَلَى الجميع.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: جَوَازُ تَخْصِيص أحدِ الجالسين بالسَّلام، لقولِه: «فَسَلَّمَ عَلَى النَّبِيِّ»، لكنَّ هَذَا مشْرُوطُ بِمَا إِذَا لَم يترتب عَلَى هَذَا مَفْسَدَةٌ، فلو ترتَّب عَلَى هَذَا مَفْسَدَةٌ، فلو ترتَّب عَلَى هَذَا مَفْسَدَةٌ مُنع منه.

مِثَال ذَلِك: دخل رَجُلٌ عَلَى رَجُلين اثْنَيْن، فقال: السَّلَامُ عَلَيْك يَا فلان. فسيَّاه باسمِه، فهنا خَصَّ أحدَ الجالِسَيْن بالسَّلام، فمِثل هَذَا يحصُل مِنْهُ فِتْنَةٌ وعداوةٌ بَيْنَه، وبين الرَّجُل الآخر، لكنْ إِذَا جَاءَ فِي جمعٍ كثير، وفيهم مَن هو متميزٌ مِن بينهم بِكَبَر،

أَو عِلمٍ أَو غيرِ ذَلِك، وخَصَّهُ بالسَّلام، فلا بَأْسَ، لقولِه رَضَاً لِلَّهُ عَنْهُ هنا: «فَسَلَّمَ عَلَى النَّبِيِّ».

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: إِذَا دخل، وسلَّم عَلَى الجميع، لكنَّه يعلم أَنَّهُ إنَّما أَرَادَ فلانًا، فَهَلْ يكفي أَنْ يردَّ السَّلامَ وَاحِدٌ مِن الجالسين سِوى الَّذِي قَصَد؟

فالجَوَاب: متى عَلِم الإِنْسَانُ أَنَّهُ المَقْصُود بالسَّلام، فَإِنَّ ردَّ السَّلام عَلَيْهِ فِي هَذَا الْحَالِ يَكُون فَرضَ عَيْنٍ، كَمَا لَوْ خَصَّه به لفظًا؛ لِأَنَّ ما ذكرناه خَصَّهُ به إِرادَة، وَإِذَا قال: السَّلَامُ عَلَيْك يَا فلان. فَقَدْ خَصَّهُ به لفظًا.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنَّهُ يَنْبَغِي لَمْ أَرَادَ الصَّلَاة أَنْ يَكُونَ بعيدًا عَنِ المتحدثين؛ لِئَلَّ يُشَوِّشُوا عَلَيْهم، وَهَذَا يُؤخَذ مِن قولِه: «ارْجعْ فَصَلِّ» فأمره أَنْ يَرْجِعَ إِلَى مكانٍ بَعيد، حَتَّى لا يُشَوِّشَ النَّاسِ عليه.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: وُجُوبُ إِعادَةِ العِبادَةِ عَلَى مَن فَعَلَها عَلَى وَجْهِ لَا يُجزئ، لقولِه: «فَصَلِّ»، والأَصْل في الأَمْر الوُجُوبُ، ولأنَّ هَذَا لها دخل في العِبادَة كأَنَّها عَلَى اللهَ عَلَى ذَلِك، فيجب عَلَيْهِ أَنْ يَأْتِيَ بها عَلَى الوجه السَّلِيم، وَقَدْ يُقال: إِنَّ الْأَمْرَ فِي قَوْلِهِ: «فَصَلِّ» للإِرْشَادِ، وَلَيْسَ للوُجُوب.

الفَائِدَةُ النَّامِنَةُ: جَوَازُ نَفي الفِعلِ إِذَا لَم يقعْ عَلَى وجهٍ يُجزئ، ويؤخذُ مِن قولِه: «فَإِنَّكَ لَمْ تُصلِّ»، وهُنَا يَحسُن أَنْ نتكلمَ عَلَى ضَابِطٍ، أو قَاعِدَة، وهي: إِذَا وَرَدَ النَفيُ، فَالأَصْلُ أَنَّهُ نَفيٌ للوُجود، فَإِنْ لَم يمكنْ، فهو نَفيٌ للصِحَّة، فَإِنْ لَم يُمكنْ، فهو نَفيٌ للصِحَّة، فَإِنْ لَم يُمكنْ، فهو نَفيٌ للكَمال.

فمثلًا: إِذَا قلتَ: لا خالِقَ إلا اللهُ. هَذَا نفيُ الوجود، قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿ أَفَمَن يَغُلُقُ كُمَن لَا يَغْلُقُ ﴾ [النحل: ١٧]، فلا خالقَ إلا اللهُ ربُّ العالمين.

في قول الرَّسُول ﷺ: «لَا صَلَاةَ لَمِنْ لَمْ يَقْرَأْ بِفَاتِحَةِ الكِتَابِ»(١)، والرَّجُل يُصَلِّي أمامنا، لكنَّه لم يقرأ الفَاتِحَة، فَهَذَا نفيٌ للصِحَّة.

وفي قول الرَّسُولِ ﷺ: «لَا صَلَاةَ بِحَضْرَةِ الطَّعَامِ، وَلَا هُوَ يُدَافِعُهُ الْأَخْبَثَانِ» (٢)، والرَّجُل صَلَّى أمامنا والطعامُ حَاضِرٌ، فَهَذَا نفيٌ للكمال.

فإِذَا قال قَائِل: ما هو الأَصْلُ؟

قلنا: الأَصْلُ أَنَّهُ نفيٌ للوُجود، فَإِنْ لم يُمْكِنْ فنفيٌ للصِّحة، فَإِنْ لم يَكُنْ فنفيٌ للكهال؛ وَهَذَا الحَدِيث الَّذِي معنا مِن القِسم الثَّانِي، الَّذِي هو نفيُ الصِّحَّة.

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: جَوَازُ الإقرارِ عَلَى عملِ فسَادٍ للتعليم؛ لِأَنَّ الرَّسُولَ ﷺ أقرَّ عَلَى صَلَاةٍ ليستْ صَحِيحةً مِن أَجْلِ أَنْ يُعَلِّمَهم.

الفَائِدَةُ العَاشِرَةُ: تَكرار السَّلامِ عند وُجُودِ سببِه؛ لِأَنَّ الرَّجُلَ سَلَّم أُولًا، ثم ذهب وصَلَّى، ثم عاد فسلَّم ثانيًا، وَكَانَ الصَّحابَةُ رَضَيَلَتُهُ عَنْهُ إِذَا حال بَيْنَهُم شجرةٌ، أو جِدارٌ، أو نحو ذَلِك، ثم تلاقَوْا بَعْدَ ذَلِكَ سَلَّم بَعْضُهم عَلَى بَعْض (٢)، فلا تَمَلَّ مِن هذا؛ لِأَنَّ السَّلامَ دُعَاءٌ وحسنات، والمُسَلِّم له في سلامِه عَشْرُ حسنات، ودُعَاءٌ لأخيه، وأخوه يدعو له أيضًا، فلا تَسْأَمْ، ولا تَمَلَّ ما دام الأَمْرُ مَشْرُوعًا.

الْفَائِدَةُ الْحَادِيَةَ عَشْرَةَ: فِطنةُ الصَّحابَةِ رَضَّالِلَّهُ عَنْهُمْ وذكاؤهم، لِقَوْلِه: «والَّذِي بعثك بِالحَقِّ»، فعَدَل عَنِ الحَلِف المشهور وهو (واللهِ) إِلَى قَوْله: «وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالحَقِّ»

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب وجوب القِرَاءَة لِلإِمَامِ والمأموم في الصلوات كلها، رقم (٧٥٦)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل رَكْعَة، رقم (٣٩٤).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب كراهة الصَّلاة بحضرة الطعام الذي يريد أكله في الحال وكراهة الصَّلاة مَعَ مدافعة الأخبثين، رقم (٥٦٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود: كتاب الأدب، باب في الرجل يفارق الرجل ثم يلقاه، رقم (٥٢٠٠).

إِشَارَةً إِلَى أَنَّ مَا يَقَوْلُهُ الرَّسُولُ ﷺ هو حقُّ، فقولُه: «لمْ تُصَلِّ» حق، وتوجيه هَذَا الرَّجُل حَقُّ.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةَ عَشْرَةَ: إِثْباتُ رَسَالَةِ النَّبِي ﷺ، ووجه الاَسْتِدْلالِ بذَلِك أَنَّ النَّبِي ﷺ أَقَرَّهُ عَلَى ذَلِكَ لــا قال: «وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالْحَقِّ».

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ كلَّ ما جَاءَ به النَّبي ﷺ حَقُّ، إِنْ كَانَتْ أَخبارًا فهي صِدْقٌ، وَإِنْ كَانَتْ أَحْكَامًا، فهي عَدْلٌ، فكلُّ مَا جَاءَ بِهِ الرَّسُولُ ﷺ هو حَقُّ.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةَ عَشْرَةَ: وُجُوبُ اقتناعِ العَبْدِ بالشريعة الإِسْلاميَّة؛ لأنَّهَا حق، ﴿ فَمَاذَا بَعَدَ ٱلْحَقِّ إِلَّا ٱلضَّلَالُ ﴾ [يونس:٣٢]، فيجب علَيْنا أَنْ نقتنعَ بِمَا صَحَّ مِن شريعة النَّبي ﷺ، ولا حاجةَ إِلَى أَنْ نبحثَ: لِمَ وَكَيْفَ؛ لأَنَّك عبدٌ مَأْمُورٌ مِن اللهِ ونَبِيِّه.

الفَائِدَةُ الْحَامِسَةَ عَشْرَةَ: جَوَازُ القَسَمِ بِدُونِ استقسَام، ووجهُهُ أَنَّ هَذَا الرَّجُلِ أَقْسَمَ دُونَ أَنْ يقول: له الرَّسُولُ ﷺ احْلِفْ، لكن هَذَا لا يَنْبَغِي إلا في الأُمُور الهَامَّة، وإلا فقد قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿وَٱحْفَظُواْ أَيْمَنَكُمْ ﴾ [المائدة: ٨٩]، ومِن حفظ اليَمِينِ أَلَّا تُكثرَ الحَلِف بالله، وأَلَّا تَحْلِفَ إلا في المواطن الَّتِي يَنْبَغِي فِيهَا الحَلِف.

وقد أَمَرَ اللهُ تَعالَى نَبِيَّهُ عِيلِيا أَنْ يُقسِمَ فِي ثَلاثَةِ مواضعَ مِن القُرْآن:

الموضع الأوَّل: في قَوْلِه: ﴿وَيَسْتَنْبِئُونَكَ أَحَقُّ هُوِّ قُلَ إِى وَرَبِّ إِنَّهُ، لَحَقُّ وَمَا أَتُه بِمُعْجِزِينَ﴾ [بونس:٥٣].

الموضع الثَّانِي: في قَوْلِه: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلَ بَكَ وَرَبِّى لَتَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلَ بَكَ وَرَبِّى لَتَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلَ بَكَ وَرَبِّى لَتَأْتِينَا السَّاعَةُ قُلَ بَكَ وَرَبِّى لَتَأْتِينَا السَّاعَةُ قُلَ بَكَ وَرَبِّى لَتَاأَتِينَا السَّاعَةُ قُلُ بَكَ وَرَبِّى لَتَاأَتِينَا السَّاعَةُ قُلُ بَكَ وَرَبِّى لَتَاأَتِينَا السَّاعَةُ فَلَ بَكَ وَرَبِّى

الموضع الثَّالِث: في قَوْلِه: ﴿ زَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ [التغابن:٧].

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ عَشْرَةَ: وُجُوبُ التَّعْلِيمِ عَلَى مَن لَيْسَ بعالِم، ووجهُهُ أَنَّ إِتمَامَ العِبَادَاتِ وَاجِبٌ، وما لا يَتِمُّ الوَاجِبُ إلا به فهو وَاجِبٌ.

الْفَائِدَةُ السَّابِعَةُ عَشْرَةَ: أَنَّ سؤالَ التَّعْلِيمِ لا يُعَدُّ مِن المَسْأَلَة المذمُومة، لِقَوْلِ الرَّجُل: «فَعَلِّمْنِي»، فَإِذَا طلبتَ مِن الشَّخْصِ أَنْ يُعَلِّمَك، فَلَيْسَ هَذَا مِن المَسْأَلَة المذمُومة، أمَّا لَوْ سألتَه شيئًا مِن أُمُورِ الدُّنْيَا، فَإِنَّ ذَلِكَ لَا يَجُوز إلا بشُرُوطٍ معروفة.

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ الصَّلَاةَ يُقام لها، لقولِه: «إِذَا قُمْتَ إِلَى الصَّلَاةِ»، وهل الْقِيَامُ في الصَّلَاة وَاجِبٌ؟

نقول: فِيهِ تَفْصِيل: أمَّا فِي الْفَرِيضَةِ فَوَاجِبٌ عَلَى القادِر، إلا المَأْمُومَ إِذَا صَلَّى إِمَامُه قَاعِدًا، فَإِنَّهُ يُصَلِّي قَاعِدًا، ولو كَانَ قادرًا عَلَى الْقِيَام، لِقَوْلِ النَّبِي ﷺ في الإِمَام: «وَإِذَا صَلَّى قَاعِدًا فَصَلُّوا قُعُودًا» (١).

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةَ عَشْرَةَ: وُجُوبُ التَّكبيرِ عند الدُّولِ في الصَّلَاة، لقولِه: «إِذَا قُمْتَ إِلَى الصَّلَاةِ فَكَبِّرْ».

الْفَائِدَةُ الْعِشْرُونَ: أَنَّهُ لَا يُجزئ سِوَى التَّكبير، ولو أَتَى الْإِنْسَانُ بِعِدَّةِ أَسْمَاءٍ مِن أَسْمَاءِ الله تُفِيد التعظيمَ، فَإِنَّهَا لَا تُجزئ، لقولِه: «فَكَبِّرْ»، فلو قال: اللهُ أَعْظَمُ، أو: اللهُ أَجَلُّ، أو: اللهُ أَعَزُّ، أو: اللهُ أَحْكَمُ. فَإِنَّهُ لَا يُجزئ، بِل لَا بُدَّ أَنْ يُكَبِّرَ.

ولا يسقُط التَّكبيرُ إلا عَنِ الأخرس؛ لأنَّه لا يَسْتَطِيع أَنْ يتكلمَ فيُكَبِّرُ بقلبِه.

الفَائِدَةُ الحَادِيَةُ وَالعِشْرُونَ: وُجُوبُ قِراءَةِ ما تيسر مِن القُرْآن، لقولِه: «ثُمَّ اقْرَأْ مَا تَيَسَّرَ مَعَكَ مِنَ القُرْآنِ».

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجماعة والإمامة، باب إنها جعل الإمام ليؤتم به، رقم (٢٥٦)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب التَّشَهُّد في الصَّلاة، رقم (٤٠٤).

الفَائِدَةُ النَّانِيةُ وَالعِشْرُونَ: أَنَّ قِراءَةَ الفَاتِحَةِ لا تجب، لقولِه: «اقْرَأْ مَا تَيسَّرَ مَعَكَ مِنَ القُرْآنِ»، هَكَذا قَالَ بَعْضُ الْعُلَهَاءِ.

لكنَّ هَذَا الاسْتِدْلالَ فِيهِ نظرٌ مِن وَجْهَيْن:

الوَجْهُ الأَوَّلُ: أَنَّ الرَّسُولَ عَلَيْهِ قال: «مَا تَيَسَّرَ مَعَكَ مِنَ القُرْآنِ»، وَهَذَا يفيد أَنَّ ما تعسَّر عَلَى الإِنْسَان لا يجب، لكن لا يَدُلُّ عَلَى أَنَّهُ يقرأُ ما شاء، إنَّما يَدُلُّ عَلَى أَنَّهُ يقرأُ ما شاء، إنَّما يَدُلُّ عَلَى أَنَّ ما لمْ يَتَيَسَّرُ لا يجب، وَهَذِهِ هِي قَاعِدَة الشريعة.

الوَجْهُ الثَّانِي: أَنَّ قولَه: «مَا تَيسَّرَ» مُبهَم؛ لِأَنَّ (مَا) مِن أَسْمَاءِ المَوْصُول، فهو مُبهَم، ويُفسِّر إطلاقَه، أو إبهامَه قولُ النَّبي ﷺ: «لَا صَلَاةَ لَمِنْ لَمْ يَقْرَأُ بِفَاتِحَةِ الْكِتَاب».

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ وَالْعِشْرُونَ: أَنَّ مَن عَجَزَ عَنِ الْقِرَاءَة سقطت عنه، فَإِذَا لَم يستطع أَنْ يقرأ يقول: سُبْحانَ اللهِ، والحَمْدُ لله، ولا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، واللهُ أَكْبَرُ. ثم يركع.

وإِذَا قلنا بُوجُوبِ قِراءَةِ الفَاتِحَة، وعجَز عنها لكنْ عنده آياتٌ مِن القُرْآنِ سِوَاها، فيقرأ مِن هَذِهِ الآيَات بِقَدْرِ سُورَةِ الفَاتِحَة كَلِماتٍ وحروفًا لا آيات؛ لِأَنَّ بَعْضَ الآيَاتِ أقصرُ مِن آياتِ الفَاتِحَةِ وبَعْضَها أَطْوَلُ.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ وَالعِشْرُونَ: أَنَّ القُرْآنَ كَلَامُ الله، ووجهُ الدَّلالةِ أَنَّ النَّبِي ﷺ قال: ﴿إِنَّ هَذِهِ الصَّلَاةَ لَا يَصْلُحُ فِيهَا شَيْءٌ مِنْ كَلَامِ النَّاسِ»(١)، ومَعْلُومٌ أَنَّ قِراءَةَ القُرْآنِ فِي الصَّلَاة وَاجِبَة، فيدل ذَلِكَ عَلَى أَنَّ القُرْآنَ لَيْسَ مِن كَلَامِ النَّاس، ويتفرع مِن هَذِهِ القَاعِدَة بُطلان قولِ المُشْرِكين: ﴿إِنْ هَذَاۤ إِلَا فَوْلُ ٱلْبَشَرِ﴾ [المدثر:٢٥].

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب تحريم الكلام في الصَّلاة، رقم (٥٣٧).

فإذا قال قَائِل: هل اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَ تكلم به حقيقة، أو أَنَّهُ خَلَقَ أصواتًا تُعَبِّرُ عنه؟ فالجَواب: أَنَّ اللهُ تكلم به حقيقة بحروفِه، وسَمِع ذَلِكَ جبريل، فألقاه عَلَى قلب النَّبي عَلَيْهِ، وأمَّا مَن قال: إِنَّ كَلامَ الله هو المَعْنَى القائمُ بنَفْسِه، وأَنَّ ما سَمِعه جبريلُ أصواتُ خَلَقَهَا الله عَنَّوَجَلَّ لتُعَبِّرَ عها في نَفْسِه. فقولُه بَاطِلٌ، وَلا يُمْكِنُ أَنْ يُطْلَقَ عَلَى حَدِيث النفسِ أَنَّهُ كَلامٌ إلا مُقَيَّدًا، كَها فِي قَوْلِهِ تَعالَى: ﴿وَيَقُولُونَ فِيَ أَنفُسِهِمْ لَوَلا يُعُذِبُنَا اللهُ بِمَا نَقُولُ ﴾ [المجادلة: ٨].

وأمَّا عند الإطلاق، فَإِنَّ الْقَوْلَ هو الصَّوْتُ المسموع، وحقيقةُ الأَمْرِ أَنَّ قولَ الأَشاعرةِ في كَلَام الله شَرُّ مِن قولِ المعتزلةِ والجهمية.

ف الأشاعرةُ يَقولُون: كَلَامُ الله هو المَعْنَى القائمُ بالنَّفْس، وَهَذَا المقروءُ، أو المسموعُ عبارة عنه، وَلَيْسَ هو كَلَامَ الله، وهو مخلوقٌ خَلَقَهُ اللهُ عَنَّهَ َلَ لِيُعَبِّرَ به عما في نفسه.

والمعتزلةُ والجهميةُ يَقولُون: هَذَا القُرْآنُ كَلَامُ الله حقًّا، لكنَّه مخلوق. فالجميع اتفقوا عَلَى أَنَّ هَذَا المقروءَ -أو المسموعَ- مخلوق.

وقالت الأشاعرة: هو عبارةٌ عن كَلَام الله. وقالتِ المعتزلةُ والجهمية: هو كَلَام الله. فالأقرب إِلَى الصَّوَاب الجهمية أو المعتزلة؛ لِأَنَّ الأشاعرة لا ينسبون هَذَا القُرْآن إِلَى اللهِ تَعالَى حقيقة، بل يَقولُون: إنه عبارة.

لكنَّ أهلَ السُّنَّةِ والجَمَاعَةِ يَقولُون: القُرْآنُ كَلَامُ اللهِ حقيقةً، تكلَّم به، وسَمِعَه جبريل، وألقاه إِلَى قلب النَّبي صَالَىًّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ وَالعِشْرُونَ: وُجُوبُ الرُّكُوعِ والطُّمَأْنِينَة فيه، لقولِه: «ارْكَعْ حَتَّى تَطْمَئِنَّ رَاكِعًا»، والنَّبي ﷺ أعلمه بأشياءَ كَانَ تركُها يَقْتَضي انتفاءَ صِحَّةِ الصَّلَاة،

وَإِذَا كَانَ تركُ هَذِهِ الْأَشْيَاء يَقْتَضِي انتفاءَ صِحَّةِ الصَّلَاة؛ لَزِم أَنْ تَكُونَ هَذِهِ الْأَشْيَاءُ شرطًا لصِحَّة الصَّلَاة.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: إِنْ عَجَز عَنِ الرُّكُوعِ فَهَاذَا يَصنع؟

قلنا: إِنْ كَانَ عجزُه عَنِ الرُّكُوعِ لأنَّه أَحْدَبُ؛ فَإِنَّهُ ينوِي الرُّكُوعِ.

والأحدبُ: هو الَّذِي انحنى ظَهرُه، وَلَا يُمْكِنُ أَنْ يركع، فَإِنَّهُ ينوِي الرُّكُوع، وَإِنْ كَانَ عجزُه لِأَنَّ صُلبَه قائمٌ، لا يُمْكِن أَنْ يَنْحَنِيَ؛ فَلْيُومِيْ برأسِه، ودَلِيل ذَلِكَ قُولُ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿ فَٱنْقُوا اللّهَ مَا اسْتَطَعْتُم ﴾ [التعابى:١٦]، وقولُ النَّبِي ﷺ: «مَا نَهَيْتُكُمْ عَنْهُ، فَاجْتَنِبُوهُ، وَمَا أَمَرْتُكُمْ بِهِ فَافْعَلُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ » (١).

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ وَالعِشْرُونَ: وُجُوبُ الرفعِ مِن الرُّكُوع، وَأَنَّهُ رُكنٌ لا تصح الصَّلَةُ إِلَّا بِهِ، لقولِه: «ثُمَّ ارْفَعْ»، فلو أَنَّ الإِنْسَانَ سجد مِن الرُّكُوع، أي وهو راكعٌ سَجَد؛ فصَلاتُه بَاطِلةٌ غيرُ صَحِيحة.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ وَالعِشْرُونَ: أَنَّهُ لَا بُدَّ فِي هَذَا الرفعِ مِن الاعتدال، فلو رفع قليلًا بِحَيْثُ يَكُون إِلَى الرُّكُوعِ الكَامِلِ أقربَ مِنْهُ إِلَى الْقِيَامِ الكَامِل؛ فصَلَاتُه غيرُ صَحِيحة، لقولِه: «حَتَّى تَعْدِلَ قَائِمًا».

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ وَالعِشْرُونَ: وُجُوبُ السُّجُودِ والطُّمَأْنِينَة فيه، لقولِه: «اسْجُدْ حَتَّى تَطْمَئِنَّ سَاجِدًا»، وَعَلَى أَيِّ شَيْءٍ يَسْجُد؟ جَاءَتِ السُّنَةُ ببيانه، فقال النَّبِيُّ ﷺ: «أُمِرْتُ أَنْ أَسْجُدَ عَلَى سَبْعَةِ أَعْظُم».

وقولُه: «ثُمَّ اسْجُدْ» فِيهِ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّهُ مَتَى وصل إِلَى السُّجُود فقد أبراً ذِمَّتَه عَلَى

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب الاقتداء بسنن رسول الله ﷺ، رقم (۷۲۸۸). ومسلم: كتاب الفضائل، باب توقيره ﷺ...، رقم (۱۳۳۷).

أَيِّ وَجْهٍ كَانَ، فَإِذَا سجد عَلَى الرُّكبتين، ثم الكفينِ والجبهةِ والأنفِ أجزأ؛ وَإِنْ بدأ بالْيَدَيْن أجزأ؛ لأنَّه يصدقُ عَلَيْهِ أَنَّهُ سَجَدَ.

لكنْ أيها أفضل: أَنْ يبدأ باليَدين، أو بالركبتين؟ في هَذَا خلافٌ بين العُلَمَاء، والصَّوَاب أَنَّ الْأَفْضَل أَنْ يبدأ بالركبتين؛ لِأَنَّ النَّبي عَيَهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ قال: «إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ، فَلَا يَبْرُكُ كَمَا يَبْرُكُ الْبَعِيرُ، وَلْيَضَعْ يَدَيْهِ قَبْلَ رُكْبَتَيْهِ (١)، لكنَّ الصَّوَاب (وَلْيَضَعْ رُكْبَتَيْهِ وَبُل يَبْرُكُ الْبَعِيرُ، وَلْيَضَعْ يَدَيْهِ قَبْلَ رُكْبَتَيْهِ أَنَّ لكنَّ الصَّوَاب (وَلْيَضَعْ رُكْبَتَيْهِ قَبْلَ يَدِيْهِ ، يَتَعَيَّن هَذَا التقديرُ ، لأَنَّك لَوْ لم تُقَدِّرْ هَذَا التقدير؛ لكَانَ آخِرُ الحَدِيثِ مُناقضًا لأوَّلِه، إِذْ إِنَّ كُلَّ إِنْسَانٍ يشاهد البعير إِذَا بَرَكَ، وَقَدْ قدَّم يَدَيْه.

ولِهَذا حَكَم ابنُ القَيِّمِ رَحِمَهُ اللَّهُ في (زاد المعاد)<sup>(۱)</sup> أَنَّ في الحَدِيث انقلابًا عَلَى الرَّاوي، وَأَنَّ صَوَابَه «وَلْيَضَعْ رُكْبَتَيْهِ قَبْلَ يَدَيْهِ»، وما قاله ابنُ القيمِ هـ و الصَّوَابُ بلا شَكَ.

الْفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ وَالْعِشْرُونَ: أَنَّ مَا يَجِبُ فِي الرَّكْعَةِ الْأُولَى يَجِب فِي الرَّكْعَةِ الثَّانِيةِ، لقولِه: «وَافْعَلْ ذَلِكَ فِي صَلَاتِكَ كُلِّهَا»، وانتبهوا لقولِنا: ما يجب؛ أمَّا أَنْ يُسنُّ فِي الرَّكْعَةِ الثَّانِيةِ، كالاسْتِفْتَاح والتَّعَوُّذ.

الفَائِدَةُ الثَّلَاثُونَ: أَنَّ مَا يَجِبُ فِي الرَّكْعَةِ الْأُولَى يَجِب فِي الرَّكْعَةِ الثَّانِيةِ، لقولِه: «وَافْعَلْ ذَلِكَ فِي صَلَاتِكَ كُلِّهَا»، وانتبهوا لقولِنا: ما يجب؛ أمَّا أَنْ يُسنَّ فِي الرَّكْعَةِ الثَّانِيةِ، كالاسْتِفْتَاح والتَّعَوُّذ، فَإِنَّ الاسْتِفْتَاحَ لا يُسنُّ الْأُولَى، فَإِنَّهُ لا يُسنُّ فِي الرَّكْعَةِ الثَّانِيةِ، كالاسْتِفْتَاح والتَّعَوُّذ، فَإِنَّ الاسْتِفْتَاحَ لا يُسنُّ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۲/ ۳۸۱)، وأبو داود: كتاب الصَّلاة، باب كَيْفَ يضع ركبتيه قبل يديه، رقم (۸٤٠)، والنسائي: كتاب التطبيق، باب أول ما يصل إلى الأرض من الإِنْسَان في سجوده، رقم (۱۰۹۱).

<sup>(</sup>٢) زاد المعاد، لابن القيم (١/ ٢١٦).

إلا فِي الرَّكْعَةِ الْأُولَى، والتَّعَوُّذ أيضًا لا يُسنُّ إلا في الرَكْعَة الأُولى عَلَى الْقَوْل الرَّاجِح؛ لِأَنَّ الصَّلَاةَ عِبادَةٌ وَاحِدَة، إِذَا اسْتَعَاذَ بِالله مِنَ الشَّيْطَان الرجيم عند أولِ قراءتِها كفى عَنِ الجميع.

وقال بَعْضُ العُلَمَاء: إِنَّهُ يَسْتَعِيذُ فِي كُلِّ رَكْعَة، لكنَّ الصَّوَابَ الأولُ.

الْفَائِدَةُ الْحَادِيَةُ وَالثَّلَاثُونَ: جَوَازُ القياس، ويُؤْخَذ مِنْ قَوْلِهِ: «وَافْعَلْ ذَلِكَ فِي صَلَاتِكَ كُلِّهَا»، أَيْ: قِسْ مَا بَقِيَ مِنَ الصَّلَاةِ عَلَى ما ذكرتُه.

الفَائِدَةُ النَّانِيةُ الثَلاثُون: أَنَّ الأَصْلَ تَسَاوِي الفَرْضِ والنَّفْل، لقولِه: «فِي صَلَاتِكَ كُلِّهَا»، وَلَمْ يَسْتَشْنِ شَيْئًا، وَهَذَا هُوَ الْأَصْلُ، أَنَّ مَا ثَبَتَ فِي الْفَرِيضَة ثَبَتَ فِي النَّافِلَة ثَبَتَ فِي الْفَرِيضَة إلا بِدَلِيلِ. النَّافِلَة ثَبَتَ فِي الْفَرِيضَة إلا بِدَلِيلِ.

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ وَالثَّلَاثُونَ: وُجُوبُ الترتيبِ بَيْنَ الْأَرْكَان، أي الرُّكُوعُ ثم الرفع منه، ثم السُّجُودُ، ثم الرفع، فلو نَسِي وسجد قبل أَنْ يركع؛ فالسُّجُودُ غيرُ صَحِيح، فيجب أَنْ يقومَ ويركعَ، ويستمرَّ في صَلَاتِه، ثم يَسْجُدُ للسَّهْو بَعْدَ السَّلام.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: مَن دَخَل المسجِدَ، هل يبدأ بِتَحِيَّةِ المَسْجِد؟ أَمْ بالسَّلام عَلَى الحَاضِرين؟

فالجَوَاب: إِذَا كَانَ مكانُ صَلَاتِه قَبْلَ أَنْ يَصِلَ إِلَى الحَاضِرين صَلَّى أُولًا تحية المَسْجِد، فَإِنْ كَانَ بَعْدَ أَنْ يَصِلَ؛ فليُسَلِّم عَلَى الحاضِرين أُولًا.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل يُفهَم مِن الحَدِيث أَنَّ ما ذكرَهُ النَّبي، وطَلَب مِن الرَّجُل إعادتَه رُكن، وما لم يَذْكُره فهو سُنة؟

فالجَوَابِ: لا، هَذَا مِن الخَطَأ، أي إِنَّ هَذَا النَّهْيَ يُقابِله مَن قال: إِنَّ جميعَ أَفْعَالِ

الحَجِّ وَاجِبَة لقولِه: «خُذُوا عَنِّي مَنَاسِكَكُمْ »(۱) ، وَهَذَا غَلَطٌ؛ لِأَنَّ هَذَا اسْتِدلالٌ بِبَعْضِ النَّصُوصِ دُونَ بَعْض، فمثلًا: عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ قَالَ: كُنَّا نَقُولُ فِي الصَّلَاةِ، قَبْلَ أَنْ يُفْرَضَ التَّشَهُّدُ: السَّلَامُ عَلَى اللهِ، السَّلَامُ عَلَى جِبْرِيلَ، وَمِيكَائِيلَ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ يُفْرَضَ التَّشَهُّدُ: السَّلَامُ عَلَى اللهِ، السَّلَامُ عَلَى جِبْرِيلَ، وَمِيكَائِيلَ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ يُفْرَ اللهِ اللهَ هُو السَّلَامُ، وَلَكِنْ قُولُوا: التَّحِيَّاتُ لله وَالصَّلَواتُ، وَالطَّيِّبَاتُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ، السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللهِ وَالطَّيِّبَاتُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ، السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللهِ اللهَ إِللهَ إِلَّا اللهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ »(۱)، وَهَذَا نَصُّ السَّلَامُ عَلَيْنَ اللهُ إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ »(۱)، وَهَذَا نَصُّ صَرِيحٌ فِي أَنَّ التَّشَهُدُ وَاجِبٌ وفرض.

ولم يُذكر في هَذَا الحَدِيثِ أَيْضًا في الصَّلَاةِ تَحْرِيمُهَا التَّكْبِيرُ، وَتَحْلِيلُهَا التَّسْلِيم، والتَّسْلِيم، وَالتَّسْلِيمُ لَمْ يُوجَدْ فِي هَذَا الحَدِيثِ، فيقال: إِنَّ النَّبِي ﷺ بَيَّن لِـهَذَا الرَّجلِ ما أَخَلَّ فيه، وأَمْرَه أَنْ يَفْعَلَ ذَلِكَ في صَلَاتِه كُلِّها، أَمَّا ما لم يُخِلَّ فيه، فَلَمْ يُنبِّهُ علَيْه؛ لأَنَّه لا حاجةَ للتَّنْبِيه علَيْه.

ولذَلِك يَجِب عَلَى المستدلِّ في القُرْآن، أو الشُّنَّة، ألا يُهْمِلَ الأَدِلَّةَ الأُخرى؛ لأَنَّه ما ضرَّ مَن ضرَّ مِنَ العُلَمَاءِ فيها ضلَّ فِيهِ إلا هَذِهِ المَسْأَلَة، نظروا إِلَى جانبٍ، وأَغْفَلُوا جانبًا.

ولِهَذا تَجدُ -حتى في العقائد- الَّذِين أَنْكُرُوا الصِّفات نَظَرُوا إِلَى جانبٍ مِن الأَدِلَّة، وهو قَوْله: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [الطور: ١٦]، وقَوْله: ﴿سُبْحَنَ ٱللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [الطور: ٢٣]، أي تنزيهًا له، فَعَلَوْا في جانب التنزيه والنفي، وغَفَلُوا عن جانب الإِثبات.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الحج، باب استحباب رمي جمرة العقبة يوم النحر راكبا، رقم (١٢٩٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب التَّشَهُّد في الآخرة، رقم (٨٣١)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب التَّشَهُّد في الصَّلاة، رقم (٤٠٢).

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل يمكن أَنْ يُفهَم مِن الحَدِيث أَنَّ كل تَكْبيرَة في بداية الرَكْعَة فهي تَكْبيرَةُ إِحْرَام؟

فالجَوَاب: لا، بَقِيَّةُ الصَّلَاة لَيْسَ فِيهَا تَكْبيرَةُ إِحْرَام؛ لأَنَّك لَوْ جعلتَ فِيهَا تَكْبيرَةَ إِحْرَام لقطَّعتَ الصَّلَاة، وصَارَت كل رَكْعَة وَحْدَهَا.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل إِذَا أَتَى الْمَأْمُومَ مَتَأْخَرًا، والإِمَامَ فِي الرَّكْعَةِ الثَّانِيةِ وهو في الرَكْعَة الأولى بِالنِّسْبَة له، فَهَلْ يقول دُعَاءَ الاسْتِفْتَاح؟

فالجَوَاب: دُعَاءُ الاسْتِفْتَاحِ يَكُون فِي أَوَّلِ الصَّلَاةِ فقط، فلو دَخَلَ في الثَّانِية فهي الأولى له؛ فيستفتح بالدُّعَاء.





#### • • 🚱 • •

١٠٤ - عَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «لَا صَلَاةَ لَمِنْ لَمْ يَقْرَأُ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ» (١).

## الشكرح

«باب الْقِرَاءَة فِي الصَّلاةِ» أي بابُ صِفَتِها كَمِّيَّةً وكَيفِيَّةً وحُكمًا.

قَوْله: «لَا صَلَاةَ»، لا نَافِيَةٌ للجِنس، مُركَّبةُ مَعَ اسمها، و «صَلَاةَ» اسمُها مبنيٌّ عَلَى الفتحِ في محل نصبِ.

«لَا صَلَاةً» هَذَا النفيُ نُطَبِّقُ عَلَيْهِ القَوَاعِدَ السَّابِقة: هل هو نَفْيٌ للوُجودِ، أو للكمال؟

أمَّا للوجودِ فلا؛ لأنَّه قد يُصَلِّي الإِنْسَانُ بلا فَاتِحَة، وأمَّا للكهال فلا؛ لأَنَّنا نَقُول: يَجِب أَنْ يُحملَ أُولًا عَلَى نَفْيِ الوجود، ثم عَلَى نفي الصِّحة، ثم عَلَى نَفْيِ الكهال، وما دام يُمكنُ أَنْ يُحملَ عَلَى نفي الصِّحَة فهو الوَاجِب.

إذن لا حاجة إِلَى أَنْ نُعَلِّلَ إِذَا قال قَائِل: لماذا حَمَلْتُمُوه عَلَى نفي الصِّحَّة دونَ الكيال؟

نقول: لأنَّه هو الأَصْلُ، وما كَانَ هو الأَصْلَ فَإِنَّهُ لا يُعَلَّل.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب وجوب القِرَاءَة لِلإِمَامِ والمأموم في الصلوات كلها، رقم (٧٥٦)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل رَكْعَة، رقم (٣٩٤).

وقَوْله: «لَا صَلَاةَ»، يَشْمَل صَلَاةَ الْفَرِيضَة، وصَلَاةَ النَّافِلَة، والصَّلَاةَ ذاتَ الرُّكُوعِ والسُّجُود، وصَلَاةَ الجَنَازَة؛ فكل ما يُسمَّى صَلَاةً شرعًا فَهُوَ دَاخِلٌ فِي هَذَا الحَدِيثِ. الحَدِيثِ.

وقَوْله: «لَمِنْ لَمْ يَقْرَأُ»، «مَن» اسمٌ مَوْصُولٌ يَشْمَل كُلَّ مُصَلِّ؛ لِأَنَّ المَعْنَى: لا صَلَاةَ لِمُصَلِّ لم يَقرأُ، فيَشْمَلُ كُلَّ مُصَلِّ، يَشمل الإِمَام، والمَأْمُوم، والمُنْفَرِد.

وقَوْله: «لَمِنْ لَمْ يَقْرَأْ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ»، فَاتِحَةُ الْكِتَابِ بالإجماع هي سُورَةُ الفَاتِحَة، ولا إشْكَال فيها.

فإذَا قال قَائِل: كَيْفَ تُسمَّى فَاتِحَةَ الْكِتَاب، وَقَدْ نزل قَبْلَها أُولُ سُورَةِ العَلَق؟ فيُقال: إِنَّهَا أُولُ سُورَةٍ نَزَلتْ كامِلة، فصَارَت فَاتِحَةَ الْكِتَاب بِهَذَا الاعتبار، وإلا فلا شَكَّ أنَّهَا ليستْ أُولَ ما نَزَلَ.

وتُسمى أيضًا أُمَّ القُرْآن؛ لِأَنَّ معانيَ القُرْآنِ كُلَّها تعود إِلَيْها: ففيها ذِكرُ التَّوْحِيدِ بأَنْوَاعِه، وذِكر الْعَمَلِ الصَّالِح، وذِكرُ المنهجِ السَّلِيم، وذِكر أَقْسَامِ النَّاسِ ما بَيْنَ ضَالً، ومغضوبٍ علَيْه، ومُنْعَمٍ علَيْه؛ فلذَلِك سُميت أُمَّ القُرْآن، ولم نَجِدْ شيئًا أوسعَ مِن كَلَام ابنِ القيم علَيْها رَحِمَهُ اللَّهُ في كتابِه مَدَارِج السَّالكين (۱)، فَإِنَّهُ تكلم علَيْها كَلامًا طويلًا، وبَيَّن فِيهَا مِن الأسرار والحِكمِ ما لا تجدُه في أيِّ كتابِ تَفْسِير.

## مِنْ فَوَائِدِ الْحَدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى: بيانُ فضلِ الْفَاتِحَة، ووجهُه أَنَّ النَّبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ أَوْجَبَ قراءَتَها في كل صَلَاة، وَهَذَا يَدُلُّ عَلَى مَحَبَّة اللهِ لها، وعلى عِظَمِها، وأنَّها أعظمُ سُورَة فِي كِتَابِ اللهِ.

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين، لابن القيم (١/ ٣١).

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّهَا لَا تَصِحُّ الصَّلَاةُ بِدُونِ قِراءَةِ الْفَاتِحَة، سواءٌ كَانَ إِمَامًا، أَوْ مَأْمُومًا، أَوْ مُنْفَرِدًا، وذَلِك للعُمُوم.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: الإِمَامُ وَاضِحٌ أَنَّ عَلَيْهِ قِراءَةَ الفَاتِحَة، والمُنْفَرِدُ وَاضِحٌ، لكنَّ المَامُومَ أَلَيْسَ تابعًا لإِمَامِه؟

فالجَوَاب: بلى، لكنَّ تَبَعِيَّتَه لإِمَامه لا تُسقط عنه الْأَرْكَان، بِدَلِيلِ أَنَّهُ لَوْ قَالَ قَائِل: رُكوعُ الإِمَامِ رُكُوعٌ لَمِنْ خَلْفَه. فَهَلْ نَكْتَفِي برُكُوع الإِمَامِ؟ لا، إذن قِراءَةُ الإِمَام ليستْ قِراءَةً لَمِنْ خَلْفَهُ.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: بل قِراءَةُ الإِمَامِ قِراءَةٌ لمن خَلْفَه؛ لِأَنَّ المَاْمُومَ إِذَا قَرَأَ الإِمَامُ يقول: آمين. فَهَذَا دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ قِرَاءَةَ إِمَامِه قِراءَةٌ له، وَأَنَّهُ كالقارئ تمامًا، ودَلِيل ذَلِكَ قَوْله تَعالَى: ﴿قَدْ أُجِيبَت دَّعَوتُكُما فَاسْتَقِيما ﴾ [يونس: ١٨٩]، والدَّاعي موسى ذَلِكَ قَوْله تَعالَى: ﴿ وَقَالَكَ مُوسَىٰ رَبِّنَا إِنَّكَ ءَاتَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلَأَهُ زِينَةً وَأَمُولًا فِي الْخَيَوْةِ كَمَا فَاللَّهُ وَيَعْلَى اللَّهُ وَقَالَكَ مُوسَىٰ رَبِّنَا إِنَّكَ ءَاتَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلَأَهُ زِينَةً وَأَمُولًا فِي الْخَيَوْةِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللّ

قال العُلَمَاء: كَانَ مُوسَى يَدْعُو وَهَارُونُ يُؤَمِّن، فجعل اللهُ تَعالَى دعوةَ موسى اللهُ تَعالَى دعوةَ موسى الَّتِي يستمع إِلَيْهِ هارون، جَعَلَهَا دعوةً لهارون، وَكَذَلِكَ الإِمَام يقول: ﴿ آهْدِنَا الصِّرَطَ اللَّيْنَ النَّمَاتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الصَّالِينَ ﴾، الصَّرَطَ الشَّالَينَ المَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الصَّالِينَ ﴾، ويقول: آمِين. وأنتَ تقول: آمِين. إذن فقِراءَة الإِمَامِ قِراءَةٌ لك.

فالجَوَاب: لَوْ سَلَّمْنا بِهَذَا فِي الجَهْرِيَّة، لم يَسْتَقِمْ لنا فِي السِّرِّية؛ لأَنَّنا لَا نسمع قِراءَةَ الإِمَام ولا نُؤَمِّن عَلَى دعائِه.

فَإِذَا قَالَ قَائِلَ: ولماذا لا تُسَلِّمُون به في الجَهْريَّة، وتقولون: قِراءَةُ الإِمَامِ في الجَهْريَّة قِراءَةٌ لِلْمَأْمُوم؟

قلنا: قد قال بذَلِك محقوقون مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ، ومِنهم شيخ الإِسْلام ابن تَيْمِية رَحَهُ اللّهُ اللهُ قَال: إِنَّ المَاْمُومَ فِي الجَهْرِيَّة لا قِراءة علَيْه؛ لِأَنَّ قِراءة الإِمَامِ قِراءة له. وَهَذَا فِيها إِذَا أَذْرَك المَاْمُومُ قِراءة الإِمَامِ فِي الفَاتِحَة، أَمَّا لَوْ جَاءَ وَقَدْ فَرَغ مِنها، فَمَعْلُومٌ أَنَّهُ لَيْسَت قِراءة الإِمَامِ قِراءة له؛ لِأَنَّ الْإِمَامَ قَدْ فَرَغ، لكنَّ هَذَا إِذَا أَدْرَك فَمَعْلُومٌ أَنَّهُ لَيْسَت قِراءة الإِمَامِ قِراءة له؛ لِأَنَّ الْإِمَامَ قَدْ فَرَغ، لكنَّ هَذَا إِذَا أَدْرَك القِراءة قلنا: هَذَا الْقَوْلُ وجيه جِدًّا نظرًا وأثرًا؛ لأَنْكُم كها رأيتمُ النَّصُوصَ تدلُّ عَلَى القِراءة قلنا: هَذَا الْقَوْلُ وجيه جِدًّا نظرًا وأثرًا؛ لأَنْكم كها رأيتمُ النَّصُوصَ تدلُّ عَلَى هذا، لكنْ يُعَكِّرُ عَلَيْهِ أَنَّ المَسْأَلَة وقعتْ نصَّا بِعَيْنِها، وأمر النَّبي عَلَيْ بقِراءة الفَاتِحَة، وذَلِك فيها رواه أهلُ السُّنن مِن حَدِيث عُبَادَة بْنِ الصَّامِتِ قَالَ: نَعَمْ صَلَّى بِنَا وَشُولُ اللهِ عَيْ بَعْضَ الصَّلُواتِ الَّتِي يُجْهَرُ فِيهَا بِالْقِرَاءَةِ فَلَمَّا انْصَرَف، قَالَ: «مِنْكُمْ شَيْئًا مِنَ القُرْآنِ إِذَا جَهَرْتُ بِالْقِرَاءَةِ؟»، قُلْنَا: نَعَمْ يَا رَسُولُ اللهِ عَيْقَ الْ أَقُولُ مَا لِي أُنَازَعُ الْقُرْآنَ، فَلَا يَقْرَأَنَ أَحَدٌ مِنْكُمْ شَيْئًا مِنَ رَسُولُ اللهِ عَيْقَ الْ أَعْولُ مَا لِي أُنَازَعُ الْقُرْآنَ، فَلَا يَقْرَأَنَ أَوَدُلُ مَا لِي أُنَازَعُ الْقُرْآنَ، فَلَا يَقْرَأَنَ أَوْدُلُ مَا لِي أُنَازَعُ الْقُرْآنَ، فَلَا يَقْرَأَنَ أَوْدُلُ مِالْقُرَاءَةِ إِلَّا بِأُمَّ الْقُرْآنِ الْأَنْ الْقُرْآنَ إِذَا اللهُ عَلَى الْمَالُولُ اللهُ الْقُرْآنِ إِذَا جَهَوْتُ الْقُرْآنَ إِذَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الْقُرْآنَ اللهُ الْقُرْآنَ إِذَا اللهُ الْقُرْآنَ الْقُرْآنَ إِلَا اللهُ الْقُرْآنَ الْقُرْآنَ الْمُعْرَاتُ الْمُعَلَى اللهُ الْمُلْسَلَقُولُ اللهُ الْقُرْآنَ الْمُؤْمُ اللهُ الْعُرْآنَ الْمُؤْمُ الْعَرْاءُ اللهُ الْعُرْآنَ الْمُعْرَالُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُعْمُ الْمُلَا اللهُ الْمُلْعُلُولُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤُمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤُ

وَهَذَا نصُّ صريح، ومَعْلُومٌ أَنَّ النصَّ الصريحَ في حُكمٍ مِن الأَحْكَام مُقَدَّمٌ عَلَى ما تقتضيه العُمُومات؛ لِأَنَّ دلالةَ العُمُومِ عَلَى كلِّ فردٍ مِن أفرادِه دلالةٌ ظَنِّيةٌ عِنْدَ كَثِيرٍ مِنَ الأصوليين، والنص في المَسْأَلَة بِعَيْنِها قَطْع، ولولا هَذَا الحَدِيثُ، لَكُنَّا نرى ما راءه شيخُ الإِسْلام ابنُ تَيْمِيةَ، أَنَّ قِراءَةَ الإِمَام في الجَهْريَّة قِراءَةٌ لِلْمَأْمُومِ، لكنْ ما عُذرُنا عند الله عَرَّفَجَلَّ وَقَدْ جَاءَ الحَدِيثُ نصًّا في المَوْضُوع؟

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي، لشيخ الإِسْلام (٢٣/ ٢٦٥).

<sup>(</sup>٢) أخرَجه أبو داود: كتاب الصَّلاة، باب من كره القِرَاءَة بفاتحة الكتاب إِذَا جهر الإمام، رقم (٨٢٦)، والترمذي: كتاب الصَّلاة، باب ما جَاءَ في ترك القِرَاءَة خلف الإمام إِذَا جهر الإمام بالقِرَاءَة، رقم (٣١٢)، والنسائي: كتاب الافتتاح، باب ترك القِرَاءَة خلف الإمام فيها جهر به، رقم (٩١٩)، وابن ماجه: كتاب إقامة الصَّلاة والسنة فيها، باب إِذَا قَرَأَ الإمام فأنصتوا، رقم (٨٤٨).

لو فُرض أَنَّ الحَدِيثَ ضَعِيفٌ لا يصح أَلْغَيْنا هَذَا الْقَوْل، وقُلنا بِمَا قال شيخُ الإِسْلام ابنُ تَيْمِيةَ رَحْمَهُ ٱللَّهُ، وعزيزٌ علَيْنا أَنْ نُخالفَ شيخَ الإِسْلام رَحْمَهُ ٱللَّهُ، لأَنَّه معروفٌ بالعِلْم الواسع، والعقلِ الرَّاسخ، والذكاءِ المُفْرِط رَحْمَهُ ٱللَّهُ، لكنْ لَيْسَ لنا أَنْ نَعْدِلَ عها جَاءَت بِه السُّنةُ لِقَوْلِ أي وَاحِدٍ مِن النَّاس؛ لِأَنَّ الله يقول: ﴿ وَيَوْمَ فَنَ قُولُ مَاذَا أَجَبَتُمُ ٱلمُرْسَلِينَ ﴾ [القصص: ٦٥]، فهاذا نَقُول؟!

فها دامتِ المُسْأَلَةُ نَصًّا في المَوْضُوع، فلا نَسْتَطِيع أَنْ نُخالف.

بقي أَنْ يُقَال: يَرِدُ عَلَيْكم حَدِيثُ أَبِي بَكْرَةَ، أَنَّهُ انْتَهَى إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ وَهُوَ رَاكِعٌ، فَرَكَعَ قَبْلَ أَنْ يَصِلَ إِلَى الصَّفِّ، فَذَكَرَ ذَلِكَ لِلنَّبِيِّ عَلَيْهِ فَقَالَ: «زَادَكَ اللهُ حِرْصًا، وَلَا تَعُدْ»(۱)، مَعَ أَنَّهُ لم يَقرأ الفَاتِحَة، فَهَلْ ركعتُه الَّتِي لَمْ يَقْرَأْ فِيهَا الفَاتِحَة تَامَّة؟

فَالْجَوَابِ: نعم، والدَّلِيلُ أَنَّ النَّبِيَّ لَمْ يأمُرْه بِقَضائِها، بل قال: «زَادَكَ اللهُ حِرْصًا، وَلَا تَعُدْ»، أي لا تَعُد لِمثْلِ هذا، فتأتي بسُرعة، وتركع قبل الصَّف.

وعلَيْه فنقول: النُّصُوصُ الشَّرْعِيَّةُ لها عُمُوماتٌ، ولها خُصوصات، فقولُه: «لَا صَلَاةَ لَمِنْ لَمْ يَقْرَأُ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ» عامٌّ، وَهَذِهِ الصُّورة خَصَّصَتِ العُمُوم، فنقول: مَن أدركَ الإِمَامَ عَلَى وجهٍ لَمْ يَسْتَطِعْ أَنْ يقرأَ فِيهِ الفَاتِحَةَ؛ فَإِنَّهَا تسقُط عنه، لِأَنَّ الفَاتِحَةَ إِنَّمَا تَجِب فِي حالِ القِيام، والْقِيَامُ سَقَطَ عنه لوُجُوب مُتَابَعَةِ الإِمَام، فَإِذَا سَقَط الْقِيَامُ سَقَط الْقِيَامُ سَقَط وهو قِراءَةُ الفَاتِحَة. سَقَط الفَّرَةُ الفروضُ فيه، وهو قِراءَةُ الفَاتِحَة.

فيقال: تَسْقُط الفَاتِحَةُ عَمَّن أَدْرَكَ الإِمَام راكعًا، وتَسْقُط الفَاتِحَةُ عَمَّن أَدْرَكَ الإِمَام قائمًا، وشَرع فِيهَا، ولكنْ رَكَع قَبل أَنْ يُتِمَّها؛ لأنَّه لم يُدركِ القِيام الَّذِي يتمكن

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب إِذَا ركع دُونَ الصَّف، رقم (٧٨٣).

فِيهِ مِن قِراءَة الفَاتِحَة، وَهَذَا الَّذِي قلناه نرى أَنَّهُ مُتعَيَّن، خلافًا للشوكاني (١) ومَن تابَعَه وقال: إِنَّ هَذِهِ الصورةَ لا تَصِحُّ فِيهَا الرَكْعَة الَّتِي لَمْ يَقْرَأْ فِيهَا الفَاتِحَة. وَهَذَا ضدُّ قولِ مَن يقول: إِنَّ قِراءَةَ الإِمَامِ قِراءَةٌ لِلْمَأْمُومِ.

فَهَذَا يِقُول: حَتَّى فِي هَذِهِ الصُّورَةِ الَّتِي وَرَدَ بِهَا النصُّ لا تُجزئ الرَّكْعَة؛ لأَنَّه لَمْ يَقْرَأْ فِيهَا بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ، وقال: إِنَّ الرَّسُولَ قال: «لا تَعُد».

فنقول: هل نبحث «لا تَعُد» إلى: لا تَعُد إلى الرُّكُوع إِذَا وُجِد الإِمَامُ راكعًا؟ هَذَا لا يصح؛ لِأَنَّ النَّبِي ﷺ قال: «مَا أَدْرَكْتُمْ فَصَلُّوا وَمَا فَاتَكُمْ فَأَتِمُّوا» (٢)، ونحن أدركنا الرُّكُوع فلْنَرْكَعْ، ولأَنَّ النَّبِي ﷺ لم يُلْغِ هَذَا الرُّكُوعَ الَّذِي دخل مَعَ الإِمَامِ فيه، ولو كَانَ منهيًّا عنه لَوَجَبَ أَنْ يَكُونَ مُلْغَى؛ لِأَنَّ المَنْهِيَّ عنه لا يُمْكِن أَنْ يصحَّ فيه، ولو كَانَ منهيًّا عنه لَوَجَبَ أَنْ يَكُونَ مُلْغَى؛ لِأَنَّ المَنْهِيَّ عنه لا يُمْكِن أَنْ يصحَّ بأي حالٍ مِن الأَحْوَال، والنَّبِي ﷺ اعتبر هَذِهِ الرَكْعَة، ولم يأمُره بِقَضائِها، فالدَّلِيل بَكُونَ مَن أَدْرَكَ الإِمَامَ راكعًا، أَوْ فِي حَالِ القِيام، ولم يَدُلُّ عَلَى مِن قِراءَة الفَاتِحَة؛ فَإِنَّ الفَاتِحَة تَسْقُط عنه.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: هَذَا العُمُومُ «لَا صَلَاةَ لَمِنْ لَمْ يَقْرَأْ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ» مخصوصٌ في قَوْلِه: «مَنْ كَانَ لَهُ إِمَامٌ، فَإِنَّ قِرَاءَةَ الْإِمَامِ لَهُ قِرَاءَةٌ» (٢)، والاستثناءُ وَاضِح.

نقول: لَـوْ صَحَّ هَذَا الحَدِيثُ عَنِ النَّبِي ﷺ لَرَفَعْنَاهُ بأيدينا فوق رُؤوسِنا، ولَقُلْنا به، ولكان وَاجِبًا علَيْنا أَلَّا نَتَعَدَّاه؛ ولكنه لا يَصِحُّ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ لأَنَّه مُرسَل،

<sup>(</sup>١) نيل الأوطار، للشوكاني (٢/ ٢٥٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب قول الرجل: فاتتنا الصَّلاة، رقم (٦٣٥)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب استحباب إتيان الصَّلاة بوقار وسكينة، رقم (٦٠٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٣/ ٣٣٩)، وابن ماجه: كتاب إقامة الصَّلاة والسنة فيها، باب إِذَا قَرَأَ الإمام فأنصتوا، رقم (٨٥٠).

والمرسَلُ مِن أَقْسَام الضَّعِيف، وإلا لَوْ صح لَقُلْنا: قِراءَةُ الإِمَامِ الَّتِي يَجْهَرُ بها قِراءَةٌ لِلْمَأْمُوم، والإِمَامُ يقرأ لنا إِذَا جَهَر، أمَّا إِذَا أَسَرَّ، فَإِنَّهُ يقرأ لنَفْسه.

لكنَّ الحَدِيثَ ضَعِيفٌ، ويَنْبَغِي إِذَا اسْتَدلَّ لكُم أحدٌ بحَدِيثِ فطَالِبُوه قَبْلَ كُلِّ شَيْءٍ بِصِحَّتِه، فَإِذَا لم يَصِحَّ فقد كُفيتم، ولا يَكُون دَلِيلًا، وَإِذَا صح أخذنا به.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ قِرَاءَةَ الْفَاتِحَةِ وَاجِبَةٌ فِي كُلِّ رَكْعَةٍ، والدَّلِيلُ قولُه: «وَافْعَلْ ذَلِكَ فِي صَلَاتِكَ كُلِّهَا»، ولو لا هَذَا الحَدِيثُ لَقُلْنَا: إِنَّ قِراءَةَ الفَاتِحَةِ فِي أَيِّ رَكْعَةٍ مِن الصَّلَاة مُجزئة، لِقَوْلِه: «لَا صَلَاةَ لَمِنْ لَمْ يَقْرَأُ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ»، فَإِذَا قَرَأُ فِي الرَكْعَة الأُولى، أَوِ الثَّانِيةِ، أَوِ الثَّالِثة، أو الرَّابِعة كَفَى.

لكنْ لها قال للرَّجُل: «وَافْعَلْ ذَلِكَ فِي صَلَاتِكَ كُلِّهَا» عَلِمْنَا أَنَّ قِرَاءَةَ الْفَاتِحَةِ رُكنٌ فِي كُلِّ رَكْعَةٍ.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: وُجُوبُ قِراءَةِ الفَاتِحَة في الفَرْضِ والنَّفْل، لِعُمُومِ قـولِه ﷺ: «لَا صَلَاةَ».

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: وُجُوبُ قراءتِها في صَلَاة الجَنَازَة، الدَّلِيل أَنَّ (صَلَاةَ) نَكِرَة في سياق النَّفْي تَعُمُّ كلَّ صَلَاة.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: جَوَازُ تسميةِ السُّور، لكنْ إِذَا توقَّف عَلَى تسميتِها حُكمٌ شَرْعِيّ؛ فلا بُدَّ شَرْعِيّ؛ فلا بُدَّ أَنْ تُسمَّى وتُعرَّف.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: أَنَّهَا لا تصحُّ القِرَاءَةُ بالقَلب، أي لَوْ أَمَرَّ الإِنْسَانُ الفَاتِحَةَ عَلَيه عَلَى قلبِه، فَإِنَّ قراءتَه لا تُجزئ؛ لِأَنَّ الإِنْسَانَ لا يَصدقُ عَلَيْهِ أَنَّهُ قارئُ حَتَّى يُبَيِّنَ الحُروف. الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: أَنَّهُ لَا يَجِبُ إسهاعُ نَفْسِه، وَقَـدْ ذَكَـرَ بَعْضُ أَهْـلِ الْعِلْمِ أَنَّهُ يَجِب عَلَى القارئ أَنْ يُسمعَ نَفْسَه، وَأَنَّهُ لَوْ أَسَرَّ بحيثُ لا يُسمع نَفْسَه؛ فَإِنَّ قراءتَه لا تكفي.

والصَّوَاب: ما دل عَلَيْهِ الحَدِيث، أَنَّهُ إِذَا قَرَأً -وَإِنْ لَمْ يُسمعْ نَفْسَه - فَالْقِرَاءَةُ صَحِيحة، لِأَنَّ النَّبي ﷺ لم يُضِفْ قَيْدًا زائدًا عَلَى مُجُرَّد الْقِرَاءَة، فَإِذَا قَرَأَ، وحَرَّكَ الشَّفَتين واللسَان فهو قارئ، وَإِنْ لَمْ يُسْمِعْ نَفْسَه.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: شَخْصٌ قَرَأَ الفَاتِحَةَ وهو راكعٌ، أو وهو يَهْوِي إِلَى الرُّكُوع، فَهَلْ تصح؟

الجَوَابِ: لا تَصِحُّ قِراءَةُ الفَاتِحَةِ إلا أَنْ يقرأها كَامِلةً وهو قائم، والقِرَاءَةُ في حال الرُّكُوعِ مَنْهِيُّ عنها، فهو آثِم.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هُناكَ مَن يقول: إِنَّ الفَاتِحَةَ وَاجِبَةٌ، وَلَيْسَتْ رُكْنًا، بِدَلِيلِ حَدِيثِ مُعاوية؟

فالجَوَابِ: إِنَّ هَذَا خَطَأَ، فعندنا حَدِيث: «لَا صَلَاةَ لَمِنْ لَمْ يَقْرَأْ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ»، وَهَذَا نفيُ الصِّحَة لَيْسَ فِيهِ إِشْكَال، فَإِذَا سَقَطَت في حالٍ مُعَيَّنٍ لا تقتضيه رُفِعَ الحُكم مطلقًا، وَجَبَ أَنْ تُقَيَّدَ النُّصُوص لِمَا دَلَّتْ عَلَيْهِ.



٥٠١- عَنْ أَبِي قَتَادَةَ قَالَ: «كَانَ النَّبِيُّ عَيَّ يَقُرَأُ فِي الرَّكْعَتَيْنِ الأُولَيْنِ مِنْ صَلَاةِ الظُّهْرِ بِفَاتِحَةِ الكِتَابِ، وَسُورَتَيْنِ يُطَوِّلُ فِي الأُولَى، وَيُقَصِّرُ فِي الثَّانِيةِ وَيُسْمِعُ الآيَةَ اَخْيَانًا، وَكَانَ يَقْرَأُ فِي العَصْرِ بِفَاتِحَةِ الكِتَابِ وَسُورَتَيْنِ، وَكَانَ يُطَوِّلُ فِي الأُولَى، وَكَانَ يُطَوِّلُ فِي الأَولَى مِنْ صَلَاةِ الصَّبْحِ، وَيُقَصِّرُ فِي الثَّانِيةِ، وَفِي الرَّكْعَتَيْنِ الأُخْرَييْنِ المُخْرَييْنِ المُخْرَييْنِ المُخْرَييْنِ اللَّرَعْتَابِ» (١).

## الشترح

قَوْله: «كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَقْرَأُ فِي الرَّكْعَتَيْنِ الأُولَيَيْنِ مِنْ صَلَاةِ الظُّهْرِ بِفَاتِحَةِ الكَتَابِ» يعني بكل رَكْعَة، «وَسُورَتَيْنِ» سُورَة في الرَكْعَة الأولى وسُورَة فِي الرَّكْعَةِ الثَّانِيةِ.

قَوْله: «يُطَوِّلُ» يَحتمل أَنْ يُرَادَ بِهِ تطويلُ القِرَاءَة، لِأَنَّ السِّيَاق فِيهِ ذِكْرُ القِرَاءَة، وَقُوله: «يُطَوِّلُ فَيهِ ذِكْرُ القِرَاءَة، وَالرُّكُوعِ وَالسُّجُود.

وَقَدْ ذُكرَ فيها سَبق أَنَّ قِراءَةَ النَّبيِّ ﷺ كَانَتْ مُتناسبة، إِذَا أَطَالَ فِي الْقِيَامِ أَطَالَ فِي الْقَيَامِ أَطَالَ فِي النَّانِيةِ» أَطَالَ فِي الرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ، وعلَيْه فيَكُونُ قُولُه: «يُطَوِّلُ فِي الأُولَى، وَيُقَصِّرُ فِي الثَّانِيةِ» يَشْمَلُ القِرَاءَةَ وَالرُّكُوعَ وَالسُّجُود.

وفي قولِه: «يُطَوِّلُ فِي الأُولَى، وَيُقَصِّرُ فِي الثَّانِيةِ» فِيهِ إِشَارَةٌ إِلَى أَنَّ الْفَرْقَ بَيْنَ الرَّكْعَتَيْن كَانَ وَاضِحًا بَيِّنًا، وَلَيْسَتِ الثَّانِيةُ قريبةً مِن الأُولى، وَإِنَّمَا كَانَ يُطَوِّل ﷺ في الأُولى لوَجْهَيْن:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب يقرأ في الأخريين بفاتحة الكتاب، رقم (٧٧٦)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب القِرَاءَة في الظهر والعصر، رقم (٤٥١).

الوَجْهُ الأَوَّلُ: مِن أَجْلِ أَنْ يُدركَ مَن لَمْ يَكُنْ حَاضِرًا الصَّلَاةَ مِن أولِها.

الوَجْهُ الثَّانِي: أَنَّ الإِنْسَان يَشرعُ في العِبادَة بقُوَّتِه ونشاطِه، فناسَبَ أَنْ يَكُونَ أَوَّلُ الصَّلَاةِ أَطُولَ مِن آخِرِها.

قَوْله: «وَيُسْمِعُ الآيَةَ أَحْيَانًا»، أي في الصَّلَاة السِّرِّيَّة؛ لأنَّه تَحَدَّثَ عن صَلَاة الظُّهر، فالرَّسُولُ ﷺ كَانَ يُسمع الصَّحابَةَ الآيةَ أَحْيانًا في الصَّلَاة السِّرية، إمَّا لتَنْبِيههم، أو لإعلامِهم بأنَّه يقرأُ، وَلَيْسَ بسَاكت.

فنأخذ مِنها أَنَّهُ يَنْبَغِي لِلإِمَامِ فِي صَلَاة السِّرِّ أَنْ يُسمع القِرَاءَةَ أَحْيانًا، كما فَعَلَ النَّبي صَأَلِلَةُعَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

قَوْله: «وَفِي الرَّكْعَتَيْن الأُخْرَيَينِ بِأُمِّ الكِتَابِ» أي يقرأ في الرَّكْعَتَيْن الأُخْرَيين بِلُمِّ الكِتَابِ» أي يقرأ في الرَّكْعَتَيْن الأُخريين لَيْسَ فيها بالفَاتِحَة دُونَ سُورَةٍ أُخْرَى، وَهَذَا نصُّ صَرِيحٌ فِي أَنَّ الرَّكْعَتَيْن الأُخريين لَيْسَ فيها سُورَة أُخْرَى.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: مَا الَّذِي أَعَلَمَ أَبَا قَتَادَةَ أَنَّهُ اقتصر عَلَى الفَاتِحَة؟ أَلا يُمْكِنُ أَنْ يَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ قَـد أُسرِعَ فِي القِرَاءَة، فظـن أبو قتادةَ أَنَّهُ اقتصر عَلَى الفَاتِحَة؟

قَوْله: «وَكَانَ يُطَوِّلُ فِي الرَّكْعَةِ الأُولَى مِنْ صَلَاةِ الصُّبْحِ، وَيُقَصِّرُ فِي الثَّانِيةِ»،

والحِكْمَةُ مَا ذَكَرْنَا: مِن أَجْلِ أَنْ يُدركَ النَّاسِ الصَّلَاةَ مِن أُولِهَا، ومِن أَجْلِ أَنَّ الإِنْسَانَ أُولُ مَا يَدْخُلُ فِي العِبادَةِ يَكُون نشيطًا يتحمل التطويل.

## مِنْ فَوَائِدِ الْحَدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى: مَشْرُ وعِيَّةُ الزيادةِ عَلَى الْفَاتِحَة في الرَّكْعَتَيْن الأُولَيَيْنِ مِن صَلَاة الظُّهر، ووجه الاسْتِدْلال وَاضِح.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ المَشْرُوعَ أَنْ تَكُونَ الرَّكْعَةُ الأُولِى أَطولَ مِن الثَّانِية، والظَّاهِرُ أَنَّ هَذَا فِي جَمِيعِ الصَّلَوَاتِ أَنَّهُ يُطوِّلُ فِي الأُولِى ويُقَصِّر فِي الثَّانِية، بِدَلِيلِ صَلَاةِ الكُسُوف، فَإِنَّ النَّبي ﷺ أطالَ فِيهَا فِي الرَّكْعَةِ الأُولى إِطَالَةً طويلة، وفي الرَكْعَة الثَّانِيةِ دونَ ذَلِك، بل كانتْ صَلَاةُ الكُسُوفِ أَرْبَعَ درجات: القِرَاءَةُ قَبل الرُّكُوعِ الثَّانِيةِ دونَ ذَلِك، والقِرَاءَةُ الثَّانِيةُ قَبل الرُّكُوعِ الثَّانِي دونَها، والقِرَاءَةُ الثَّالِيةُ فِي الرَّكْعَةِ الثَّانِيةِ دونَ الثَّانِيةِ دونَ الثَّانِيةِ دونَ الثَّانِية، والقِرَاءَةُ الرَّابِعةُ دونَ الثَّالِثة.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ المَشْرُوعَ قِراءَةُ السُّورَةِ بعد الفَاتِحَة، أي قِراءَةُ سُورَةٍ، وَلَيْسَ قِراءَةَ بَعْضِ سُورَة، وَإِنَّمَا يقرأ سُورَةً كَامِلة، وَهَذَا هو الْأَفْضَل والمَشْرُوع.

ولقد تَغَيَّرَ النَّاسُ عَنْ هَذَا مُنْذُ زمن، فكانوا يقرؤون بالسُّورَة في الرَّكْعَتَيْن إلا في قِصار المُفَصَّل، ولقد أبعدَ قومٌ إبعادًا، حيثُ تكادُ لا تَسمع مِنهم قِراءَةَ سُورَةٍ إطلاقًا، تجدهم يقرؤون مِن أوسَاط السُّورِ وأواخرِها، ولا تسمع لهم إلا نادرًا أَنْ يقرؤوا سُورَةً كَامِلة، حَتَّى فِي صَلَاةِ المَغْرِبِ، وَهَذَا خطأ، لَا سِيَّ إِذَا كَانَ المَسْجِدُ يؤمُّه قومٌ كثيرون، فيظنون أَنَّ السُّنةَ أَلَّا تقرأ بسُورَةٍ كَامِلة، حيثُ إِنَّ الإِمَام يُواظِب دائمًا عَلَى قِراءَة آيةٍ، أو آيتينِ مِن أوسَاط السُّور.

وَلَقَدْ قَالَ ابْنُ القيمِ رَحِمَهُ اللَّهُ: ﴿ وَكَانَ مِنْ هَدْيِهِ قِرَاءَةُ السُّورَةِ كَامِلَةً، وَرُبَّهَا

قَرَأَهَا فِي الرَّكْعَتَيْنِ، وَرُبَّهَا قَرَأَ أَوَّلَ السُّورَةِ، وَأَمَّا قِرَاءَةُ أَوَاخِرِ السُّورِ وَأَوْسَاطِهَا، فَلَمْ يُخْفَظْ عَنْهُ (١).

لكنَّ مُرَادَه في غير النَّفْل، أما النَّفْلُ فقد ثَبَتَ عنه ﷺ في راتبة الْفَجْر: ﴿ قُولُواْ ءَامَنَ الْبَالَةِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا ﴾ [البقرة:١٣٦] في الرَكْعَة الأولى، و ﴿ قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنْبِ تَعَالَوْاْ إِلَى كَلِمَةِ سَوَآمٍ بَيْنَكُمْ ﴾ [آل عمران:٦٤] في الرَّكْعَةِ الثَّانِيةِ.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: مَشْرُوعِيَّةُ تطويلِ القِرَاءَةِ فِي الرَّكْعَةِ الْأُولَى مِنْ صَلَاةِ الصَّبْحِ، وتقصيرِها في الثَّانِية، وصَلَاةُ الصَّبْحِ تمتاز بأنَّها تُطَّول فِيهَا القِرَاءَة، لِقَوْلِ الله تَبَالِكَوَتَعَالَى: ﴿ أَقِمِ الصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ ٱلْيَلِ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ ﴾ [الإسراء: ٧٨] أي: وأقِمْ قرآنَ الْفَجْر، وسَمَّى اللهُ تَعالَى صَلَاةَ الْفَجْرِ قرآنًا؛ لأنَّها تُطُول فِيهَا القِرَاءَة، فأطلَق علَيْها اسمَ القُرْآن.

#### 

١٠٦ - عَنْ جُبَيْرِ بْنِ مُطْعِمٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قال: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ قَرَأَ فِي المَغْرِبِ بِالطُّورِ»(٢).

#### الشترح

جبيرُ بنُ مُطْعِمٍ قَدِمَ إِلَى النَّبِي ﷺ يُكَلِّمُه في فداء الأَسْرَى في بَدْرٍ، لأَنَّنا نعلم أَنَّ المُشْرِكِينِ أُسِر مِنهم في بدرٍ سبعون، وقُتل مِنهم سبعون، هؤُلاءِ الأَسْرَى قَدِمُوا إِلَى المدينة، مِنهم مَن مَنَّ عَلَيْهِ الرَّسُولُ ﷺ وأَطْلَقَهُ بلا شَيْء، ومِنهم مَن فَدَاهُ بأسيرٍ

<sup>(</sup>١) زاد المعاد، لابن القيم (١/ ٢٠٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب الجهر في المغرب، رقم (٧٦٥)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب القِرَاءَة في الصبح، رقم (٤٦٣).

مُسْلِم، ومِنهم مَن فَدَاه بهالٍ، ومِنهم مَن فَدَاهُ بتعليم الْكِتَابة، وجبيرُ بنُ مُطعِم قدِم لَيُكَلِّمَ النَّبَيَّ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَهُ فِي فِداء الأسرى، والظَّاهِر -والله أعلم- أَنَّهُ سمع كَلِمَةً قالسَها النَّبي عَلَيْهِ وهي: «لَوْ كَانَ المُطْعِمُ بْنُ عَدِيٍّ حَيًّا، ثُمَّ كَلَّمَنِي فِي هَوُ لَاءِ النَّتْنَى، لَتَرَكْتُهُمْ لَهُ اللهِ النَّبي عَلَيْهِ وهي: «لَوْ كَانَ المُطْعِمُ بْنُ عَدِيٍّ حَيًّا، ثُمَّ كَلَّمَنِي فِي هَوُ لَاءِ النَّتْنَى، لَتَرَكْتُهُمْ لَهُ اللهُ الل

النَّتْنَى: أي الأسرى، ووصَفَهُم بالنَّتَانةِ لأنَّهم مشركون نَجَسٌ، فلَعَلَّ جُبَيْرًا سَمِع هَذَا وهو ابنُ المُطْعِم، فقدِم يُكَلِّمُ النَّبي ﷺ فيه.

قَوْله: «سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَرَأَ فِي المَغْرِبِ بِالطُّورِ»، الباءُ هنا للاستِيعَابِ، أي بجميع الطُّور، وَهِيَ كَمَا فِي قَوْلِهِ تَعالَى: ﴿وَلْـيَطَّوَفُواْ بِٱلْبَيْتِ ٱلْعَتِـيقِ﴾ [الحج:٢٩].

قال العُلَمَاء: إِنَّ الباءَ هنا للاستيعاب، وَإِنَّ الإِنْسَانَ لَوْ طَافَ فِي الحِجْرِ لَمْ يَصِحَّ طُوافُه؛ لِأَنَّ اللهَ لَمْ يَقُلْ: وليَطَّوَّفُوا فِي الْبَيْت، وإِنَّمَا قال: ﴿وَلْمَطَّوَفُواْ بِٱلْبَيْتِ اللَّهَ عَلَى اللَّهَ لَمْ يَقُلْ: ﴿وَٱمۡسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ ﴾ [المائدة:٦]، والرؤوسُ يَجِب استيعابُها بالمسح.

المهم: أَنَّ الباءَ تَدُلُّ عَلَى أَنَّهُ قَرَأَ بِالسُّورَة كُلِّها، وهو كذَلِك، لكنَّ جُبَيْرَ بنَ مُطعِم رَضَّ اللهُ عَنْهُ يقول: إِنَّهُ لَمْ أَلْخَلِقُونَ ﴾ مُطعِم رَضَّ اللهُ عَنْهُ يقول: إِنَّهُ لَمْ أَلْخَلِقُونَ ﴾ [الطور: ٣٥] إِلَى آخِرِه، يقول: إنَّني حين سمعتُها كَادَ قَلْبِي يَطِيرُ (١). أي: مِن شِدَّة وَقْعِها في قلبِه؛ ولأنَّها دَلِيلٌ عقليُّ وَاضِح.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب فرض الخمس، باب ما مَنَّ النبي ﷺ على الأساري من غير أَنْ يخمس، رقم (٣١٣٩).

<sup>(</sup>٢) أخراجه ابن ماجه: كتاب إقامة الصَّلاة واسنة فيها، باب القراءة في صلاة المغرب، رقم (٨٣٢).

## مِنْ فَوَائِدِ الحَدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى: أَنَّ النَّبِي ﷺ كَانَ يَجْهَرُ بِقِراءَة المَغْرِب، لقولِه: «سَمِعْتُهُ يَقْرَأُ».

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّهُ يَجُوزُ أَنْ يُقْرَأَ فِي صَلَاةِ الْمَغْرِبِ بِطُولِ الْمَفَصَّل؛ لِأَنَّ الطورَ مِن طُوَل المَفَصَّل، وهُنَا نسأل: هل يُؤْخَذُ منه اسْتِحْبَابُ قِراءَةِ سُورَةِ الطُّورِ في صَلَاة المَغْرِب؟

وَهَذَا يَنْبَنِي عَلَى قَاعِدَةٍ مُهِمَّةٍ: إِذَا واظبَ النَّبِيُّ ﷺ عَلَى سُورَةٍ، أَو عَلَى آية، كَانَتْ قراءتُها سُنَّة، وَإِذَا فَعَلَهَا مَرَّةً لَم تَكُن قراءتُها سُنة؛ لِأَنَّ هَذَا مِنْ بَابِ المُصَادَفَة، نحن لا نعلم أَنَّ الرَّسُولَ ﷺ قَرَأَ بِها قِراءَةَ مُواظَبَة، بل سَمِعَهُ جُبَير.

فيَحتمل أَنَّهُ قَرَأَ بِهَا مِن بِابِ الْمُصَادَفَة، أَو أَنَّ الرَّسُولَ ﷺ كَانَ بِحِبِ القِرَاءَةُ بِهَا فِيهَا مِنَ الْآيَّةِ عَلَى صِدْقِ الرَّسُولِ ﷺ، فهو قَرَأَ بِهَا فِي المَغْرِب، وَقَرَأَ بِهَا فِي صَلَاة الصُّبح حين انْصَرَفَ مِن مَكَّةَ فِي حَجَّةِ الْوَدَاع.

فالَّذِي يَظهر أَنْ يُقال: إِنَّهُ يَنْبَغِي للإِنْسَان أَنْ يقرأها أَحْيانًا، لا لأنَّها سُورَةُ الطُّور، ولكن لِيُبَيِّنَ أَنَّهُ يَجُوزُ أَنْ يقرأ في المَغْرِب بطُوَلِ المُفَصَّل.

والخُلَاصَةُ: أَنَّ مَا وَاظَبَ عَلَيْهِ النَّبِيُّ ﷺ مِن السُّوَرِ؛ فَالسُّنَّة المُواظبةُ عليه، ويَكُون تَعْيِينُ السُّورَةِ نَفْسِها سُنة، ومَا سُمع يَقْرأُه فَهُو لِبَيَانَ الجُوَازِ، فَلا يُقال: إِنَّهُ يُسَنُّ أَنْ يَقْرأُ فِي المَّوْرِ، لأَنَّهَا سُورَةُ الطُّور، ولكنْ يُقْرَأُ بِهَا لِيُبَيِّنَ جَوَازَ القِرَاءَةِ بِطُولَ المُفَصَّلِ، مَعَ أَنَّ السُّنَّةَ فِي المَغْرِبِ أَنْ يَقْرَأُ بِقِصَارِ المُفَصَّلِ.



١٠٧ - عَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبِ رَضَالِيَهُ عَنْهُ قال: «كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ فِي سَفَرٍ فَصَلَّى الْعِشَاءَ الْآخِرَةَ، فَقَرَأَ فِي إِحْدَى الرَّكُعَتَيْنِ بِـ(التِّينِ وَالزَّيْتُونِ) فَهَا سَمِعْتُ أَحَدًا أَحْسَنَ صَوْتًا مِنْهُ، أَوْ قِرَاءَةً » (١).

## الشترح

قَوْله: «كَانَ فِي سَفَرٍ»، هَذَا السَّفَرُ لا يَهُمُّنا أَنْ نعرفَ أَيَّ سَفَرٍ هو، المهم أَنَّهُ أَرَادَ أَنْ يُبَيِّنَ أَنَّ الرَّسُولَ عَلَيْهِ كَانَ يقرأُ بِقِصَارِ المُفَصَّل في السَّفَر في صَلَاة الْعِشَاء، مَعَ أَنَّ صَلَاةَ الْعِشَاء الْأَفْضَل فِيهَا طُولُ المُفَصَّل.

قَوْله: «الْعِشَاءَ الْآخِرَةَ»، أي المتأخِّرة، احترازًا مِن صَلَاة المَغْرِب، فَإِنَّهَا عِشَاءٌ أُولَى.

قَوْله: «فَقَرَأَ فِي إِحْدَى الرَّكْعَتَيْنِ»، إمَّا الأُولى، أو التَّانِية.

قَوْله: «بِـ (التِّينِ وَالزَّيْتُونِ)»، الباء هنا للاستيعاب، والْمُرَادُ بالسُّورَة كلِّها.

قَوْله: «فَهَا سَمِعْتُ أَحَدًا أَحْسَنَ صَوْتًا مِنْهُ أَوْ قِرَاءَةً»، (أو) هنا للتنويع، وَلَيْسَتْ للشَّكِّ، وَيَحتمل أنَّهَا للشَّكِّ، لكنَّ الأَصْلَ عدمُ الشَّكِّ، والتنويعُ هنا وارِدُ، والمَعْنَى: أحسنَ صوتًا، وأحسنَ أداءً، فاجتمع في قِراءَة النَّبي ﷺ حُسنُ الصَّوْتِ، وحُسن الأداء.

وعلى هذا: فلا نَقُول: (أو) للشَّكِّ، لكنْ لَوْ وَرَدَ تصريحٌ مِن الرُّواة أَنَّهُ أَرَادَ الشَك، فالرَّاوِي أعلمُ بنفسِه، لكنْ أمامنا كَلِماتٌ يَصْلُح أَنْ تَجْمَعَ الوصفين في القِرَاءَة، وهما حُسنُ الصَّوْتِ، وحُسنُ القِرَاءَة، أي حُسنُ الأداء.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب القِرَاءَة في العشاء، رقم (٧٦٩)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب القِرَاءَة في العشاء، رقم (٤٦٤).

# مِنْ فَوَائِدِ الحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: أَنَّ السُّنةَ فِي صَلَاةِ الْعِشَاءِ الجهرُ بالقِرَاءَة حَضَرًا وسَفَرًا.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّهُ يَجُوزُ أَنْ يُقْرَأَ فِي صَلَاةِ الْعِشَاءِ بِقِصَارِ الْفَصَّلِ فِي السَّفَرِ فِلْأَفْضَل أَنْ يُقرأ لِأَنَّ سُورَة التِّينِ والزيتونَ مِن قِصار المُفَصَّل، أَمَّا فِي غير السَّفَرِ فالْأَفْضَل أَنْ يُقرأ فِيهَا بأوسَاط المُفَصَّل؛ لِأَنَّ النَّبيَ ﷺ قال لِمُعَاذٍ: «فَلَوْلا صَلَّيْتَ بِسَبِّحِ اسْمَ رَبِّك، وَالشَّمْسِ وَضُحَاهَا، وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَى، فَإِنَّهُ يُصَلِّي وَرَاءَكَ الكَبِيرُ وَالضَّعِيفُ وَذُو النَّعْمِيفُ وَذُو الْخَاجَةِ» (١).

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: حُسنُ صوتِ النَّبي ﷺ، والله تَبَارَكَوَتَعَالَى قد أعطاه الحُسنى في تركيبة البَدَنِ، وفي الوجه، وفي العينين، وفي جميع الخِلقة، ومِن ذَلِكَ الصَّوْتُ، أعطى اللهُ نَبِيَّهُ مُحُمَّدًا ﷺ صوتًا هو أحسنُ الأصوات، لَا سِيَّمَا فِي قِراءَة القُرْآن.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ النَّبِي ﷺ كَانَ أحسنَ النَّاسِ قِراءَة، فيَنْبَغِي للإِنْسَان أَنْ يُحسِّن صوتَه بالقُرْآن، وَقَدْ وَرَدَ الْأَمْرُ بذَلِك نَصَّا<sup>(۱)</sup>، وَأَنَّهُ يَنْبَغِي أَيضًا أَنْ يُحسِّنَ التِّلاوة، فيقرأها مُعْرَبَةً تَامَّةً مُطْمَئِنَّة، لا كما يَفعل بَعْضُ النَّاس، لَيْسَ له هَمُّ إلا أَنْ يُحمِل الشُّورَة، فالْأَفْضَل أَنْ يَتأنَّى حَتَّى يَحَصُلَ الْخَشُوعُ المَطْلُوب.

فإِذَا قال قَائِل: لَوْ أَحْسَنَ الصَّوْتَ، أفلا يُخشى أَنْ يَكُونَ رياءً؟

فالجَوَابِ: هَذِهِ الخشيةُ لَوِ استرسل الإِنْسَان معها ما قَامَ بعِبادَةٍ قَطُّ؛ لِأَنَّ الشَّيْطَانَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب من شكا إمامه إِذَا طول، رقم (٧٠٥).

<sup>(</sup>٢) كما في حديث: «زَيِّنُوا الْقُرْآنَ بِأَصْوَاتِكُمْ». أخرجه أبو داود: كتاب الوتر، باب استحباب الترتيل في القراءة، رقم (١٤٦٨)، والنسائي: كتاب الافتتاح، باب تزيين القرآن بالصوت، رقم (١٠١٥)، وابن ماجه: كتاب إقامة الصَّلاة والسنة فيها، باب في حسن الصوت بالقرآن، رقم (١٣٤٢).

يَأْتِيه فِي كُل عِبادَة، إِنْ أَرَادَ أَنْ يُصَلِّيَ قال: هَذَا رياء. وإِنْ أَرَادَ أَنْ يتصدقَ قال: هَذَا رياء. وإِنْ أَرَادَ أَنْ يَطُلُبَ العِلْمَ قال: هَذَا رياء.

ولو أَنَّ الإِنْسَانَ استرسل ما بَقِيَ في عِبادَةٍ سَليمة، فالوَاجِبُ أَنْ يستعيذَ الإِنْسَانُ بِالله مِنَ الشَّيْطَانِ الرجيم، وأَنْ يفعلَ ما أُمر به عَلَى الوجه الأكمل، وأَنْ يَدَعَ عنه هَذِهِ الوسَاوس.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: لَوْ أَنَّ الإِنْسَانَ أَحْسَنَ قراءتَه، وأحسنَ صوتَه مِنْ أَجْلِ أَنَّ بَعْضَ النَّاسِ يسمعُه، فَهَلْ يَكُون مُراثيًا؟

الجَوَاب: إِنْ أَرَادَ بِذَلِك أَنْ يستمعَ السَّامِعُ للقِراءَة لَمَ استحسنها، ويتلذذَ بَما وينتفعَ بَها، فَهَذَا لَا بَأْسَ بِهِ، فَعَنْ أَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيِّ قَالَ: اسْتَمَعَ رَسُولُ اللهِ عَرَاءَتِي مِنَ اللَّيْلِ، فَلَمَّ أَصْبَحْتُ، قَالَ: «يَا أَبَا مُوسَى، اسْتَمَعْتُ قِرَاءَتَكَ اللَّيْلَةَ، عَرَاءَتِي مِنَ اللَّيْلِ، فَلَمَّ أَصْبَحْتُ، قَالَ: «يَا أَبَا مُوسَى، اسْتَمَعْتُ قِرَاءَتَكَ اللَّيْلَةَ، لَقَدْ أُوتِيتَ مِزْمَارًا مِنْ مَزَامِيرِ آلِ دَاوُدَ»، قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، لَوْ عَلِمْتُ مَكَانَك، كَبَرْتُ لَكَ تَحْبِيرًا (١). أي أحسنتُ أَكْثَرَ مِنْ ذَلِكَ.

فلا يُقال: إِنَّ هَذَا رِياءٌ، بل يُقال: هَذَا فِيهِ مَصْلَحَة، لِأَنَّ كُلَّ إِنْسَانٍ يسمع قِراءَةً جيدةً بصوتٍ حَسَن سَوْفَ يُصغي إِلَيْها، وينتفع بها، فَفَرْقٌ بين مَن يقرأُ لِيَقُولَ النَّاسُ: ما أحسنَ قراءتَه، وبين أَنْ يُحَسِّنَ القِرَاءَةَ للنَّاسِ مِن أَجْلِ أَنْ يُحِبُّوا الاستهاع إِلَى القُرْآن، وينتفعوا به.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب فضائل القرآن، باب حسن الصوت بالقِرَاءَة للقرآن، رقم (٤٧٦١)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب استحباب تحسين الصوت بالقرآن، رقم (٧٩٣).

١٠٨ - عَنْ عَائِشَةَ: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ بَعَثَ رَجُلًا عَلَى سَرِيَّةٍ، وَكَانَ يَقْرَأُ لِأَصْحَابِهِ فِي صَلَاتِهِمْ فَيَخْتِمُ بِقُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ، فَلَمَّا رَجَعُوا ذَكَرُوا ذَلِكَ لِلنَّبِيِّ ﷺ، فَقَالَ: «سَلُوهُ لِأَيِّ شَيْءٍ يَصْنَعُ ذَلِكَ؟»، فَسَأَلُوهُ، فَقَالَ: لِأَنَّهَا صِفَةُ الرَّحْمَنِ، وَأَنَا أُحِبُ أَنْ أَقْرَأَ بِهَا، فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «أَخْبِرُوهُ أَنَّ اللهَ يُحِبُّهُ»(١).

## الشترح

قَوْله: «بَعَثَ رَجُلًا عَلَى سَرِيَّةٍ»، أي أميرًا علَيْها، وبَعَث بِمَعْنَى أرسَل، والسريةُ هي قطعةٌ مِن الجيش تُبعثُ لتَقَصِّي الحقائق، أو لِقِتَالِ أوائلِ الْمُشْرِكين، أو لِغَيْرِ ذَلِكَ مِنَ الْأَسْبَابِ، المهم أنَّها ليستْ جيشًا، ولكنَّها قطعة من الجيش.

قَوْله: «وَكَانَ يَقْرَأُ لِأَصْحَابِهِ»، أي الرَّجلُ إِذَا صَلَّى بهم.

قَوْله: «فَيَخْتِمُ بِقُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ»، يختم أي قراءتَه، وهل الْمَرَادُ أَنَّ هَذَا الختمَ يَكُون فِي الرَّكْعَةِ الثَّانِيةِ والأولى؟

يَحتمل أَنَّهُ كُلَّمَا أَرَادَ أَنْ يركعَ قرأ: ﴿ قُلُ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ﴾، ويَحتمل أَنَّهُ يقرأها في الرَكْعَة الَّتِي فِيهَا خَتم القِرَاءَة، وأيًّا كَانَ، فَإِنَّ هَذَا أَمرٌ غيرُ مألوف، ولِهذا لها رَجَعَ الصَّحَابَة رَضَالِلَهُ عَنْهُ، ذكروا ذَلِكَ لِلرَّسُولِ عَلَيْ وأخبروه؛ لِأَنَّ هَذَا الرَّجُلَ كَانَ يقرأ، ويختم بـ ﴿ قُلُ هُو اللَّهُ أَحَدُ ﴾، وَهذَا خلاف المعْلُوم، فقال النَّبِيُّ عَلَيْهِ: (سَلُوهُ لِأَيِّ شَيْءٍ يَصْنَعُ ذَلِكَ »، أي لهاذا كَانَ يَحتم بـ ﴿ قُلُ هُو اللَّهُ أَحَدُ ﴾ [الإخلاص:١]، فقال: لأنَّها صِفةُ الرَّحمنِ عَرَقَعَلَ؛ فأنا أُحِبُّ أَنْ أقرأها، فبَيَّن أَنَّهُ إِنَّهَا إِنَّهُ إِنَّهُ إِنَّهَا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب التوحيد، باب ما جَاءَ في دعاء النبي ﷺ أمته إلى توحيد الله تَبَارَكَوَتَعَاكَ، رقم (٧٣٧٥)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب فضل قراءة ﴿فَلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَــَدُ ﴾ [الإخلاص:١]، رقم (٨١٣).

كَانَ يقرأُهَا لِمَا تَضَمَّنَتُهُ مِن صِفَةِ اللهِ عَنَّوَجَلَّ، فقال النَّبِيُّ ﷺ: «أَخْبِرُوهُ أَنَّ اللهَ يُحِبُّهُ»؛ لأنَّه كَانَ يحب أَنْ يقرأ صِفة اللهِ عَنَّوَجَلَّ الَّتِي تتضمن المدح، والثَّناء، والحمد، والتَّناء، والحمد، والتعظيم، فقال: «أَخْبِرُوهُ أَنَّ اللهَ يُحِبُّهُ» أي يُثِيبُه، أو يحبُّه مَحَبَّةً حقيقيةً يترتب علَيْها الثَّواب، والثَّانِي هو المتعيَّن.

# مِنْ فَوَائِدِ الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: مَشْرُوعِيَّة بعثِ السريا؛ لِأَنَّ هَذَا مِن هدي النَّبي ﷺ، ولكن يُشترط أَنْ يبعثَ سريةً إِلَى قوم يمكن أَنْ تنتصرَ علَيْهم، أَمَّا أَنْ يبعثَ سريةً إِلَى قوم يأكلونها أكلًا، فَهَذَا لَا يُجُوزُ؛ لأَنَّه مِن التغرير بالنَّفْس، والإلقاء بالنفس إِلَى التَّهْلُكة، لكنْ يرسلُ سَرِيَّةً يمكنُها أَنْ تنتصرَ عَلَى المبعوث إِلَيْه.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ أميرَ القوم هو إِمَامُهم، وَهَذَا هو السُّنة والَّذِي كَانَ عَلَيْهِ السَّلَف، ولذَلِك كَانَ الَّذِي يتولى إِمَامةَ الصَّلوَاتِ الخَمْسَ، وإِمَامةَ العِيد، وإِمَامةَ الحَّمُعة هُمُ الخُلَفَاء، فأبو بكرٍ هو الَّذِي يُصَلِّي بِالنَّاسِ الصَّلوَاتِ الخَمْسَ والجُمُعةَ والعِيد، ثم عمر، ثم عثمان.

فَالْحُلَاصَةُ: أَنَّ أَمِيرَ القومِ هو إِمَامِهم، ويَدُلُّ لِهَذَا قُولُ النَّبِي ﷺ: «وَلَا يَؤُمُّ الرَّجُلُ الرَّجُلُ الرَّجُلُ الرَّجُلُ إِنِّ سُلْطَانِهِ»(١).

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: جَوَازُ الاجتهادِ في عصر النَّبي ﷺ؛ لِأَنَّ هَذَا الرَّجُلَ اجتهد، فَإِنْ أَصَابِ فله أَجْرَانِ، وَإِنْ أَخطأ فله أَجرٌ، ولا بُدَّ أَنْ يبين خَطأه، فَهَذَا الرَّجُل اجتهد فأقرَّهُ النَّبي ﷺ، وعمارُ بنُ ياسِرٍ أَصَابته جنابةٌ وهو وفي سَفَر، ولم يَعرفْ كَيْفَ التيمم، فأعرَّهُ النَّبي ﷺ، وعمارُ بنُ ياسِرٍ أَصَابته جنابةٌ وهو وفي سَفَر، ولم يَعرفْ كَيْفَ التيمم، فجعل يتمرَّغ في التراب كما تتمرَّغ الدَّابَّة، ظَنَّا مِنْهُ أَنَّ طهارةَ التراب كطهارةِ المَاء،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب من أحق بالإمامة، رقم (٦٧٣).

لَا بُدَّ أَنْ تَعُمَّ جميع البَدَنِ؛ فجعل يتقلب عَلَى التراب حَتَّى يُصِيبَ الترابُ جميع بَدَنِه، ولـم رجع إِلَى النَّبي عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ، أخبره بِأَنَّ هَذَا لَيْسَ هـو المَشْرُوع، وبين له المَشْرُوع (۱).

والخُلَاصَةُ: أَنَّ فِي هَذَا الحَدِيثِ دَلِيلًا عَلَى جَوَازِ الْإِجْتِهَادِ فِي عَهْدِ النَّبِيِّ ﷺ، ثم إِنْ أَصَابِ فهو صائب، وَإِنْ أخطأ، فَإِنَّهُ لَا بُدَّ أَنْ يبينَ الخَطأ؛ لِأَنَّ العهدَ عهدُ رَسَالة، وعهدُ تشريع.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: جَوَازُ إخبارِ العالِم بِمَا صَنَعَ مَن دُونَهُ؛ حَتَّى يُصَحِّحَ أَو يُقِرَّ، ووجه ذَلِكَ أَنَّ الصَّحَابَةَ أخبروا النَّبي ﷺ بصنيع هَذَا الرَّجُل، ومَعْلُومٌ أَنَّ النَّبُوَّةَ انقطعتْ بموت الرَّسُول عَيْثِ لَكِنْ لِلرَّسُول ورثةٌ، وهُم العُلَمَاء، فَإِذَا وَقَعَ شَيْءٌ فِيهِ إِشْكَالٌ فلنرجعْ إِلَى العُلَمَاء.

الفَائِدَةُ الْحَامِسَةُ: جَوَازُ التوكيل في نقل أخبار الأَحْكَام، ووجهُه أَنَّ الرَّسُولَ أَرسلهم يَسْأَلُونه لِمَ يَصنع ذَلِك؟ مَعَ أَنَّهُ يمكنُ أَنْ يقول: هاتوا الرَّجُل. ويَسْأَلُه هو بنفسِه، لكنْ هَذِهِ قضيةُ عَيْنٍ، لا نَدْرِي لماذا لمْ يَدْعُهُ الرَّسُول ﷺ، بل قال: «سَلُوه»، فلا نَدْرِي: أكان الرَّسُولُ مشغولًا، أَمْ أَنَّهُ كَانَ يَخشى أَنْ يَخجلَ الرَّجُل، أَمْ لِغَيْرِ فَلِكَ مِنَ الْأَسْبَابِ.

فقضايا الأعيان لا يُمْكِن أَنْ تُعَلَّلَ، وَلَا يُمْكِنُ أَنْ تُعَمَّمَ، وَهَذِهِ فَائِدَةٌ أَصولية أَنَّهُ لَا يُمْكِنُ أَنْ تُعَلَّل، ولا أَنْ تُعَمَّم؛ لأنَّها خاضعةٌ لظروفِها، والأَحْكَامُ تتغير بتغيُّر الظروف.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب التيمم، باب التيمم للوجه والكفين، رقم (٣٣٤)، ومسلم: كتاب الحيض، باب التيمم، رقم (٣٦٨).

الْفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنَّ ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَــَدُ ﴾ صِفة الرَّحمن، وهل المَعْنَى أنَّها مِن كَلَامِه وكَلَامُه صفتُه؟ أو المَعْنَى أنَّها تشتمل عَلَى صِفَات الرَّحمن؟

لو أخذنا بالمَعْنَى الأول؛ لكان القُرْآنُ كُلُّه صِفَةَ الرَّحْن، لكنَّ المُرَادَ أَنَهَا تشتمل عَلَى صِفَاتٍ مِن صِفَاتِ الرَّحْنِ لَا تُوجَدُ فِي غيرِها، ولِهَذا أخبر النَّبي ﷺ فقال: «قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ تَعْدِلُ ثُلُثَ الْقُرْآنِ»(١)، ووجهُ ذَلِكَ كَمَا قَالَ العُلَمَاءُ رَحَهُمُاللَّهُ أَنَّ القُرْآنَ إِمَّا إِخَارٌ عَنِ الله، أو عن أيام الله، فأحْكَامُه تدور عَلَى هَذَا كلِّه.

فالإخبار عن أيام الله، أي عَنِ الأُمم السَّابِقة، وعَنِ المستقبل، ماذا يَكُون في القيامة، كل هَذَا عن أيام الله؛ أمَّا الإخبارُ عَنِ اللهِ، فهو عن أسمائه وصفاته، فهو أَلَّهُ أَحَدُ اللهُ تشتمل عَلَى ذَلِك، فهي تتضمن جميع الإخبارِ عن أَسْمَاء الله وصِفَاته، ففيها اللهُ أحدُ، إِثْباتُ الألوهية، وإِثْبات التفرُّد بِمَا يختص به، لقولِه: ﴿ أَكَدُ ﴾ أي لا شَريكَ لَهُ.

﴿ ٱللَّهُ ٱلصَّـَكَ ﴾ أي عَظِيم الصِّفَات، وهو الَّذِي تصمد إِلَيْه الخلائق، ولو قلنا بِهَا هو أعم؛ قلنا: هو الكَامِل في صِفَاتِه، المفتقِر إِلَيْه جميعُ مخلوقاتِه.

﴿ لَمْ سَكِلِدُ وَلَـمْ يُولَـدُ ﴾ فِيهِ ردُّ عَلَى ثلاث طوائفَ مُنحرِفةٍ: المشركون، والْيَهُود، والنصارى.

المشركون قَالُوا: المَلائِكَةُ بناتُ الله، والْيَهُودُ قَالُوا: عُزَيْرٌ ابْنُ اللهِ، والنصارى قَالُوا: المسيحُ ابنُ الله.

﴿ وَلَمْ يُولَدُ ﴾ أي لم يَلِدُهُ أحد؛ لأنَّه الأولُ الَّذِي لَيْسَ قَبْلَه شَيْء.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب فضائل القرآن، باب فضل ﴿قُلُ هُوَ ٱللَّهُ أَحَــُدُ ﴾، رقم (٥٠١٣)، ومسلم: كتاب صلاة الْمُسَافِرين وقصرها، باب فضل قراءة ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَــَدُ ﴾، رقم (٨١١).

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: وهل أَحَدٌ مِنَ النَّاسِ قال: إِنَّهُ مولودٌ حَتَّى يَأْتِيَ النفي؟

قلنا: إِنْ كَانَ أحدٌ قالَه؛ فقد نفاه الله عن نفسِه، وَإِنْ لَمْ يَقُلْهُ أَحَدٌ؛ فلِتَهام نفي الولادة مِن الجهتين، أي لَيْسَ والدًا، ولا مولودًا.

﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ مَكُفُواً أَحَدُ ﴾ أي لا يُكافئه أحد، ولا يُهاثله أحد، وذَلِك لكمال صِفَاتِه، فَإِذَا تأمَّلتَ هَذِهِ السُّورَة؛ عرفتَ أنَّها -حقيقةً- تَعْدِلُ ثُلثَ القُرْآن.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: أَنَّ الإِنْسَانَ لا حَرَجَ عَلَيْهِ أَنْ يُحِبَّ تلاوةَ بَعْضِ الْقُرْآنِ دُونَ بَعْضٍ؛ لِأَنَّ الرَّجُلَ أخبرَ أَنَّهُ يحب قراءتَها، فأقرَّه النَّبي ﷺ، والإِنْسَانُ أَحْيانًا يتلذذ بقِراءَة بَعْضِ الآيَات، ويحب أَنْ يقرأها دائمًا، فلا يُقال: إِنَّ هَذَا الرَّجُلَ فضلَّ القُرْآنَ بَعْضِ الآيَات فيقرأها، ولا حَرَج في بَعْضِ الآيَات فيقرأها، ولا حَرَج في ذَلك.

وَهَذَا واقع، فالإِنْسَانَ أَحْيانًا يجب أَنْ يَتْلُو بَعْضِ القُرْآن، فمثلًا: في آخِر سُورَةِ الشعراء: ﴿وَإِنَّهُ لَنَنزِيلُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الشعراء:١٩٢] إِلَى آخِرها، هَذِهِ آياتٌ عُظِيمَة، الإِنْسَانُ يجب أَنْ يقرأها دائمًا، وَكَذَلِكَ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ هُم مِّنَ خَشْيَةِ رَبِّهِم مُشْفِقُونَ ﴾ [المُؤْمِنُون:٥٧]، وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ.

الْحَلَاصَةُ: أَنَّ هُناكَ بَعْض الآيَاتِ يُحب الإِنْسَانُ أَنْ يقرأَها دائمًا، ولا يُقَال: إِنَّ هَذَا هجرٌ للقرآن، أو تنقيصٌ لجانبٍ مِنه.

الْفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: أَنَّ القُرْآنَ يتفاضل، فَإِذَا سُئلنا: هل القُرْآنُ يتفاضل؟

فالجَوَاب: أمَّا مِن حيثُ المتكلِّم به، فلا يتفاضل؛ لِأَنَّ المتكلِّم به هو الله عَرَّفَجَلَّ، وأمَّا مِن حيثُ ما يَشْتَمِلُ عَلَيْهِ مِنَ المعاني، فَلَا شَكَّ أَنَّهُ يتفاضل.

أخبر النَّبي ﷺ أَنَّ أعظمَ آيةٍ فِي كِتَابِ اللهِ هي آيةُ الكُرسي<sup>(۱)</sup>، وأعظمُ اسمُ تفضيلِ يَدُلُّ عَلَى أَنَّ هُناكَ مُفَضَّلًا ومُفَضَّلًا عَلَيْه.

وَكَذَلِكَ أَيضًا أَخبر أَنَّ أَفضلَ سُورَةٍ هي سُورَة الفَاتِحَة، وأَنَّهَا رُقية، وأَنَّها السبعُ المثاني<sup>(٢)</sup>، وَهَذَا وَاضِح.

فالقُرْآنُ إِذَا سُئلنا: أَيَتَفَاضَلُ؟ فالجَوَابُ: مِن حيثُ المتكلِّم بِه لا يتفاضل؛ لأنَّه هو الله وحده، ومِن حيثُ ما يَشْتَمِلُ عَلَيْهِ مِنَ المعاني فَإِنَّهُ يتفاضل، ومِن حيثُ التعبيرُ، كذَلِك يتفاضل.

بَعْضُ الآيَاتِ يقرأُها الإِنْسَان بصوتٍ رقيقٍ حَسَنٍ، وقِراءَةٍ مُجَوَّدَةٍ فيبكي ويُبكي ويُبكي النَّاس، وبَعْضُ الآيَات لَيْسَت كذَلِك، ولكنَّ هَذَا لا يَنْقُصُ القُرْآنَ شيئًا.

الْفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: مَشْرُوعِيَّةُ بُشرى المؤمن، لقولِه: «أَخْبِرُوهُ أَنَّ اللهَ يُحِبُّهُ»، وَهَذِهِ بِشارةُ مَن ينالُ مَحَبَّةَ الله، فَمَحبَّةُ الله هي الغالية، وكلُّ النَّاسِ يَسْعَوْنَ ليَكُونوا مِن أحباب الله، فهي بُشرى إِذَا أُخبر أَنَّ الإِنْسَانَ يحبُّه.

وبناءً عَلَى ذَلِكَ نَقُول: إِذَا رأى الإِنْسَانُ فِي منامِه ما يَسُرُّ صاحِبَه، فالْأَفْضَلُ أَنْ يُخْبِرَه بِه؛ لِأَنَّ ذَلِكَ مِن إدخال السُّرورِ عَلَى أخيك، ومِن عاجِل بُشرى المؤمن، كَمَا قَالَ النَّبِيُ ﷺ: «أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّهُ لَمْ يَبْقَ مِنْ مُبَشِّرَاتِ النَّبُّوَّةِ إِلَّا الرُّؤْيَا الصَّالِحَةُ، يَرَاهَا النَّسْلِمُ، أَوْ تُرَى لَهُ (٢)، مِن عاجِلِ بُشرى المؤمنِ الدَّاخلِ في قَوْلِه تَعالى: ﴿ لَهُمُ ٱلْشُرَىٰ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنِيَ وَفِي الْأَخِرَةِ ﴾ [يونس:٦٤].

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: كتاب الوتر، باب ما جاء في آية الكرسي، رقم (١٤٦٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب تفسير القرآن، باب ما جاء في فأتحة الكتاب، رقم (٤٧٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب الصَّلاة، باب النَّهْي عن قراءة القرآن في الرُّكُوع والسُّجُود، رقم (٤٧٩).

الفَائِدَةُ العَاشِرَةُ: إِثْبَاتُ مَحَبَّةِ الله، أي إِنَّ اللهَ يَحَبُّه، لقولِه: «أَخْبِرُوهُ أَنَّ اللهَ يُحِبُّهُ»، وقَائِلُ هَذَا هو الرَّسُول عَلَيْه، ولا شَكَّ أَنَّهُ أعلمُ الخلقِ بالله، وَأَنَّهُ أصدقُ الخلقِ قيلًا، وَأَنَّهُ أحسنُ الخلقِ تعبيرًا، وَأَنَّهُ أنصحُ الخلقِ للخَلق؛ فهَذِهِ أَرْبَعَةُ أوصافٍ في كَلام الرَّسُول عَلَيْهِ كَلامُه بِدُونِ توقُّف.

إذن: هَذِهِ الْكَلِمَاتُ الَّتِي ذكرناها تَصْفَعُ كلَّ مبتدع عَلَى وجهِه، إِذَا قلنا: هَذَا الكَلَام صَدَرَ مِن الرَّسُول عَلَيْهِ، فالرَّسُول أعلمُ الخَلْقِ بالله، بأسهائه وصفاته وأَفْعَالِه وأَحْكَامِه، وأصدقُ الحَلق، فلا أَحَدَ مِنَ الخَلْقِ أصدقُ منه؛ وهو أفصحُ الحَلق، وأعطي جوامعَ الكلِم، فكلَامُه كله فَصْلٌ، ولِهذا مَن أكثرَ مِن قِراءَةِ الحَدِيثِ يَسْتَطِيع أُعطي جوامعَ الكلِم، فكلَامُه كله فَصْلٌ، ولِهذا مَن أكثرَ مِن قِراءَةِ الحَدِيثِ يَسْتَطِيع إِذَا مَرَّ به حَدِيثٌ وهو غيرُ صَحِيحٍ أَنْ يعرفَ أَنَّهُ غيرُ صَحِيحٍ دُونَ أَنْ يَرْجِعَ إِلَى سنده؛ لأنَّه اعتاد أَنْ يقرأ كلامَ الرَّسُول عَلَيْهُ، كها أَنَّ الصَّيْرَفِيَّ يعرفُ النَّقُدَ المُزَيَّفَ دُونَ أَنْ يعرضُه عَلَى النَّقُدَ المُزَيَّفَ دُونَ أَنْ يعرضُه عَلَى النَّقَد.

إذنْ نَقُول: الرَّسُولُ عَلَيْهُ أَفْصِحُ الخَلق، وأَنْصَحُ الخَلق، فلا يُمْكِن أَنْ يقولَ قولًا يريد خلافَ ظَاهِرِه فَقَدْ قولًا يريد خلافَ ظَاهِرِه فَقَدْ غَرَرَ بمستمِعِه، الرَّسُولُ عَلَيْهُ لا يُمْكِن أَنْ يقولَ قولًا خلافَ الظَّاهِر، واللهُ عَنَّفَجَلَّ عَرَّرَ بمستمِعِه، الرَّسُولُ عَلَيْهُ لا يُمْكِن أَنْ يقولَ قولًا خلافَ الظَّاهِر، واللهُ عَنَّفَجَلَّ مِن بابِ أَوْلَى، حَتَّى قَالَ اللهُ عَنَّفَجَلَّ: ﴿ يُبَيِّنُ ٱللّهُ لَكُمْ أَن تَضِلُواً ﴾ [النِّسَاء:١٧٦]، وقال: يُرِيدُ اللهُ لِيُبِيِّنَ لَكُمْ، فلا يُمْكِنُ أَنْ يَكُونَ أَحَدٌ مِنَ الخَلْقِ أَنصَحَ للخَلْق مِنْ رَسُولِ اللهِ صَلَّاللهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ.

وحِينَئذٍ يَجِب علَيْنا أَنْ نأخذَ كَلَامَه عَلَى ظَاهِرِه، فَإِذَا قال: «أَخْبِرُوهُ أَنَّ اللهَ يُحِبُّهُ»، قلنا في هَذَا دَلِيلٌ عَلَى إِثْبات أَنَّ اللهَ يحبه.

وقال أهل البدع: إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ، ثم إِذَا سمع ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُنَّقِينَ ﴾ [التَّوْبَة:٤]،

رُبَّهَا يضع يَدَيْهِ عَلَى صفحتي الرَّأْسِ مِن هَوْلِ ما سَمِع، ثم يقول: الحَمْدُ لله، بابُ المَجازِ واسعٌ، أي يُثيب، والثَّوابُ شَيْء منفصلٌ بعيد عَنِ اللهِ لَيْسَ مِن صِفَاته.

والَّذِي يُرَوِّعُ المبتدعَ المُعَطِّلَ أَنْ تُثبتَ للهِ صِفة؛ فيَجْلِبُ عَلَيْك بِخَيْلِه ورَجْلِه، ويَصيح عَلَيْك بلسَانِه وشفتِه، ويقول: ما هذا، أعوذ بالله، تُثْبِتُ أَنَّ اللهَ يحب؟! إذن جعلتَ اللهَ بَشَرًا! لأَنَّه لا مَحَبَّة إلا بين مُتناسبين، وهل هُناكَ تناسُبٌ بين الخالق والمخلوق؟ لا، إذن لا يَجُوزُ أَنْ تَقُولَ: اللهُ يحب. فهاذا أقول؟ قال: باب المجازِ واسعٌ، أُطلقت المَحبَّةُ، وأريدَ لازِمُها، وهو الثَّواب.

فيقال: أولًا: هَذَا خلافُ ظَاهِرِ اللَّفْظ، وفِعْلُك هَذَا يتضمن أَنْ تَكُونَ أَلفاظُ الْكِتَابِ والسُّنَّةِ كلُّها ألغازٌ، يُشَقِّقُها النَّاس كها شاءوا.

ثم نَقُول: مَن قال لك: إِنَّ المَحبَّةَ لا تَكُون إلا بين المتناسبين؟ نَجِد المَحبَّةَ بين شيئين غيرِ متناسبين: نجد المَحبَّة بين الإِنْسَانِ والحيوان، أَحْيانًا تجد البعيرَ يجب صاحبَه ويألفُه، ويَجِنُّ إِلَيْه إِذَا فَقَدَهُ، بل يَكُون عند الإِنْسَان بَعِيرَان، أحدُهما يجبه والثَّانِي لا يبالي به.

بل أَبْلَغُ مِن هذا، الإِنْسَانُ يحب الجَهاد، يَكُون عند الإِنْسَان سَاعتان، سَاعَةٌ يحبها، وسَاعَةٌ لا يحبها، وكلُّها حديد، فَهَلْ بين الحديد والإِنْسَان تناسب؟ لا.

فإذن: قَوْله بَاطِلٌ مِنْ كُلِّ وَجْهٍ، نحن نؤمنُ بِأَنَّ اللهَ تَعالَى يحب، ولقد قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُعَجُونَ اللّهَ فَاتَبِعُونِ يُحْبِبَكُمُ اللّه ﴾ [آل عمران:٣١]، ما قال: فاتبعوني تَعلَدُقُوا فِي أَنَّكُم تُحِبُّونَني، قال: «يُحْبِبْكُمُ الله»؛ حَتَّى يتبينَ أَنَّ اللهَ يُحِبُّ ويُحب، والشأنُ كلَّ الشأنِ أَنْ يُحِبَّكُ الله، وإلا فكلُّ يَدَّعِي أَنَّهُ يحب الله، لكنَّ الشأنَ: هل الله يُحبك؟

الممثلُ يعبد صنيًا، لأنَّه مَثَّلَ اللهَ بالمخلوق، والمُعَطِّلُ يعبد عَدمًا، لأنَّه لا يُثبتُ وُجُودَ الله، فَإِذَا قال: إِنَّ اللهَ لا يوجد داخلًا، ولا خارجًا، ولا فوقَ، ولا تحت، صار عدمًا.

لكنَّ المُثْبِتَ المُنزِّه يعبد ربَّ الأَرْضِ والسماء سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، وَهَذِهِ هي الحقيقة.

إذن لا تستوحش مِن صِفَةٍ أَثبتَها اللهُ لنفسِه، فاللهُ أعلمُ بنفسِه مِنك، والله بيَّن لك ذَلِك.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: وهل يُسَنُّ أَنْ نختمَ قِراءَةَ الصَّلَاةِ بـ﴿قُلُ هُوَ ٱللَّهُ أَحَــُدُ ﴾ كما فَعَل هَذَا الرَّجُل؟

الجَوَاب: لا؛ لأنَّه لَوْ كَانَ هَذَا سُنة لَسَنَّه النَّبي ﷺ لأُمَّتِه، لكنَّ الرَّسُولَ أَقَرَّه عَلَى الجَوَاز، لا عَلَى المَشْرُوعِيَّة، أي لَوْ فَعَلَه الإِنْسَانُ لا نَقُول: إنَّك مُبتدع، لكنْ نَقُول: لَيْسَ هَذَا بسُنة.

فإِذَا قال قَائِل: أَلَسْتُم تقولون: إِنَّ سُنَّةَ الرَّسُولِ ﷺ هي قولٌ وفِعلٌ وإقرار؟ قلنا: بلي، ونحن بذَلِك متبِعون للشُّنة، نحن نُجِيز للرَّجُل أَنْ يختمَ بـ﴿فَلُ هُوَ ٱللَّهُ أَكَدُ ﴾ [الإخلاص:١] إِذَا قَرَأَ في الصَّلَاة، وَهَذَا الَّذِي أَقَرَّ عَلَيْهِ الرَّسُول،

<sup>(</sup>١) مقدمة نونية ابن القيم.

لكنْ لا نَقُول للمُسْلِمينَ: أيها المُسْلِمون، إِذَا قرأتم في الصَّلَاة فاختموا بـ ﴿قُلْ هُوَ الكَّنْ لا نَقُول المَّسْلِمة الرَّسُولُ ﷺ لأُمتِه.

ونظيرُ هَذَا أَنَّ سَعْدَ بْنَ عُبَادَةَ رَضَالِكُ عَنهُ أَخَا بَنِي سَاعِدَةَ تُوفِّيَتْ أُمُّهُ وَهُو غَائِبٌ عَنْهَا، فَأَتَى النَّبِيَ عَلَيْهُ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ إِنَّ أُمِّي تُوفِّيَتْ وَأَنَا غَائِبٌ عَنْهَا، فَأَتَى النَّبِيَ عَلَيْهُ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ إِنَّ أُمِّي تُوفِّيَتْ وَأَنَا غَائِبٌ عَنْهَا، فَهَلْ يَنْفَعُهَا شَيْءٌ إِنْ تَصَدَّقْتُ بِهِ عَنْهَا؟ قَالَ: «نَعَمْ»، قَالَ: فَإِنِّي أُشْهِدُكَ أَنَّ حَائِطِيَ الْمُخْرَافَ صَدَقَةٌ عَلَيْهَا (۱).

فهل نَقُول: يُسنُّ للإِنْسَان أَنْ يتصدقَ عن أُمِّه ببستانِه؟ لا، ولا نَنْدِب النَّاسَ أَنْ يتصدقوا لموتاهم، وَإِنَّمَا نَنْدِبُهم إِلَى ما نَدَبَهم الرَّسُول ﷺ إِلَيْه فقال: «إِذَا مَاتَ الْإِنْسَانُ انْقَطَعَ عَنْهُ عَمَلُهُ إِلَّا مِنْ ثَلَاثَةٍ: مِنْ صَدَقَةٍ جَارِيَةٍ، أَوْ عِلْمٍ يُنْتَفَعُ بِهِ، أَوْ وَلَدٍ صَالِح يَدْعُو لَهُ»(٢).

لم يَقُلْ: ولدٌ صالحٌ يتصدق عنه، أو يُصلي عنه، أو يصوم عنه، مَعَ أَنَّ الحَدِيثَ في سياق العَمل، ولم يُرشدِ النَّبي ﷺ إِلَى العَمَل عَنِ الميت.

وهَذِهِ قَاعِدَة: هُناكَ فرقٌ بين شَيْءٍ مَشْرُوعٍ للأُمةِ يُطلب مِنها أَنْ تفعلَه، وبين شَيْءٍ تُقَرُّ علَيْه، وَلَيْسَ مِن الأُمُور المَشْرُوعَة.

فهَذِهِ قِراءَةُ الرَّجُل، وها هي الصدقةُ عَنِ الميت بيانها أنَّها جائزة، ولكن لا يُقال للنَّاس: تَصَدَّقُوا عن موتَاكم؛ لِأَنَّ الرَّسُولَ ما قالها، بل إِنَّ النَّبي ﷺ تَدُلُّ سُنَّهُ الفِعليةُ عَلَى أَنَّهُ لَيْسَ بِسُنَّة، فَقَدْ ماتت زوجتُه خديجة -وهي مِن أحبِّ النَّاس إلَيْه-وليم يَكُنْ يتصدق عنها، وَإِنَّهَا كَانَ يُهدي لصاحباتها بَعْضَ الهدايا؛ ومات عمُّه

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الوصايا، باب إِذَا قال: أرضي أو بستاني صدقة لله عن أمي فهو جائز، وإن لم يبين لمن ذلك، رقم (٢٦٠٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الهبات، باب ما يلحق الإِنْسَان من الثواب بعد وفاته، رقم (١٦٣١).

حَمْزَةُ بْنُ عَبْدِ المطلب، أسدُ اللهِ وأسدُ رَسُولِه وأفضلُ أعهامِه، وَمَعَ ذَلِكَ لَمْ يتصدقْ عنه؛ ومات له ثلاثُ بنات، ولم يتصدقْ عنهن؛ وماتت زوجتُه زَيْنَبُ بِنْتُ خُزَيْمَةَ، ولم يتصدق عنها.

فدلَّ هَذَا عَلَى أَنَّ سُنَتَه عدمُ الصدقةِ عَنِ الأموات، لكنْ لَوْ تَصَدَّقَ أحدٌ عن مَيِّتِه لا نَقُول: إنَّك مبتدِع، أو نَقُول: إِنَّ الميتَ لَا يَنْتَفِعُ بِهِ. نَقُول: أنتَ لَسْتَ مَيِّتِه لا نَقُول: إنَّك مبتدِع، لكنَّ انتفاعَه بالدُّعَاءِ أعظمُ بكثير؛ لأَنَّه هو الخَيْر الَّذِي دَلَّ عَلَيْهِ النَّبي صَأَلِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

فالوَاقِع أَنَّ هُناكَ فَرْقًا بِين سُنَّةٍ مَشْرُوعةٍ تُطلب مِن جميع النَّاس، وبين سُنةٍ سَنَّها إِنْسَانٌ فأَقَرَّهُ الرَّسُولُ عَيَالِيَّ لكنْ لم يَشْرَعْهُ للأُمة.

ولا يُعَدُّ هَذَا انْفِرَادًا عن أَقُوال العُلَمَاء؛ لِأَنَّ الْقَوْلَ بَيْنَنَا، وبين مَن خَالَفَ كِتَابَ اللهِ، وسُنة رَسُولِه: ﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللهِ أَسَوَةً حَسَنَةً ﴾ [الأحزاب:٢١]، فنحن إِذَا وجدنا قارئًا يقرأُ للنَّاس ويختم بـ ﴿ قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ كُ لا نُنْكِر علَيْه، قد نُنْكِر عَلَيْهِ مِنْ وَجْهِ آخَرَ، وَهِيَ أَنَّهُ إِذَا كَانَ إِمَامًا فِي البلد، ظنَّ النَّاسُ أَنَّ قراءته سُنَّة، فاسْتَنَّوا بِه مَعَ أَنَّها ليستْ بِسُنَّة.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: بَعْضُ النَّاسِ إِذَا دخل والإِمَامُ راكع أَحْدَثَ صوتًا كي ينتظرَ الإِمَامُ، ويُدركَ المَاْمُومُ الرَّكْعَة، فَهَلْ هَذَا يَجُوز؟

الجَوَاب: قال العُلَمَاء: إِذَا سَمِع الإِمَامُ داخلًا؛ فَإِنَّهُ يُسَنُّ أَنْ يُطيلَ الرُّكُوعَ حَتَّى يدركَ الرَّكْعَة.

لكنَّ بَعْضَ الأَئِمَّة يتعمد الرفعَ إِذَا سمع صوتًا، فيفعل ذَلِكَ عِنادًا لِـهَذا السَّهَ الدَّاخلِ الَّذِي أحدث ضوضاء، وبَعْضُهم يرفع سياسةً يقول: أخشى إِذَا جَاءَ، ودَخَل

في الصَّفِّ أَنْ يُكَبِّرَ للإِحْرَام وهو يهوي، وَإِذَا كَبَّرَ للإِحْرَام، وهو يَهْوِي لم تَنْعَقِد صَلَاتُه؛ لِأَنَّ مِن شَرْط تَكْبيرَةِ الْإِحْرَامِ أَنْ يُكبرَ وهو قائمٌ معتدل.

إذن نَقُول: لا لِهَذا، ولا هذا، أنتَ امْشِ عَلَى ما أنتَ علَيْه، وَإِذَا أَحْسَسْتَ بِأَنَّه حقيقة داخلٌ فتَأَنَّ، والنَّاسُ إِذَا علموا أنَّك تتأنَّى حَتَّى يَغْلِبَ عَلَى ظنِّك أنَّهم أدركوا الرُّكُوع، فإنَّهم لم يُكَبِّروا وهُمْ يَهْوُون إِلَى الرُّكُوع.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: لَوْ دَخَل المَأْمُومُ مَعَ الإِمَام وهو راكع، ثم قَرَأَ الفَاتِحَةَ والإِمَامُ راكع، فَهَلْ يُكمل قِراءَةَ الفَاتِحَة، أَمْ يَركع؟

فالجَوَابِ: إِذَا كَانَ مِنْ عادته أَنْ يُطِيلَ الرُّكُوعَ، وَأَنَّ هَذَا يُمَكِّنُه أَنْ يُدْرِكَ الرُّكُوعَ فَعَل، وإلا رَكَع معه، وسقطت عنه بقيةُ الفَاتِحَة.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: وهل الأميرُ في سَفَرٍ يُقدَّمُ في إِمَامة الصَّلَاة، أَمْ يُقدَّمُ أَقْرَؤُهُمْ لِكِتَابِ اللهِ؟

فالجَوَابِ: إِذَا أَمَرِه فَيُقدَّمُ هو، إلا إِذَا رأى هو أَنْ يُقَدِّمَ الأَقْرأَ، فلا بَأْسَ.

مَسْأَلَة:

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل يَجُوز تقليدُ القُرَّاءِ في الصَّلاة؟

الجَوَاب: نعم، يَجُوزُ إِذَا كَانَ تقليدُه مِن حُسن أصواتِهم وآدائِهم، فَلَا بَأْسَ إِذَا كَانتْ قِراءَةُ المقلَّدِ جيدةً في الأداء، حسنةً في الصَّوْت، فلا مَانِعَ.

فلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: ألا يَكُون التَّقْلِيدُ فِي الصَّلَاةِ استهزاءً بالمَقلَّد؟

الجَوَاب: لا، المَقلِّد إِذَا كَانَ يستحسنُ قِراءَةَ قارئٍ جَيِّد في أدائِه وصوتِه في صَلَاته، لا يُقال: إنه مستهزئ.

ولَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: مَعْلُومٌ أَنَّ المَشْرُوعَ في الصَّلَاة أَنْ تَكُونَ الرَّكْعَةُ الأُولى أطولَ مِن الثَّانِية، فها الحِكْمَةُ فِي ذَلِكَ؟

فالجَوَاب: لفائدتين:

الْفَائِدَةُ الأُولَى: أَنْ يُدْرِكَ مَن تأخر الرَّكْعَةَ الأُولى مِن الصَّلَاة.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: استغلالُ النشاطِ؛ لِأَنَّ الإِنْسَانَ أُولَ ما يَبدأُ يَكُونُ أَنشطَ مَّا إِذَا استمر.

في حَدِيثِ أَبِي قَتَادَةَ، أَنَّ الرَّسُولَ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ كَانَ لا يزيدُ عَلَى قِراءَةِ الفَاتِحَةِ فِي الرَّكْعَتَيْنِ الأُحيرتين، وَفِي حَدِيثٍ آخَرَ لأبِي سَعِيدٍ أَنَّهُ قَالَ: «كُنَّا نَحْزِرُ قِيَامَ رَسُولِ اللهِ ﷺ فِي الظَّهْرِ وَالْعَصْرِ، فَحَزَرْنَا قِيَامَهُ فِي الرَّكْعَتَيْنِ الْأُولَيَيْنِ مِنَ الظَّهْرِ وَالْعَصْرِ، فَحَزَرْنَا قِيَامَهُ فِي الْأَخْرَييْنِ قَدْرَ النَّصْفِ مِنْ ذَلِكَ، قَدْرَ قِيَامِهِ فِي الْأُخْرَييْنِ مِنَ الظَّهْرِ وَفِي الْأُخْرَييْنِ مِنَ الْعَصْرِ عَلَى قَدْرِ قِيَامِهِ فِي الْأُخْرَييْنِ مِنَ الْعَصْرِ عَلَى قَدْرِ قِيَامِهِ فِي الْأُخْرَييْنِ مِنَ الْعَصْرِ عَلَى النَّصْفِ مِنْ ذَلِكَ» (١)، وذكر أَنَّهُ ذَكر مَا يَدُلُّ الطَّهْرِ وَفِي الْأُخْرَييْنِ مِنَ الْعَصْرِ عَلَى النِّصْفِ مِنْ ذَلِكَ» (١)، وذكر أَنَّهُ ذَكر مَا يَدُلُّ الطَّهْرِ وَفِي الْأُخْرَييْنِ مِنَ الْعَصْرِ عَلَى النِّصْفِ مِنْ ذَلِكَ» (١)، وذكر أَنَّهُ ذَكر مَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّهُ يَقْرَأُ بزائدٍ عَنِ الفَاتِحَة، لكنَّ حديثَ أَبِي قَتادة يُرجَّحُ علَيْه؛ لأَنَّه فِي الصَّحِيحين، ولأَنَّه تَحَدَّثَ عَنْ عِلْم، لَا عن ظَنِّ.

قَوْله: «أَحْسَنُ صَوْتًا أو قَراءَةً»، (أو) هنا بمَعْنَى الواو، مِنْ أَجْلِ أَنْ نجمعَ بين الوصفين: أحسنُ قِراءَة، وأحسنُ صوتًا.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: ما الفرقُ بين حُسنِ الصَّوْتِ، وحُسنِ القِرَاءَة؟

فالجَوَاب: حُسْنُ الصَّوْتِ يعودُ إِلَى كَيفِيَّةِ النُّطق، وحُسنُ القِرَاءَةِ يعود إِلَى حُسنِ الأداء.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الصَّلاة، باب القِرَاءَة في الظهر والعصر، رقم (٤٥٢).

#### مَسْأَلَة:

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: ما وجهُ كونِ ﴿قُلْ هُوَ آللَهُ أَحَـٰذً ﴾ صِفَةً لله؟

الجَوَابِ: لِأَنَّ اللهَ عَرَّفَجَلَّ تَحَدَّث فِيهَا عن نفسِه، وَلَيْسَ فِيهَا شَيْءٌ مما يتعلق بالخلق.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: قولُهُ: ﴿وَلَـمْ يُولَـدْ ﴾، هل هُناكَ أحدٌ قال: إِنَّ اللهَ مولود؟ وَإِنْ لَمْ يَكُنْ؛ فها الحِكْمَة مِن ذِكرها؟

فَالْجَوَابِ: لَمْ يَقُلْ أَحَدٌ: إِنَّ الله مولود؛ وَإِنَّمَا ذَكَر ﴿وَلَـمْ يُولَـدْ ﴾ للمُبالَغَةِ في نفي الولادةِ عنه، لَا مِنْهُ وَلَا له.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: مَا مَعْنَى قُولِه: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَّهُ كُنُ لَّهُ مَا ثُولًا أَحَدُ ﴾؟

الجَوَابِ: أي لا أَحَدَ يكافِئُهُ في ذاتِه، ولا في صِفَاتِه، ولا في أَفْعَالِه.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: ما قولُ أهلِ السُّنةِ والجَهَاعَةِ في مَحَبَّة اللهِ مِنْهُ وله.

الجَوَابِ: أَنَّهُ يحِبِ اللهَ، ويُحَبُّه اللهُ، والدَّلِيل قولُ اللهِ تَعالَى: ﴿فَسَوْفَ يَأْتِي اللهُ اللهُ وَيُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُۥ﴾ [المائدة:٥٤].

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هـل هُناكَ أحدٌ أَنْكـرَ مَحَبَّةَ اللهِ ممن ينتسـبون إِلَى الإِسْلام؟ ومَن هُم؟

الجَوَابِ: نعم، أَنْكَر ذَلِكَ الجهميةُ والأشاعرةُ والمُعَطِّلة.

والجهمية هُم أتباعُ الجَهْمِ بْنِ صَفْوَانَ، وهو تلميذ الجَعْدِ بْنِ دِرْهَمٍ، والجَعْدُ بْنُ دِرْهَمٍ والجَعْدُ بْنُ دِرْهَمٍ هو أولُ مَن تكلّم بالتعطيل، فقال كلمتين، قال: إِنَّ اللهَ لَمْ يتخذْ إبراهيمَ خليلًا، ولمْ يُكلِّمُ موسى تكليًا.

فخرج به خالدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ القسري في عيد الأضحى مربوطًا، ثم خَطَب النَّاسَ وقال: أَيها النَّاس، ضَحُّوا تَقَبَّلَ اللهُ ضحاياكم، فإنَّى مُضَحِّ بالجَعد بنِ دِرهم؛ إِنَّهُ زَعَمَ أَنَّ اللهَ لمُ يَتَّخِذْ إبراهيمَ خليلًا، ولمْ يُكَلِّمْ موسى تكليمًا. ثم نزل مِن المنبرِ فذبحَه والنَّاسُ ينظرون.

وفي هَذَا يقول ابنُ القيم رَحِمَهُ أَللَّهُ في النُّونية (١):

وَلِأَجْلِ ذَا ضَحَى بِجَعْدٍ خَالِدُ الـ حَسْرِيُّ يَـومَ ذَبَـائِحِ القُرْبَـانِ إِذْ قَـالَ: إِبْـرَاهِيمُ لَـيْسَ خَلِيلَـهُ كَـلَّا وَلَا مُوسَـى الكَلِيمُ الـدَّانِي أَذْ قَـالَ: إِبْـرَاهِيمُ لَـيْسَ خَلِيلَـهُ تَكُلَّ وَلَا مُوسَـى الكَلِيمُ الـدَّانِي شَكَرَ الضَّحِيَّةَ كُلُّ صَاحِبِ سُنَةٍ للهِ دَرُّكَ مِـنْ أَخِـي قُرْبَـانِ

نعم، إِذَا كانتِ البدنةُ تُجزئ عنْ سَبْعَة، فَهَذَا يُجزئ عنْ سَبْعَةِ ملايينَ، أو أكثرَ؛ لأنَّه أهلَكَ داعيةً إِلَى التعطيل.

إذن، هَذَا الرَّجُلُ بدأَ التعطيلَ بنفي صِفَتَيْن: المَحبَّةُ والكَلَام، ثُمَّ تَوَسَّعَ النَّاسُ، فأخذها الجَهْم بن صَفْوَان، ونَشَرها وفرَّع علَيْها، فلذَلِك نُسِبت الجهميةُ إِلَيْه، لا إِلَى الجَعْدِ، فَلَمْ يَقُلِ النَّاسُ: (الجَعْدِيَّة)، بل قَالُوا: (الجَهْمِيَّة).

١٠٩ - عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، أَنَّ النَّبِي ﷺ قالَ لمعَاذِ بنِ جَبَل: "فَلَوْ لَا صَلَّيْتَ بِسَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ، وَالشَّمْسِ وَضُّحَاهَا، وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَى، فَإِنَّهُ يُصَلِّي وَرَاءَكَ الكَبِيرُ وَالضَّعِيفُ وَذُو الحَاجَةِ»(٢).

<sup>(</sup>١) نونية ابن القيم (ص:٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب من شكا إمامه إِذَا طول، رقم (٧٠٥).

# الشترح

هَذَا الحَدِيثُ له سبب، وسببُه أَنَّ مُعاذَ بنَ جَبل رَضَالِتَهُ عَنهُ وهو مِنْ أفقهِ الصَّحابَة، كَانَ يُصلي مَعَ النَّبي ﷺ صَلاَةَ الْعِشَاءِ مِنْ أَجْلِ التعلُّمِ مِنْهُ، والاقتداءِ به، ثمَّ يَرْجِعُ إِلَى قَوْمِهِ -وهُم أَصْحَابُ عملِ وحَرْثٍ - فيُصَلِّي بهم صَلاةَ الْعِشَاء.

فابتداً ليلةً مِن الليالي بسُورَةِ البقرة، وكانوا عُمَّالًا وحُرَّاتًا، والعَامِلُ والحارثُ يَتعبُ، ويحبُّ أَنْ ينامَ مبكرًا؛ فانفتلَ رَجُلٌ مِنَ الْقَوْمِ وصَلَّى وحدَه؛ فرماهُ مُعاذٌ بالنفاقِ وقال: هَذَا مُنافِق. لأنَّه يقطع الصَّلَاة، ويذهب ليصَلَّي وحدَه، فأثقلُ الصَّلَوَاتِ عَلَى المُنَافِقِينَ: صَلَاةُ الْعِشَاءِ، وصَلَاةُ الْفَجْر<sup>(۱)</sup>.

ولكنَّ الرَّجُلَ شكاهُ إِلَى الرَّسُولِ ﷺ؛ فدعا النَّبيُّ معاذًا وغضِبَ وقال له: «أَثُرِيدُ أَنْ تَكُونَ فَتَانًا» أي صادًّا للنَّاسِ عن دِينِهم، كَمَا قَالَ تَعالَى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَنَوُا الْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَالدِين، قال: أتريد أَنْ تَكُونَ فَتَانا؟! هلا صليت بكذا وكذا؟! فأرشدَه النَّبي ﷺ إِلَى هذا، قال: «فَلَوْلا صَلَّيْتَ».

# مِنْ فَوَائِدِ الحَدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الأُولَى: جَوَازُ الغَضَبِ عند الموعظة؛ لأنَّه غَضِب عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنْ يُوصفَ الإِنْسَانُ بِهَا يَقْتَضيهِ فِعلُه، وَإِنْ كَانَ بريتًا مِنه، أي مِنْ ذَلِكَ الْوَصْفِ، لقولِه: «أَفَتَّانٌ يَا مُعَاذُ»، أو «أَثَرِيدُ أَنْ تَكُونَ فَتَّانًا»، ونحن نعلم أَنَّ معاذَ بنَ جبلِ لا يريد هَذَا أبدًا.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجماعة والإمامة، باب فضل العشاء في الجماعة، رقم (٦٢٦)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب فضل صلاة الجماعة وبيان التشديد في التخلف عنها، رقم (٦٥١).

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ الْأَفْضَلَ أَنْ يُراعِيَ الإِنْسَانُ حالَ المَاْمُومين، لقولِه: «فَإِنَّهُ يُصَلِّي وَرَاءَكَ الكَبِيرُ وَالضَّعِيفُ وَذُو الحَاجَةِ»، وكُلُّهم مُحتاجونَ إِلَى التخفيف.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: فلو حَصَلَ طارئٌ يَقْتَضِي أَنْ يُخففَ عَمَّا عَيَّنهُ الرَّسُولُ عَيَّا الْمُ الرَّسُولُ عَيَّا اللهُ عَالَيْهُ؟ فالجَوَاب: نعم، يُخفف لَكِنْ بِشَرْطِ أَلَّا يَأْتِيَ بِها يُخَلُّ بِالطُّمَأْنِينَة.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّهُ يَنْبَغِي أَنْ يقرأَ فِي صَلَاةِ الْعِشَاءِ بأوسَاطِ الْمُفَصَّل؛ لِأَنَّ هَذِهِ السُّوَرِ الَّتِي عَدَّدَها الرَّسُولُ ﷺ كلُّها مِن أوسَاطِ المفصَّل.

الْفَائِدَةُ الْخَامِسَةُ: حُسنُ تعليمِ الرَّسُولِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، وذَلِك لأَنَّه إِذَا ذكرَ الْخُكم، ذكرَ عِلَّتَهُ أَحْيانًا، فذِكْرُ العِلَّةِ مَعَ الحُكمِ لا شكَّ أَنَّهُ مِن حُسنِ التَّعْلِيم؛ لِأَنَّ الْمُكَلَّفَ إِذَا عُلِّلَ له الحُكْمُ استفادَ فائدتين:

أُولًا: استفاد أَنَّ الشريعةَ كُلُّها أَحْكَامُها مَبْنِيَّةٌ عَلَى الحِكَم والعِللِ المناسِبة.

ثانيًا: استفاد أيضًا أَنْ يطمئِنَّ أكثرَ؛ لِأَنَّ الإِنْسَانَ إِذَا عرَف عِلهَ الشَّيءِ؛ ازداد نشاطُه فيه، فيستفيد الإِنْسَانُ زيادةَ النشاط.

لكنْ أيهما أكملُ في التعبُّد؟ أَنْ يتعبدَ بِهَا لمْ يَعْرِفْ حكمتُه، أو أَنْ يتعبدَ بِهَا عرَف حكمتَه؟

الجَوَابِ: الأولُ أكملُ في التعبُّد، ولكنَّ الثَّانِي أكملُ في طُمأنينةِ الْقَلْب، وَلَا حَرَجَ عَلَى الْإِنْسَانِ أَنْ يطلبَ طُمأنينةَ الْقَلْب، لا في الأُمورِ القَدَرِيةِ ولا في الأُمورِ الشَّرْعِية؛ لِأَنَّ إبراهيمَ ﷺ قال: ﴿رَبِ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِي ٱلْمَوْتَى قَالَ أَوَلَمْ تُوْمِنَ قَالَ اللهُ عَلَى اللهُ وَلَاكِن لِيَظُمَ إِنَّ قَالَ أَولَمْ تُوْمِنَ قَالَ اللهُ ذَلِك.

الْفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنَّ ذِكرَ الإِنْسَانِ ما يكرهُ شكايةً لَا بَأْسَ بِهِ، ويُؤْخَذ مِن أَنَّ النَّبيَ ﷺ أَقَرَّ الرَّجُلَ الَّذِي شكا إِلَيْه مُعاذًا، بل وأعانَهُ عَلَى معاذ.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: مُراعاةُ حالِ المَأْمُومين بالتخفيف.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: إِذَا شَرِعَ الإِنْسَانُ فِي صَلَاتِه عَلَى أَنَّهُ سَوْفَ يَأْتِي بَهَا عَلَى مَا جَاءَتْ بِهِ السُّنة، ثم طرأ ما يُوجِبُ التخفيف، فَهَلْ يُخفِّف؟

الجَوَاب: نَعَم يُحَفِّف، فعَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: «إِنِّي لَأَدْخُلُ فِي الصَّكِةِ، فَأَكِوَابُ فَا أَعْلَمُ مِنْ شِدَّةِ وَجْدِ أُمِّهِ مِنْ الصَّكِةِ، فَأَنْجَوَّرُ مِمَّا أَعْلَمُ مِنْ شِدَّةِ وَجْدِ أُمِّهِ مِنْ الصَّلَةِ، فَأَرِيدُ إِطَالَتَهَا، فَأَسْمَعُ بُكَاءَ الصَّبِيِّ، فَأَنْجَوَّرُ مِمَّا أَعْلَمُ مِنْ شِدَّةِ وَجْدِ أُمِّهِ مِنْ الصَّلَاة، بُكَائِهِ (۱)، ومِنْ ثَمَّ أَخذَ العُلَمَاءُ عَكْسَ ذَلِك، فيها لَوْ أحسَّ بإنْسَانٍ داخلٍ في الصَّلَاة، قَالُوا: فَإِنَّهُ يطيل الرُّكُوعَ مُرَاعَاةً للداخل، حَتَّى يُدركَ الدَّاخلُ الرَّكْعَة.

لكن اشترطوا ألَّا يَشُقَّ هَذَا عَلَى الْمَاْمُومين، فلو فَرَضْنَا -مثلًا- أَنَّ المَسْجِدَ واسعٌ، وَأَنَّ الَّذِي دخل المَسْجِدَ شيخٌ كبيرٌ نسمع عصَاهُ يضرب بِه الأَرْض، وسيبقى قَبل أَنْ يَصِلَ إِلَى الصَّفِّ عشْرَ دقائِقَ، هل يتأخر الإِمَام؟

الجَوَاب: لا، لا يتأخر؛ لِأَنَّ هَذَا سَوْفَ يَشُقُّ عَلَى المَأْمُومين، لكن إِذَا كَانَ تطويلًا مُحتملًا، فلا بَأْس.

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: أَنَّ ذَا الْحَاجَةِ لا حَرَجَ عَلَيْهِ أَنْ يُسرِعَ فِي صَلَاتِهِ مِن أَجلِ حَاجِتِه، لقولِه: «وَذِي الحَاجَةِ»، لكنَّ الحاجاتِ تختلف، فهُناكَ حاجاتٌ تقتضي الفَوْرِيَّة، فهَذِهِ لا يُمْكِن أَنْ يُتمَّ الإِنْسَانُ معها الصَّلَة، كما لَوْ أحسَّ بابنِه قد سَقَط، أو رآه تلتهِمُه النَّارُ -مثلًا- فهنا لا نَقُول: أَتِمَّ الصَّلَاة وأوجِز. بل نَقُول: اقطعِ الصَّلَاة وُجُوبًا لإنقاذِ المعصوم مِن الهلاك.

وبَعْضُ الحاجاتِ يكفي فِيهَا أَنْ يُسرعَ الإِنْسَان.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب من أخف الصَّلاة عند بكاء الصبي، رقم (٧٠٩)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب أمر الأئمة بتخفيف الصَّلاة في تمام، رقم (٤٧٠).

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: بَعْضُ الأَئِمَّةِ إِذَا كَانَتْ لَهُ حاجة، راعى حاجة نفسِه فيُخفِّف، أو يُعَجِّل في الإِقَامَة، وفي المقابل لا يراعي المَأْمُومين؟

فالجَوَاب: هَذَا بلا شكِّ سياستُه لِلإِمَامِةِ خاطئة إِنْ كَانَ بلا عُذر، لكنْ إِنْ كَانَ لا بُدَّ لَهُ مِنْ هَذَا، فلا بَأْس، فمَثلًا: نفترض أَنَّهُ يُمرِّض مريضًا، وخرج إِلَى النَّاس يُصَلِّي بهم، واستعجل فوق العَادَة لِـهَذا المريض، أو نَزَل بِهِ ضيوف، فَهَذَا لَا بَأْسَ بهِ.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: إِذَا أطال الإِمَام، فَهَلْ يَجُوز لِلْمَأْمُومِ أَنْ يقطعَ الصَّلَاةَ، ويَنْفَصِلَ عَنِ الإِمَام لِحَاجَة؟

فالجَوَاب: نعم، إِذَا أطال الإِمَامُ فوق السُّنَّةِ فلِلْمَأْمُومِ أَنْ ينفصلَ عنه، لكن إِذَا أطال بِهَا يوافقُ السُّنةَ، فَلَيْسَ له أَنْ ينفصل؛ لِأَنَّ الإِمَامَ لَم يُخالفِ السُّنَّة، كذَلِك ننظرُ هل هَذِهِ الحَاجَةُ تُبيح له قطعَ الصَّلَاةِ، أو تُبيح له الانْفِرَاد.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: إِذَا أَرَادَ أَنْ يَقْطَعَ الصَّلَاة، هل يُسلِّم، أَمْ يَخْرُجُ مِنَ الصَّلَاةِ؟ فالجَوَاب: إِذَا جاز للإِنْسَانِ قطعُ الصَّلَاةِ فليقطعُها بدونِ سلام، فعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الخُدْرِيِّ رَضَالِشَهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ قَالَ: «مِفْتَاحُ الصَّلَاةِ الْوُضُوءُ وَتَحْرِيمُهَا سَعِيدٍ الخُدْرِيِّ رَضَالِشَهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ قَالَ: «مِفْتَاحُ الصَّلَاةِ الْوُضُوءُ وَتَحْرِيمُهَا التَّمْلِيمُ اللهِ عَلَيْ قَالَ: «مِفْتَاحُ التحليل، فالتحليل يَكُون في التَّكْبِيرُ وَتَعْلِيلُهَا التَّسْلِيمُ اللهُ السَّلْيمُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ التَّمْلِيمُ اللهُ التَّمْلِيمُ اللهُ التَّمْلِيمُ اللهُ التَّمْلِيمُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ ال

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: بَعْضُ المَسَاجِد تُطيل المُدَّة بين الأَذَان والإِقَامَة كثيرًا بِعِلْمِ الإِمَام، فَهَلْ هَذَا ينطبق عَلَيْهِ أيضًا حُكم الإِطَالَة في الصَّلَاة؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود: كتاب الطهارة، باب فرض الوُضُوء، رقم (٦١)، والترمذي: كتاب الطهارة، باب باب ما جَاءَ أن مفتاح الصَّلاة الطهور، رقم (٣)، وابن ماجه: كتاب الطهارة وسننها، باب مفتاح الصَّلاة الطهور، رقم (٢٧٥).

فالجَوَاب: نعم يُنظر للمَصْلَحَة، فأَحْيانًا تَكُونُ المَصْلَحَةُ في التَّأْخِير، فنحن نعلمُ أَنَّ هُناكَ مسَاجدَ كانتْ تُعرفُ بالتَّأْخِيرِ فتمتلئ بالمُصَلِّين؛ لِأَنَّ النَّاسَ تفوتُهم الصَّلَاةُ في مسَاجدِهم، ثمَّ يأتونَ إِلَيْه، فينتفعون مِن هَذِهِ النَّاحية.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: أهلُ البدعِ يَقُولُون: إِنَّ تفسيرَ القُرْآنِ -ولو بعِلم- لا يصح؛ لِأَنَّ المفسِّر مُعرَّضٌ للخطأ، والخَطَأُ في التَّفْسِير كُفر، فها صِحَّةُ هَذَا الكَلَّام؟

الجَوَابِ: لا، هَذَا كَلَامٌ خاطئ، بل لَا بُدَّ مِنَ التَّفْسِير؛ لِأَنَّ اللهَ تَعالَى قال: ﴿ كِنَّبُ أَنَزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَّابِّرُوا ءَايَتِهِ ﴾ [ص:٢٩]، لماذا يتدبرونها؟ للوصول إِلَى مُعْنَاها، وقال تَعالَى ﴿ وَأَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ [النحل:٤٤]، وتَبْيِينُ اللَّهُ تبيينُ اللَّهُ تبيينُ اللَّهُ فَظ، وتَبْيِينُ المَعْنَى.

ولَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل يَجُوز التخفيفُ في الكَمِّية في الصَّلَاة؟ كمَن نوى أَنْ يصَلِّيَ الْوِتْرَ ثلاثًا، ثُمَّ بَدَا لَهُ أَنْ يصَلِّي وَاحِدَةً لِحَاجَة؟

الجَوَاب: لا بَأْس، فَإِنْ نوى ثلاثًا، ثم فِي أَثْنَاءِ الصَّلَاةِ بَدَا لَهُ أَنْ يُوتِرَ بوَاحِدَةٍ صَحَّ، وله أَنْ ينويَ ثلاثًا مقرونةً، وفي أثناءِ الصَّلَاةِ يَفْصِل، وله أَنْ ينويَ ثلاثًا مفصولةً، وفي أثناء الصَّلَاةِ يَقرن، المهم أَنْ يَكُونَ كلَّهُ وترًا.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: أَحْيانًا عند دخُـولِ الخلاءِ تبقى بَعْضُ الأوراقِ في الجيب، مكتوبٌ فِيها اسمُ اللهِ، أو آيَةٌ مِنَ الْقُرْآنِ، فَهَلْ يدخلُ بها؟

الجَوَاب: لا بَأْس؛ لأنَّها ليستْ مصحفًا.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: صلَّى إِنْسَانٌ رَكْعَةً، أَو رَكْعَتَيْنِ، وقَطَع صَلَاتَه، فَهَلْ يؤجرُ عَلَى ما صلَّى أَمْ تُلغى؟

فالجَوَابِ: ما دام قطعها لعُذرٍ فَإِنَّهُ يُكتب له أجرُ ما صَلَّى.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: مَن رأى في منامِه رؤيا رأى فِيهَا رَسُولَ اللهِ ﷺ وقلنا له: صِف هَذَا الَّذِي رأيتَ. ووصفهُ بصِفَاتٍ ليستْ مِن صِفَاتِ الرَّسُولِ ﷺ فكيف يَكُون هذا؟

الجَوَاب: ما يَكُون شيئًا، يَكُون قد رأى شيطانًا؛ فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ رَآنِي فِي المَنَامِ فَقَدْ رَآنِي، فَإِنَّ الشَّيْطَانَ لَا يَتَمَثَّلُ بِي»(١)، يعني مَن رَآنِي عَلَى الوصف الَّذِي أنا علَيْه.

أَحْيَانًا يرى الإِنْسَانُ شبحًا، أو يرى ظِلَّا يقول: أنا الرَّسُول. فَهَذَا لا نَقُول: إِنَّهُ الرَّسُول، لكنْ لَوْ رأى صورةً كصُورةِ الرَّسُول تمامًا، وقال له: أَبْشِرْ يا فلان، فَإِنَّ اللهَ أَسْقَطَ عنك نِصْفَ الصَّلَاة، وجميعَ الزَّكَاة، والطوافَ بالْبَيْتِ عند الزحام، فَهَلْ هَذَا يَكُون الرَّسُول؟ لا يُمْكِن، لِأَنَّ أي رؤيةٍ خارجَ الشَّرْع بَاطِلةٌ.

ويُذْكرُ عن عبدِ القادرِ الجِيلاني المشهور، الَّذِي لَا يَرْضَى أَنْ يُعبدَ مِنْ دُونِ اللهِ، النَّهُ رأى نورًا عَظِيمًا جِدًّا، وسَمع مِن هَذَا النورِ يقول: أنا ربُّك. فقال له: اللهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ. وَقَعَ فِي قَلْبِهِ أَنَّهُ اللهُ عَزَّقِجَلَّ، فقال له هَذَا النورِ: أسقطتُ عَنْك كَذَا وَكَذَا مِن الوَاجِبات. فقال له: كذبت، فإنك عدوُّ الله. فليًا قال هَذَا تبددَ النورُ، وذهب نَهائيًا، فتبين أَنَّ الشَّيْطَانَ صوَّر له نورًا وقال: أنا ربُّك، وأسقطتُ عنك كذا وكذا (٢).

وعبدُ القادرِ -رحمه الله تعالى- مِن رجالاتِ الصوفية، لكنَّه كَانَ صوفيًّا معتدلًا، والصوفيةُ يرونَ أنَّهم يَبْلُغون درجةً تُسقط عنهم التكاليف، حَتَّى إنَّهم في بَعْض

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب التعبير، باب من رأى النبي ﷺ في المنام، رقم (٦٥٩٢)، ومسلم: كتاب الرؤيا، باب قول النبي عَلَيْهَ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «من رآني في المنام فقد رآني»، رقم (٢٢٦٦).

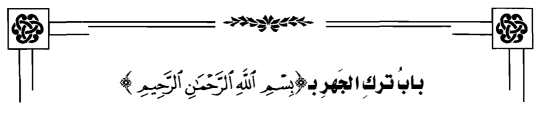
<sup>(</sup>٢) هذه الحكاية أوردها شيخ الإِسْلام ابن تيمية في مجموع الفتاوي (١/ ١٧٢).

البلادِ يأخذُ الإِنْسَانُ مِنهم خمسينَ امَرْأَةً، أو سِتِّين ويتزوجها، وَإِذَا سُئلَ عن ذَلِكَ قال: لأَنَّه سقطتْ عنه التكاليف؛ لأنَّ التكاليفَ بِمَنْزِلَةِ الجادةِ توصلُكَ البلد، فَإِذَا وصلتَ البلد أمسكتَ عَنِ السَّير، وهو قد وصل الغَايَة فسقطتْ عنه التكاليف، وَهَذَا لا يصح.

مسألة: إِذَا كَانَ الإِمَام يَقْرَأُ فِي صَلَاةِ الْفَجْرِ سُورَةَ الجُمعةِ، أو نحو هَذِهِ السُّورَة، وطلب مِنْهُ المَاْمُومونَ قِراءَةَ أَقَلَ مِنْ هَذِهِ السُّورَةِ، فَهَلْ يُطيعهم في ذَلِك؟

الجَوَابِ: إِذَا كَانَ هُنَاكَ سببٌ حقيقيٌّ، مِثْلُ أَنْ يَكُونَ هُناكَ برقٌ شديدٌ، أو صواعقُ مُزْعِجة، فلا بَأْس؛ وَأَمَّا إِذَا كَانَ استثقالًا للسُّنةِ فلا يُطِعْهم، لكنْ في مثلِ هَذَا الحال يُبَيِّن لهم ويُرغِّبُهم ويقول: نحنُ نقرأُ كتابَ الله، وكلُّ حرفٍ مثلِ هَذَا الحال يُبَيِّن لهم ويُرغِّبُهم ويقول: نحنُ نقرأُ كتابَ الله، وكلُّ حرفٍ بِحَسَنةٍ، والحسنةُ بِعَشْرِ أَمْثَالِها، ونحن في ذَلِكَ مُتأسُّون برَسُولِ اللهِ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم-، وَقَدْ قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ هُو الَّذِي حَسَنَةٌ ﴾ [الأحزاب:٢١]، والإِنْسَانُ الَّذِي له أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي رَسُولِ اللهِ هُو الَّذِي يرجو الله وَالْيَوْمَ الْآخِرَ.





· • 🚱 • ·

بَوَّبِ الْمُؤَلِّفُ لَهَذِهِ المَسْأَلَةِ بِخُصُوصِها لكَثْرَةِ الخلافِ فيها.

فإنَّ مِنَ العُلَمَاءِ مَنْ يَرَى أَنَّهُ يَجهر بالبسملة، وهؤُلاءِ يَقُولُون: إِنَّ البسملة مِن الفَاتِحَةِ، الفَاتِحَة، فحيثُ جهرْتَ بالفَاتِحَةِ فاجهرْ بالبسملة، ويعُدُّونَ البسملة آيةً مِنَ الْفَاتِحَةِ، وَقَدْ أَجْعَ الْعُلَمَاءُ عَلَى أَنَّ الْفَاتِحَةَ سَبْعُ آيات؛ لأنَّها هِيَ السَّبْعُ المَثَانِي كَمَا فسَّرِها النَّبِي وَقَدْ أَجْعَ الْعُلَمَاءُ عَلَى أَنَّ الْفَاتِحَةَ سَبْعُ آيات؛ لأنَّها هِيَ السَّبْعُ المَثَانِي كَمَا فسَّرِها النَّبِي وَقَدْ أَجْعَ الْمُثَانِي كَمَا فسَّرِها النَّبِي وَقَدْ أَجْعَ الْمُثَانِي كَمَا فَسَرِها النَّبِي وَقَدْ أَجْعَ الْمُلْونِ الْفَاتِحَةُ سَبْعُ آيات؛ لأنَّها هِيَ السَّبْعُ المَثَانِي كَمَا فسَّرِها النَّبِي وَقَدْ أَجْعَ الْمُلْكِ.

وإِذَا كَانَتْ هي السبعَ المثانيَ، كانتْ آياتُها سَبعًا بالنص والإجماع، فَهَلِ البسملةُ مِنها أو لا؟

مَن يرى أَنَّ البسملةَ مِنها يقول: إِنَّهُ إِذَا تَرَكُ البسملةَ بَطَلَتْ صَلَاتُه؛ لأَنَّه ترك آيَةً مِنَ الْفَاتِحَةِ. ويقول: إِذَا جهر بالفَاتِحَة جَهَرَ بالبسملةِ، لأنَّها مِنها.

أمَّا مَن يقول: إِنَّ الْبَسْمَلَةَ لَيْسَتْ مِنَ الفَاتِحَة -وهو الصَّوَابُ المتعَيَّن- فَإِنَّهُ لا يجهر بالبسملة، ولو تركها لم تبطُل صَلَاتُه، فلنَعُدَّ الفَاتِحَةَ حَتَّى نرى: هل هي سبعُ آياتٍ بدونِ البسملةِ أو لا؟

﴿ اَلْحَمَدُ بِلَهِ رَبِ الْعَكَمِينَ ﴿ الرَّحْمَنِ الرَّحِمِينِ ﴿ مَلِكِ بَوْمِ اللهِ بَوْمِ اللهِ بَوْمِ اللهِ هَذِهِ ثَلاثَةٌ ، كلُّها في حقِّ الله ، ﴿ إِيَاكَ نَعْبُهُ وَإِيَاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ هَذِهِ الرَّابِعة بَعْضُها لله وبَعْضُها للادمي، ﴿ آهْدِنَا الصِّرَطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴿ صِرَطَ اللَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الصَّالِينَ ﴾ هذه ثلاثُ آياتٍ للإِنْسَان.

إذن، هي سبعُ آياتِ: النَّلاثُ الأُولى مِنْها لله، والنَّلاثُ الأَخيرةُ مِنها للإِنسَان، والرَّابِعةُ بين النَّلاثِ والنَّلاثِ بينَ الله، وبَيْنَ العَبْد، وَهَذَا مُطَابِقٌ تمامًا لحَدِيث وَالرَّابِعةُ بين اللهُ عَنْهَا الله عَبْدي، وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ، فَإِذَا قَالَ الْعَبْدُ: ﴿الْحَمْدُ بِنَهِ رَبِ الْعَمْدَ الصَّلاةَ بَيْنِي، وَإِذَا قَالَ الْعَبْدُ: ﴿الْحَمْدُ بِنَهِ رَبِ الْعَمْدِي ﴾. قَالَ اللهُ: حَمِدَنِي عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ: ﴿الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴾ قَالَ: أَثْنَى عَلَيَّ عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ: ﴿اللهُ عَنْهِمْ فَلَى عَبْدِي وَلِعَبْدِي، وَإِذَا قَالَ: فَوْضَ إِلَى عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ: فَالَ: ﴿ وَإِنَاكَ نَسْتَعِيمُ ﴾ قَالَ: هَذَا بَيْنِي وَبَيْنَ عَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ، فَإِذَا قَالَ: هَاللهُ اللهُ عَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ، فَإِذَا قَالَ: هَذَا بَيْنِي وَبَيْنَ عَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ، فَإِذَا قَالَ: ﴿ الْمَعْمُوبِ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَعْصُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا اللهُ الل

فتبين أَنَّ الْفَاتِحَةَ سَبْعُ آياتٍ بدونِ البسملة، وَهَذَا وَاضِح، لأَنَّنا إِذَا قسَّمناها هَذَا التقسيم، صَارَت ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ هي الوسطى، وَهِيَ الَّتِي بَيْنَ اللهِ وَبَيْنَ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُوالِمُولِ الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَ

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: إِذَا كَانَتِ البسملةُ لَيْسَت مِن الفَاتِحَة، فَهَـلْ يُجهـر بها في الجَهْريَّة؟

الجَوَاب: لا، كَمَا أَنَّهُ لَا يُجهر بالاستعاذةِ، ولا بالاسْتِفْتَاح، وَهَذَا هو هدي النَّبيَّ صَلَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الصَّلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل رَكْعَة، رقم (٣٩٤).

- ١١٠ عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ: أَنَّ النَّبِيَّ عَلِيْةٍ وَأَبَا بَكْرٍ وَعُمَرَ رَضَالِلَهُ عَنْهَا:
   كَانُوا يَسْتَفْتِحُونَ الصَّلَاةَ بِـ ﴿ ٱلْحَـنَدُ لِلّهِ رَبِ ٱلْمَـنَدِينَ ﴾ (١).
- وَفِي رِوَايَةٍ: صَلَّيْتُ مَعَ أَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ وَعُثْمَانَ، فَلَمْ أَسْمَعْ أَحَدًا مِنْهُمْ يَقْرَأُ
   ﴿بنے آتَهِ ٱلنَّمْنَ ٱلنَّحِيدِ ﴾ (٢).
- ولمسلم: صَلَّيْتُ خَلَفَ النَّبِيِّ ﷺ وَأَبِي بَكْرٍ، وَعُمَرَ، وَعُشْمَانَ، فَكَانُـوا يَسْتَفْتِحُونَ بِـ ﴿ الْحَـنَدُ بِنَهِ رَبِ الْعَـنَدِ الْمَانِيِ ﴾ لَا يَذْكُرُونَ ﴿ بِنَـهِ اللّهِ الزَّمْنِ الجَهِمِ ﴾ يَسْتَفْتِحُونَ بِـ ﴿ الْحَـنَدُ بِنَا الْحَرِهَا ﴾ إلى أَوْلِ قِرَاءَةٍ، وَلَا فِي آخِرِهَا ﴾ (٢).

#### الشترح

في حَدِيث أنسٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ، وَأَبَا بَكْرٍ، وَعُمَرَ، وَعُشَانَ كَانُـوا يَسْتَفْتِحُونَ الْقِرَاءَةَ بِـ ﴿ الْحَدَمْدُ بِلَهِ رَبِ الْعَسَلَمِينَ ﴾، أي بهَذِهِ الآية، فأين البَسْمَلة؟ لا يفتتحون بها، بمَعْنَى أنَّهُم لَا يَجْهَرُونَ بِهَا، فيتَعَيَّن أَنْ يُحملَ هَذَا عَلَى أَنَّهُمْ لَا يَجْهَرُونَ بِهَا، وعدمُ الجهرِ يُطلَق عَلَيْهِ التَّرك.

فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِيَهُ عَنهُ، قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْتُهُ، إِذَا كَبَّرَ فِي الصَّلَاةِ، سَكَتَ هُنيَّةً قَبْلَ أَنْ يَقْرَأَ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي أَرَأَيْتَ سُكُوتَكَ بَيْنَ التَّكْبِيرِ وَالْقِرَاءَةِ، مَا تَقُولُ (٤)؟

فجعل عدمَ الإسماعِ سكوتًا، مَعَ أَنَّهُ ما سَكَت، هو يقرأُ لكنْ سِرًّا، هنا نَفَي أَنْ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الصَّلاة، باب حجة من قال لا يجهر بالبسملة، رقم (٣٩٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الصَّلاة، باب حجة من قال لا يجهر بالبسملة، رقم (٣٩٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب الصَّلاة، باب حجة من قال لا يجهر بالبسملة، رقم (٣٩٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب ما يقول بعد التَّكبير، رقم (٧٤٤)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب ما يقال بين التَّكبيرة الْإِحْرَام والقِرَاءَة، رقم (٥٩٨).

يَكُونوا يبدءونَ بالبسملة، والمُرَادُ نفيُ الجهر، لا أنَّهم لا يُسمُّون؛ بل هم يُسمُّون لكنْ سِرًّا.

وفي رواية: «صَلَّيْتُ مَعَ أَبِي بَكْرٍ، وَعُمَرَ، وَعُثْمَانَ -رِضْوَانُ اللهِ عَلَيْهِمْ - فَلَمْ أَسْمَعْ أَحَدًا يَجْهَرْ بِـ ﴿ بِنَدِ اللَّهِ الرَّغَنِ الرَّعِيدِ ﴾ »، هَذَا الحَدِيثُ فِيهِ زيادةٌ ونقص، الزيادةُ هي «عثمان»، والنقصُ في ذكرِ النَّبِيَّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

ولمسلم: «صَلَّيْتُ خَلَفَ النَّبِيِّ عَلَيْهُ وَأَبِي بَكْرٍ، وَعُمَرَ، وَعُشْهَانَ، فَكَانُـوا يَسْتَفْتِحُونَ بِـ﴿الْحَمَدُ بِنَهِ رَبِ الْعَلَمِينَ ﴾، لَا يَذْكُرُونَ ﴿بِنَــهِ اللّهِ الرَّمْنَ الرَّحِيهِ ﴾ يَسْتَفْتِحُونَ بِـ﴿الْحَمَدُ اللّهِ الرَّمَنَ الرَّحِيهِ ﴾ فِي أَوَّلِ قِرَاءَةٍ وَلَا فِي آخِرِهَا»، لا يذكرون جهرًا، وأمَّا سرَّا فيذكرونها.

## مِنْ فَوَائِدِ الحَدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الأُولَى: الاسْتِدْلالُ بسُنةِ الرَّسُولِ ﷺ والحُلَفَاءِ الرَّاشِدين.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: لا حَاجَةَ إِلَى ذِكْرِ سُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدين؛ لِأَنَّ سُنةَ النَّبي ﷺ كَافِية

قلنا: لكنَّ ذِكرَ سُنةِ الخُلَفَاءِ الرَّاشِدين فِيهِ الإِشَارَةُ إِلَى أَنَّ الحُكمَ لمْ يُنسخ، بل بَقِيَ وعَمِل به الخُلَفَاءُ مِن بعد موتِ الرَّسُولِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّرَ.

الْهَائِدَةُ الثَّانِيةُ: الاسْتِدْلالُ بالْفِعْل؛ لِأَنَّ الرَّسُولَ ﷺ لَـمْ يَقُلْ: لا تُسَمُّـوا، أو لا تجهروا، لكنَّه لم يجهر، فيستدل بفعلِه.

الفَائِدَةُ النَّالِثَةُ: أَنَّ التَّرْكَ سُنةٌ كالفِعل؛ لِأَنَّ أَنسًا رَضَالِثَهُ إِنَّهَا سَاق هَذَا الحَدِيثَ لِيَسْتَدِلَ به عَلَى عدمِ الجهر، فيَكُون التركُ سُنة، كها أَنَّ الفِعلَ سُنة، ولكنَّ هَذَا الأخيرَ يُشترط فِيهِ أَنْ يَكُونَ السَّببُ موجودًا في عهد الرَّسُولِ عَلَيْهِ ولم يُفعل، فَإذَا كَانَ السَّببُ موجودًا، ولم يُفعل، كَانَ التَّرك هو السُّنة.

إذن، التَّرْكُ سُنةٌ بِشَرْطِ أَنْ يوجدَ السَّبب، ونضرب مثلًا يُقرِّب هذا:

لو قال قَائِل: يُسنُ إِذَا دخل المَسْجِدَ أَنْ يَستاك لدُخول المَسْجِد، قياسًا عَلَى استياكِه إِذَا دخل بيتَه؛ لأنَّ الإِنْسَانَ أولَ ما يدخلُ بيتَه يَنْبَغِي أَنْ يبدأ بالسواكِ قَبْلَ أَنْ يُسلِّم عَلَى أَهلِه، فيَأْتِي إِنْسَانٌ ويقول: يَنْبَغِي إِذَا دخل المَسْجِدَ أَنْ يبدأ بالسواك؛ لِأَنَّ المَسْجِدَ بيتُ الله، وهو أحقُّ بالإكرام، وإزالةِ النَّتَنِ والرَّائحةِ مِن بيتِك، فَهَلْ نَقْبَل هَذَا القياس؟

الجَوَاب: لا، لِأَنَّ هَذَا موجودٌ في عهد الرَّسُولِ عَلَيْهِٱلصَّلَاهُ وَالسَّلَامُ، فالرَّسُولُ يدخلُ المَسْجِدَ، ولم يُنقلُ عنه أَنَّهُ كَانَ إِذَا دخل المَسْجِدَ بدأ بالسواك.

إذن، فالتَّرْكُ سُنةٌ كما أَنَّ الفِعلَ سُنة، لكِنَّنا نَزيدُ في التَّركِ إِذَا وُجدَ السَّبب، أي إِذَا وُجدَ السَّبب، أي إِذَا وُجد سببُ الفِعل، ولكن لم يُفْعَلْ صَارَتِ السُّنةُ هي التَّرْك.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّهُ يَجُوزُ نَفْيُ الشَّيء لِنَفْيِ بَعْضِ أوصافِه؛ لأَنَّه قال: لا يذكرون. وهُم لا شكَّ أَنَّهم يذكرون البَسملة، لكنْ لها كانوا لَا يَجْهَرُونَ بِهَا؛ صار انتفاءُ بَعْضِ أوصافِها انتفاءً لها، فيَجُوز نفيُ الشَّيء لانتفاءِ بَعْضِ أوصافِه.





#### • • 🚱 • •

السُّجُودُ مضافٌ، والسَّهْوُ مضافٌ إِلَيْه، وَهَذَا مِنْ بَابِ إضافةِ الشَّيء إِلَى سبيِه، أي بابُ السُّجُودِ الَّذِي سببُهُ السَّهْو.

والإضافةُ لها أسبابٌ مُتعَدِّدَة: فهنا أُضيفتْ لسَبِها، وَإِذَا قلتَ: صومُ رَمَضَان. أُضيفَ إِلَى المكان، وَإِذَا قلت: كتابُ فلان. أُضيف إِلَى المكان، وَإِذَا قلت: كتابُ فلان. أُضيف إِلَى المالك، وَإِذَا قيل: ولدُ فلان. أُضيف إِلَى النسب، وهَلُمَّ جرَّا.

المهم، أَنَّ بابَ الإضافةِ واسع، وهُنَا «بابُ سجودِ السَّهو»، أي بابُ السُّجُودِ اللَّه السَّهو. الَّذِي سببُه السَّهو.

إِحْدَى صَلَاتِي الْعَشِيِّ -قَالَ ابْنُ سِيرِينَ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ: صَلَّى بِنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ إِحْدَى صَلَاتِي الْعَشِيِّ -قَالَ ابْنُ سِيرِينَ: سَمَّاهَا أَبُو هُرَيْرَةَ وَلَكِنْ نَسِيتُ أَنَا - قَالَ: فَصَلَّى بِنَا رَكْعَتَيْنِ، ثُمَّ سَلَّمَ، فَقَامَ إِلَى خَشَبَةٍ مَعْرُوضَةٍ فِي المَسْجِدِ، فَاتَّكَأَ عَلَيْهَا كَأَنَّهُ فَصْبَانُ، وَوَضَعَ يَدَهُ الْيُمْنَى عَلَى اليُسْرَى، وَشَبَّكَ بَيْنَ أَصَابِعِهِ، وَوَضَعَ خَدَّهُ الأَيْمَنَ عَلَى اليُسْرَى، وَشَبَّكَ بَيْنَ أَصَابِعِهِ، وَوَضَعَ خَدَّهُ الأَيْمَنَ عَلَى السُّرِينَ أَسَابِعِهِ، وَوَضَعَ خَدَّهُ الأَيْمَنَ عَلَى ظَهْرِ كَفِّهِ اليُسْرَى، وَخَرَجَتِ السَّرَعَانُ مِنْ أَبُوابِ المَسْجِدِ، فَقَالُوا: قَصُرَتِ الصَّلَاةُ؟ وَفِي القَوْمِ رَجُلٌ فِي يَدَيْهِ طُولُ، اللهِ، أَنْسِيتَ أَمْ قَصُرَتِ الصَّلَاةُ؟ قَالَ: «لَمُ أَنْسَ وَلَمْ يُقَالُوا: نَعَمْ، فَتَقَدَّمَ فَصَلَّى مَا تَرَكَ، ثُمَّ سَلَّمَ، يُقَالُوا: نَعَمْ، فَتَقَدَّمَ فَصَلَّى مَا تَرَكَ، ثُمَّ سَلَّمَ، تَقُصَرْ " فَقَالُ: «أَكُمَا يَقُولُ ذُو الْيَدَيْنِ؟ " فَقَالُوا: نَعَمْ، فَتَقَدَّمَ فَصَلَّى مَا تَرَكَ، ثُمَّ سَلَّمَ، وَلَى الْقُومُ وَكُنُ اللهِ، أَنْسِيتَ أَمْ قَصُرَتِ الصَّلَاةُ؟ قَالَ: «لَمُ أَنْسَ وَلَمْ تَوَلَى الْقُومُ وَلَى الْقَوْمُ وَلَى الْقَوْمُ لَيْ الْمُ اللهِ، أَنْسِيتَ أَمْ قَصُرَتِ الصَّلَاةُ؟ قَالَ: «لَمُ أَنْسَ وَلَمْ اللّهُ عَلَيْهِ الْوَا: نَعَمْ، فَتَقَدَّمَ فَصَلَّى مَا تَرَكَ، ثُمَّ سَلَّمَ،

ثُمَّ كَبَّرَ وَسَجَدَ مِثْلَ سُجُودِهِ أَوْ أَطْوَلَ، ثُمَّ رَفَعَ رَأْسَهُ وَكَبَّرَ، ثُمَّ كَبَّرَ وَسَجَدَ مِثْلَ سُجُودِهِ أَوْ أَطْوَلَ، ثُمَّ رَفَعَ رَأْسَهُ وَكَبَّرَ، فَرُبَّمَا سَأَلُوهُ: ثُمَّ سَلَّمَ؟ فَيَقُولُ: نُبَّثُ أَنَّ سُجُودِهِ أَوْ أَطْوَلَ، ثُمَّ رَفَعَ رَأْسَهُ وَكَبَّرَ، فَرُبَّمَا سَأَلُوهُ: ثُمَّ سَلَّمَ؟ فَيَقُولُ: نُبَّثُ أَنَّ عَمْرَانَ بْنَ حُصَيْنٍ، قَالَ: ثُمَّ سَلَّمَ (۱).

## الشكرح

قَوْله: «صَلَّى بِنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ إِحْدَى صَلَاتَيِ الْعَشِيِّ»، صَلَاة الْعَشِيِّ ثِنتان: هما الظُّهرُ والْعَصْر؛ لأنَّهما يَقَعانِ في الْعَشِيِّ، والإضافةُ هنا مِن بابِ إضافةِ الشَّيء إِلَى زَمنِه.

قَوْله: «سَمَّاهَا أَبُو هُرَيْرَةَ، وَلَكِنْ نَسِيتُ أَنَا»، هَذِهِ الجملةُ هي الَّتِي أوجبتْ للمؤلفِ أَنْ يقول: «عن مُحمَّدِ بْنِ سِيرِينَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ»، وإلا كَانَ لا داعِيَ إِلَى ذِكر التَّابِعي.

قَوْله: «فَقَامَ إِلَى خَشَبَةٍ مَعْرُوضَةٍ فِي المُسْجِدِ»، أي في قِبلة المُسْجِد.

قَوْله: «وَوَضَعَ خَدَّهُ الأَيْمَنَ عَلَى ظَهْرِ كَفِّهِ اليُسْرَى»، هَذِهِ الجِلسةُ بهَذِهِ الهيئةِ كَأَنَّ الإِنْسَانَ غضبانٌ مَغمُومٌ مُتأثر، والجِكْمَةُ في ذَلِكَ -والله أعلم-، أَنَّهُ لَـتًا لَمْ تتمَّ الصَّلَاة، صَارَتْ نفسُه مُنقبضة، مَعَ أَنَّهُ ما يَشْعُر بالسَّبب، وَهَذَا يقع كثيرًا لنا، أَحيانًا يُصيب الإِنْسَانَ انقباضٌ ولا يدري ما سببُه، فالنَّبي ﷺ هنا صار كَأَنَّهُ مُنقبضٌ وغضبان، ولكنْ لا يَدْرِي مَا السَّبب؛ لأَنَّه لَوْ عَلِم أَنَّ صَلَاتَه ناقصةٌ مَا فَعَلَ هَذَا، إذن لَا بُدَّ مِنَ السَّبب.

ولما رأى الصَّحابَةُ رَسُولَ اللهِ عَلِياتَهُ عَلَى هَذَا الْوَصْفِ هابُوه؛ لأنَّه عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب تشبيك الأصابع في المَسْجِد وغيره، رقم (٤٨٢)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب السَّهْو في الصَّلاة والسُّجُود له، رقم (٥٧٣).

قد ألقى الله عَلَيْهِ المَهابة العَظِيمَة، إِذَا رآه الإِنْسَانُ بَدَاهَةً؛ فَإِنَّهُ يَهابُه هيبةً شَدِيدَة، لكن إِذَا خالطَه أَحَبَّه عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، فأول الأَمْرِ له هَيْبة، لا سِيَّمَا أَنَّهُ فَعَل هَذَا الفِعل الغريب الَّذِي لَيْسَ مِنْ عادتِه.

قَوْله: «وَخَرَجَتِ السَّرَعَانُ مِنْ أَبْوَابِ المَسْجِدِ فَقَالُوا: قَصُرَتِ الصَّلَاةُ»، يَقُولُون: قَصُرتِ الصَّلَاة. فَرِحِينَ، أو مُخْبِرين؟ الله أعلم.

المهم: أَنَّ هَذَا أَتَى السَّرَعان، مثل بَعْضِ النَّاسِ الآن، إِذَا سلَّم الإِمَام التَّسْلِيمة السِسرى، إِذَا بالمَمَّامُوم قد قَامَ وذهب إِلَى آخرِ المَسْجِد، كَأَنَّهُ لمْ يمر بِه قولُ الرَّسُولِ عَلَيْهِ الصَّلَامُ: «أَيُّمَا النَّاسُ، إِنِّي إِمَامُكُمْ، فَلَا تَسْبِقُونِي بِالرُّكُوعِ وَلَا بِالسُّجُودِ، وَلَا بِالسُّجُودِ، وَلَا بِالسُّجُودِ، وَلَا بِالسُّجُودِ، وَلَا بِالسُّجُودِ، وَلَا بِالْسُّجُودِ، وَلَا بِالْسُّجُودِ،

وَهَذَا غريبٌ خلافُ المَشْرُوع، فالمَشْرُوعُ أَلَّا يقومَ المَأْمُومُ مِن مكانِه حَتَى يَنصرف الإِمَام، ولِهذا يُكرَه أَنْ يُطيلَ الإِمَامُ الجلوسَ مستقبلًا القِبْلَة، بل يبقى بقدرِ الاستغفار ثلاثًا، وقول: اللَّهُمَّ أنت السَّلام، ومنك السَّلام تباركت يا ذا الجلال والإكرام، ثم ينصرف، حِينَئَذٍ لِلْمَأْمُومِين أَنْ ينصرفوا.

قَوْله: «فَقَالُوا: قَصُرَتِ الصَّلَاةُ»؛ لأنَّهم استبعدوا أَنَّ النَّبي ﷺ ينسى فيُسلِّم مِن رَكْعَتَيْن.

قُوْله: «وَفِي القَوْمِ أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ، فَهَابَا أَنْ يُكَلِّمَاهُ»، أَخَصُّ أَصْحَابِه بِه هذانِ الرَّجُلان، أبو بكرٍ وعُمر، ومع ذَلِكَ هابا أَنْ يُكلماه؛ لِأَنَّ الرَّسُولَ ﷺ قد أُعطي المَّيجُلان، أبو بكرٍ وعُمر، ومع ذَلِكَ هابا أَنْ يُكلماه؛ لِأَنَّ الرَّسُولَ ﷺ قد أُعطي الهيبة العَظيمة، ولكنْ يَسَّرَ اللهُ عَرَّفِكَ مَن كلّمه مِمَّن كَانَ النَّبي ﷺ يَبسط إلَيْه، رَجُل فِي يَدَيْه طُول، هَذَا الرَّجُلُ كَانَ النَّبي ﷺ يُداعِبُه، يقول: يا ذا اليكنينِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الصَّلاة، باب النَّهْي عن سبق الإمام برُكُوع أو سجود ونحوهما، رقم (٤٢٦).

ومَعْلُومٌ أَنَّ الإِنْسَانَ إِذَا كَثُرتْ مداعبتُه للشَّخص؛ فإنَّه يجرؤُ عَلَيْهِ أكثر، فتَقَدَّم هَذَا الرَّجُل، لكنَّه قال قولًا كَأَنَّهُ دَرَس عِلمَ المنطقِ عشرين سَنة، قال كَلِمَةً هي تَتَبُّعٌ واستِقْراء، قال: أَنسِيتَ أَمْ قَصُرتِ الصَّلَاة. أي سَلَّمْتَ قبلَ أَنْ تُكملَ الصَّلَاةَ أَمْ قَصُرتْ وسلَّمتَ عند تمامها؟ ويبقى احْتَالُ ثالثٌ لا يُمْكِن أَنْ يَكُون: أَمْ سلَّمتَ عَمْدًا قبل إتمامِها؟ فهَذِهِ هي القِسمةُ العقلية: إِمَّا أَنْ يَكُونَ نَسِيَ، أو قَصُرت الصَّلَاة، أو سلَّمَ عمدًا قبل الإتمام.

والاحْتِهَالُ الثَّالِثُ مستحيل، ولِهذا لم يذكرهُ الصحابي، لأنَّه مستحيل مِن النَّبي، لكنْ مِن عامَّةِ النَّاس جائز، فَرُبَّهَا نُسَلِّمُ عمْدًا قَبل تمام الصَّلَاةِ لعُذرِ نعتقدُه، أو لغيرِ عُذر، لكنَّ الرَّسُولَ ﷺ لا يُمكنُ أَنْ يُسَلِّمَ عمدًا قَبْلَ التهام.

لَوْ سَأَلُ سَائِلٌ: إِذَا كَانَ العُلَمَاءُ قد اختلفوا في كونِ البسملةِ آيَةً مِنَ الْفَاتِحَةِ أو لا، فلماذا في جميع المصاحفِ نجدُ أَنَّ البَسملةَ مَرقُومَةٌ عَلَى اعتبارِها آيَةً مِنَ الْفَاتِحَةِ؟

فالجَوَاب: كأنَّ الكاتبَ الأولَ كتبَ عَلَى الْقَوْلِ بأَنَّهَا آيةٌ مِن الفَاتِحَة، ثمَّ تناقل النَّاسُ هَذِهِ الْكِتَابة، واستمرُّ وا علَيْها، بِنَاءً عَلَى أَنَّ كتابة القُرْآنِ يَجِبُ أَنْ تَكُونَ مُعْترمة، حَتَّى إِنَّ بَعْضَ الْعُلَمَاءِ قَالَ: يَجِب أَنْ يُكتبَ القُرْآنُ عَلَى حسبِ القَاعِدَةِ العُثمانية، فتكتب: (الصَّلَوة) بالواو دُونَ الألف، و(الزَّكوة) بالواو، و(الرِّبَواْ) بالواو وَهَكَذَا.

يقول: حَتَّى في مقامِ التَّعْلِيمِ للصِّبيان، لا تُكْتَب عَلَى القَاعِدَة المعروفةِ عندهُم، بل اكتُبْ عَلَى الرسم العثماني.

وَمِنَ الْعُلَمَاءِ مَنْ يقول: إِنَّ الرسمَ العُثمانيَّ لا يُتَعَبَّدُ بِه، بدَلِيلِ أَنَّهُ لَوْ كَانَ الرسمُ العُثماني في ذَلِكَ الوَقْت عند كتابةِ المُصْحَفِ عَلَى غَيْرِ هَذَا الْوَجْهِ؛ لَكَتَبُّوه عَلَى غَيْرِ هَذَا الْوَجْهِ، فلا يُتعبد عَلَى كتابةِ القُرْآنِ عَلَى الرسمِ العُثماني، وبِناءً عَلَى هذا، يَجُوز أَنْ أكتبَ المصحفَ عَلَى حسَبِ قَوَاعِدِ الإملاءِ في وقتِ كتابتِه الأخيرة، هذان قولان.

الْقَوْل الثَّالِث: أَنَّهُ يُفرَّقُ بين المتعلِّمين والتَّالِين، التَّالِي اكتبْ له المصحفَ عَلَى الرسمِ العُثهاني، والمتعلِّمُ عَلَى القَاعِدَةِ الَّتِي يَعرفُها؛ لأَنَّك لَوْ كتبتَ للصبي ﴿الصَّلَوَةَ إِلَّى الصَّلَوَةَ إِلَى السَّلَوَةَ كَانَتُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِكَابًا مَّوْقُوتًا ﴾ [النِّسَاء: ١٠٣]، يقرأُ الصَّلَاة: الصلوث، والزَّبا: الرِّبَوْ.

إذن: إِذَا كَانَ فِي مقامِ التَّعْلِيمِ فاكتبِ المصحفَ عَلَى حسَبِ القَوَاعِدِ الَّتِي يعرفُها مَن تعلمُه؛ كي لا يُخطئ في تلاوتِه، وَهَذَا الْقَوْل المفصِّل أصحُّ الْأَقْوَال، أَنَّهُ إِذَا كَانَ المقامُ مقامَ تعليمٍ فاكتبْ حسَب القَاعِدَةِ الَّتِي يعرفُها المعلَّم؛ كي لا يخطئ في القِرَاءَة، أَمَّا إِذَا كَانَ المقامُ مقامَ تلاوةٍ، فاكتبْ عَلَى الرسمِ العُثماني.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: كَيْفَ يجرؤُ إِنْسَانٌ ويقول: تجبُ الْكِتَابَةُ بكذا. والوُجُوبُ حُكمٌ شَرْعِيٌّ، فها الدَّلِيل؟

فالجَوَاب: الإجماع، أجمعَ المُسْلِمونَ عَلَى نَقل المصحفِ هَكَذا، فَإِذَا نقلَه عَلَى غَيْرِ هَذَا خرجَ عَنِ الإجماع، لكنْ كما قلنا: المَسْأَلَةُ خلافيةٌ، لَيْسَت فِيهَا إجماع، بل فِيهَا ثَلَاثَةُ أَقْوَالٍ.

فَلُوْ سَأَلُ سَائِلٌ: فَإِذَا خرج عَنِ الإجماع، كأنْ يُقَال: كَانَ عملُ النَّاسِ عَلَى كذا؟ الجَوَاب: لا تجوز مخالفتُه، حَتَّى وَإِنَّ قَالُوا: لا يَجُوز.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: حَتَّى وَإِنْ لَمْ يقولوا: لا يَجُوز. فَهَلْ يَجُوزُ الْقَوْلُ بعد عملِهم؟ فالجَوَاب: لا يَجُوزُ إِلَّا إِذَا كَانَ حُكمُ المَسْأَلَةِ الاسْتِحْبَابِ مِن أَصْلٍ، فلو وَرَد بها الأَصْلُ لكان الاسْتِحْبَاب، مِثل إجماعِهم عَلَى بَعْضِ أَفْعَالِ الصَّلَاةِ المُستَحَبَّة. ولما قال ذو اليَدَيْن للنبي عَلَيْهِ: أنسيت أَمْ قَصُرت؟ فقال: لم أنْسَ، ولم تُقصَر، بِنَاءً عَلَى مَا كَانَ يعتقدُه عَلَيْهِ أَنَّهُ مَا نَسِيَ، ومَا قَصُرت الصَّلَاة، أَمَّا كُونُها لم تُقْصَر، فهو حُكمٌ شَرْعِيّ لا يُمْكِن فِيهِ الوَهَمُ، وأمَّا كُونُه لم يَنْسَ، فَهذَا حُكمٌ ظَنِّيٌ يَدخله الوَهْم، ولِهَ نَسِيتَ»، وَهِيَ سَاقطةٌ عندي لكنَّها الوَهْم، ولِهَذا قال الصحابي رَضَائِلَهُ عَنْهُ: «بَلَى قَدْ نَسِيتَ»، وَهِيَ سَاقطةٌ عندي لكنَّها ثابتة، لها نَفَى أنَّها قَصُرت، وأَنَّهُ نَسِيَ قال: بلى قد نَسِيتَ.

فالآن اجتمع ظنُّ الرَّسُولِ ﷺ وقولُ هَذَا الرَّجُل، فتَعَارَض عند النَّبي ﷺ أمران، فاحْتَاجَ أَنْ يَسْأَلُ عن هذين الاحْتَالين، فقال: «أَكَمَا يَقُولُ ذُو اليَدَيْنِ؟» أي: إنني نَسِيتُ. قَالُوا: نعم. أي قد نسيت.

قَوْله: «فَتَقَدَّمَ»، يعني تقدَّم إِلَى مكانِه الَّذِي صَلَّى فِيهِ.

قَوْله: «فَصَلَّى مَا تَرَكَ»، أي الرَّكْعَتَيْن الباقيتين.

قَوْله: «ثُمَّ سَلَّمَ ثُمَّ كَبَّرَ وَسَجَدَ»، سجدتين طويلتين مِثْلَ سُجودِ الصَّلَاةِ أو أَطُولَ، وَلَمْ يَذْكُرْ مَا قال فيهما؛ لِأَنَّ هَذَا شَيْءٌ مَعْلُوم، فَإِنَّ السُّجُودَ يُقال فيه: سُبْحَانَ رَبِّي الْأَعْلَى ثلاثًا، ويدعو فِيهِ بِهَا شاء.

قَوْله: «فَرُبَّكُم سَأَلُوهُ: ثُمَّ سَلَّمَ»، رُبَّها سألوا أبا هريرة: ماذا صنع بعدَ السُّجُود؟ هل سلَّمَ أَمْ لا؟ فقال: نُبئتُ أَنَّ عِمْرَانَ بْنَ حُصَيْنٍ قال: ثمَّ سَلَّم. فَرَوَى أَبُو هُرَيْرَةَ عن عِمْرَانَ بْنَ حُصَيْنٍ قال: ثمّ سَلَّم.

## مِنْ فَوَائِدِ العَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: جَوَازُ السَّهْوِ عَلَى النَّبِي ﷺ، أي جَوَازُ النسيان، وهل الرَّسُولُ عَلَيْهِ الصَّلَاءُ وَالسَّلَامُ يمكن أَنْ ينسى؟

الجَوَابِ: نعم، وَهَذَا الحَدِيثُ شاهدٌ له أَنَّهُ يمكنُ أَنْ ينسى، ولقد قال عَلَيْ فِي

حَدِيثِ عَبْدِ اللهِ بْنِ مسعود: ﴿إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ أَنْسَى كَمَا تَنْسَوْنَ ﴾(١)، ومَن زَعَم أَنَّ النسيانَ محالٌ عَلَيْهِ وهو نفسُه أَخْبَرَ بِهِ عَنْ نفسِه وقال: ﴿إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ أَنْسَى كَمَا تَنْسَوْنَ ﴾.

ولكن: هل هَذَا النسيان يُنَسَّاهُ مِنْ أَجْلِ أَنْ يُشرِّع للنَّاس، أو هو بمُقْتَضَى البشريَّة؟

فَالَجَوَابِ: أَنَّهُ بِمُقْتَضَى البشرية، ولِهَذا قال: "إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ أَنْسَى كَمَا تَنْسَوْنَ»، ومَسْأَلَةُ التشريعِ يُمكن أَنْ تَثبتَ بِدُونِ أَنْ ينسى، فيمكن أَنْ يقولَ للنَّاس: إِذَا سلَّمتُم قَبل التهامِ فاصنعوا كذا وكذا.

وما هَذِهِ الدعوى إلا كمن ادَّعى أَنَّ جَهْرَه بالتَّسْبِيحِ والتَّكبيرِ بَعد الصَّلَاةِ مِنْ أَجْلِ تعليمِ النَّاسِ، فَإِنَّ بَعْضَ النَّاسِ قَالَ: يُسنُّ الإسرار بالذِّكْرِ بَعد الصَّلَاة، وأَجابوا عن حَدِيثِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَخَالِتُهُ عَنْهَا: «أَنَّ رَفْعَ الصَّوْتِ بِالذِّكْرِ حِينَ يَنْصَرِفُ وأجابوا عن حَدِيثِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَخَالِتُهُ عَنْهَا: «أَنَّ رَفْعَ الصَّوْتِ بِالذِّكْرِ حِينَ يَنْصَرِفُ النَّاسُ مِنَ المَكْتُوبَةِ، كَانَ عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ النَّبِي عَلَيْهِ النَّبِي عَلَيْهِ النَّبِي عَلَيْهِ النَّبِي عَلَيْهِ النَّبِي عَلَيْهِ النَّبِي عَلَيْهِ النَّبُولُ وَهَا اللهِ اللهِ اللهُ الإِنْسَانَ إِذَا رأى رأيًا رُبَّا يَعطب له، حَتَّى لا يفهمَ النَّصُوصَ عَلَى وجهِها.

ولِـهَذا ننصحُ طلبةَ العِلْمِ أَنْ يستدلوا أولًا، ثمَّ يحكموا ثانيًا، وأمَّا مَن حَكم أُولًا، ثمَّ اسْتَدَلَّ، فَهَذَا رُبَّهَا يُؤديه اعتقادُه إِلَى لَيِّ أعناقِ النُّصُوصِ، حَتَّى توافقَ مذهبَه كها هو ظَاهِرٌ، فَإِذَا رجعتُم إِلَى كُتبِ الخلاف؛ وجدتم أَنَّ بَعْضَ العُلُهَاءِ يفعل هذا، وَهِيَ وصمةُ عيبٍ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب التوجه نحو القبلة حيث كان، رقم (٤٠١)، مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب السَّهْو في الصَّلاة والشُّجُود له، رقم (٥٧٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب الذكر بعد الصَّلاة، رقم (٨٤١)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب الذكر بعد الصَّلاة، رقم (٥٨٣).

فالنُّصُوصُ يَجِبُ أَنْ تَكُونَ متبوعةً لا تابِعةً، فاتْبَعِ الدَّلِيلَ حيثُما كَانَ، ولو خالف مذهبَك، ولو خالف رأيك، فنحن نَقُول: إِنَّ الرَّسُولَ ﷺ نسي بمُقْتَضَى الطَّبِيعةِ البشرية، هو نفسُه يقول هذا، يقول: «إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ أَنْسَى كَمَا تَنْسَوْنَ»، وهو عَلَيْهِ الصَّلَاةِ تشريعًا للذِّكْر، ولرفع وهو عَلَيْهِ الصَّلَاةِ تشريعًا للذِّكْر، ولرفع الصَّوْت، ولو كَانَ تعليهًا لِهذا الذِّكْر، لأمكنه أَنْ يقول: إِذَا سلَّمتم فقولوا: كذا وكذا. لكنَّ الحامل لِهذا الْقَوْلِ أَنَّهُ مِنْ أَجْلِ التَّعْلِيمِ لا مِنْ أَجْلِ التعبُّدِ برفع الصَّوْت، الحامل لِهذا الْقَوْلِ أَنَّهُ مِنْ أَجْلِ التَّعْلِيمِ لا مِنْ أَجْلِ التعبُّدِ برفع الصَّوْت، الحامل لِهو التعصبُ للمذهب، لأنَّهم يَقولُون: يُسنُّ أَنْ يُذْكَرَ اللهُ بعد الصَّلَاةِ سرَّا. فإذَا جُوبِهوا بِهذَا الْحَدِيثِ قَالُوا: إنَّا جهرَ مِنْ أَجْلِ التَّعْلِيم.

فنقول: سُبْحانَ اللهِ! هل فتحتُمْ فُؤادَه حَتَّى تعلموا أَنَّهُ أَرَادَ ذَلِك؟ وهلِ الرَّسُولُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ لا يَسْتَطِيع أَنْ يُعلِّمَ إلا بشَيْءٍ غيرِ مَشْرُوع؟ لأَنَّه إِذَا قلنا: هَذَا للتعليم، صار رفعُ الصَّوْتِ غيرَ مَشروع، فَهَلْ يمكن للنبي ﷺ أَنْ يفعلَ شيئًا غيرَ مَشْرُوع ليُعلِّم، مَعَ إمكانِه أَنْ يُعلِّمَ بغيرِ هَذِهِ الطَّريقَة؟

لذَلِك يَجِب للإِنْسَانِ أَنْ يستدلَ أُولًا، ثم يَحكم، لا أَنْ يَحكمَ، ثم يستدل؛ لِأَنَّ هَذَا خطرٌ عَظِيم.

إذن: مِن فَوائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ، جَوَازُ النسيانِ عَلَى النَّبِي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ الإِنْسَانَ إِذَا سلَّمَ عن نقصٍ، وذَكرَ قريبًا؛ فَإِنَّهُ يُكْمِل بانيًا عَلَى مَا مَضَى، لِأَنَّ النَّبِي ﷺ لَمَا نُبِّه لم يستأنفِ الصَّلَاة، وَإِنَّهَا أَتمَّ عَلَى مَا مَضَى.

الْفَائِدَةُ النَّالِثَةُ: أَنَّ مَنْ كَانَ يَعْبُدُ اللهَ سُبْحَانَهُوَتَعَالَىٰ عَلَى مَا يُرْضِي اللهَ، ثم حصل له أَنْ فاتَهُ هَذَا الكهال؛ فَإِنَّ اللهَ تَعالَى يُلقي في قلبِه هَمَّا وغمَّا حَتَّى يُكَمِّل، والدَّلِيل أَنَّ النَّبي ﷺ قَامَ إِلَى خَشَبَةٍ معروضةٍ في المَسْجِد، واتكأ علَيْها كَأَنَّهُ غضبان، لِأَنَّ

عبادتَه لم تُكْمَل، وهو ﷺ مِن عادتِه أَنْ تُكملَ عبادتُه، لكنْ لما لم تُكمَل؛ ألقى اللهُ تَعالَى في قلبِه هَذَا الغَمَّ.

الْهَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: جَوَازُ تشبيكِ الْيَدَيْنِ بعدَ الصَّلَاةِ فِي المَسْجِد؛ لِأَنَّ النَّبي ﷺ شبَّكَ أَصَابِعَه بعد أَنْ صَلَّى.

إذن: تشبيكُ الأَصَابِعِ في المَسْجِد لَيْسَ مَكْـرُوهًا؛ لِأَنَّ النَّبِي ﷺ فَعَلَه، وهو لا يفعل شيئًا مَكْرُوهًا، أمَّا مَن جَاءَ إِلَى المَسْجِد يريد الصَّلَاة، فالْأَفْضَلُ ألا يُشَبِّكَ بين أَصَابِعِه.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: أَنَّ الْعَمَلَ، أَو الْقَوْلَ فيها إِذَا سلَّمَ قبلَ الصَّلَاةِ لَا يُبْطِلُ الصَّلَاة، دَلِيلُه أَنَّ النَّبِي ﷺ قَامَ إِلَى الخشبةِ، واتَّكَأْ عَلَيْها، وَأَنَّ السَّرَعَان خرجوا مِن الصَّحِد، وَأَنَّ الرَّسُولَ ﷺ تَكَلَمَ مَعَ الصَّحابَةِ، وكلَّمه الصَّحابَة، مَعَ أَنَّ هَذَا الْقَوْلَ والحَدِيثَ يُبطلُ الصَّلَاة، لَكِنْ لَمَّا كَانَ المتكلمُ يعتقد أَنَّ صَلَاتَه قد انْتَهَتْ؛ صار غيرَ مُبطلِ لها.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنَّ الكَلَامَ نسيانًا لَا يُبْطِلُ الصَّلَاةَ، أي لَوْ أَنَّ الإِنْسَانَ نسي وتكلم، فَإِنَّ صَلَاتَه لا تَبطُل.

مِثَالُه: لَوِ استأذنَ عَلَيْهِ أحدٌ في الدُّحُول إِلَى الْبَيْت، فَقَرَع الباب وقال: فلان، فلان، فلان، فلان، فلان. فقال: ادخُل تفضَّل. يعني نسيَ أَنَّهُ في الصَّلَاة؛ فصَلَاتُه صَحِيحة.

كَذَلِك: لَوْ كَانَ يجهل أَنَّ الكَلَامَ مُبطلٌ لِلصَّلَاةِ فتكلم؛ فَإِنَّ صَلَاتَه صَحِيحة، أما النسيانُ فَهَذَا الحَدِيثُ دَلِيلٌ علَيْه؛ لِأَنَّ الرَّسُولَ ﷺ نَسِيَ فسلَّم، فتكلم بِناءً عَلَى أما النسيانُ فَهَذَا الحَدِيثُ دَلِيلٌ علَيْه؛ لِأَنَّ الرَّسُولَ ﷺ نَسِيَ فسلَّم، فتكلم بِناءً عَلَى أَنَّا أَصَلِّي أَنَّهُ أَتمَّ صَلَاتَه، وأمَّا الجهلُ فحَدِيثُ معاوية بنِ الحكمِ رَضَائِيَّهُ عَنْهُ قَالَ: بَيْنَا أَنَا أُصَلِّي مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ إِذْ عَطَسَ رَجُلٌ مِنَ الْقَوْمِ، فَقُلْتُ: يَرْحَمُكَ اللهُ. فَرَمَانِي الْقَوْمُ

بِأَبْصَارِهِمْ، فَقُلْتُ: وَاثُكْلَ أُمِّيَاهُ، مَا شَأْنُكُمْ؟ تَنْظُرُونَ إِلَيَّ، فَجَعَلُوا يَضْرِبُونَ بِأَيْدِيهِمْ عَلَى أَفْخَاذِهِمْ، فَلَمَّا رَأَيْتُهُمْ يُصَمِّتُونَنِي لَكِنِّي سَكَتُّ، فَلَمَّا صَلَّى رَسُولُ اللهِ ﷺ، فَبِأَبِي هُوَ وَأُمِّي، مَا رَأَيْتُ مُعَلِّمًا قَبْلَهُ، وَلَا بَعْدَهُ أَحْسَنَ تَعْلِيمًا مِنْهُ، فَوَاللهِ، مَا كَهَرَنِي وَلَا ضَرَبَنِي وَلَا شَتَمَنِي، قَالَ: «إِنَّ هَذِهِ الصَّلَاةَ لَا يَصْلُحُ فِيهَا شَيْءٌ مِنْ كَلَام النَّاسِ، إِنَّمَا هُوَ التَّسْبِيحُ وَالتَّكْبِيرُ وَقِرَاءَةُ الْقُرْآنِ»(١)، ولمْ يأمرْه بالإِعَادَة؛ لأنَّه كَانَ جاهلًا، ويَدُلُّ لِـهَذا عُمُومُ الآيةِ الكَرِيمة، القَاعِدَةِ العَظِيمَةِ وهي: ﴿رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَآ إِن نَسِينَا آوَ أَخْطَأُنا ﴾ [البقرة:٢٨٦]، فقال اللهُ: قد فَعَلْتُ (٢).

فخذ هَذِهِ قَاعِدَةً في جميع المحرَّماتِ العامَّةِ والخاصَّة، أنَّك إِذَا فعلتَها جاهلًا أو ناسيًا؛ فلا حُرمةَ عَلَيْك، حَتَّى إِنَّ العُلَمَاءَ قَالُوا: لَوْ زِنا رَجُلٌ بامَرْأَةٍ وهو يظن أَنَّ الزنا غير حرام -كَمَا لَوْ كَانَ ناشئًا في الإِسْلام حَدِيثًا- فَإِنَّهُ لا شَيْء علَيْه.

ولو أَنَّ الإِنْسَانَ جامَعَ فِي نَهَارِ رَمَضَانَ وهو صائم، يَظُنُّ أَنَّ الجِماعَ لَا بَأْسَ بِهِ فها الحكم؟

الجَوَابِ: صيامُه صَحِيحٌ، وَلَا كَفَّارَةَ عَلَيْهِ؛ لأنَّه جاهل، وَهَذِهِ القَاعِدَة: ﴿رَبَّنَا لَا تُوَاخِذْنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأَنَا ﴾ لَيْسَت كَلَامَ عالم يمكنُ أَنْ يُخطئ ويصيب، هَذَا كَلَامُ ربِّ العالمين، الَّذِي له الحُكم، يقول: لا أَوَاخذُكم إِذَا نسيتُم، أو أخطأتُم، فخُذْ بها، ودَعْ قولَ مَن خالفَها.

يقول بَعْضُ العُلَمَاء: الجماعُ لا يُعذر فِيهِ بجهلِ، أو نِسيانٍ في الصِّيَام والحج. فنقول لهم: مَنْ قَالَ هَذَا؟ أَلَيْسَ الجِهاع مُحَرَّمًا؟ يَقُولُون: بلي. فَإِذَا كَانَ مُحَرَّمًا

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب تحريم الكلام في الصَّلاة، رقم (٥٣٧). (٢) أخرجه مسلم: كتاب الإِيمَان، باب بيان قَوْله تعالى: ﴿وَإِن تُبْدُواْ مَا فِي ٓ أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ﴾ [البقرة: ٢٨٤]، رقم (١٢٦).

فَهَا الَّذِي أَخرِجَه عن هَذِهِ القَاعِدَةِ العَظِيمَة: ﴿ رَبِّنَا لَا تُوَاخِذُنَاۤ إِن نَسِينَاۤ أَوُ اَخْطَأَنَا ﴾، فِي حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ الَّذِي معنا هذا، فِيهِ الجهلُ والنسيان، الرَّسُولُ ﷺ نسي، وذو الْيَدَيْن جاهلُ ما عَلِم أَنَّ الصَّلَاةَ لَمْ تُقصَر، فظنَّ أَنَّهَا مقصورة، ولِهذا قال أنسيتَ أَمْ قَصُرت؟

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: أَنَّ مَن خرج بعد سلامِ إِمَامِه بَعد التهام، فَإِنَّهُ لا شَيْء علَيْه؛ لِأَنَّ الضَّلاةَ قَصُرت، لِأَنَّ النَّبي ﷺ لمْ يُنكرْ عَلَى هؤُلاءِ، لأنَّهم معذورون، فهُم ظَنُّوا أَنَّ الصَّلاةَ قَصُرت، لكنْ في عهدنا الآن، هل يُسمح لهم إِذَا سلَّم الإِمَامُ قبل تمامِ الصَّلَاة، مَعَ عِلمِهم أَنَّهُ سلَّم قبل التهام، هل يخرجوا أو لا؟

الجَوَاب: لا، لا يُسمح لهم أَنْ يخرجوا، واسْتَدلَّ بَعْضُ العُلَمَاءِ جِهَذَا الحَدِيث، عَلَى أَنَّ مَنْ خرج بعد سلام الإِمَام، ولم يَعلم أَنَّهُ سَلَّم قبلَ التهام، فَإِنَّهُ لَا شَيْءَ عَلَيْهِ؛ لِأَنَّ مَنْ خرج والم يُذكر أنَّهم أُمِروا بالإِعَادَة، ولا أنَّهم رجَعوا، ولكن هَذَا اسْتِدلَالُّ لَا وَجْهَ لَهُ، فَهَذَا مِن بابِ الاسْتِدْلالِ بالمتشابِه، وتَرْكِ المُحْكَم، لِأَنَّ هؤُلاءِ يُحتَمل أنَّهم خرجوا، ويُحتَمل أنَّهم حين ذُكِّروا بَعد ذَلِكَ صَلَّوْا، وأعادوا الصَّلَاة، وَيُحْتَملُ أَنَّهُمْ خرجوا، ولمْ يرجعوا، فالاحْتِهَالاتُ إذن ثَلاثَة:

إِمَّا أَنَّهُم رَجِعُوا ولمْ يُذكرْ رُجوعُهم، لأَنَّه لَيْسَ ذا أَهَمِّيَّة، ويُحتمل أَنَّهم ذُكِّروا بعد ذَلِكَ وأعادوا الصَّلَاة، وَيُحْتَمَلُ أَنَّهُمْ لَمْ يُعيدوا الصَّلَاةَ ولمْ يرجعوا.

إذن: تَكُون المسَالةُ مِن باب المتشابِه، فَإِذَا كَانَتْ مِن باب المتشابِه، فعندنا أصلٌ مَعْلُومٌ، وهو أَنَّ مَن سَلَّم قَبل تمامٍ صَلَاتِه، وَجَبَ عَلَيْهِ أَنْ يُكمِّلها، هَذَا أصلٌ مَعْلُومٌ، لا اشتباه فيه، فَهَلْ لنا أَنْ نَدَعَ هَذَا الأَصْلَ المَعْلُومَ الَّذِي لا اشتباه فِيهِ مِنْ أَجْلِ شَيْء مُتشابِه؟

إذن: ماذا نَقُول فيما إِذَا خرج السَّرَعَانُ بعد سلامِ الإِمَامِ فِي أَثْنَاءِ الصَّلَاةِ؟

الجَوَابِ: أَنَّهُ يَجِبِ أَنْ يُنَبَّهُوا، فيُقال لِلإِمَامِ -مثلًا - إِذَا جَاءَ فِي الصَّلَاة الثَّانِية، وَقَدْ رأى أُناسًا قد خرجوا، فليقل: أيها النَّاس، إنَّنا قد سلَّمنا في الصَّلَاة الفلانية قبل التهام، فمَن لم يُكْمِلْ مَعَنَا فَعَلَيْه أَنْ يُعيدَ الصَّلَاةَ مِن جديد.

مَسْأَلَة: اعْلَمْ أَنَّ الالتفاتَ بالوجهِ لا يُخِلُّ باسْتِقْبَال القِبْلَة، الَّذِي يُخِلُّ أَنْ تلتفتَ بجميع البَدن، أمَّا بالرَّأْس فلا يُخِلُّ، لكنَّه مَكْرُوه؛ فعَنْ عَائِشَة، قَالَتْ: سَأَلْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ عَنِ الإِلْتِفَاتِ فِي الصَّلَةِ؟ فَقَالَ: «هُوَ اخْتِلَاسٌ يَخْتَلِسُهُ الشَّيْطَانُ مِنْ صَلَاةِ العَبْدِ» (٢)، لكن التفاتَهم هنا إِمَّا أَنْ يَكُونَ قَبل النَّهْي، وَإِمَّا أَنْ يَكُونَ لَحَاجَة، وهو إنكارُ المنكر.

الْفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: أَنَّ مَسْجِدَ النَّبِي ﷺ مُسَوَّر، أي له سُور، والسُّورُ فِيهِ أبواب، لقولِه: «مِنْ أَبْوَابِ المَسْجِدِ».

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: أَنَّهُ يَنْبَغِي تَعدُّدُ أَبوابِ المَسْجِد، لِـمَا فِي ذَلِكَ مِنَ راحةِ الْمُصَلِّينَ، وكَثْرَةِ المنافذ، لكنَّ الْأَفْضَلَ ألا تُجعلَ الأبوابُ في قِبْلة المَسْجِد؛ لأنَّهَا إِذَا جُعلَت في

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب تفسير القرآن، باب ﴿مِنْهُ ءَايَنَتُ تُحْكَمَنَتُ ﴾ [آل عمران:٧]، رقم (٤٥٤٧)، ومسلم: كتاب العلم، باب النَّهْي عن اتباع مُتَشَابِه القرآن، رقم (٢٦٦٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتأب الأذان، باب الالتفات في الصَّلاة، رقم (٥٥١).

قِبلة المَسْجِدِ أوجبتِ التشويشَ عَلَى المُصَلِّين، اللَّهُمَّ إِلَّا أَنْ يَكُونَ بابُ لدخُول الخطيبِ يومَ الجُمُعَة، فهنا الْأَفْضَلُ أَنْ يَكُونَ بابُه متقدمًا أي في قِبلة المَسْجِد.

الفَائِدَةُ العَاشِرَةُ: جَوَازُ الْعَمَلُ بالظَّاهِر، لأنَّهم قَالُوا: قَصُرت. وهُم لم يعلموا أَنَّ يَكُونَ الرَّسُولُ ﷺ ينسى، أنَّها قَصُرت، لكنْ عملًا بالظَّاهِر، لأنَّهم استبعدوا أَنْ يَكُونَ الرَّسُولُ ﷺ ينسى، والْعَمَلُ بالظَّاهِر يَجُوز، بل قد يَجِب أَحْيانًا.

الفَائِدَةُ الْحَادِيَةَ عَشْرَةَ: شِدَّةُ مَهابةِ الصَّحابَةِ لرَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ، مَعَ أَنَّهُ مِن أَلْيَنِ النَّاسِ عَرِيكَةً، وأَخَفِّهم نَفْسًا، لكنَّ الله عَنَّوَجَلَّ يُلقي الهيبةَ في قُلُوبِ النَّاسِ مِن الشَّخْص، ولو كَانَ لَيِّنًا سهلًا، وَهَذِهِ مِن رحمة اللهِ بالعَبْد، وَهَذَا ما يُعرف بقوةِ الشَّخْصية، وَإِنْ كَانَتْ قوةُ الشَّخْصيةِ قد تَكُون موهبةً مِن اللهِ عَنَّهَ عَلَ الله يَجعل الشَّه عَنَون الله عَنَوبَ النَّاس، وَقَدْ تَكُونُ بفعل فَاعِل، لكنَّ هَذِهِ الهيبةَ مِن عند الله، كقَوْله الطّيبةَ في قُلُوبِ النَّاس، وَقَدْ تَكُونُ بفعل فَاعِل، لكنَّ هَذِهِ الهيبةَ مِن عند الله، كقَوْله تعالَى في موسى: ﴿وَالْقَيْتُ عَلَيْكَ عَبَنَةً مِني اللهِ عَنَهُ الله عَلَى أحد التَّفْسِيرِين، لِأَنَّ التَّفْسِيرِين، لِأَنَّ التَّفْسِيرِين، لِأَنَّ التَّفْسِيرِين، لِأَنَّ التَّفْسِيرِين، لِأَنَّ اللهَ عَبَنَةُ مِني: أي أحببتُك.

والْقَوْل الثَّانِي: ألقيتُ عَلَيْك مَحَبَّةً مِنِّي: أَنَّ مَن رآك أحبَّك. وكِلاهُما صَحِيح.

إذن: مِن فَوائِدِ هَذَا الحَدِيث، إلقاءُ الهيبةِ في قُلُوبِ الصَّحابَةِ لِلرَّسُولِ ﷺ، مَعَ حُسْنِ خُلُقِه، ولِينِ عاطفتِه، وَهَذَا يُؤْخَذ مِن قولِه: «وَفي القَوْمِ أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ فَهَابَا أَنْ يُكَلِّمَاهُ»، فَإِذَا كَانَ أَبُو بَكْرٍ وعمر -وهُمَا أخصُّ الصَّحابَةِ به- قد هابَا أَنْ يَكلِّمَاه، فمَن دُونَهما مِن باب أَوْلَى؟!

الفَائِدَةُ الثَّانِيةَ عَشْرَةَ: أَنَّهُ قد يحصُلُ للإِنْسَانِ حالٌ يُوجِب الهيبة، وَإِنْ لَمْ يَكُنْ مَهيبا إِلَى ذاك في الأَصْل، وَهِيَ أَنَّ الرَّسُولَ ﷺ قَامَ واتكا عَلَى الخشبة وكأنَّه غضبانُ، وَكَانَ مِن عادتِه دائمًا إِذَا قَامَ انصرف إِلَى بيتِه، لكنَّ هَذَا لأمرٍ أَرَاده الله.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ مِن كرامةِ الشَّخْصِ أَنَّهُ إِذَا قَصَّرَ فِي عِبادَةٍ، جعل اللهُ له علامةً خفيةً ليست مِن صُنعِه، فيجعل في نفسِه شيئًا يَدُلُّ عَلَى أَنَّهُ لمْ يُكمِلِ العِبادَة، وَلِيل ذَلِكَ حالُ النَّبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ.

وذُكِرَ أَنَّ رجلًا مِن النَّاسِ كَانَ مِن أَوْرَعِ عبادِ الله، وَلَا يُمْكِنُ أَنْ يُدخِلَ كِيسَه درهمًا وَاحِدًا إلا بحق، وفي يومٍ مِن الأَيَّام خرج إِلَى البَرِّ ليُحمِّل عَلَى بعيرِه خشبًا، وَكَانَ جارُه له خشبٌ قريبٌ مِن أَرْضِه، فسَهَا، وأناخ البعيرَ عند خشبِ الجار، وحمَّل الخشب، ثمَّ زَجَرَ البَعير ليقوم؛ فأبى أَنْ يقومَ، مَعَ أَنَّه كَانَ ذَلُولًا، فجعل يُفَكِّر لماذا لم تَقُمْ؟ فألهمَه الله أَنْ يَنْظُرَ إِلَى الخشب، فَإِذَا الَّذِي حمَّله عَلَى البعير خشبُ جارِه، وَإِذَا خَشَبُه موجودٌ بالأَرْض، فنزَّل الخشب مِن البعير وحمَّل خشبَه هو، وزجَر البَعير فقام في الحال.

فَهَذِهِ مِن حماية اللهِ للعبد، أَنَّ الله يُيسر له ما يحميه مِن المعَاصِي مِنْ غَيْرِ أَنْ يَشعر، فَإِذَا علِم اللهُ عَنَّهَ عَلَى مِن نيةِ العَبْدِ حُسنَ النية، والبُعد عَنِ المحارم، فَإِنَّ اللهَ تَعالَى يعصمُه منها.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةَ عَشْرَةَ: انبسَاطُ الإِنْسَانِ إِلَى مَن يُهازِحُه، ووجه ذَلِكَ أَنَّ ذَا الْيَدَيْنِ كَانَ الرَّسُولُ يُهازِحُه، يقول: يا ذا الْيَدَيْن. لطُولِ يَدَيْه، فكان هَذَا الرَّجُلُ له انبسَاطٌ إِلَى الرَّسُولِ يَتَلِيْه، ولذَلِك تَجدُ الهيبةَ فيمَن لم تُعاشرُه، وتجد الانبسَاطَ إِلَى مَن تُعاشره.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةَ عَشْرَةَ: جَوَازُ ذِكْرِ الإِنْسَانِ بِهَا قد يكرهُه للتعريف، أو لبيانِ السَّبب، لقولِه في الحَدِيث: «وَفِي القَوْم رَجُلٌ فِي يَدَيْهِ طُولٌ»، لا شك أَنَّ الإِنْسَانَ إِذَا كَانَتْ يداه طويلتين، فَإِنَّهُ لَا يُحِبُّ أَنْ يُلقَّبَ بها، لكنْ إِذَا كَانَ هَذَا للتعريفِ، فلا بَأْس.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ عَشْرَةَ: كَمَالُ فقهِ الصَّحَابَةِ رَضَاٰلِلَهُ عَنْهُ، لقولِه: «أَنْسِيتَ أَمْ قَصُرَتِ الصَّلَاةُ؟»، لِأَنَّ كِلا الاحْتَالِين ممكن، وبقي احْتَالُ ثالث: أَنَّهُ سلَّمَ عمدًا، وَهَذَا لَا يُمْكِنُ بِالنِّسْبَة لِلرَّسُولِ صَلَّلَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ عَشْرَةَ: جَوَازُ النَّسخِ في الأَحْكَام الشَّرْعِيَّة، ويؤخذُ مِن قولِه: «أَمْ قَصُرَتِ الصَّلَاةُ»، لأَنَّه لَوْ لا إمكانُه ما أوردَه الصَّحابَة، وَلَوْ كَانَ لَا يمكن لَرَدَّ عَلَيْهِ الرَّسُولُ ﷺ بِأَنَّ النسخَ مستحيل.

إذن: النسخُ في الشريعة الإِسْلاميَّةِ جائز، والنسخُ في الشرائع كُلِّها جملةً جائز، كَمَا قَالَ عَزَقِجَلَّ: ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ [المائدة:٤٨].

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةَ عَشْرَةَ: جَوَازُ النسخِ في الأَحْكَامِ الشَّرْعِيَّة، ويؤخذُ مِن قولِه: «أَمْ قَصُرَتِ الصَّلَاةُ؟»، لأَنَّه لَوْلا إمكانُه ما أوردَه الصَّحابَة، وَلَوْ كَانَ لَا يمكن لَرَدَّ عَلَيْهِ الرَّسُولُ ﷺ بِأَنَّ النَّسخَ مستحيل.

إذن: النسخُ في الشريعة الإِسْلاميَّةِ جائز، والنسخُ في الشرائع كُلِّها جملةً جائز، كَمَا قَالَ عَنَّهَجَلَّ: ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمَّ شِرَّعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ [المائدة:٤٨].

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: كَيْفَ تقولون بجَوَاز النَّسخِ وأنتم تؤمنون بِأَنَّ اللهَ حكيم؟ فَإِنْ كانتِ الحِكْمَةُ في الحُكم الأول، فلهاذا نُسخ؟ وَإِنْ كانتِ الحِكْمَةُ في الحُكم الثَّانِي، فلهاذا أَثبتَ الأول؟ لماذا لمَ يَكُنِ الحُكْمُ هو الثَّانِي مِن أَوَّل الأَمْر؟ والَّذِي يُورد هَذَا الإيرادَ هم المَّبعونَ للمتشابِه.

فالجَوَاب: أَنَّ الأَحْكَامَ تابعةٌ للمَصالح -مَصالح الخَلق-، أمَّا اللهُ عَنَّجَلَ فهو غنيٌّ، والمصالح تختلف، فمثلًا في أوَّل الإِسْلامِ عن آخِر الإِسْلام، فِي أوَّلِ الْإِسْلَامِ، النَّاسُ دخلوا فِي الدِّينِ مِنْ جديد، فلو أُلقيتِ الأَحْكَامُ علَيْهِم جملةً مِنْ أَوَّلِهَا إِلَى آخِرها، لكان ذَلِكَ مانعًا مِنَ الدُّخُولِ فِي الإِسْلام، فكانتِ الحالُ تقتضي أَنْ تُجُدَّدَ الأَحْكَامُ شيئًا فشيئًا، وَأَنْ يُنسخَ بَعْضُها، ويَبقى بَعْضُها.

كانتِ الصَّلَاةُ أُولَ مَا فُرضِت رَكْعَتَيْنِ تَخْفَيْفًا عَلَى النَّاس، ولما هاجر النَّبي ﷺ واستقرت الأَحْكَام، زِيدت الظُّهرُ والعَصْرُ والْعِشَاءُ الى أَرْبَع.

والخمرُ كَانَ حلالًا، ثمَّ نُسخ حِلُّهُ بالتدريج، وَهَكَذَا.

إذن: نَقُول: إِنَّ النسخَ مِن الجِكمة؛ لأَنَنا نعلم أَنَّ اللهَ تَعالَى لا يَنسخُ شيئًا إلا لِحَكمة.

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةَ عَشْرَةَ: وُجُوبُ التثبُّتِ فيها يقعُ عندَ الإِنْسَان فِيهِ شك، ويُؤخَذ هَذَا مِنْ قَوْلِ الرَّسُولِ ﷺ: «أَكَمَا يَقُولُ ذُو اليَدَيْنِ؟».

وهل نَقُول: إِنَّ مِن فَوائِدِ الحَدِيثِ أَنْ نَقُول: الصَّحابَةُ غيرُ عُدول؛ لِأَنَّ الرَّسُولَ ﷺ لمْ يَقبلْ قولَ ذي الْيَدَيْن؟

فالجَوَاب: لا نَقُول؛ لِأَنَّ النَّبي عَلَيْهُ إِنَّمَا لَمْ يَقبلْ قولَه لَمَا كَانَ عندَه مِن اعتقادِ خلافِه؛ لِأَنَّ الرَّسُولَ عَيَلِيَّهُ قال: «لَمْ أَنْسَ وَلَمْ تُقْصَرْ»، وَهَذَا هُوَ الَّذِي كَانَ فِي ذهنِه صَلَّالِتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

إذن الفَائِدَةُ مِن هَذَا هي التثبُّت فيها يخالف ما يعتقدُه الإِنسَان.

الفَائِدَةُ العِشْرُونَ: أَنَّ الكَلَامَ بعدَ السَّلامِ قبلَ التهامِ لَا يُبْطِلُ الصَّلَاةَ، ويُؤْخَذ هَذَا مِنْ كَلَامِ ذي الْيَدَيْن، ومخاطبةِ رَسُولِ اللهِ له، وكَلَامِ النَّبي ﷺ مَعَ الجَهَاعَة ومخاطبتِهم له، وَهَذَا إِنْ كَانَ مِنْ أَجْلِ مَصْلَحَةِ الصَّلَاة فلا إِشْكَالَ فيه، والكَلامُ الَّذِي وَرَد بَيْنَهُم مِنْ أَجْلِ مَصْلَحَةِ الصَّلَاة، لكنْ لَوْ تَكَلَّمَ فِي غيرِ مَصْلَحَةِ الصَّلَاة، لكنْ لَوْ تَكَلَّمَ فِي غيرِ مَصْلَحَةِ الصَّلَاة، فَهَلْ ينقطع بِناءُ آخِرِ الصَّلَاةِ عَلَى أولِهِا، ونقول: لَا بُدَّ مِنَ الإِعَادَة، أو لا ينقطع ؟

فالجَوَابِ: فِي هَذَا خِلَافٌ بَيْنَ الْعُلَمَاءِ:

فَمِنهُم مَن يقول: إِذَا تَكلَّم لغيرِ مَصْلَحَةِ الصَّلَاةِ -ولو بحرفٍ وَاحِدٍ-بطُّلتْ صَلَاتُه، ووجب عَلَيْهِ الاستئناف. وأجابوا عن حَدِيثِ ذِي الْيَدَيْنِ بِأَنَّ ذَلِكَ كَلَامٌ لَصْلَحَةِ الصَّلَاة.

لكنَّ الْقَوْلَ الرَّاجِح: إِنَّهَا لا تبطُل، لعُمُومِ قولِه: ﴿ رَبَّنَا لَا تُتُوَاخِذْنَآ إِن نَسِينَآ أَوْ أَخْطَأْنَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦]، ولأن معاوية بنَ الحكمِ تكلمَ عمدًا في الصَّلَاةِ لغيرِ مَصْلَحَةِ الصَّلَاة، ولمْ يأمُرُه النَّبي ﷺ بالإِعَادَة، وَلَوْ كَانَ هَذَا مُحِلَّا بالصَّلَاةِ لَأَمرَه أَنْ يعيدَ كما أمر المُسيء في صَلَاتِه أَنْ يُعيد.

إذن: الْقَوْلُ الرَّاجِحُ أَنَّهُ لَوْ تَكَلَّمَ فِي أَثْنَاءِ ذَلِكَ بِهَا لا يتعلق بالصَّلَاة، بِنَاءً عَلَى أَنَّ الصَّلَاةَ قد كَمَلت فَلَا إِعَادَةَ عَلَيْهِ.

وهل يُؤْخَذ مِن هَذَا أَنَّ الإِنْسَانَ لَوْ تكلم لَصْلَحَةِ الصَّلَاةِ في صُلبِ الصَّلَاةِ لا تبطُل؟

فالجَوَاب: قَالَ بَعْضُ الْعُلَهَاءِ: إِنَّهُ إِذَا تكلم لَصْلَحَة الصَّلَاةِ فِي أَثْنَاءِ الصَّلَاةِ فَلَا شَيْءَ عَلَيْهِ. وقَالُوا: إِنَّهُ لَوْ غَلِط الإِمَامُ، وسبَّحوا له، ولم يعرف وجهَ الغلط، فله أَنْ يقول: افعل كذا.

مثلًا لنَفَرض أَنَّ الإِمَامَ قَامَ مِن السَّجْدة الأُولى قائمًا، ولم يَجْلِس، فقيل له: سُبْحانَ اللهِ. فركعَ، فقالُوا: سُبْحانَ اللهِ. فقام، فقالُوا: سُبْحانَ اللهِ. فسجد، فهو هَكَذا لَا يَدْرِي مَا القضية، قَالُوا: يَجُوز لِلْمَأْمُومِ أَنْ يقول: اجلسْ بين السَّجْدتينِ فقد نسيتَ السَّجْدة الثَّانِية. لِأَنَّ هَذَا لَمُسْلَحَةِ الصَّلَاة، وإلى هَذَا ذهب بَعْضُ المالكية، ولكنَّه قولٌ ضَعِيف؛ لأنَّ النَّبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وقال: «إِذَا نَابَكُمْ فِي الصَّلَاةِ المَالكية، ولكنَّه قولٌ ضَعِيف؛ لأنَّ النَّبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وقال: «إِذَا نَابَكُمْ فِي الصَّلَاةِ

شَيْءٌ فَلْيُسَبِّحِ الرِّجَالُ وَلْيُصَفِّقِ النِّسَاءُ»(١)، ولمْ يَقُلْ: فأخبروا الإِمَام بِمَا حدث. بل أمَر بالتَّسْبِيح.

لكنْ ماذا نَقُولُ فِي مِثْلِ هَذِهِ الصورة إِذَا نَبَّهُوا إلامام، وعجزَ أَنْ يفهمَ ماذا يريدون؟ هل نَقُول لأحدِ الجَهَاعَةِ يتكلم، ويستأنف الصَّلَاةَ مِن جديد؟ أو نَقُول يفهمَ ماذا يفارقونَه؟ أو نَقُول يتابعونَه؟ والمتابعةُ لا تمكن؛ لأنَّهم يعرفون أَنَّهُ أخطأ، وكونُنا نأمر أحدَهم بإفسَاد صَلَاتِه مُشكلة؛ فأيهم يختار أَنْ تَفسُدَ صَلَاتُه؟ أو يفارقونه؟

الجَوَاب: أقربُ شَيْء في هَذَا أَنْ يُفارقوه، فالشَّافعيةُ يَرونَ أَنَّهُ يَجُوز لِلْمَأْمُومِ أَنْ يَفارقَ الإِمَامَ ولو بِدُونِ عذر، لكنَّ قولهَم ضَعِيف.

فَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: ما هي كَيفِيَّةُ المفارقة؟

الجَوَابِ: ينوِي المفارقة، ويَأْتِي بالَّذِي نقَص، ويُكمل الصَّلَاة.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل يمكنُ أَنْ يكتبَ أحدٌ لِلإِمَامِ بالنقص؟

الجَوَاب: إِذَا أمكن فَلَا بَأْسَ إِذَا كَانَ وراءَ الإِمَامِ مباشرة؛ لِأَنَّ الْكِتَابةَ حَرَكَة، وَقَدْ تَكُون يسيرة، ولَمَصْلَحَةِ الصَّلَاةِ أيضًا.

الفَائِدَةُ الحَادِيَةُ والعِشْرُونَ: جَوَازُ إِجابَةِ الإِمَامِ إِذَا سأل عن نُقصان الصَّلَاة؛ لِأَنَّ الصَّحابَةَ قَالُوا: «نَعَم»، وَفِي بَعْضِ أَلْفَاظِ الحَدِيث: «فَأَوْمَتُوا: أَيْ نَعَمْ»(٢)، والجمعُ سهل: وهو أَنَّ بَعْضَهم أَوْماً برأسِه قَائِلًا: نعم. بالإِشَارَة، وبَعْضُهم قالها باللسَان.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٥/ ٣٣٢) واللفظ له، والبخاري: كتاب العمل في الصَّلاة، باب رفع الأيدي في الصَّلاة لأمر ينزل به، رقم (١٢١٨)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب تقديم الجماعة من يُصَلِّي بهم إِذَا تأخر الإمام، رقم (٤٢١).

<sup>(</sup>٢) أُخرجه أبو داود: تفريع أبواب الرُّكُوع والسُّجُود، باب السَّهْو في السجدتين، رقم (١٠٠٨).

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ وَالعِشْرُونَ: أَنَّ الإِنْسَانَ إِذَا سَها في صَلَاتِه، وقام مِن مكانه، فله أَنْ يبني عَلَى مَا سَبَقَ مِنْ صَلَاتِه بعد أَنْ قَامَ مِن مكانِ صَلَاتِه بعد أَنْ قَامَ مِن مكانِ صَلَاتِه.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ وَالعِشْرُونَ: أَنَّهُ إِذَا قَامَ مِن مكان صَلَاتِه، وتبيَّن له أَنَّهُ نسي شيئًا مِن الرَّكَعات، فَإِنَّهُ يرجعُ إِلَى مكانِه الأُوَّل ليُتممَ الصَّلَاةَ فيه، لقولِه: «فَتَقَدَّمَ فَصَلَّى مَا تَرَكَ».

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ وَالعِشْرُونَ: أَنَّهُ لَا يَنِيدُ عَلَى ما ترك شيئًا، لقولِه: «فَصَلَّى مَا تَرَكَ»، وعلى هذا، فَإِذَا كَانَ هَذَا الجلوسُ في الثَّالِثة، فَإِنَّهُ إِذَا قَامَ ليصَلِّي ما ترك لا يُكبِّر؛ لِأَنَّهُ قد كبَّر للرفع مِن السُّجُود، وَلَيْسَ ثَمَّةَ تكبيرٌ آخَر، وَأَمَّا إِذَا كَانَ سلامُه بعد أَنْ تشهدَ التشهُّدَ الأول، فهنا يقوم ويذهب إِلَى مكانِه، ويَجْلِس ثم يُكَبِّر إِذَا قام؛ لِأَنَّ التَّشَهُّدَ الأول فِيهِ تكبيرٌ قبلَه، وتكبيرٌ بعدَه.

فإذا سأل سَائل: أيُكبِّر الإِمَامُ إِذَا أَرَادَ قضاءَ ما ترك؟

فالجَوَاب: فِيهِ تَفْصِيل: إِنْ كَانَ بالتَّشَهُّدِ الأول، فَإِنَّهُ يُكبِّر؛ لِأَنَّ التَّكبيرَ الأولَ لِحلوسِ التَّشَهُّد.

وإِذَا كَانَ فِي غَيْرِ التَّشَهُّدِ الأولِ، كَمَا لَوْ سَلَّمَ مِن ثلاثٍ فِي الرباعية، ثمَّ تقدَّم ليصَلِّيَ ما ترك، فَإِنَّهُ لا يُكبِّر؛ لِأَنَّ التَّكبِيرَ الأَوَّل هو المَشْرُوع.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ وَالعِشْرُونَ: أَنَّ السُّجُودَ يَكُون بعد السَّلامِ فيها إِذَا سلَّم عن نقصٍ، ثمَّ أتم؛ لأنَّه صرَّحَ هنا وقال: «ثُمَّ سَلَّمَ، ثُمَّ كَبَّرَ» إِلَى آخرِه، ووجه ذَلِكَ أَنَّهُ حصلَ في الصَّلَاة زيادة، فكانتِ الحِكْمَةُ تَقْتَضِي أَنْ يَكُونَ السُّجُودُ بعد السَّلام، مِن أَجْل أَلَّا يَجتمعَ في الصَّلَاة زيادتان.

وبناءً عَلَى ذَلِكَ نَقُول: كُلَّمَا كَانَ سجودُ السَّهْوِ عن زيادة، فَإِنَّهُ يَكُون بعدَ السَّلام، قد يَشتبه عَلَى بَعْضِ النَّاسِ فِي هَذِهِ المَسْأَلَةِ فيقول: هَذَا نقصٌ؛ لأَنَّه سلَّم قبلَ التّام.

فنقول: إِنَّهُ سلَّم قبلَ التهامِ ثمَّ أَتَمَّ، فيكُون هَذَا زيادة، والزيادةُ هي السَّلامُ فِي أَثْنَاءِ الصَّلَاةِ، فلِهَذَا نَقُول: يَسْجُد بعد السَّلام، ويدل لِهذَا أيضًا حَدِيثُ ابْنِ مَسْعُودٍ رَضَيِّكُ عَنْهُ، أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ: «صَلَّى الظُّهْرَ خُسًا»، فَقِيلَ لَهُ: زِيدَ فِي الصَّلاةِ؟ قَالَ: «وَمَا ذَاك؟»، قَالُوا: صَلَّيْتَ خُسًا، قَالَ: «فَثَنَى رِجْلَهُ، ثُمَّ سَجَدَ سَجْدَتَيْنِ بَعْدَمَا سَلَّمَ» (أ)، ولم يَقُلْ: إِذَا زِدتم في صَلاتِكم فاسجدوا قبلَ السَّلام، وفِعلُه سُنة؛ وبذَلِك يندفعُ قولُ مَن قال: إِنَّ الرَّسُولَ عَيْقٍ سجد حين صَلَّى خَسًا بعد السَّلام؛ لِأَنَّهُ لَمْ يَعْلَمْ بالسَّهُو إلا بعد السَّلام، لِأَنَّهُ لَمْ يَعْلَمْ بالسَّهُو إلا بعد السَّلام؛ لِأَنَّهُ لَمْ يَعْلَمْ

فالجَوَاب: نعم نُسلم بِهَذَا، أَنَّهُ لَمْ يَعْلَمْ إِلَّا بَعد السَّلام، ولكنْ لَوْ كَانَ الحُكُمُ يَعْلَمْ إ يَخْتَلِفُ، لَنَبَّه عَلَيْهِ ﷺ وقال: إِذَا زدتم فصلُّوا، فاسجدوا سجدتين قَبْلَ أَنْ تُسَلِّمُوا. فلما لمْ يُنبِّه عَلَى هَذَا عُلم أَنَّ هَذَا هُوَ السُّنة، ويشهد لِهذا حَدِيثُ ذي الْيَدَيْن.

إذن القَاعِدَة: «إِذَا كَانَ سُجود السَّهْو للزيادة، فيَكُون بعد السَّلام»، والجِكْمَة كي لا تجتمعَ زيادتانِ في الصَّلَاة: الزيادةُ الَّتِي وقعت سَهْـوًا، وزيادة سجـودِ السَّهْو.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل السُّجُودُ بعد السَّلامِ عَنِ الزيادة عَلَى سَبِيل الوُجُوبِ، أو عَلَى سَبِيل الاسْتِحْبَاب؟

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب ما جَاءَ في القبلة، ومن لم ير الإِعَادَة على من سها، فصَلَّى إلى غير القبلة، رقم (٤٠٤)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب السَّهْو في الصَّلاة والسُّجُود له، رقم (٥٧٢).

الجَوَاب: أَكْثَرُ الْعُلَمَاءِ عَلَى أَنَّهُ عَلَى سَبِيلِ الاسْتِحْبَاب، وَأَنَّهُ لَا بَأْسَ أَنْ تسجدَ قبل السَّلامِ فيها مَحَلُّ قبل السَّلامِ فيها مَحَلُّ سجودِه بَعد السَّلام، أو أَنْ تسجدَ بعد السَّلامِ فيها مَحَلُّ سجودِه قبل السَّلام.

واختار شيخُ الإِسْلامِ بنِ تَيْمِيةَ رَحِمَهُ اللَّهُ (۱) أَنَّ هَذَا عَلَى سَبِيلِ الوُجُوب، أي ما كَانَ سَجودُه بعد السَّلام، وما كَانَ قَبْل، كَانَ سَجودُه بعد السَّلام، وما كَانَ قَبْل، فَيَجِبُ أَنْ يَكُونَ سَجودُه بعد السَّلام، وما كَانَ قَبْل، فَيَجِبُ أَنْ يَكُونَ قَبْلِ السَّلام، وعلَّل ذَلِكَ بتعليلٍ جيِّد، قال: لِأَنَّ الرَّسُولَ عَلَيْ فَيَجِبُ أَنْ يَكُونَ قَبْلِ السَّلام، وعلَّل ذَلِكَ بتعليلٍ جيِّد، قال: لِأَنَّ الرَّسُولَ عَلَيْ قَال قَلْ سَجَد قَبل قال: «صَلُّوا كَمَا رَأَيْنَاه يُصلي؛ فإنْ سَجَد قَبل السَّلامِ سَجدنا قَبْلَه، وَإِنْ لمْ نَفعلْ فقد نَقَصْنا عَنِ التأسِّي به، وَإِذَا سَجد بعد السَّلام سَجدنا بعده، فَإِنْ سَجدنا قَبل السَّلامِ فقد زدنا في الصَّلاةِ مَا لَمْ نُؤمرْ به.

وكَلَامه جَيِّدٌ، وتعليلُه قويٌّ، ووجهُه وَاضِح، وعلى هَذَا فَيَجِبُ أَنْ يَكُونَ السُّلامِ فيها السُّلامِ فيها السُّنةُ أَنَّهُ بعد السَّلام، ويَكُونُ قبلَ السَّلامِ فيها وردت السُّنة بأنَّه بعد السَّلام.

وبناءً عَلَى ذَلِك: يَجِب عَلَى طلبةِ العِلْم، وعلى الأَئِمَّةِ أَنْ يَفقهوا سجودَ السَّهُو؟ كي لا يَقعوا في هَذَا المحظور، إمَّا في الإثم بلا بطلانِ الصَّلَاة، وإمَّا ببُطلان الصَّلَاة؛ لأَنَّنا إِذَا قلنا: يَجِب أَنْ يَكُونَ قَبْلَ السَّلام، ثم سلَّم عمدًا فَقَد نقصَ الصَّلَاة، وَإِنْ سجد قَبل السَّلام فيها محلُّه بعد السَّلام عمدًا، فَقَدْ زَادَ فِي الصَّلَاة فتبطُل، والمسَالةُ خطيرة، ولكنْ لَمْ أَجِدْ مَنْ صرَّح بالبُطلان فيها إِذَا سجد قَبل السَّلام، أو بَعدَه، إنَّما الوُجُوبُ صرَّح بِه شيخُ الإِسْلام رَحْمَةُ اللَّهُ، وهو قولٌ قويٌّ، وتعليلٌ جيِّد.

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي، لشيخ الإِسْلام ابن تيمية (٥/ ٢٥٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب الأذان للمُسَافِر، رقم (٦٣١)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب من أحق بالإمامة، رقم (٦٧٤).

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ وَالعِشْرُونَ: مَشْرُوعِيَّةُ التَّكبيرِ لسجودِ السَّهْوِ عند السُّجُودِ وعند السُّجُودِ وعند الرفعِ مِنه، لقولِه: «ثُمَّ سَلَّمَ، ثُمَّ كَبَّرَ وَسَجَدَ مِثْلَ سُجُودِهِ أَوْ أَطْوَلَ، ثُمَّ رَفَعَ رَأْسَهُ وَكَبَّرَ»، وَهَذَا رَأْسَهُ وَكَبَّرَ»، وَهَذَا وَاضِح.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ وَالعِشْرُونَ: أَنَّهُ لا يُزاد في الأذكارِ الواردةِ في السُّجُود عَلَى مَا كَانَ في سجود الصَّلَاة، أي إِنَّ الإِنْسَانَ لا يُشرعُ لَهُ أَنْ يَقُولَ: اللَّهُمَّ إِنِّي نسيت، اللَّهُمَّ إِنِّي سَهُوي، أو نِسياني، أوْ مَا أَشْبَهَ ذَلِكَ؛ لِأَنَّ هَذَا لا يُردْ، فيَكُون سجودُ السَّهُو كشجودِ الصَّلَاة.

فلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل يَجِب أَنْ يُسَبِّحَ ويقول: سُبْحَانَ رَبِّيَ الْأَعْلَى؟

نقول: نعم، يَجِب أَنْ يقول: سُبْحَانَ رَبِّي الْأَعْلَى؛ لِمَا جَاءَ فِي الحَدِيث: فَلَمَّا نَزُلَتْ: ﴿ سَبِّح اَسْمَ رَبِكَ ٱلْأَعْلَى ﴾ [الأَعْلَى: ١]، قَالَ لَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ: «اجْعَلُوهَا فِي سُجُودِكُمْ » (١)، فَهَذَا عامٌ يَشْمَل سجودَ السَّهْوِ، وسجودَ التلاوةِ وسجودَ الشكرِ، وسجودَ الصَّلاة.

الْفَائِدَةُ النَّامِنَةُ وَالْعِشْرُونَ: أَنَّهُ لا تَشهُّدَ بعد سجود السَّهْوِ إِذَا كَانَ بعد السَّلام، كَمَا أَنَّهُ لا تشهُّد بعده إِذَا كَانَ قَبل السَّلام، ووجه ذَلِكَ أَنَّهُ لـمْ يُنْقَلْ عَنِ النَّبِيِّ أَنَّهُ لَـمْ يُنْقَلْ عَنِ النَّبِيِّ أَنَّهُ لَـمْ اللَّنَّة. تشهَّد، والأَصْل في العِبَادَات التوقيفُ والمنعُ، إلا إِذَا جَاءَتْ بِه السُّنَّة.

وعلى هذا، فلا تشهُّدَ بَعد سجودِ السَّهْوِ بعد السَّلام، وَهَذَا الْقَوْلُ هو المتعَيَّن؛

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٤/ ١٥٥)، وأبو داود: كتاب الصَّلاة، باب ما يقول الرجل في رُكُوعه وسجوده، رقم (٨٦٩)، وابن ماجه: كتاب إقامة الصَّلاة والسنة فيها، باب التسبيح في الرُّكُوع والسُّجُود، رقم (٨٨٧).

لِأَنَّ الْحَدِيثَ الْوَارِدَ فِي التشهُّد بَعدَه -بعد سجودِ السَّهْو- حَدِيثٌ ضَعِيفٌ لَا تَقُومُ بِهِ الْحُجة.

الْفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ وَالْعِشْرُونَ: أَنَّه فِيهِ دَلِيلٌ عَلَى التَّسْلِيم بَعْدَ سُجودِ السَّهْوِ النَّهْ اللَّهْ اللَّهْ اللَّهْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلِمُ اللَّهُ الْمُلِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّ

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: الحَدِيث يقول: «نُبَّئْتُ»، وهو فِعلٌ مبنيٌّ لـما لـمْ يُسَمَّ فَاعِلُه؛ فيَكُون الْمُنْبِئُ مجهولًا؟

قلنا: إِنَّ مثلَ الصَّحابَةِ رَضَّالِللَّهُ عَنْهُ إِذَا نَقلُوا مِثلَ هذا، فلا يُمْكِن أَنْ يَنقلِوه إلا عن ثِقةِ مقبولِ الرواية؛ لأنَّهم يَقولُونه مُستدلينَ به عَلَى ثُبوتِ حُكمٍ مِنْ أَحْكَامِ اللهِ، وَلَا يُمْكِنُ أَنْ يتهاونوا في هَذَا أَبدًا، فيَكُون هَذَا المجهولُ في حُكم المَعْلُوم.

١١٢ – عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ بُحَيْنَةَ رَضَالِلهُ عَنهُ: «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ صَلَّى بِهِمُ الظَّهْرَ، فَقَامَ فِي الرَّكْعَتَيْنِ الأُولَيَيْنِ لَمْ يَجْلِسْ، فَقَامَ النَّاسُ مَعَهُ حَتَّى إِذَا قَضَى الصَّلَاةَ، وَانْتَظَرَ النَّاسُ تَسْلِيمَهُ كَبَّرَ وَهُوَ جَالِسٌ، فَسَجَدَ سَجْدَتَيْنِ قَبْلَ أَنْ يُسَلِّمَ، ثُمَّ سَلَّمَ»(١).

#### الشكرح

هذا الحَدِيثُ فِيهِ سجودُ السَّهْوِ عن تَرك التَّشَهُّدِ الأول.

قَوْله: «صَلَّى بِهِمُ الظَّهْرَ، فَقَامَ فِي الرَّكْعَتَيْنِ الأُولَيَيْنِ لَمْ يَجْلِسْ» نسيانًا بلا شك، فتبعَه النَّاسُ، وقاموا معه؛ لِأَنَّ الأَصْلَ فيمَن صلَّى خَلْفَ الرَّسُولِ ﷺ أَنْ يُتابِعَه وُجُوبًا.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب من لم ير التَّشَهُّد الأول واجبا لأن النبي ﷺ قَامَ من الركعتين ولم يرجع، رقم (٨٢٩).

ثمَّ لَمَ قضى الصَّلَاةَ، ولم يَبْقَ إلا التَّسْلِيمُ، وانتظر النَّاسُ تسليمَه، كَبَّرَ وهو جالس، فسجد سجدتينِ قَبل أَنْ يُسلِّم، ثم سَلَّم.

فَفِي هَذَا الْحَدِيثِ دَلِيلٌ عَلَى وُقوعِ السَّهْوِ مِن الرَّسُولِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

وَفِيهِ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ مَنْ قَامَ عَنِ التشهُّدِ الأولِ لم يرجعْ إِلَيْه، وَقَدْ جَاءَ ذَلِكَ صريحًا فِي حَدِيثِ المُغِيرَةِ بْنِ شُعبة قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «إِذَا قَامَ أَحَدُكُمْ مِنَ الرَّكْعَتَيْنِ، فَلَمْ يَسْتَتِمَّ قَائِمًا فَلْيَجُدْ سَجْدَتَيِ اللَّهُ عَيَيْنِ، فَلَمْ يَسْتَتَمَّ قَائِمًا فَلْا يَجْلِسْ، وَيَسْجُدْ سَجْدَتَيِ السَّهُوِ»(۱)، سواءٌ شَرَع في القِرَاءَة، أَمْ لم يَشْرَع.

وفيه أيضًا سُقوطُ التَّشَهُّدِ الأولِ عَنِ المَاْمُومِ إِذَا نَسِيَه الإِمَام؛ لِأَنَّ الصَّحابَةَ قاموا، ولم يأمُرُهم الرَّسُولُ ﷺ بإعادَةِ الصَّلَاة.

ولِهَذا قال العُلَمَاءُ رَحِمَهُ اللَّهُ: إِنَّ الإِمَامَ يتحمل التَّشَهُّدَ الأولَ عَنِ المَأْمُومِ إِذَا تَركَه ناسيًا. وهل يُقاس عَلَى التَّشَهُّدِ الأولِ الأذكار الوَاجِبة، كما لَوْ نسي الإِنْسَانُ قول: سُبْحَانَ رَبِّي الْعَظِيمِ في الرُّكُوع؟ قول: سُبْحَانَ رَبِّي الْعَظِيمِ في الرُّكُوع؟

الجَوَاب: نعم يُقاس؛ لِأَنَّ المَعْنَى وَاحِدُ، فلو نَسِيَ الإِنْسَانُ أَنْ يقولَ: سُبْحَانَ رَبِّيَ الْأَعْلَى فِي السَّجُود، وقام حَتَّى جلس؛ فَإِنَّهُ لا يَرجع للسجود، ولكنْ عَلَيْهِ سجودُ السَّهْو، هَذَا فِي الوَاجِبات، فكُلُّ وَاجِبٍ تَرَكَهُ الإِنْسَانُ حَتَّى فارَقَ محلَّه؛ فَإِنَّهُ لا يرجع إِلَيْه، ولكنْ عَلَيْهِ سجودُ السَّهْو.

أمَّا إِذَا كَانَ رُكْنًا، فَإِنَّهُ يَجِب أَنْ يرجعَ إِلَيْه ما لم يَصِل إِلَى مكانِه مِنَ الرَّكْعَةِ الثَّانِيةِ، فَإِنْ وصَلَ إِلَى مكانِه مِنَ الرَّكْعَةِ الثَّانِيةِ، قامَتِ الثَّانِيةُ مَقامَ الأُولى.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه: كتاب إقامة الصَّلاة والسنة فيها، باب ما جَاءَ فيمن قَامَ من اثنتين ساهيا، رقم (١٢٠٨).

مِثَالُ ذَلِك: نَسِيَ أَنْ يركعَ وأَهْوَى إِلَى السُّجُودِ مِن حينِ ما انتهى مِن قِراءَة السُّورَة، ولما سَجَد ذَكَر أَنَّهُ لمْ يركع، فهاذا يصنع؟

نقول: ارجع إِلَى الْقِيَامِ، واركعْ، وأَتِمَّ الصَّلَاة، وعَلَيْك أَنْ تسجُدَ للسَّهُو بعد السَّلام؛ لأنَّه لَمْ يَصِلْ إِلَى مكانِه مِنَ الرَّكْعَةِ الثَّانِيةِ.

مِثَالٌ آخَر: نَسِيَ الرُّكُوعَ، وسجد، وقام إِلَى الرَّكْعَةِ الثَّانِية، ثُمَّ ذَكَرَ أَنَّهُ لم يركع في الأُولى، فهاذا يصنع؟ تَقُوم الثَّانِيةُ مَقَامَ الأُولى، ويركع ويَمْضِي في صَلَاته.

مِثَالُ ثالث: قَامَ مِن السَّجْدةِ الأُولى، ونَسِيَ السَّجْدةَ الثَّانِيةَ، والجلوسَ بين السَّجْدتين، وليا قَرَأَ الفَاتِحَةَ ذَكَر أَنَّهُ لم يسجُد الثَّانِية، فهاذا يصنع؟ يرجعُ، ويَجْلِس بين السَّجْدتين، ويَسْجُد الثَّانِيةَ، ثم يُكْمِل صَلَاتَه، ويَسْجُد للسَّهْوِ بعد السَّلام.

فإنْ ذَكَرَ أَنَّهُ لَمْ يَسْجُدْ فِي الأُولى وهو جالسٌ بين السَّجْدتين مِنَ الرَّكْعَةِ الثَّانِيةِ، فَاذَا يفعل؟ تَقُوم الثَّانِيةُ مَقَامَ الأُولى، ويَأْتِي بِرَكْعَة؛ لِأَنَّ الأُولى أُلغيت، ويَسْجُد للسَّهْوِ بعد السَّلام؛ لِأَنَّ الأَرْكَانَ لا تَسْقُط بالسَّهْو، بخلاف الوَاجِباتِ فَإِنَّهَا تسقط بالسَّهْو، وذَلِيل هَذَا أَنَّ الرَّسُولَ عَلَيْهِ لَل سلَّم قَبل الإتمام بَقِيَ عَلَيْهِ أَرْكَانُ، ولم يكتفِ بسجودِ السَّهْو، بل أَتمَّ الْأَرْكَان، وذَلِيل الوَاجِبِ أَنَّهُ يسقط، أَنَّهُ تَرَكَ التشهُّدَ الأول، وسجد للسَّهْوِ قبل السَّلام.

و لم يذكرِ الْمُؤَلِّفُ رَحِمَهُٱللَّهُ حديثًا في الشَّك، وَإِنَّهَا ذَكَر أحاديثَ في الزيادة، وحَدِيثًا في النُّقصان.

والشكُّ ثَلاثَةُ أَقْسَامٍ:

القِسم الأُوَّل: يَحدُث للإِنْسَانِ بعد فراغِ الصَّلَاة، لَـَّا فَرَغَت الصَّلَاةُ شكَّ: هل سَجَد سجدتين، هل قال: سُبْحَانَ رَبِّيَ الْعَظِيمِ في الرُّكُوع، أو مَا أَشْبَهَ ذَلِكَ،

فَهَذَا لا عِبرةَ بِه، ولا أثرَ له، ولا يَنْبَغِي للإِنْسَانِ أَنْ يَقْلَقَ مِنه؛ لِأَنَّ الأَصْلَ أَنَّ العِبادَةَ وقعتْ تَامَّة، ولو فُتحَ البابُ لَاسْتَوْلَى الشَّيْطَانُ عَلَى الإِنْسَان، وصار كلَّما فرغَ مِن عِبادَةٍ قال له: لم تُكمِلْها. فَهَذَا القِسم مِن الشكِّ بعد الفراغ لا عِبرةَ به، ولا يُرجَع إلَيْه، ولا يُلتَفَت إلَيْه، لا فِي الصَّلَاةِ، وَلا فِي الطواف، ولا في غيرِهما مِن العِبَادَات، حَتَّى الطواف لَوْ كَانَ بعد أَنْ فارقَ المَطَاف، قال: ما أدري طفتُ سِتةً، أو سَبْعَة، نَقُول له: لا تلتفت.

القِسم الثَّانِي: أَنْ يَكُونَ كثيرَ الشُّكوك، كُلَّما فَعَل عِبادَةً شكَّ، فَهَذَا لَا عِبْرَةَ بِهِ؛ لِأَنَّ هَذَا يُعتبر مرضًا في الإِنْسَان، فلا عبرةَ بِه لأَنَّه يُشْبِهُ الوَسواس.

القِسم الثَّالِث: أَنْ يَكُونَ وهمًا، فبمُجَرَّدِ أَنِ انْقَدَحَ فِي ذِهْنِهِ أَنَّهُ لَمْ يُكمِلَ العِبادَة، لكنَّه لمْ يطمئنَ لِهَذا الشَّك، فَهَذَا أَيْضًا لَا عِبْرَةَ بِهِ؛ لأَنَّه لَوْ فُتح البابُ وقلنا: إِنَّ ذَلِكَ له أثر، لَحَصَل مَشَقَّة عَلَى النَّاس.

ذُكِر أَنَّ عليَّ بنَ عَقِيلٍ رَحْمَهُ ٱللَّهُ، وهو مِن أكابرِ علماءِ الحنابلة، أتاه رَجُلُ وقال له: أيها الشيخ، إنَّني أنغمسُ في الفُراتِ، أو في دجلةَ اغتسلُ مِن الجنابة ثمَّ أخرج، وأقول: هل ارتفعتِ الجنابة.

فقال له ابنُ عَقيل: أرى ألَّا تُصليَ؛ لِأَنَّ النَّبي ﷺ قال: «رُفِعَ الْقَلَمُ عَنْ ثَلَاثَةٍ: عَنِ النَّائِم حَتَّى يَعْقِلَ عَنِ اللَّبْغُونِ حَتَّى يَعْقِلَ عَنِ اللَّبْغُونِ حَتَّى يَعْقِلَ أَوْ يُفِيقَ» (أ)، يَقْصِد الجنون، قال: أنتَ مجنون؟! تنغمس في النهر لتغتسلَ مِن الجنابة، وتقول: ما أدري، أشكَّيتَ هل نويتَ، أو ما نويتَ؟ لَا أَرَى أَنْ تُصليَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: كتاب الحدود، باب في المجنون يسرق أو يصيب حدا، رقم (٤٤٠٣)، والترمذي: كتاب الحدود، باب ما جَاءَ فيمن لا يَجِب عَلَيْهِ الحد، رقم (١٤٢٣) وقال: حسن غريب. وابن ماجه: كتاب الطلاق، باب طلاق المعتوه والصغير والنائم، رقم (٢٠٤٢).

وَهَكَذَا نَقُول لكلِّ إِنْسَانٍ ابتُلِيَ بِهَذَا الأَمْرِ، نَقُول: لا تلتفتْ لِهَذا إطلاقًا.

أمَّا الشكُّ الَّذِي هو يَقين -أي شكُّ حقيقيُّ- فَهَذَا يُنظَر فيه، إِنْ غَلَبَ عَلَى ظنَّك أحدُ الطرفين؛ فاعمل به، واسجُد للسَّهْوِ بعد السَّلام، وَإِنْ لمْ يغلِبْ عَلَى ظنَك أحدُ الطرفين؛ فاعمل باليقين، وهو الأقلُّ، واسجُدْ قَبل السَّلام، هَذَا حُكم الشك، وعلى هَذَا دُلَتِ السُّنَّةُ عَنِ النَّبِي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

إذن نَقُول: في الشكِّ ثَلاثَةُ أَقْسَامٍ لا عِبرةَ بها: وَهِيَ أَنْ يَكُونَ بَعدَ الفراغ، وَأَنْ يَكُونَ كثيرَ الشُّكوك، وأَنْ يَكُونَ السُّكُّ وَهُمَّا لا حقيقة له؛ لكنْ إِنْ غلبَ عَلَى ظنَّك أحدُ الطرفين؛ فابْنِ علَيْه، واسجُد بَعد السَّلام، وَإِنْ لمْ يَغْلِبْ عَلَى ظنَّك أحدُ الاحْتِهَالين؛ فابنِ عَلَى اليقين، وهو الأقلُّ، واسجُد قَبل السَّلام.

مِثَالُ ذَلِك: رَجُلٌ فِي الرَّكْعَةِ الثَّالِثة شَكَّ: أهي الرَّكْعَةُ الرَّابِعةُ، أو الثَّالِثة، وغَلَب عَلَى ظَنِّهِ أَنَّهَا الثَّالِثة، يجعلُها الثَّالِثةَ ويُكْمِلُ ويُسلِّمُ، ويَسْجُدُ بعد السَّلام.

وإِذَا غَلَبَ عَلَى ظَنِّهِ أَنَّهَا الرَّابِعة؛ يجعلُها الرَّابِعة، ويُكمِل ويُسلِّم، ويَسْجُدُ بعد السَّلام.

رَجُلُ آخَر، شَكَّ فِي الرَّكْعَةِ، أهي الثَّالِثةُ، أو الرَّابِعة، ولمْ يترجَّحْ عِنْده أحدُ الأَمْرِين، فهاذا يفعل؟ باليقين يطرحُ الشك، ويبني عَلَى ما استيقن، واليقينُ الأقلُّ؛ لأنَّه شكَّ في الرَّابِعةِ والثَّلاثُ متيَقَّنَة، إذن يبني عَلَى الثَّلاث، ويُكمِل ويَسْجُدُ قبل السَّلام.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: فِي حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ بَعْضَ الصَّحَابَةِ رَضَالِلَّهُ عَنْمُو لَــ عَلِمُوا أَنَّ النَّبِي ﷺ نسي وتكلموا بعد ذَلِك، حيثُ إنَّهم علموا أنَّهم في الصَّلَاة، ومع ذَلِكَ تكلموا، فها توجيه هَذَا الْفِعْل؟ الجَوَابِ: أَنَّهُ يَجِبِ إِجابَةُ الرَّسُولِ عَلَيْكُ، ثم هَذَا لَصْلَحَةِ الصَّلَاة.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: فَهَلْ نستفيد مِنْهُ أَنَّهُ لَوْ نسي إِمَامٌ فسلَّم فسلَّمنا معه، أَنْ نُنَبِّهَه بالتكليم؟

الجَوَاب: وأنت في الصَّلَاة لا.

فلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: وَإِنْ سلَّمنا معه نسيانًا هل نتكلم؟

الجَوَابِ: إِذَا سلَّم وتكلَّم يَسْأَل يقول: أنا زدت أو نقصت؟ فتكلم.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل يتابع المَأْمُومُ الأمامَ في سُجود السَّهُو؟

الجَوَابِ: نعم، يَجِب أَنْ يتابع، إِذَا سجد الإِمَام فاسجد، وَإِنْ لَم تَسْهُ أَنت، إلا إِذَا كَنتَ قد فاتكَ بَعْضُ الصَّلَاة، وَكَانَ سجو دُ الإِمَام بعد السَّلام فلا تُتابعْه إِذَا سَلَّم مِن الصَّلَاة، ولكنْ قُمْ واقْضِ ما فاتك، ثم إِنْ كنتَ قد أدركتَ سَهْوَ الإِمَامِ فاسجد للسَّهْو بعد السَّلام، وَإِنْ لَم تُدركُه فلا شيء عَلَيْك.

أمَّا إِذَا سها المَّامُومُ، والإِمَامُ لم يَسْهُ، فإنَّنا نَقُول: إِنْ كَانَ المَاْمُومُ لم يَفُتْهُ شَيْءٌ، فليُسلِّم مَعَ الإِمَام ولا شيءَ عليه؛ لأنَّه لا يُمْكِن أَنْ يَسْجُدَ قَبل السَّلام، حيثُ إِنَّ صَلَاتَه مرتبطةٌ بصَلَاةِ الإِمَام، وَلَا يُمْكِنُ أَنْ يَسْجُدَ بعد السَّلام، خُصُوصًا إِذَا قُلْنَا صَلَاتَه مرتبطةٌ بصَلَاةِ الإِمَام، وَلَا يُمْكِنُ أَنْ يَسْجُدَ بعد السَّلام، خُصُوصًا إِذَا قُلْنَا إِنَّ سجودَ السَّلام، خُصُو صًا إِذَا قُلْنَا إِنَّ سجودَ السَّلام، وَاجِب.

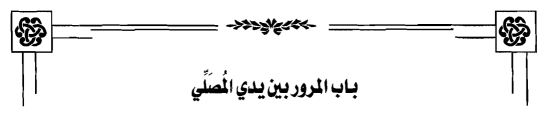
وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: إِذَا سها الْمَصَلِّي ثم غادر مكانَ صَلَاتِه ثم تَذَكَّر، هل يرجع إِلَى محل صَلَاته؟

الجَوَاب: الظَّاهِر أَنَّهُ وَاجِب، لعُمُوم الحَدِيث: «صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي». وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: لَوْ سَهَا الإِنْسَان مرتين، أو ثَلاثَة، فَهَلْ يَكفيه سجدتان فقط؟

الجَوَاب: نعم، يكفيه سجدتان، لكنْ لَوْ سَها سَهْوَين أحدُهما مَحَلُّه قَبْلَ السَّلام، والثَّانِي عَلَّه بَعد السَّلام، فَهَلْ يَسْجُد مرتين: مرَّة قَبْلَ السَّلام، ومرة بَعد السَّلام، أو يُغَلَّب مَا كَانَ بَعْدَ السَّلام؟

الجَوَابِ: يُعلِّب ما كَانَ قَبل السَّلام.





#### . • 🚱 • .

مِن المَعْلُوم أَنَّ المُصَلِّيَ إِذَا قَامَ يُصَلِّي، فَإِنَّهُ يُناجِي اللهَ عَنَّفَجَلَّ، وَأَنَّ اللهَ تَعالَى قِبل وجهِه وهو قائمٌ بين يدي الله، فالمرورُ بين يدي المُصَلِّي عُدوانٌ عَظِيم، يَحُولَ بَيْنَهُ وَجَهِه وهو قائمٌ بين يدي الله، فالمرورُ بين يدي المُصَلِّي مِنْ وَبَيْنَ رَبِّه عَنَّهَجَلَّ، ويوجب تشويشَ الفِكر، ولِهَذا كَانَ المرور بين يدي المُصَلِّي مِنْ كَبَائِرِ الذُّنُوبِ -والعياذ بالله - فلا تَسْتَهِن به.

ذكرنا أَنَّ اللهَ تَعالَى قِبَلَ وجهِ المُصَلِّي، وَقَدْ يُشكلُ عَلَى بَعْضِ النَّاس، فَرُبَّمَا يقول: إِنَّ ظَاهِرَ الحَدِيثِ أَنَّ اللهَ تَعالَى بين المُصلِّي، وبين الجدار، ولكنَّ هَذَا لَيْسَ ظَاهِرَ الحَدِيث؛ لِأَنَّ الأَدِلَّةَ الشَّرْعِيَّةَ يُفسِّر بَعْضُها بَعْضًا، فإنَّنا نعلم عِلمَ اليقينِ القطعي، أَنَّ اللهَ تَعالَى عَلَى العَرش في السماء، وَلا يُمْكِنُ أَنْ يَكُونَ فِي الأَرْض، ويَكُون الجَمع بَيْنَهُما أَنَّ اللهَ تَعالَى في السماء وهو قِبَلَ وجهِ المُصلِّي، ولا غرابة في ويَكُون الجَمع بَيْنَهُما أَنَّ اللهَ تَعالَى في السماء وهو قِبَلَ وجهِ المُصلِّي، ولا غرابة في ذلك، فها هي الشَّمْسُ في السماء، وعند الغُرُوبِ تَكُون قبل وجهِ المُصلِّي، أو عند الشروق، هَذَا وَهِيَ مَخلوقةٌ مِن المخلوقات، فكيف بالخالق!

فنحن نؤمن بِأَنَّ اللهَ قِبل وُجوهِنا إِذَا قُمنا نُصلِّي، ولكن هو في السهاء مُستوٍ عَلَى العرش، وقدمتُ هَذَا لأجلِ أَنْ تعرفوا خطورةَ المرورِ بين يدي المُصَلِّي.



١١٣ - عن أَبِي جُهَيْمٍ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لَوْ يَعْلَمُ اللَّارُّ بَيْنَ يَدَيِ الْمُصَلِّي مَاذَا عَلَيْهِ، لَكَانَ أَنْ يَقِفَ أَرْبَعِينَ خَيْرًا لَهُ مِنْ أَنْ يَمُرَّ بَيْنَ يَدَيْهِ»(١)، قَالَ أَبُو النَّضْرِ: لا أَدْرِي: قَالَ أَرْبَعِينَ يَوْمًا، أَوْ شَهْرًا، أَوْ سَنَةً.

### الشترح

قَوْله: «لَوْ يَعْلَمُ»، (لَوْ) هَذِهِ شرطية، وجوابُها «لَكَانَ أَنْ يَقِفَ»، و «أَنْ يقفَ» اسم كَانَ، و «خَيرًا» خَبر كَانَ، أي لكان وقوفُه أَرْبَعينَ خيرًا لَهُ مِنْ أَنْ يمرَّ بين يَدَيْه.

قَوْله: «لَوْ يَعْلَمُ الْمَارُّ بَيْنَ يَدَيِ الْمُصَلِّي» يَشْمَل المارَّ مِنْ ذَكَرٍ، أَوْ أُنثى، ولا يختص بالمارِّ الَّذِي يقطع الصَّلَاة، بَلْ هُوَ عَامٌّ.

وقَوْله: «بَيْنَ يَدَيِ الْمُصَلِّي»، قيل: الْمُرَادُ أَنْ يَكُونَ هو ما بين مَوقفِ الْمُصَلِّي وهو ثَلاثَةُ أذرُع، وقيل: ما بين يَدَيْه عُرفًا، وَهَذَا قد يزيد عَلَى ثَلاثَةِ أذرُع، وقيل: مَا بَيْنَهُ، وَبَيْنَ محلِّ سجودِه، وَهَذَا هـو أقربُ الْأَقْوَال: أَنَّ الْمُرَادَ «بَيْنَ يَدَيِ الْمُصَلِّي» مَا بَيْنَ موقِفِه، وموضع سجودِه، فها وراءَ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِمَّا بَيْنَ يَدَيْهِ، وَهَذَا إِذَا لَمْ يكن للإِنْسَانِ سُترة، أَمَّا إِذَا كَانَ لَهُ سُترة، فَإِنَّهُ لا يَمُرُّ بين الْمُصلِّي وسُترتِه.

وقَوْله: «بَيْنَ يَدَي المُصَلِّي»، يعمُّ المُصَلِّي نَافِلَةً، والمُصَلِّي فَرِيضَة، ويعمُّ أيضًا الإِمَامَ والمُنْفَرِدَ والمَأْمُوم.

وقَوْله: «مَاذَا عَلَيْهِ مِن الإثْمِ»، هَذِهِ لَيْسَت في الأصول، أي لَيْسَت في الصَّحِيحين، فاللَّذِي في الأصول «مَاذَا عَلَيْهِ»، لكن «مِن الإثْمِ» قد تَكُون مقحمةً مِن أحدِ الرواةِ كتابةً، أو قِراءَةً.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب إثم المار بين يدي المصلي، رقم (٥١٠)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب منع المار بين يدي المصلي، رقم (٥٠٧).

وقَوْله: «أَنْ يَقِفَ أَرْبَعِينَ»، عددٌ مُبْهَم، لا نَدْرِي أَرْبَعِينَ سَاعَة، أو أَرْبَعِينَ يومًا، أو أَرْبَعِينَ سَنة، لا نَدْرِي؛ لكنْ قد ورَدَ في رواية البَزَّار «أَرْبَعِينَ خَرِيفًا» (١)، يعني أَرْبَعِينَ سَنة.

قَوْله: «لَكَانَ أَنْ يَقِفَ أَرْبَعِينَ خَيْرًا لَهُ مِنْ أَنْ يَمُرَّ بَيْنَ يَدَيْهِ»، أي لَوْ خُيِّر بين أَنْ يَمُرَّ بين يدي المُصَلِّي، أو يبقى أَرْبَعينَ سنةً ينتظرُه حَتَّى يُسلِّمَ، لكان الثَّانِي خيرًا له.

## مِنْ فَوَائِدِ الحَدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الأُولَى: حرمةُ الْمُصَلِّي، وَأَنَّ له حرمةً تجب مراعاتُها، ومِنها تحريمُ العُدوانِ عَلَى المسلم، سَوَاءٌ كَانَ ذَلِكَ مما يُخَلُّ بدِينِه أو لا.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّهُ لا يحرمُ المرورُ فوق يدي المُصَلِّي، بمَعْنَى متجاوزًا ما بين الْيَدَيْن؛ لِأَنَّ تقييدَ بينَ يَدَيْه يفيد أَنَّ ما خالفَه يخالفُه في الحكم.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ المرورَ بين يدي المُصَلِّي مِنْ كَبَائِرِ الذُّنُوبِ، لقولِه: «مَاذَا عَلَيْهِ مِن الإِثْمِ» إِنْ صحَّت، أو إِذَا أُبهم فهو أَشَدُّ.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: جَوَازُ المُبالَغَة، لقولِه ﷺ: «لَكَانَ أَنْ يَقِفَ أَرْبَعِينَ خَرِيفًا»، ومَعْلُومٌ أَنَّ الإِنْسَانَ لنْ يبقى واقفًا أَرْبَعينَ سَنة، والمُصَلِّي أيضًا لنْ يبقى مُصليًا أَرْبَعينَ سَنة، والمُصَلِّي أيضًا لنْ يبقى مُصليًا أَرْبَعينَ سَنة والقُلَّة وَاقفًا في الصَّلَاة، لكنَّ هَذَا مِنْ بَابِ المُبالَغَة، والمُبالَغَةُ تأتي في القِلَّة، وفي الْكَثْرَة:

أَمَّا فِي القِلَّة: فقال اللهُ تَعالَى: ﴿ فَمَن يَعْمَلَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرً يَكُوهُ. ﴾ [الزلزلة:٧]، وقال النَّبِيُّ عَلِيَّةٍ: «مَنِ اقْتَطَعَ شِبْرًا مِنَ الْأَرْضِ ظُلْمًا، طَوَّقَهُ اللهُ إِيَّاهُ يَوْمَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البزار (٩/ ٢٣٩، رقم ٣٧٨٢).

الْقِيَامَةِ مِنْ سَبْعِ أَرَضِينَ»(١).

وأمَّا المُبالَغَة في الْكَثْرَة: فَقَدْ قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿ إِنَّ اللَّهِ مَا لَوْ أَنَّ لَهُم لَنْ مَا فِي الْكَثْرَة: فَقَدْ قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ الْمَالُومُ النَّهُم لَنْ مَا فِي الْلَارِة: ٣٦]، ومَعْلُومُ أَنَّهم لَنْ يَملكوا هذا، لكنَّ هَذَا مِنْ بَابِ المُبالَغَة، ومنه عَلَى أَحَدِ الْقَوْلَيْنِ: ﴿ إِن تَسَتَغْفِرْ لَمُمْ سَبِعِينَ مَرَّةً فَلَن يَغْفِرَ اللَّهُ لَمُمْ ﴾ [التَّوْبَة: ٨٠]، نقول: وَإِذَا كَانَ الشَّيء قد يَأْتِي للمُبالَغة، فَإِنَّ العُلَمَاء قَالُوا: ما جرى عَلَى سَبِيل المُبالَغة، فَإِنَّهُ لا مفهومَ له.

ولِهَذا فَلَوْ قَالَ قَائِلٌ: مَن اقتطع مِن الأَرْض أقلَ مِن الشِّبر، فَهَلْ يلحقُه الوعيدُ و لا؟

نقول: نعم يَلحقه؛ لِأَنَّ هَذَا عَلَى سَبِيلِ الْمُبالَغَة.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: أَنَّ ظَاهِرَه العُمُومُ في تحريم المرور بين يدي المُصلِّي، سواءٌ كَانَ نَافِلَةً، أو فَرِيضَة، وسواءٌ كَانَ المُصَلِّي إِمَامًا، أَوْ مَأْمُومًا، أَوْ مُنفردًا، وَهَذِهِ اللهُ مُوماتُ كلُّها مُرادة، إلَّا عُمُومه لصَلَاةِ المَأْمُومِ، فَإِنَّهُ سيَأْتِينا فِي حَدِيثِ عَبْدِ اللهِ المُعُمُوماتُ كلُّها مُرادة، إلَّا عُمُومه لصَلَاةِ المَأْمُومِ، فَإِنَّهُ سيَأْتِينا فِي حَدِيثِ عَبْدِ اللهِ المُعْمُوماتُ عَبَّاسٍ إِن شاء الله -، أَنَّهُ لَا بَأْسَ أَنْ يَمُرَّ الإِنْسَانُ بين يدي المَأْمُومين.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: ظَاهِرُ الحَدِيثِ أَنَّهُ لَا فَرْقَ بَيْنَ أَنْ يَكُونَ مِن الْمَسَلِّي عدوانٌ أو لا، وَهَذَا لَيْسَ بِمُراد، بل نَقُول: إِذَا كَانَ مِنَ المُصَلِّي عدوانٌ، فلا حُرمة له، مُرَّ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا تُبَالِ، وضَابِطُ العُدوانِ أَنْ يُصَلِّيَ في مكانٍ لَيْسَ له أَنْ يُصَلِّيَ فيه، فالَّذِين يُصلُّون في المَطَافِ لَيْسَ لهم حُرمة؛ لأنَّهم مُعتدون بصَلَاتِهم في هَذَا المكان، والمعتدي لا يُمْكِنُ أَنْ يَكُونَ له حُرمة، بل حرمتُه أَنْ يُزالَ عن هَذَا المكانِ بالقُوة.

وَمِنْ ذَلِكَ أَيْضًا إِذَا قَامَ يُصَلِّي في ممرِّ النَّاس، كأنْ يصَلِّيَ عَلَى الأبوابِ مثلًا، فَإِنَّهُ لَا حُرْمَةَ لَهُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساقاة، باب تحريم الظلم وغصب الأرض، رقم (١٦١٠).

وهل مِن ذَلِكَ إِذَا قَامَ يُصَلِّي وأمامَه مُتَّسَعٌ، فَهَلْ نَقُول: هَذَا لا حُرمَة له؛ لِأَنَّ النَّاسَ يَحْتَاجُونَ إِلَى أَنْ يجتازوا إِلَى هَذَا الْمُتَّسَع، مثلًا الصُّفُوفُ الأُولى فِيهَا مكانٌ خالٍ لَيسَ فِيهِ أحدٌ، وهؤُلاءِ اجْتَمعُوا وصَارُوا يُصَلُّون في صُفُوف المؤخرة، فَهَلْ خَالٍ لَيسَ فِيهِ أحدٌ، وهؤُلاءِ اجْتَمعُوا وصَارُوا يُصَلُّون في صُفُوف المؤخرة، فَهَلْ خَالٍ لَيسَ فِيهِ أحدٌ، وهؤُلاءِ اجْتَمعُوا وصَارُوا يُصَلُّون في صُفُوف المؤخرة، فَهَلْ خَيْهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

الجَوَابِ: إِذَا كَانَ هُنَاكَ ضرورة فَلَا حُرْمَةً لَهُ، كَالَّذِين يُصلُّون في مُمِّ النَّاس، الضَّرُورَةُ أَلَّا نَجِدَ مكانًا نُصلي فِيهِ من المَسْجِدِ إلا هَذَا الَّذِي يَلْزَم مِنْهُ أَنْ نَمُرَّ بين أيدي المُصَلِّين، وذَلِك أَنَّ المُصَلِّين لَيْسَ لهم حتُّ أَنْ يُصَلُّوا في مؤخَّرِ المَسْجِد، وما كَانَ قُدامًا فهو خالٍ، فالوَاجِب علَيْهم أَنْ يتقدَّمُوا حَتَّى يُفسحوا المَجَالَ.

١١٤ - وعَنْ أَبِي سعيدٍ الخُدُرِي رَضَّالِلُهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَقُولُ: «إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ إِلَى شَيْءٍ يَسْتُرُهُ مِنَ النَّاسِ فَأَرَادَ أَحَدٌ أَنْ يَجْتَازَ بَيْنَ يَدَيْهِ فَلْيَدْفَعْهُ، فَإِنْ أَبَى فَلْيُقَاتِلْهُ، فَإِنَّمَا هُوَ شَيْطَانٌ» (١).

#### الشترح

هذا الَّذِي يُصَلِّي، هَلْ لَهُ أَنْ يسكتَ، ويَقِفَ مكتوفَ الأيدي، ويَدَعَ النَّاسَ يمرُّون ذاهِبين وراجعين؟

الجَوَاب: لا، يقول عَلَيْ: "إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ إِلَى شَيْءٍ يَسْتُرُهُ مِنَ النَّاسِ»، ومَعْنَى يَسْتُرُهُ أَي سُتْرَةً شَرْعِيّة، لا سُتْرَةً حِسِّيَّة، بِمَعْنَى أَنَّهُ لا يُشترط أَنْ تَكُونَ السُّترةُ قائمةً حَتَّى تَسْترَه، بل يكفي العصا، وما دُونها، فكما جَاءَ فِي الحَدِيثِ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب يرد المصلي من مر بين يديه، رقم (٥٠٩)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب منع المار بين يدي المصلي، رقم (٥٠٥).

قال: «اسْتَتِرُوا فِي صَلَاتِكُمْ وَلَوْ بِسَهْمِ» (١)، فها دام هُناكَ شَيْءٌ وُضِعَ وهو سُترةٌ معتبَرةٌ شرعًا، فثَمَّ يُنزل الحَدِيث: «فَإِنْ لَمْ يَجِدْ فَلْيَخُطَّ خَطًّا» (٢).

قَوْله: «فَأَرَادَ أَحَدٌ أَنْ يَجْتَازَ بَيْنَ يَدَيْهِ»، أي: أَيُّ أَحَدٍ، سواءٌ كَانَ رجُلًا، أَمِ امَوْأَةً، صغيرًا، أَمْ كبيرًا.

وهل يمكن أَنْ نَقُولَ: بَهِيمًا أَو إِنْسَانًا؟

نعم نَقُول بِهَذَا؛ لِأَنَّ الرَّسُولَ ﷺ دافع الشَّاةَ حين أَرَادت أَنَّ تمرَّ بين يَدَيْه، حَتَّى لُصِقَ بالجدار ومرتْ مِن ورائِه (٣).

وقَوْله: «فَلْيَدْفَعْهُ» أي يَرُدُّه، وكَلِمَة (فَلْيَدْفَعْهُ) أَبْلَغُ مِن كَلِمَة (يَرُدُّهُ)، كَأَنَّهُ شِدَّة.

قَوْله: «فَإِنْ أَبَى فَلْيُقَاتِلْهُ»، أي إِنْ أَبَى أَنْ يرجعَ فليُقَاتِلْه، والمُرَاد بالمقاتَلَةِ هنا الضربُ، يعني فليضربْهُ، ولو أَدَّى إِلَى صفعِه عَلَى الرَّأْس، أو ضَرْبِ ظَهرِه، أو صدرِه، أَوْ مَا أَشْبَهَ ذَلِكَ.

وَهَذَا الحَدِيثُ مُقَيَّدٌ بِمَا إِذَا لَم تَكْنِ المَقاتَلَةُ مُفسدةً لِلصَّلَاةِ، بأن احتاجت إِلَى عملٍ كثير، فَإِنَّهُ لا يفعل؛ لأنَّه إِنَّما أُمر بالمدافعة مِن أَجْلِ إكمالِ الصَّلَاة، فَإِذَا كَانَ يؤدي إِلَى اشتباكٍ ومصارعة، فَهَذَا لَا يَجُوزُ؛ لِأَنَّ مرورَه أهونُ مِن كونِه يُصارعُه حَتَّى تبطلَ صَلَاتُه.

ولَيسَ الْمُرَاد بـ «فَلْيُقَاتِلْهُ» بالسلاح؛ لِأَنَّ هَذَا يُؤَدِّي إِلَى قَتْلِه، فلو كَانَ مَعَ إِنْسَانٍ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۲/ ٤٠٤، رقم ۱۵۳۷٦)، وابن خزيمة (۱۳/۲، رقم ۸۱۰)، والحاكم (۱/ ۳۸۲، رقم ۹۲٦) وقال: على شرط مسلم. والبيهقي (۲/ ۲۷۰، رقم ۳۲۷۷).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه: كتاب إقامة الصَّلاة والسنة فيها، باب ما يستر المصلي، رقم (٩٤٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود: كتاب الصَّلاة، باب سترة الإمام سترة من خلفه، رقم (٧٠٨).

مثلًا سلاح، ودافع مثلًا هَذَا أَنْ يمرَّ بين يَدَيْه وأبي، فَهَلْ يُخرِج السلاح ويضربُه به؟ لا، لكنْ يُقاتِلُه يعني يُضاربه حَتَّى لَوْ أدى إِلَى ضربِه، بِشَرْط ألا يؤدي إِلَى القتل.

وقَوْله: «فَإِنَّمَا هُوَ شَيْطَانٌ»، أي مِنْ شَيَاطِينِ الْإِنْسِ، والإنس لهم شياطين كَمَا قَالَ تَعالَى: ﴿ وَكَنَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوًّا شَيَطِينَ ٱلْإِنْسِ وَٱلْجِنِّ ﴾ [الأنعام:١١٢]، فالجانُّ لهم شياطين، والبهائمُ لها شياطين، فالكلب الأسود شيطان.

إذن: «فَإِنَّمَا هُوَ» أي هَذَا الَّذِي أَرَادَ أَنْ يَمُرَّ شيطان، فها وجه كونِه شيطانًا؟ كونُه شيطانًا أَنَّهُ حالَ بين الإِنْسَانِ، وبين قِبْلتَه، هَذَا مِنْ جِهَةِ؛ وَأَنَّهُ فَعَل فِعلًا يؤدي إِلَى تشويش الصَّلَاةِ علَيْه، والشَّيْطَانُ هَكَذا يريد مِنْ بَنِي آدَمَ، أَنْ يُفْسِدَ علَيْهِم دِينهَم.

وفي لفظ: «فَإِنَّ مَعَهُ الْقَرِينَ»<sup>(۱)</sup>، والقرينُ هو الشَّيْطَان، فَهَلْ نَقُول: إِنَّ مَعْنَى كونِه شيطانًا أَنَّ معه القرينَ وهو الشَّيْطَان، يَحُثُّه عَلَى أَنْ يَفْعَلَ، أو نَقُول: اللَّفْظانِ يُمْكِنُ الجَمْعُ بَيْنَهُمَا، فيكُون هو شيطانًا معه شيطان، ولا مانِع أَنْ يَكُونَ المسبَّب الوَاحِد له سببان.

وَهَذَا الْحَدِيث يقول ابنُ حجر في البلوغ (٢): «وَلَمْ يُصِبْ مَنْ زَعَمَ أَنَّهُ مُضْطَرِبٌ، بَلْ هُوَ حَسَنُ ».

## مِنْ فَوَائِدِ الحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: أَنَّ اتخاذَ السُّترةِ لَيْسَ بوَاجِب، لقولِه: «إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ إِلَى شَيْء، ومِنهم شَيْءٍ يَسْتُرُهُ مِنَ النَّاسِ»، فَهَذَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّ مِنَ الْمُصَلِّين مَن يُصلي إِلَى شَيْء، ومِنهم

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الصَّلاة، باب منع المار بين يدي المصلي، رقم (٥٠٦).

<sup>(</sup>٢) بلوغ المرام، للحافظ ابن حجر (ص: ٧٠).

مَن لا يُصَلِّي إِلَى شَيْء، وَلَا دَلِيلَ عَلَى تأثيم مَن لا يُصَلِّي إِلَى سُتْرَة، بل في حَدِيثِ ابْنِ عَبَّاسِ الآتي مَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّ السُّترةَ لَيْسَت بوَاجِبَة.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: جَوَازُ الْعَمَلِ اليسيرِ لإصلاح الصَّلَاة، بل اسْتِحْبَابه، لقولِه: «فَلْيَدْفَعْهُ»، فَإِنَّ هَذِهِ حَرَكَةٌ خارجةٌ عَن الصَّلَاة، لكنَّها لمَصْلَحَةِ الصَّلَاة، وعلى هَذَا فنقول: كلُّ حَرَكَةٍ لمَصْلَحَةِ الصَّلَاةِ فَإِنَّهَا مَطْلُوبة.

والحَرَكَةُ في الصَّلَاة خَمْسَةُ أَقْسَام، فتجري فِيهَا الأَحْكَامُ الخَمْسَة: وَاجِبَة، وَعَرَّمة، ومَندوبة، ومَكْرُوهَة، ومُباحة.

أُولًا: الحَرَكَة الوَاجِبة: وَهِيَ كلُّ حَرَكَةٍ تتوقف علَيْها صِحَّةُ الصَّلَاة، فَإِنَّهَا حَرَكَةٌ وَاجِبَة.

مِثَال ذَلِك: إِنْسَانٌ يُصَلِّي إِلَى غَيْرِ الْقِبْلَةِ، مجتهدًا في مكان الاجتهاد كالبرِّية، فأتاه شَخْصٌ وقال: إِنَّ القِبْلَة عن يسَارِك، أو عن يَمِينِك، أو خلفَ ظَهرِك. فالاستدارةُ إِلَى القِبْلَة هنا وَاجِبَة، وَقَدْ حصلَت هَذِهِ للصحابةِ رَضَالِتُهُ عَنْهُرَ.

فعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَخِوَالِلهُ عَنْهُا، قَالَ: بَيْنَا النَّاسُ بِقُبَاءٍ فِي صَلَاةِ الصَّبْحِ، إِذْ جَاءَهُمْ آتٍ، فَقَالَ: «إِنَّ رَسُولَ اللهِ عَلِيْهِ قَدْ أُنْزِلَ عَلَيْهِ اللَّيْلَةَ قُرْآنُ، وَقَدْ أُمِرَ أَنْ يَسْتَقْبِلَ النَّيْهِ اللَّيْلَةَ قُرْآنُ، وَقَدْ أُمِرَ أَنْ يَسْتَقْبِلَ النَّكَعْبَةِ، فَاسْتَدَارُوا إِلَى الكَعْبَةِ»(١)، الْكَعْبَةِ عَلَيْهِ الشَّامِ، فَاسْتَدَارُوا إِلَى الكَعْبَةِ عَلَيْهِ اللَّيْعَبَةِ اللَّيْعِيْمِ اللَّيْعَبَةِ الْمُعْبَةِ اللَّيْعَبَةِ اللَّيْعَبَةِ اللَّيْعَامِ اللَّيْعَبَةِ الْمُعْبَةِ الْمُعْبَةِ الْمُعْبَةِ اللَّيْعَالَةِ الْمُعْبَةِ الْمُؤْلِقِ الْمُعْبَةِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ مِيْعَالِمُ الْمُؤْلِقِ الللَّهِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الللْمُؤْلِقِ اللللْمُؤْلِقِ الللْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الللْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقُ ا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب ما جَاءَ في القبلة ومن لم ير الإِعَادَة على من سها فصلى إلى غير القبلة، رقم (٤٠٣)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب تحويل القبلة من القدس إلى الكعبة، رقم (٥٢٦).

إذن: الحَرَكَةُ الوَاجِبةُ هي كلُّ حَرَكَةٍ تتوقف علَيْها صِحَّةُ الصَّلَاة.

ثانيًا: الحَرَكَةُ المحرَّمة: وَهِيَ كل حَرَكَةٍ كَثِيرَةٍ متواليةٍ لغير ضرورة، كل حَرَكَةٍ كَثِيرَةٍ هَذَا قَيْدٌ، متوالية قيدٌ آخر، لغيرِ ضرورةٍ قيدٌ ثالث، فخرج بقولنا: كَثِيرَة اليسيرة؛ وخرج بقولنا: لغير ضرورة، ما كَانَ لضرورة.

فمثلًا: لَوْ أَنَّ الإِنْسَانَ تحرك حَرَكَةً يسيرة، بِأَنْ أصلح عمامتَه، أَوْ مَا أَشْبَهَ ذَلِكَ، فَهَذِهِ لَيْسَت حرامًا، ولو أَنَّهُ تحرك حَرَكَةً كَثِيرَةً بمجموعِها، بِأَنْ تحركَ في الحَرَكَة الأُولى يسيرًا، وفي الثَّالِثة يسيرًا، وفي الثَّالِثة يسيرًا، وفي الرَّابِعة يسيرًا، وبجموع هَذِهِ الحركات تَكُونَ كَثِيرَة، فلا تبطل؛ لأنَّها غيرُ متوالية.

ولو تحرك كثيرًا للضرورة، كما لَوْ هرب مِن عُدُوِّ، أو نارٍ، أو ماءٍ يُغرقُه، أَوْ مَا أَشْبَهَ ذَلِكَ، فَهَذِهِ الْحَرَكَةُ لا تُبطل الصَّلَاة، لِقَوْلِه تَعالَى: ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرَجَالًا أَوْ رُكْبَانًا ﴾ [البقرة:٢٣٩]، والرَّاجِلُ لا شك أَنَّهُ يتحرك حَرَكَةً كَثِيرَة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۱۸/ ۳۷۹، رقم ۱۱۸۷۷)، وأبو داود: كتاب الصَّلاة، باب الصَّلاة في النعل، رقم (۲۵۰).

ثالثًا: الحَرَكَةُ المندوبة: وَهِيَ كُلُّ حَرَكَةٍ يتوقف علَيْها كهالُ الصَّلَاةِ فَإِنَّهَا مندوبة، ومنها دفعُ المارِّ بين يدي المُصَلِّي إِذَا كَانَ المُصَلِّي لَا يَقْطَعُ الصَّلَاةَ، فَإِنْ كَانَ يقطعُ الصَّلَاة، فالدفع وَاجِبٌ في الْفَرِيضَة، ومِن الحَرَكَةِ المَشْرُوعَةِ أَنْ يتقدمَ الإِنْسَانِ إِلَى صفِّ انفتحت به فُرجة؛ لِأَنَّ هَذَا مِنَ تمامِ الصَّلَاة، ومِن الحَرَكَة المَشْرُوعَةِ أَنْ يتقدمَ الإِنْسَانِ إِنْ تأخرَ في الصَّف، أو يتأخرَ إِنْ تقدمَ فهذِهِ حَرَكَة المَشْرُوعة؛ لأنَّها يتوقف عليْها كهالُ الصَّلَاة.

فَالْحَرَكَةُ المندوبةُ إذن، كلُّ حَرَكَةٍ يتوقفُ علَيْها كمالُ الصَّلَاة.

رابعًا: الحَرَكَةُ المَكْرُوهَة: وَهِيَ كلُّ حَرَكَةٍ يسيرةٍ لا حاجة لها فهي مَكْرُوهَة، ولا تُبطل الصَّلَاة، مثل ما نشاهده مِن بَعْض النَّاس، يعبث مثلًا بملابسِه، أو بالسَّاعةِ، أو بالقَلم، وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ، فهَذِهِ حَرَكَةٌ يسيرة لغير حاجة.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل مِن الحَاجَة إِذَا تذكَّر الإِنْسَانُ حُكمَ مَسْأَلَةٍ وهو يُصَلِّي، وخاف أَنْ ينسَاها، فأخرجَ القلمَ وكتبها فها تقولون في ذَلِك؟

الجَوَاب: الظَّاهِر أَنَّ الأَمْرَ لَيْسَ كَذَلِك؛ لِأَنَّ هَذَا لا يتعلق بمَصْلَحَة الصَّلَاة، بَلْ هُوَ دَاخِلٌ في المَكْرُوه، لكنَّه أهونُ مِن العَبَث المُجَرَّد، ومِن هَذَا النَّوع فرقعةُ الأَصَابِع في الصَّلَاةِ وتشبيكها، والأَمْثِلَة كَثِيرَة.

لكنَّ الضَّابِطَ هنا، أَنَّ كلَّ حَرَكَةٍ يسيرةٍ لا حاجة لها فهي مَكْرُوهَة.

خامسًا: الحَرَكَةُ المُبَاحة: وَهِيَ كلُّ حَرَكَةٍ يسيرةٍ دعت إِلَيْها الحَاجَة فهَذِهِ مُبَاحة.

مثلًا: رجلٌ أَصَابه التهاب، فجعل يحكه، فهي مِن المَشْرُوع؛ لِأَنَّ هَذَا يُزيل ما يُشوش عَلَيْهِ كثيرًا، فَإِذَا حكها يُشوش عَلَيْهِ كثيرًا، فَإِذَا حكها فهي حَرَكَة يسيرة.

ومِن هَذَا أَنْ يمسحَ الترابَ ليستوِي في السُّجُود عَلَيْهِ إِنْ دعتِ الحَاجَة، فلو فَرضنا أَنَّهُ في أَرْضٍ فِيهَا شَوْكٌ، أو فِيهَا حصًا صِغارٌ يُوَقِّر عَلَى جبهتِه، فالأَوْلى أَنْ يَمْسَحَه حَتَّى يزول، هَذِهِ ضوابطُ الحَرَكَةِ في الصَّلَاة خَمْسَةُ أَقْسَام، وكلُّ مَسْأَلَةٍ تجري فِيهَا الأَحْكَامُ الخَمْسَة، فَهِي عِنْدَ الْعُلَمَاءِ مِن الأُمُور النَّادرة.

الفَائِدَةُ النَّالِثَةُ: أَنَّ المرورَ بين يدي المُصَلِّي عُدوان، ووجهُه أَنَّهُ أُمِر بمدافعتِه ثُم مُقاتلتِه، لكنْ يُستثنى مِن ذَلِكَ مَا إِذَا كَانَ المُصَلِّي يُصَلِّي في مكانٍ لَا حَقَّ لَهُ فيه، فَهَذَا لَا حُرْمَةَ لَهُ، ومِثَاله الصَّلَاةُ في المَطَاف، والصَّلَاةُ في أبوابِ المَسَاجِد، فَمَنْ فَعَلَ ذَلِكَ فلا حُرمة له.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: التَّحْذِيرُ مِن مُشابهة الشَّيْطَان، لقولِه: «فَإِنَّمَا هُوَ شَيْطَانُ»، وَهَذَا دَلَّ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ الكَرِيم في قَوْلِه تَعالَى: ﴿يَثَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَنَبِعُواْ خُطُوَتِ ٱلشَّيْطَنِ ﴾ [النور:٢١].

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: بيانُ حُرمةِ المُصَلِّي، ولِهَذا حَرُم أَنْ يُمَرَّ بين يَدَيْه، وأُذِن لِلمُصَلِّي أَنْ يُدافعَه حَتَّى يصلَ إِلَى حدِّ المقاتلة.

١١٥ – عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ، أَنَّهُ قَالَ: أَقْبَلْتُ رَاكِبًا عَلَى جَمَارٍ أَتَانٍ، وَأَنَا يَوْمَئِذٍ قَدْ نَاهَزْتُ الإحْتِلَامَ، «وَرَسُولُ اللهِ ﷺ يُصَلِّى بِالنَّاسِ بِمِنَّى إِلَى غَيْرِ جِدَارٍ، فَمَرَرْتُ بَدْ نَاهَزْتُ الإحْتِلَامَ، «وَرَسُولُ اللهِ ﷺ يُصَلِّى بِالنَّاسِ بِمِنَّى إِلَى غَيْرِ جِدَارٍ، فَمَرَرْتُ بَيْنَ يَدَيْ بَعْضِ الصَّفِّ فَنَزَلْتُ، وَأَرْسَلْتُ الأَتَانَ تَرْتَعُ، وَدَخَلْتُ فِي الصَّفِّ، فَلَمْ يُنْكِرْ ذَلِكَ عَلَى الصَّفِّ، فَلَمْ يُنْكِرْ ذَلِكَ عَلَى الصَّفِ الصَّفِّ، فَلَمْ يُنْكِرْ ذَلِكَ عَلَى الصَّفِّ، فَلَمْ يُنْكِرْ ذَلِكَ عَلَى الصَّفِّ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب العلم، باب متى يصح سماع الصغير؟، رقم (٧٦)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب سترة المصلى، رقم (٥٠٤).

### الشترح

قَوْله: «رَاكِبًا»، حالٌ مِن التَّاء فِيهِ قولِه: «أَقْبَلْتُ».

وقَوْله: «عَلَى حِمَارٍ أَتَانٍ»، هي الأَنَّشي.

قَوْله: "وَأَنَا يَوْمَئِذٍ قَدْ نَاهَزْتُ الاحْتِلَامَ"، أي قارَبْتُ الاحْتِلَام، ومقاربةُ الاحْتِلَام تَكُونُ نحو خَسَ عشرةَ سَنة، أو أَرْبَعَ عشرةَ سَنة، ومُرَادُه بقولِه: "وَأَنَا يَوْمَئِذٍ قَدْ نَاهَزْتُ الاحْتِلَامَ" مُرادُه بذَلِك تأكيدُ هَذِهِ القضية، وَأَنَّهُ ضبط حَتَّى سِنَّه في هَذِهِ القضية، وَقَدْ يُقَالُ أَيْضًا: إِنَّهُ أَرَادَ أيضًا الاعتذارَ عن كونِه تأخر، فَلَمْ يدخلُ مَعَ النَّاسِ فِي أَوَّلِ الصَّلَاةِ، وَقَدْ يُقَالُ أَيْضًا: إِنَّهُ أَرَادَ الاعتذارَ، حيثُ إِنَّهُ مَرَّ بين يدي الصَّف، فكل هَذَا مُحْتَمَل.

فالاحْتِمَالاتُ الَّتِي ذكرت الآن ثَلاثَة: إمَّا أَنْ يُرِيدَ أَنَّهُ قد ضبط القضية حَتَّى سِنّه فِي تِلْكَ الحَالِ، أو أَنَّهُ أَرَادَ الاعتذارَ، حيثُ لم يدخلْ مَعَ النَّاسِ فِي أَوَّلِ الصَّلَاة، أو أَنَّهُ أَرَادَ الاعتذارَ، حيثُ إِنَّهُ مرَّ بين يدي بَعْضِ الصَّف.

وقَوْله: «وَرَسُولُ اللهِ عَلَيْ يُصَلِّى بِالنَّاسِ بِمِنَّى إِلَى غَيْرِ جِدَارٍ» الجملة هَذِهِ حَاليَّة، فهي حالٌ مِن التَّاءِ في قولِه: «أَقْبَلْتُ»، يعني والحال أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يُصَلِّي بالنَّاس بمنَّى إِلَى غير جدار، ومِنَّى مُنَوَّنَة؛ لأنَّها مصروفة، والاسم الَّذِي ينصرف يُنوَّن، والَّذِي لا ينصرف لا يُنوَّن، فكلِمَة (دُنيا) لا تُنوَّن؛ لأنَّها اسمٌ لا ينصرف.

قَوْله: «إِلَى غَيْرِ جِدَارٍ»، اختلف الشراحُ في ذَلِك: فقيل: إِنَّ المَعْنَى أَنَّ بين يَدَيْه سُترة، لكنها لَيْسَت جدارًا.

وقال بَعْضُهم: إِنَّ مُرادَه أي إِلَى غير سُترة. أمَّا الأولون فأخذوا بظَاهِر اللَّفْظ؛ لِأَنَّ نفي كونِه إِلَى غير جدارٍ لَا يَمْنَعُ أَنْ يُصَلِّيَ إِلَى شيْء دونَ الجدار، وأمَّا الآخَرُون فاحتجُّوا عَلَى أَنَّ الْمُرَادَ إِلَى غير سُترة بأَنَّ ابنَ عَبَّاسٍ رَخَالِلُهُعَنْهُا أَرَادَ أَنْ يُبَيِّنَ أَنَّ مرورَ الحمارِ بين يدي المُصَلِّي لَا يَقْطَعُ الصَّلَاةَ.

قَوْله: «فَمَرَرْتُ بَيْنَ يَدَيْ بَعْضِ الصَّفِّ»، لَيْسَ كلَّ الصَّف، وكأنَّه جَاءَ مِن طَرَفِ الصَّف، أو جَاءَ مِن وَسَطِه، لكنَّه لم يَقْرُبْ إلا حين انتهى إِلَى طرفِ الصَّف.

قَوْله: «فَنَزَلْتُ»، أي مِن الحمار.

قَوْله: «وَأَرْسَلْتُ الأَتَانَ تَرْتَعُ»، أي ترعى، ودخلت في الصَّف، فَلَمْ يُنْكِرْ ذَلِكَ علىَّ أَحَدٌ.

«فَنَزَلْتُ» يعني مِن الحِهار «فَأَرْسَلْتُ الأَتَانَ تَرْتَعُ» أي ترعى، «وَدَخَلْتُ فِي الصَّفِّ، فَلَمْ يُنْكِرْ ذَلِكَ عَلِيَّ أَحَدُّ» يعني أحدًا مِن النَّاس، حَتَّى الرَّسُول ﷺ كها هو ظاهِرُ الحَدِيث؛ لأنَّ الأَتَان مَرَّت بين يدي بَعْض الصَّف، وحتى لَوْ لم يَرَهُ الرَّسُول ﷺ فَإِنَّهُ ما دَامَ فِي عَهْدِهِ وحضرته؛ يَكُون حُجة.

## مِنْ فَوَائِدِ الحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: جَوَاز ركوب الحَمِير.

وجهه: أَنَّ ابْنَ عَبَّاسٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ كَانَ راكبًا عَلَى الجِمار، وَلَمْ يُنْكِرْ ذَلِكَ عَلَيْهِ أَحَدٌ، بل ركب الحمار مَن هُو خَيْرٌ مِنِ ابن عَبَّاس، وهو النَّبيُّ عَلَيْهِ كما في حَدِيث مُعاذ بن جبل رَضَالِلَهُ عَنْهُ قال: كُنتُ رَدِيفَ النَّبِيِّ عَلَى حِمَارٍ، فَقَالَ لَهُ: «أَتَدْرِي مَا حَقُّ اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلْهُ عَلَى عَلَى

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ الحمارَ طاهِرٌ؛ لِأَنَّهُ إِذَا ركبه الإِنْسَان؛ فالغالبُ أَنَّهُ لَا يَخْلُو

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب اسم الفرس والحمار، رقم (۲۷۰۱)، ومسلم: كتاب الأيمان، باب الدَّلِيل على أن من مات على التوحيد دخل الجنة، رقم (٣٠).

مِنَ عَرَق، وأيضًا رُبَّما يَكُون مركوبًا، والمطر ينزل، ولم يُنقَل عَنِ النَّبِيِّ ﷺ، ولا عن أَصْحَابه أَنَّهُم كانوا يحتَرِزُون مِن ذَلِك، وَهَذَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّ الحمار طاهر، وَهَذَا هو الصَّوَاب، وَكَذَلِكَ عَرَقه، وريقُه، ونَخْرُه، وأمَّا بَوْلُه فنَجِس، ورَوْثُه نجس؛ لأنَّ القَاعِدَة: «أَنَّ كل حيوان يَحْرُم أكلُه فبَوْلُه ورَوْثُه نَجِسٌ».

ويرى بَعْض أَهْلِ الْعِلْمِ أَنَّ الحَهار نَجِس، وعَرَقه، ورِيقه، وما يَخْرُج مِن أَنْفِه؛ وبناءً عَلَى هَذَا الْقَوْلِ يَكُون سُؤرُه -أَيْ بقِيَّة شَرابه نَجِسًا-، ولكن الصَّواب الْقَوْل الأول.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّهُ يَنْبَغِي للإِنْسَان أَنْ يَذكُر مَا يُطَمئن المخاطَب في تقوية حدِيثه؛ لِقَوْلِ ابْنِ عَبَّاسٍ: «وَأَنَا يَوْمَئِذٍ قَدْ نَاهَزْتُ الاحْتِلامَ».

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: بيان مَا مَنَّ اللهُ بِهِ عَلَى ابْنِ عَبَّاسٍ رَسَىٰلَكُّعَنْهُا مِن العِلْم الكثير، فَهَا هُوَ فِي حَجَّةِ الْوَدَاعِ كَانَ قد ناهَزَ الاحْتِلَام صغيرًا، ومع ذَلِكَ رَوَى مِن الأحاديث والعِلْم شيئًا كثيرًا.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: مَشْرُوعِيَّة صَلَاة الجَمَاعَةِ فِي السَّفَرِ كَمَا هِي مَشْرُوعة في الحضَر؛ لأنَّ النَّبيَّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم- صَلَّى بأَصْحَابِه جَماعَة في السَّفَر.

واعْلَم بأنه لا فَرْقَ فِي وُجُوب صَلَاة الجَهاعَةِ بين الحَضَر والسَّفَر، فإن الله تَعالَى قد أوجبها فِي حَالِ الخَوْفِ، وحالُ الخَوْف في عهد الرَّسُول عَلَيْهِ الصَّلَامُ سَفَر؛ فقال اللهُ تَعالَى: ﴿ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ ٱلصَّلَوْةَ فَلْنَقُمْ طَآبِفَتُهُم مَّكَ ﴾.

وأمَّا توَهُّم بَعْض العَوامِّ أَنَّ الْمَسَافِر لَيْسَ عَلَيْهِ جَمَاعَة فعْلَطٌ عَظِيم؛ ولِـهَذا تجد الرَّجُل ينزل في البلد لمُدَّة أيامِ إِلَى جنب المَسْجِد ولا يُصَلِّي، فَإِذَا قيل أُمِر بالصَّلَاة،

قال: إنه مُسَافِر، وَهَذَا لَيْسَ عُذْرًا، فالمسَافِرُ تجب عَلَيْهِ الجَمَّاعَة والجُمعة أيضًا إِذَا حضَر بلدًا تُقام فِيهِ الجَمَاعَة والجُمُعَة.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: جَوَاز اتخاذ السُّترة الصَّغيرة إِلَى غير جِدَار؛ لأن ابن عَبَّاس رَضَالِيَّهُ عَنْهُا أَرَادَ بِذَلِك أَنْ يستدِلَّ أَنَّ الحهار لَا يَقْطَعُ الصَّلَاةَ.

الْفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: المرور بين يدي الْمُصَلِّين في الصُّفُوف؛ لِأَنَّ ابْنَ عَبَّاسٍ رَضَّلِينَ عَنَّا أَ رَضَالِيَنُّعَنْهُمَا مَرَّ بين يدي بَعْض الصَّف، ولم يُنْكِرْ عَلَيْهِ أَحَدٌ.

ووجه ذَلِك: أَنَّ سُترة الإِمَام سُترةٌ لِنْ خَلْفَه؛ وبناءً عَلَى هذا: لَوْ مَرَّ بين يدي الإِمَام ما يقطع الصَّلَاة؛ بَطَلَت صَلَاتُه، وَكَذَلِكَ تَبْطُل صَلَاة المَا مُومين تِبَاعًا؛ لأن سُتَرْتَهُ سُترةٌ لهم، فَإِذَا مَرَّ ما يقطع الصَّلَاة بين يدي الإِمَام، فكأنها مَرَّ بين يدي المَامُومين، وَهَذِهِ هي المَسْأَلَة الَّتِي إِذَا بَطَلَتْ صَلَاة الإِمَام؛ بَطَلَتْ صَلَاةُ المَا مُوم، وَفَال المَّمُوم، وَفَا السُّترة، فَإِذَا التَّهِكَتْ سُترة وَفَل النَّهُ عَد التَّهِكَت سُترة المَامُومين، وما عَدَا ذَلِكَ عَا تَبْطُل به صَلَاة الإِمَام؛ فَإِنَّ صَلَاة المَامُومين لا تَبْطُل.

أما ما عدا مَسْأَلَة السُّترة؛ فلًا.

وبناءً علَيْه: فلو أَحْدَث الإِمَام في الصَّلَاة، فيجب أَنْ ينصرف، فَإِذَا قال: إنه يستحيي أَنْ ينصر ف بين يدي المَأْمُومين، أو يخشى التشويش علَيْهم، وصار يُصَلِّي، ويركع، ويَسْجُد، ويقوم، ويقعد وهو مُحْدِث؛ فحرامٌ، بل قَالَ بَعْضُ الْعُلَمَاءِ: مَن صلَّى مُحْدِثًا وهو عالمٌ فهو كَافِرٌ مُرْتَدٌ، إذن ينصر ف، ويدخل مَن خلفه كَمَا فَعَلَ عُمَرُ رضَوَيلَكَهُ عَنْهُ حين طُعِن، أَخذ بيد عبد الرَّحْمَنِ بْنُ عَوْفٍ، وأمَره أَنْ يُكْمِل بهم الصَّلَة (۱)،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب أصحاب النبي ﷺ، باب قصة البيعة، والاتفاق على عثمان بن عفان وفيه مقتل عمر بن الخطَّاب رَعِيَالِلهَعَنْهُمَا، رقم (٣٧٠٠).

فَإِنْ لَم يفعل؛ قَدَّم المَأْمُومون أحدًا يُتِمُّ بهم، وإلَّا صلَّى كُلُّ وَاحِدٍ وَحْدَهُ، ولا تَبْطُل صَلَاتُه؛ فَهَذَا هو الْقَوْل الرَّاجِح، لأن مَن ادَّعَى أَنَّ صَلَاة المَأْمُوم تَبْطُل ببُطلان صَلَاة الإَمْام فعلَيْه الدَّلِيل، وَإِذَا لَم يوجد دَلِيلٌ؛ فالأَصْل أَنَّ الصَّلَاة صَحِيحة.

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: جَوَاز إرسَال الحيوان لأكل العُشْب في أَرْض الحَرَم.

أمَّا الإِنْسَان فيحرُم عَلَيْهِ قطع الحشيش، أو الشجر، أو الورق، أو الأغصان، لكن لا يلزمه أَنْ يكمِّم أفواه الحيوانات.

إِنْ قَالَ قَائِلٌ: إِنَّ مَن أرسَل الحيوان عمدًا عَلَيْهِ ضمان؛ لِأَنَّهُ أرسله باختياره.

فنقول: لا، إن النَّبِيَّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ قال في مكة: «لَا يُعْضَدُ شَجَرُهُ، وَلَا يُحْتَشُّ حَشِيشُهُ» (١)، وَهَذَا لَيْسَ عَضدًا، ولا حَشَّا؛ ولِهَذا أجمع العُلَهَاء بأنه يَجُوز إرسَال البهائم في مكة لترعى، ولا إثم عَلَى صاحب البهيمة.

الْفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: أَن حق الله عَزَّوَجَلَّ مبنيٌّ عَلَى السُّهولَة والتَّسِير.

ويُؤْخَذ منه جَوَازُ إِرسَال البهائم لترعى في أَرْض الحَرَم؛ ولِهَذا لَوْ فَرضنا أَن هُناكَ زَرعًا لشَخْصٍ مُعَيَّن، فلا يَجُوز أَن ترسل البهيمة علَيْه؛ لِأَنَّ هَذَا حَقُّ آدَمِيٍّ، لكن لَمَّا كَانَ تَحْرِيمُ حَشِّ الحشيش، وقطع الأغصان في الحَرَم لِحَقِّ الله؛ صار مبنيًّا عَلَى التَّيسِير، ولَا يخفى علَيْنا ما في تَكْمِيم أَفُواهِ البهائم مِن المَشَقَّة علَيْنا وعلَيْها.

الفَائِدَةُ العَاشِرَةُ: الاسْتِدْلال بالسُّكوت، وعدم الإنكار؛ لِقَوْلِه: «فَلَمْ يُنْكِرْ ذَلِكَ عَلَيَّ أَحَدٌ»، وَهَذَا مشْرُوطٌ بِهَا إِذَا كَانَ قَادِرًا عَلَى الإنكار، أَمَّا إِذَا كَانَ عاجزًا، فإنَّ السُّكوت لَا يَدُلُّ عَلَى الإباحة.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني (٣/ ٢٧٣، رقم ٣٣٩٠).

ولِهَذا لَوْ رأينا أشياءَ محرَّمة لا نَسْتَطِيع أَنْ نُغَيِّرها، ونحن نعلم أنها حرام؛ فَلَيْسَ فِي سُكوتنا دَلِيل عَلَى حِلِّها، ولِهذا نجد العامَّة الَّذِين يستدلون عَلَى بَعْض المنكرات الشَّائعة بسكوت العُلَمَاء يخطئون؛ لِأَنَّهُ قَدْ يَكُونُ سكوت العُلَمَاء عجزًا، وَقَدْ يَكُونُ العُلَمَاء لم يسكتوا، وأنَّهُم بَلَّغُوا مَن له الأَمْر، ولكن لم يتيسر.

المهمُّ أَنَّ عَدَمَ الإنكار لَيْسَ بحُجَّة إلا بِشَرْط، وهو القُدرة عَلَى الإنكار، أَمَّا مَعَ عدم القُدرة، فَلَيْسَ السكوت دَلِيلًا عَلَى الحِلِّ والإباحة.

الفَائِدَةُ الحَادِيَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ الدَّاخِلَ فِي الصَّلَاةِ يَجِب أَنْ يَدْخُلَ فِي الصَّف؛ لِقَوْلِه: «وَدَخَلْتُ فِي الصَّفِّ».

مسألة: هل يَجُوز أَنْ ينفرد خَلْفَ الصَّف، ويُصَلِّي مَعَ الجَمَاعَة؟

الجَوَابِ: في هَذَا خِلَافٌ بَيْنَ الْعُلَمَاءِ.

الْقَوْل الأَوَّل: لا يَجُوز مطلقًا، ولو كَانَ الصَّف تامَّا؛ وَعَلَى هَذَا الْقَوْلِ يَنتظر حَتَّى يحضر مَن يُصافُّه، فإن لم يجد أحدًا؛ صلَّى وحده.

الْقَوْل الثَّانِي: أَنَّ الصَّلَاة تَصِحُّ خَلف الصَّف وَإِنْ لَمْ يَتِمَّ، وَهَذَا قول الأَئِمَّة الثَّلاثَة رَجَهُمُاللَّهُ، ويؤولون قَوْله ﷺ: «لَا صَلَاةَ لمنفَرِدٍ خَلْفَ الصَّفِّ»(١)، على نفي الكال.

الْقَوْل الثَّالِث: في الوسط، وهو: إِذَا كَانَ الصَّف تامَّا، فلَا حرج في الأنْفِرَاد، وَإِذَا لَـم يكـن تامَّا فصلَاة المُنْفَرِد لا تصح، وَهَذَا اختيار شيخ الإِسْلام ابن تَيْمِيةَ رَحِمَهُ ٱللَّهُ، وهو الْقَوْل الصَّحِيح.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه: كتاب إقامة الصَّلاة والسنة فيها، باب صلاة الرجل خلف الصَّف وحده، رقم (١٠٠٣)، وابن حبان (٥/ ٥٧٩، رقم ٢٢٠٢).

مسألة: إِذَا أحدثَ الإِمَامُ، ولم يُخلِف أحدًا، فَهَلْ لأحد المَأْمُومين أَنْ يتقدَّم إِن لم يقدمه المَأْمُومين؟

الجَوَاب: لا بَأْس، لكن إِذَا كَانَ فِي القوم مَن هو أقرأُ منه ألَّا يتسرع في التقدم. مسألة: حُكم مَن صَلَّوا وحدَهُم، هل لهم أجرُ جَماعَة؟

الجَوَاب: إِذَا كَانُوا قد صَلَّوا رَكْعَة، فلهم أَجرُ جَمَاعَة، وإِن كَانَتْ دُونَ ذَلِكَ، فَلَيْسَ لهم أُجر جَمَاعَة.

مسألة: ما وجه الدَّلَالَةُ عَلَى أَنَّ الصَّلَاة بغير وُضُوء كُفر مُحْرج عَنِ الملة؟

الجَوَاب: قَالَ بَعْضُ الْعُلَمَاءِ: إِنَّ هَذَا الرَّجُل الَّذِي يُصَلِّي بلا وُضُوء وهو غير معذور مستهزئ بآيات الله؛ فكيف يتقرب إِلَى الله بِهَا نَهَى اللهُ عَنْهُ! فهو إذن مستهزئ، ولكنه قول لَيْسَ بصَحِيح.

مسألة: ما هو حَدِيث صَلَاة المُسَافِر إِذَا سَافَرَ، أو المريض إِذَا مرض، ولو صَلَّى مُنْفَرِدًا فَهَلْ تُكتب له صَلَاة الجَماعَةِ؟

الجَوَاب: هو حَدِيث: «إِذَا مَرِضَ الْعَبْدُ، أَوْ سَافَرَ كُتِبَ لَـهُ مَا كَانَ يَعْمَلُ صَحِيحًا مُقِيًا» (١) ، أي يُكتب له أجر ما كَانَ يعمل صَحِيحًا مُقيًا، ولو صَلَّى مُنْفَرِدًا يُكتب له أجر الجَمَاعَة إِذَا لَمْ يَجِدْ جَماعَة.

مسألة: ما هو حَدُّ السُّترة ؟

الجَوَاب: الرَّسُول ﷺ ما أَوْجَبَ عَلَى الْإِنْسَانِ أَنْ يتخذ سُترة كَمُؤْخِرَةِ الرَّحْل، لَا شَكَّ فِيهِ، لكن أخبر بِهَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّ كَهَالَ السُّترة أَنْ تَكُونَ كَمُؤْخِرَةِ الرَّحْل؛ وَهَذَا لَا شَكَّ فِيهِ،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب يكتب للمُسَافِر مثل ما كان يعمل في الإقامة، رقم (٢٨٣٤).

لكن قَوْله عَلَيْ السَّتَرُوا فِي صَلَاتِكُمْ وَلَوْ بِسَهُم اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ أَعْلَى لَمْ يَجِدْ فَلْيَخُطَّ خَطًّا اللهِ اللهِ أَصِل فَإِنَّهُ سُترة، أَمَا إِذَا خَطًّا اللهِ أَصِل فَإِنَّهُ سُترة، أَمَا إِذَا لَحْمَ يَكُنْ له أَصِلُ فَإِنَّهُ سُترة، فَهَذَا لَيْسَ بِسُترة؛ لِأَنَّهُ لا يَخْتَلِف عَنِ المَصلَّى اللهُ اللهُ وَلَا باللَّوْن.

# أما عن حَدِيثِ ابْنِ عَبَّاسِ، فنُجيب عنه بجوابين:

الأُوَّل: أَنَّهُ قَدْ ثَبَتَ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ أَنَّ الجِهار يقطع الصَّلَاة، كها في حَدِيث: «إِذَا قَامَ أَحَدُكُمْ يُصَلِّي، فَإِنَّهُ يَسْتُرُهُ إِذَا كَانَ بَيْنَ يَدَيْهِ مِثْلُ آخِرَةِ الرَّحْلِ، فَإِذَا لَمْ يَكُنْ بَيْنَ يَدَيْهِ مِثْلُ آخِرَةِ الرَّحْلِ، فَإِنَّهُ يَقْطَعُ صَلَاتَهُ الجِمَار، وَالمَرْأَةُ، وَالكَلْبُ الأَسْوَدُ» (٣).

الثَّانِي: أَن مُرور ابْنِ عَبَّاسٍ وَهُوَ عَلَى حماره بين يدي بَعْض الصَّف، وَلَيْسَ بين يدي النَّبِيِّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم-، والمرور بين يدي بَعْض الصَّف لَا يَقْطَعُ الصَّلَةَ؛ لأن سُترة الإِمَام سُترة لمن خَلفه.

١١٦ – عَنْ عَاتِشَةَ رَضَالِلَهُ عَنَا قَالَتْ: «كُنْتُ أَنَامُ بَيْنَ يَدَيْ رَسُولِ اللهِ ﷺ وَرِجْلَايَ فِي قِبْلَتِهِ – فَإِذَا سَجَدَ غَمَزَنِي، فَقَبَضْتُ رِجْلَيَّ، فَإِذَا قَامَ بَسَطْتُهُمَا، وَالْبُيُوتُ يَوْمَئِذٍ لَيْسَ فِيهَا مَصَابِيحُ» (١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۳/ ٤٠٤، رقم ۱۵۳۷٦)، وابن خزيمة (۲/ ۱۳، رقم ۸۱۰)، والحاكم (۱/ ۳۸۲، رقم ۹۲۲). رقم ۹۲۲) وقال: على شرط مسلم. والبيهقي (۲/ ۲۷۰، رقم ۳۲۷۷).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه: كتاب إقامة الصَّلاة والسنة فيها، باب ما يستر المصلي، رقم (٩٤٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب الصَّلاة، باب قدر ما يستر المصلي، رقم (١٠٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب الصَّلاة على الفراش، رقم (٣٨٢)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب الاعتراض بين يدي المصلي، رقم (٥١٢).

### الشترح

«كُنْتُ أَنَامُ» جُملة مُكوَّنة مِن (كَانَ)، واسمِهَا وخَبَرِهَا، وخبَرُها جُملة فِعلية «أَنَام».

وقَوْلها: «وَرِجْلَايَ فِي قِبْلَتِهِ» هي جملة في موضع نصبِ على الحالِ، والحالُ أَنَّ رِجْلَيها في قِبلته، «فَإِذَا سَجَدَ غَمَزَني» لكي تكُفَّ رِجْلَيها؛ ولِهذا قالت: «فَقَبَضْتُ رِجْلِيَّ، فَإِذَا قَامَ بَسَطْتُهُمَا» أي مدَدْتُها، وتَكُونان في قِبلته.

قالت مُعتذرة عن فِعلها: «وَالْبُيُوتُ يَوْمَئِذٍ لَيْسَ فِيهَا مَصَابِيحُ»، أَيْ ولو كَانَ فِيهَا مَصابِيحُ»، أَيْ ولو كَانَ فِيهَا مصابيحُ ما أَلِحَاتُ النَّبيَّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم - إِلَى أَنْ يَغْمِزَنِي؛ لأنني أَراه إِذَا قَامَ، وأراه إِذَا سجد؛ فالجملة: «والبُيُوت يومئذٍ» جملةٌ حاليَّة تريد بها عَائِشَة رَضَايِنَهُ عَنْهَ الاعتذار عَمَّا تصنعه، حيثُ كَانَتْ تُلْجِئُ الرَّسُول عَلَيْهُ إِلَى أَنْ يَغْمِزَها.

قالت عَائِشَة ذَلِكَ ردَّا عَلَى قَوْلِ مَنْ يَقُولُ: إِنَّ المَرْأَة تقطع الصَّلَاة، حَتَّى إنها غضبت وقالت: «شَبَّهْتُمُونَا بِالحُمُرِ وَالكِلَابِ، والله لَقَدْ رَأَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ يُصَلِّي يُصَلِّي يُصَلِّي يَصَلِّي عَلَى السَّرِيرِ بَيْنَهُ وَبَيْنَ القِبْلَةِ مُضْطَجِعَةً، فَتَبْدُو لِي الحَاجَةُ، فَأَكْرَهُ أَنْ أَجْلِسَ، وَإِنِّي عَلَى النَّبِيَ ﷺ، فَأَكْرَهُ أَنْ أَجْلِسَ، فَأُوذِيَ النَّبِيَ ﷺ، فَأَنْسَلُّ مِنْ عِنْدِ رِجْلَيْهِ»(١).

لَكِنّنَا نَقُول: رضي الله عنكِ يَا أُمَّ الْمُؤْمِنِينَ، إِنَّ كَلَامَ النَّبِيِّ عَلَيْهُ فوق قِياسِك العَقلي الَّذِي هو قياس في غير مَحَلِّه؛ لُصَادَمَتِه النصَّ، ونحن نعتذر عنها ونقول: إنها مجتهدة بلا شك، فَإِنْ أخطأت فلها أجرٌ، وإن أَصَابَتْ فلها أجران، وَإِذَا أخطأت، فليست هي أوَّل مَن يخطئ، فكمْ مِن أُناسٍ أكثر منها عِلْمًا، وأفضل منها منزلةً إلَّا في

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب من قال: لا يقطع الصَّلاة شيء، رقم (٥١٤)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب الاعتراض بين يدي المصلي، رقم (٥١٢).

كونها أُمَّ الْمُؤمِنينَ، يُخْطِئون، ولا يُصيبون، ولكن نعلم أَنَّ خَطَأ الصَّحابَة وأَمْثَالهم ممن عُرِفُوا بالنُّصح، إِنَّها كَانَ عَنِ اجْتِهَاد، إِنْ أَصَابوا فلهم أَجْران، وإن أخطئوا فلهم أَجْر وَاخِنَهُ وَالْحِدُّ، والْخَطَأ مغفور.

وإِذَا قال قَائِل: ما سبب هَذَا الْقَوْل؟ نقول: السَّبب هو الرَّد علَى مَن قال: إِنَّ المَّرَاة تقطع الصَّلَاة، وَسَيَأْتِي إِنْ شَاءَ الله ذِكْر ذَلِك.

# مِنْ فُوَائِدِ الْعَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: جَوَاز نَوْم المَرْأَة أمامَ زَوْجِهَا، وهو يُصَلِّي.

وجهُه: أَنَّ النبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ أَقَـرٌ عَائِشَة عَلَى ذَلِك، وَلَا يُمْكِنُ أَنْ يُقِرَّهَا عَلَى مُحَرَّم، أو باطِل.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: إِذَا خاف الإِنْسَان الفِتْنَة بِأَنْ يَخشى علَى نفسه إِذَا رأى زوجته أمامه مضطجعة أَنْ ينشغل قلبُه عَنِ الصَّلَاة، فَهَلْ يُمَكِّنُها مِن ذَلِك؟

قلنا: لا، لِأَنَّ كُلَّ مَا يَشْغَلُ عَنِ الصَّلَاة، فالمَشْرُوعُ إبعادُه عنك؛ ولِهذا لهَّا صلَّى النَّبِيُ ﷺ في الحَمِيصة، -وهي كِسَاء مُرَبَّعٌ له أعلام- ونظر إِلَى أعلامها مرة وَاحِدَة، قال حين انصرف «اذْهَبُوا بِخَمِيصَتِي هَذِهِ إِلَى أَبِي جَهْمٍ، وَأْتُونِي بِأَنْبِجَانِيَّتِهِ، فَإِنَّا أَلْهَتْنِي آنِفًا عَنْ صَلَاتِي (())، فَفِي هَذَا دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ مِن المَشْرُوع أَنْ يزيل فَإِنَّمَان عنه حين الصَّلَاة كل ما يشرع؛ ولِهذا قال النَّبِي ﷺ: «لَا صَلَاةَ بِحَضْرةِ طعام، وَلَا وَهُوَ يُدَافِعُهُ الأَخْبِثَانِ (())؛ لأن ذَلِكَ يَشْغَلُ الْقَلْب.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب إذا صلى في ثوب له أعلام ونظر إلى علمها، رقم (٣٧٣)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب كراهة الصَّلاة في ثوب له أعلام، رقم (٥٥٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب كراهة الصَّلاة بحضرة الطعام الذي يريد أكله في الحال وكراهة الصَّلاة مَعَ مدافعة الأخبثين، رقم (٥٦٠).

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: جوَاز حَرَكَة المصلِّي إِذَا كَانَ فِي مَصْلَحَة الصَّلَاة، بل إنَّنا نَقُول هَذَا في الأَصْل، وإلَّا قد يَكُون مَأْمُورًا به عَلَى سَبِيل الوُجُوب، أو الاسْتِحْبَاب كما سبق.

وجه ذَلِك: قَوْلها رَضَالِلَهُ عَنْهَا: «فَإِذَا سَجَدَ غَمَزَنِي»، فهَذِهِ حَرَكَةٌ، لكن لَمْلَحَة الصَّلَة.

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: سُقُوط التكَلُّف بين عَائِشَة والنَّبيِّ ﷺ، يعني أن كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا واثق مِن الآخَر؛ بِدَلِيلِ أنها تَمَّدُّ رِجليها في قِبْلته.

ولِهَذا يُقَال: «عند الأحباب تَسْقُط الآداب»؛ ولذَلِك تجد نفسك مَعَ أخِيك وصاحبك وصديقك الحَميم لا تتكلف التَّصَنُّع له، بل تفعل أشياء رُبها لا تفعلها عند آخرين أقَلَّ منه محبَّةً وصداقة؛ لِأَنَّهُ كها قال المَثَل الَّذِي ذكرتُه آنفًا، لكن لَيْسَ مَعْنَى هَذَا السُّقوط أنك تُسقطها مرَّةً مرة، إِنَّها سُقُوط التكلُّف.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: يَنْبَغِي إِزالة ما يمنع كمال السُّجُود.

ووجهه: أَنَّ النَّبيِّ ﷺ كَانَ يَغْمِزُ رِجلَيْها حَتَّى يُتِمَّ سُجودَه؛ لِأَنَّهُ لَوْ سَجَد ورِجْلاها بين يَدَيْه ورُكبتَيْه فقد يَكُون هُناكَ نقصٌ في السُّجُود، فلو حصل أدنى حَرَكَة؛ اخْتَلَّ السُّجُود.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: يَنْبَغِي للإِنْسَان إِذَا فعل ما يُنتَقد عَلَيْهِ أَنْ يُبَيِّن العُذر؛ وتؤخذ مِن قَوْلَها: «وَالْبُيُوتُ يَوْمَئِذٍ لَيْسَ فِيهَا مَصَابِيحُ»، اللهُ أَكْبَرُ، ولله دَرَّهُم، إِلَى هَذَا الحَدِّ كَانَتْ بيوتهم في اللَّيل بِدُونِ مصابيح، أمَّا نحن الآن لَوْ أُطفِئت عندنا الكهرباء خمس دقائق؛ لضَجَّت الدُّنيا، لكنهم كَانَتْ هَذِهِ معيشتهم.

إذن، لَا بُدَّ مِنْ ذِكْرِ العُذْر، حَتَّى لا تُوصَم بالعَيْب.

مَسْأَلَة: ولكن قَبْلَ أَنْ تفعل ما يُعتذر منه احذر مِن فِعْل ما يُعتذر منه أَوَّلاً، فلا تفعل شيئًا تُقدِّم له اعتذارًا؛ لأنَّك إِذَا فعَلْتَ ما يُنتَقد عَلَيْك فقَدْ يَكُون اعتذارُك لا يرفع الانتقاد؛ فيَنْبَغِي الانتباه لِهَذا، لِأَنَّ كثيرًا مِنَّا وغيرنا نَفْعَل الشَّيء -أو نَقُوله- ثم نندم سَاعَة ما نَقُول، أو نفعل.

فاضبِطْ نفسك، ولا تفْعَل شيئًا يحتاج إِلَى اعتذار؛ لأنك لَوْ فعَلْتَهُ ثُم اعتذرت؛ قد لا يُقبَل منك العُذر.

ثُم أيها أَوْلَى: أَنْ يَكُونَ الإِناء نقِيًّا ابتداءً، أو أَنْ يتَّسِخ ثم يُغسَل؟ لاشكَّ أَنْ يَكُونَ نقيًّا ابتداءً؛ ولِهَذا مِن آداب الإِنْسَان ألَّا يفعل ما يحتاج إِلَى اعتذار، لا مِن الْقَوْل، ولا مِن الفِعْل، ولكن إِنْ قُدِّر أَنَّهُ فَعَلَ؛ فليعتذر.

ولا أعظمَ مِن قصةٍ وقعَتْ للرَّسول عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ حوْلَ هَذَا المُوْضُوع، وَهِيَ قصته مَعَ صفية، حيثُ قال عَلَيْقِ: «عَلَى رِسْلِكُمَا، إِنَّهَا صَفِيَّةُ»(١)؛ فَهُنا اعتذر النَّبيُّ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ لِأَنَّ الصحابيَّين أسرعَا خَجَلا مِن الرَّسُول عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ وحياء، وَهَذَا شَيْءٌ مُشاهَدٌ حَتَّى في عصرنا الْيَوْم، إذَا رأيتَ مَعَ الرَّجُل زوجته، فإنك تحب أَنْ تمشي وتُسْرع، فكان اعتذار الرَّسُول عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ بأنها صفية خَوْفًا مِنْ أَنْ يُوقِع الشَّيْطَان في قُلُوبهما شرَّا.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: الاستِدْلَال عَلَى أَنَّ مرور المَرْأَة بين يدي المُصَلِّي لَا يَقْطَعُ الصَّلَاةَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الاعتكاف، باب زيارة المرأة زوجها في اعتكافه، رقم (٢٠٣٨)، مسلم: كتاب السلام، باب بيان أنَّهُ يستحب لمن رئي خاليا بامرأة وكانت زوجته أو محرما له أَنْ يقول هذه فلانة ليدفع ظن السوء به، رقم (٢١٧٥).

وَهَذَا مَا أَرَادَتُهُ عَائِشَةً، وَلَكِنَّنَا نَقُول: عَفَا اللهُ عَنْ عَائِشَة، عَفَا اللهُ عَنْهَا، فَلَمْ تُصِب في هَذَا القياس مِن وجهَيْن:

الوَجْهُ الأَوَّلُ: أَنَّهُ مُصادِمٌ للنَّص، لكنها متأوِّلةٌ معذورة.

الوَجْهُ الثَّانِي: أَنَّ القِيَاس غير صَحِيح أصلًا؛ لأنَّ النبِيَّ ﷺ أَخبَر عن بطلان الصَّلَاة فيما إِذَا مَرَّت المَرْأَة، وكون الرِّجْلَيْن في قِبْلة المُصَلِّي لَا يعني أنها مَرَّت، وفَرْقٌ بين المرور، وبيْن كَوْن الرِّجْل، أو اليك بَيْن يدي المُصَلِّي.

أيضًا مَدُّ الرِّجُل لَيْسَ مرورًا، وعلى هَذَا، فالصَّواب أَنَّهُ يَقْطَع صَلَاة الرَّجُل إِذَا لَمْ يَكُنْ بَيْنَ يَدَيْه، مِثل مُؤْخِرَةِ رَحْل الحمار، صَغِيرًا كَانَ، أَوْ كَبِيرًا، أسودَ أو أَبْيَض، والمَرْأَة البالغة أمَّا مَن دُونَ البلوغ، فلا تَقْطَع الصَّلَاة، ولكنها تنقصها؛ كَمُرورِ الرَّجُل، كذَلِك الكلب الأَسْوَد البَهيم الَّذِي لَيْسَ فِيهِ بياضٌ، أو لَوْنٌ آخَر، وهو دُون الأَبْيض، ودون الأحمر.

وقد ألحق العُلَمَاء بالأَسْوَد ما فوق عينيه بياض، وقَالُوا: هَذَا لَا يَمْنَعُ أَنْ يَكُونَ أَسْوَدَ بَهِيمًا؛ لِأَنَّ هَذَا يُوجَد كثِيرًا في الكِلَابِ السُّود.

وإِذَا قطع الصَّلَاة فَهَلْ يستأنفها، أو يمضي فيها؟

نقول: يستأنفها؛ لأن قطع الشَّيء مَعْنَاه عدم اتِّصَال بَعْضه ببَعْض؛ فيستأنف الصَّلَة.

وهل يقطع الصَّلَاةَ الشَّيْطَانُ؟

الجَوَاب: لَا يقطعُها، أمَّا قَوْله -صَلَوات الله وسلامه عليه-: «الكَلْبُ الأَسْوَدُ شَيْطَانٌ» (١)، فيعنى أَنَّهُ شيطان مِن شياطين الكِلَاب، كَمَا قَالَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿شَينطِينَ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الصَّلاة، باب قدر ما يستر المصلي، رقم (١٠).

ٱلإِنِس وَٱلْجِنِّ ﴾، فالبهائم لها شياطين، والجن لها شياطين، والإنس لهم شياطين؛ ولِهِن وَالْإِنس لهم شياطين؛ ولِه يَحِلُّ صَيْدُه عند كَثِيرٍ مِنَ الْعُلْمَاءِ، مَعَ أَنَّ الكلاب المَعَلَّمَة يَحِلُّ صيدُه. الكن الأسْوَد لا يَحِلُّ صيدُه.

ولا يَجُوز قتل الكلاب إلَّا المؤذِي منها، وأمَّا الأَسْوَد فَيُباح قتلُه، فلِلْكَلْبِ الأَسْوَد فَيُباح قتلُه، فلِلْكَلْبِ الأَسْوَد خصائص.

الحَاصِل: أَنَّ هَذِهِ الثَّلاثَة تَقْطع الصَّلَاة، والحَمْدُ للهِ فالأَمْر يسير، بِحَيْثُ إِذَا قطَعها يسْتَأْنِفُها.

وهل يُثاب عَلَى ما صلَّى منها؟

نعم يُثاب، ولكنه لَا يُجْزِي عَنِ الوَاجِب، ولا عَنِ المستحَب حتَّى يعيد الصَّلَاة مِن جديد.





#### · • 🚱 • ·

١١٧ - عَنْ أَبِي قَتَادَةَ بْنِ رِبْعِيِّ الْأَنْصَارِيِّ رَجَالِشَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ ﷺ: «إِذَا دَخَلَ أَحَدُكُمُ اللَسْجِدَ فَلا يَجْلِسْ حَتَّى يُصَلِّيَ رَكْعَتَيْنِ»(١).

#### الشترح

«بابٌ جامعٌ» يعني هَذَا باب جامعٌ، لَيْسَ خاصًا بمسَائلَ مُعيَّنةٍ.

المُرَادُ بِالمُسْجِد هو المكان المُعَدُّ للصَّلاة عَلَى وجه العُمُوم، كمسَاجِدنَا هَذِهِ، وقولنا: عَلَى وجه العُمُوم؛ احترازٌ مِن المَسْجِد الخاصِّ الَّذِي يَبْنِيه الإِنْسَان في بيته، فَإِنَّ بَعْض البُيُوت يُتَّخَذ منه حُجْرةٌ تَكُون للصَّلاة، وَهَذَا يُطلَق عَلَيْهِ مُصَلَّى، وَلَيْسَ مسجِدًّا؛ ولذَلِك سيَأْتِينا في الفَوائِد -إِنْ شَاءَ اللهُ - أَنَّ المصلَّيَات الَّتِي تَكُونُ فِي الدَّوائر لا يثبت لها حُكم المَسْجِد.

وقَوْله ﷺ: «إِذَا دَخَلَ أَحَدُكُمُ المَسْجِدَ»، فـ(إِذَا) ظـرفُ للـزَّمان، وتُفِيد العُمُوم، يعني فِي أَيِّ وَقْتٍ، «فَلَا يَجْلِسْ» يعني في المَسْجِد «حَتَّى يُصَلِّي رَكْعَتَيْنِ»، وَمَعْلُومٌ أَنَّ هَذِهِ المَسْأَلَةَ فِي رَجُل دخل المَسْجِد مُتطهِّرًا؛ لِأَنَّهُ لَوْ كَانَ غير متطهِّرٍ؛ فَا يُعْلِس حَتَّى يُصلِّي فَإِنَّهُ لا يُمْكِن أَنْ يُصَلِّي رَكْعَتَيْنِ، وَإِنَّهَا إِذَا دخل متطهِّرًا، فلا يَجْلِس حَتَّى يُصلِّي وَكْعَتَيْنِ، وَإِنَّهَا إِذَا دخل متطهِّرًا، فلا يَجْلِس حَتَّى يُصلِّي رَكْعَتَيْنِ،

لَمَاذَا احتِرَامًا لَبَيْتِ الله عَزَّةَجَلَّ؟ لأنَّ المَسَاجِد لله، قال تَعالَى: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَاجِدَ لِلَّهِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب التهجد، باب ما جَاءَ في التطوع مَثْنَى مَثْنَى، رقم (٤٣٣)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب استحباب تحية المَسْجِد بركعتين، رقم (٧١٤).

فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا﴾ [الجـن:١٨]، وقال عَزَّقِجَلَّ: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن مَّنَعَ مَسَاجِدَ ٱللَّهِ أَن يُذْكَرَ فِيهَا ٱسْمُهُۥ ﴾.

وسمَّاها النَّبيُّ ﷺ بيْتًا لله، فقال: «مَا اجْتَمَعَ قَومٌ فِي بَيْتٍ مِن بيُوتِ الله»(١)؛ فلِهَذا كَانَ مِن الحَسن والمُنَاسِب ألَّا تدخُل بيت الله حتَّى تُؤدِّيَ الصَّلَاة لله؛ لأنَّهَا تحِيَّة، ولِهَذا تُسمى عند العُلَهَاء تحيةَ المَسْجِد.

مسألة: بِالنَّسْبَة لِحَدِيث النَّبِيِّ ﷺ: أَنَّ الشَّيطان عرضَ له في الصَّلَاة، فخنقَهُ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالنَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالنَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالنَّالِمُ حَتَّى وَجَد بَرْد لِسَانِه عَلَى يده، وقال: «لَوْلَا دَعْوَةُ أَخِينَا سُلَيُهَانَ لَلنَّيْهَ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَى أَنَّ الشَّيطان يقطع لَأَصْبَحَ مُوثَقًا يَلْعَبُ بِهِ وِلْدَانُ أَهْلِ اللَّهِ عِنَةٍ "()، فَهَلْ يَدُلُّ عَلَى أَنَّ الشَّيطان يقطع الصَّلَاة؟

الجَوَاب: لا، أَرَادَ أَنَّ الشَّيْطَان يقطع صَلَاته بالوسَاوس والشُّكوك، ثُم إنَّنا لا نَدْرِي! فمَن يعلم أَنَّهُ مرَّ بين يَدَيْه شيطان؟! وإذَا سلَّمْنا فَهَذَا غير مُسَلَّم.

وفَائِدَة السُّترة أنها تمنع مِن قَطْع الصَّلَاة، ومِن تنقِيص الصَّلَاة، ثم إنها تحجُر النَّظَر، وَإِذَا انحَجَر النظر؛ استَراح الْقَلْب.

مسألة: ما حُكم مُرور النِّسَاءِ بَيْنَ يَدَيِ الْمُصَلِّي في الحرَم؟

الجَوَاب: الحرم وغيره سواء، لَيْسَ هُناكَ دَلِيلٌ عَلَى الْفَرْقِ بَيْنَ مكة وغيرها، لَا في اتخاذ السُّترة، ولا فِي قَطْعِ الصَّلَاةِ، وللتَّحَرُّز مِن هَذَا أن تصليَ المرأ في بيتها؛ فهو أَفْضَلُ مِنْ صَلَاتِهَا فِي الحَرم.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الذكر والدُّعاء والتوبة والاستغفار، باب فضل الاجتماع على تلاوة القرآن وعلى الذكر، رقم (٢٦٩٩).

<sup>(</sup>٢) أخرَجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب جَوَاز لعَنِ الشيطان في أثناء الصَّلاة، والتَّعَوُّذ منه وجَوَاز العمل القليل في الصَّلاة، رقم (٥٤٢).

# مِنْ فَوَائِدِ الحَدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الأُولَى: النَّهْي عَنِ الجلوس لِدَاخلِ المَسْجِدِ، حتَّى يُصَلِّيَ رَكْعَتَيْن؛ لِقَوْلِه: «فَلَا يَجْلِسْ».

وهل هَذَا النَّهْي للتحريم، أو للكراهة؟

هذا يَنْبَنِي عَلَى الْقَوْلِ بِوُجُوبِ تحيَّة المَسْجِد، أو عدمها، فَإِنْ قُلْنا بالوجُوب، فالنَّهيُ للكرَاهة.

وهَذِهِ مَسْأَلَةُ اختلف فِيهَا أهل العِلْم: فَمِنْهُمْ مَنْ قَالَ إِنَّ تحية المَسْجِد لَيْسَت بِوَاجِب، واستدَلُّوا بالحَدِيث المشهور الَّذِي عَلَّم فِيهِ النَّبِيُّ ﷺ الأَعْرَابِيَّ، وذكر له الصَّلوَات الحَمْس، فقال: هل عَلَيَّ غَيْرُهَا؟ قَالَ: «لَا إِلَّا أَنْ تَطَوَّعَ»(١).

وَهَذَا الْحَدِيثُ يستَدل به كَثِيرٌ مِنَ الْعُلَمَاءِ عَلَى نَفْيِ وُجُوبِ تحية المُسْجِد، وعلى نَفْي وُجُوبِ صَلَاة الكُسوف، وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ، كها يستَدِلُّون بِأَنَّ ما عدا الَّذِي جَاءَ فِي حَدِيثِ المسيء في صَلَاته لَيْسَ بوَاجِب، وَهَذَا الطَّريق لَيْسَ بجيِّد؛ لِأَنَّهُ إِذَا جَاءَت أحاديث تدُلُّ عَلَى خِلَافِ مَا يَظْهَرُ مِنْ هَذَا الْحَدِيثِ الَّذِي معنا، أو حَدِيث المسيء، فَإِنَّ الوَاجِب العمَل بها.

وعلى هَذَا فنقول: إِذَا قَالُوا: إِنَّ تحية المَسْجِد ليسَتْ بوَاجِبَة؛ لِقَوْلِ النَّبِيِّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلَّم - للرَّجُل: «لَا، إِلَّا أَنْ تَطَوَّعَ»، فنقول لا دَلِيلَ لكم في هذا؛ لِأَنَّ مُرادَ النَّبِيِّ عَيِّلِيُّ فِي هَذَا الحَدِيثِ الصَّلُوَاتِ اللَّازِمة الرَّاتِبة، وكل يوم، فَإِنَّهُ لَا يَجِبُ غيرها.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الإِيمَان، باب: الزَّكَاة من الإِسْلام، رقم (٤٦)، ومسلم: كتاب الإِيمَان، باب بيان الصلوات الَّتِي هي أحد أركان الإِسْلام، رقم (١١).

أمًّا مَا كَانَ لعارضٍ وسبَبٍ مُتجَدِّدٍ، فَهَذَا قد يَكُون وَاجِبًا.

ويستدل بحَدِيث: «إلَّا أَنْ تَطَّوَّع» عَلَى عدم وُجُوب صَلَاة الْوِتْر؛ لِأَنَّ صَلَاة الْوِتْر، لِأَنَّ صَلَاة الْوِتْر متكرِّرَةٌ كل يوم، أَمَّا مَا كَانَ لسَبب، فالحَدِيث لَا يَدُلُّ عَلَى عَدَمِ الوُجُوب.

إذن، الَّذِين قَالُوا بِعَدَمِ وُجُوب تحية المَسْجِد استدلوا بِهَذَا الحَدِيث.

وقلنا لَا دَلِيلَ فِيهِ؛ لأنَّ الحَدِيثَ إِنَّمَا وَرَدَ فِي الصَّلْوَاتِ الرَّاتِبَةِ الْيَوْمِيةِ، أَمَّا مَا كَانَ لَهُ سَبَبُ؛ فذَلِك مقرونٌ بِسَبَبه.

أَمَّا القَائِلُون بِالوُجُوب، فاستدلوا بِأَنَّ النبِيَّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم-كَانَ يَخْطُبُ يَوْمَ الجُمُعَةِ، فَدَخَلَ رَجُلٌ فَجَلَسَ، قَالَ: «أَصَلَّيْتَ؟» قال: لا. قال: «قُمْ فَصَلِّ رَكْعَتَيْنِ وَتَجَوَّرْ فِيهِمَا»(١).

## ووجه الدَّلَالَة مِن الْحَدِيث:

أُوَّلًا: أَنَّ النبِيَّ عَيَالِيَّةً قَطَع خُطبته ليُخَاطب هَذَا الرَّجُل.

ثانيًا: أَنَّهُ أَمَره أَنْ يُصَلِّي، وفي الصَّلَاة تشاغُل عَنِ استهاع الخطبة، واستهاع الخطبة وَاجِبٌ، ولا يُتشَاغل عَنِ الوَاجِب إلَّا بوَاجِب.

ثَالثًا: أَنَّ الرَّسُول ﷺ قال: «تَجَوَّز فِيهِمَا»، وَهَذَا يعني أَنَّهُ أَمَرَ أَنْ يُصَلِّيَ بِقَدْرِ الضَّرورَة فقط.

وَهَذَا الْحَدِيثُ لَا شَكَّ أَنَّهُ دالَّ دلالةً وَاضِحةً عَلَى وُجُوب تَحِيَّة المَسْجِد. والَّذِين قَالُوا بالْقَوْل الثَّانِي في المَسْأَلَة استدلُّوا بِأَنَّ تَحِيَّة المَسْجِد سُنة مؤكَّدة؛

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجمعة، باب إذا رأى الإمام رجلا جَاءَ وهو يخطب أمره أَنْ يُصَلِّي ركعتين، رقم (٩٣٠)، ومسلم: كتاب الجمعة، باب التحية والإمام يخطب، رقم (٨٧٥).

لِأَنَّ النبِيَّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم-كَانَ إِذَا جَاءَ يوم الجُمُّعَة لصَلَاة الجُمُّعَة؛ لَـم يُصَلِّ رَكْعَتَيْن، وَإِنَّمَا يَعمد إِلَى المنبر فيَخْطب، ولو كانتا واجِبَتين؛ لم يعلن النَّبيُّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ٓ الهِ وَسَلَّمَ تركهما.

كم استدلوا أيضًا بظَاهِر حَدِيثِ كَعْبِ بْنِ مَالِكٍ حِينَ دَخَلَ المَسْجِدَ بعد أَنْ تَابَ اللهُ عَلَيْهِ، فدخَل المَسْجِد وسلَّمَ، وتلقَّاه النَّاس بالتهاني<sup>(۱)</sup>، وَلَمْ يُنْقَلْ أَنَّ الرَّسُول عَلِيْهُ أَمَرِه أَنْ يُصَلِّى.

واستدلوا أيضًا بحَدِيث الثَّلاثة الَّذِين جاؤوا النَّبِيَّ ﷺ، وهو في أَصْحَابه، فأحدهم دخل في الحلقة، والثَّانِي جلس في الخَلَف، والثَّالث انصرف<sup>(٢)</sup>، ولم يُنقل أنَّهم أُمِرُوا بتحِيَّة المَسْجِد، ولا أنَّهُم صلَّوْها.

لكن هَذِهِ الأَدَّلَة، أو الاستِدْلَال بها لَيْسَ بذاك القوِي، أمَّا كون الرَّسول ﷺ لَا يُصَلِّي رَكْعَتَيْن إِذَا دَخَلَ يَوْمَ الجُمُعَةِ، فَإِنَّهُ يعمد إِلَى المنبر ليخطب، والخطبة هَذِهِ مِن تَوَابِع الصَّلَاة؛ هَذَا مِنْ وَجْهَ.

وَمِنْ وَجْهِ آخَرَ، فَإِنَّ النَّاس ينتظرون مجيء الرَّسول ﷺ، فإذَا هُم قد استعَدُّوا لاَسْتِقْبَاله، واستِهَاع كَلَامه، فَلَيْسَ مِن الْمُنَاسِب أَنْ يتشاغل عن ذَلِكَ بصَلَاة الرَّكعتَيْن.

وأمَّا حَدِيثِ كَعْبِ بْنِ مَالِكٍ فلعَلَّه كَانَ عَلَى غَيْرِ طَهَارَةٍ، أو لِأَنَّ النبِيَّ ﷺ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب المغازي، باب حَدِيث كعب بن مالك، وقول الله عَزَّقِبَلَّ: ﴿وَعَلَ ٱلثَّلَنَثَةِ ٱلثَّلَنَثَةِ ٱلثَّلَيْنَ خُلِفُوا﴾ [التوبة، باب حَدِيث توبة كعب بن مالك وصاحبيه، رقم (۲۷۲۹).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب العلم، باب من قعد حيث ينتهي به المجلس، ومن رأى فرجة في الحلقة فجلس فيها، رقم (٦٦)، ومسلم: كتاب السلام، باب من أتى مجلسا فوجد فرجة فجلس فيها، رقم (٢١٧٦).

رجَّح أَلَّا يأمُره؛ لِأَنَّ النَّاسَ قَدْ تشاغَلُوا في تهنئته، والمشهد يَنْبَغِي أَلَّا يتشاغل الإِنْسَان بغيره.

وأمَّا قصة الثَّلاثَة فعدمُ نَقْلِ صَلَاتهم تحيةَ المَسْجِد لَيْسَ نقلًا للعَدَم، والأَصْل أَنَّ تحِيَّة المَسْجِد مَأْمُورٌ بها؛ ولِهَذا فالْقَوْل بوُجُوبها قولٌ قوِيٌّ لا يدفعه شَيْء في الوَاقِع.

وأيًّا كَانَ، فإنَّنا نسأل، أأنتَ مؤمن؟ فإذَا قال: نعم، نَقُول: إِنَّ اللهَ تَعالَى قال: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلِا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَأَمَرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾، ولم يُنقل حرف وَاحِد عَنِ الصَّحَابَة أَنَّ الرَّسُولَ ﷺ إِذَا أمرهم بأمرٍ، قَالُوا يَا رَسُولَ اللهِ، هل هَذَا حرام، أو مَكْرُوه؟ اللهِ، هل هَذَا حرام، أو مَكْرُوه؟

إذن، فيمتثلون دُونَ أَنْ يَسْأَلوا، فلماذا نَشغَل أَنفُسنا بِأَنَّ الأَمْر للوُجُوب، أو للاسْتِحْبَاب؟ أو إِذَا جَاءَ النَّهْيُ قلنا: أَهُوَ للكراهة، أو للتحريم؟ فنقول: هَذَا أَمرٌ الْعَلْه إِنْ كَانَ وَاجِبًا، وَقَدْ قُمت بوَاجِب، وَإِنْ كَانَ مُستَحَبَّا فَهُوَ خَيْرٌ لَكُ.

كَذَلِك إِذَا جَاءَ النَّهْيُ اترُك، فَإِنْ كَانَ حرامًا فقد أَبرَأْتَ ذِمَّتك، وَإِنْ كَانَ مَكْرُوهًا فقد أكمَلْت إيهانك، وازْدَاد بِهَذَا.

وَإِذَا وَقَعَ الإِنْسَان في الشرك، وتورَّط في مخالفةِ الأَمْر، أو في فِعْل المَنْهِي عنه؛ حِينَئذٍ نبحث، هل الأَمْر للوجُوب، أو للكراهَة، فَإِنْ كَانَ للوُجُوب؛ لزِمَت التَّوْبَة منه، وَإِنْ كَانَ الوُجُوب في الأَمْر وَقَدْ ترك؛ وجبت التَّوْبَة منه واستدراكُه، إن كَانَ استدراكه ممكِنًا، وَكَذَلِكَ نَقُولُ فِي النَّهي.

وهَذِهِ قَاعِدَة يَنْبَغِي العِلْم بها، فالإِيهَان الكَامِل هُوَ الَّذِي إِذَا ورَد عَلَيْهِ الأَمْر؛ الْمَتْل، وَاجِبًا كَانَ أَوْ مُستَحَبًّا، وَكَذَلِكَ النَّهْي يُتْرَك.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ الإِنْسَان إِذَا دخل المَسْجِد فِي أَيِّ وَقْتٍ كَانَ، فَإِنَّهُ لا يَجْلِس حَتَّى يُصَلِّيَ رَكْعَتَيْن.

نأخذها مِنْ عُمُومِ قَوْلِهِ: «إِذَا دَخَلَ»، ولم يُقيِّده؛ فإذَا دَخَلَ فِي أَيِّ وَقْتٍ، سواء بعد صَلَاة الْفَجْر، أو بَعْدَ صَلَاةِ الْعَصْرِ، أو عند قيام الشَّمْس، فلا يَجْلِس حتَّى يُصَلِّيَ رَكْعَتَيْنِ حَتَّى وَإِنْ كَانَتِ الشَّمْس قد غاب قُرصُها أوله؛ فَإِنَّهُ لا يَجْلِس حتَّى يُصَلِّيَ رَكْعَتَيْنِ لَدَيْنا عُمُوم إِذَا دخل.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: أَلَا يُمْكن أَنْ نُقَيِّد هَذَا الإطلاق بأحاديث النَّهْيِ عَنِ الصَّلَاةِ فِي أَوْقات النَّهي.

قلنا: لا يُمْكن؛ لأن بَيْنَهُما عُمُومًا وخُصوصًا مِن وجه؛ فَنُرجِّح عُمُوم الدَّلِيل، وَهَذَا يُحتاج إِلَى فِطنة؛ لِأَنَّ هَذَا المَسْلَك يُشبه مَسْلَك عِلل الحَدِيث الَّذِي قال عنه العُلَمَاء إنه مِن أَعْمَض وأَدَقِّ أَنْوَاع الحَدِيث، فَهَذَا أَيضًا مِن أَعْمَض وأدقِّ أَنْوَاع الحَدِيث، فَهَذَا أَيضًا مِن أَعْمَض وأدقِّ أَنْوَاع المَعْد.

فحدِيث: «إِذَا دَخَلَ أَحَدُكُمُ المسْجِدَ» عَامٌ لم يُحَصَّص، وعُمُومه محفوظ، وأحاديث النَّهْيِ عَنِ الصَّلَاةِ مُحَصَّصَة بعِدَّة مخصِّصات، مُحَصَّصَة بِأَنَّ الإِنْسَان إِذَا صَلَّى الْفَجْرَ، ثُمَّ أَتَى مَسْجِد جَماعَة، فَإِنَّهُ يُصَلِّى معهم بِنَصِّ الحَدِيث، فَإِنَّ النبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم- انصرف ذات يوم مِنْ صَلَاةِ الْفَجْرِ، فوجد رَجُلين قد اعتزَلَا القوم فسألها، فقالًا صلَّينا في رِحَالنَّا، قال: «فَلَا تَفْعَلَا، إِذَا صَلَّى اللهُ يُرَاكُمَا ثُمَّ أَتَيْتُمَا مَسْجِدَ جَمَاعَةٍ فَصَلِّيا مَعَهُمْ، فَإِنَّهَا لَكُمَا نَافِلَةٌ»(۱).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٤/ ١٦٠)، والترمذي: كتاب الصَّلاة، باب ما جَاءَ في الرجل يُصَلِّي وحده ثم يدرك الجماعة، رقم (٢١٩)، والنسائي: كتاب الإمامة، إعادَة الفجر مَعَ الجماعة لمن صلى وحده، رقم (٨٥٨).

وسُنة الطَّواف تُفعل فِي وَقْتِ النَّهْيِ، وسُنة الظُّهر الأخيرة إِذَا شُغل عنها، أو نَسِيهَا، فَإِنَّهُ يُصَلِّيها بعد العَصْر.

قَالَ أَهْلُ الْعِلْم: والعامُّ المحفوظ مُقَدَّم على العامِّ المخصوص؛ لأنَّ العامَّ المخصوص إِذَا خَصَّص العامَّ بَطَل عُمُومه؛ لأن تَخْصِيصَه يَدُلُّ عَلَى أَنَّ عُمُومه لَيْسَ مُرادًا، فتَبْطُل دَلَالتُه عَلَى جميع أفراده، وَإِذَا كَانَ بَعْضُ العُلَمَاء قال بأنه إِذَا نُصَّ مُرادًا، فتَبْطُل دَلَالتُه عَلَى جميع أفراده، وَإِذَا كَانَ بَعْضُ العُلَمَاء قال بأنه إِذَا خُصِّ بُطَل عُمُومُه أَصْبَح لَيْسَ بعامٍّ، لكن الْقَوْل الرَّاجِح هو أَنَّ العامَّ إِذَا خُصَّ فَإِنَّهُ يبقى عامًّا فيها عدا ما خُصِّص به؛ لأنَّ الأصْل بقاء دَلَالَتِه عَلَى مَا هِيَ عَلَيْهِ، فيخرج منها ما خُصَّ، ويبقى الباقي على عُمُومه.

إِذَا قال قَائِل: ما الَّذِي تُرَجِّحُونه؟

قلنا: نُرجح أَنَّـهُ إِذَا دَخَـلَ المَسْجِد، فـلا يَجْلِس حَتَّى يُصَلِّـيَ رَكْعَتَيْن فِي أَيِّ وَقْتٍ.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّهُ إِذَا دَخَلَ المَسْجِد غير متوضئ فلا يُصَلِّي؛ لأن قَوْله ﷺ: «فَلَا يَجْلِسْ حَتَّى يُصَلِّي»، ولم يَقُل حتَّى يتوضَّأ ويُصَلِّي، ومَعْلُوم أَنَّ مِن شُرُوط صِحَّة الصَّلَاة: الطهارة، فإذَا دخلت عَلَى غَيْرِ طَهَارَةٍ فاجلس، ولا حَرَجَ.

فَإِنْ قَالَ قَائِل: أَلَا يَلْزِم أَنْ نَقُول: إِنَّهُ يَتوَضَّأَ لِأَنَّهُ سيدخل المَسْجِد؟

قلنا: لا، لِأَنَّ هَذِهِ صَلَاةٌ ذات سبب، فَإِذَا وُجد سببُها عَلَى وجه تمكن إقامتها أُقِيمَت، وإلَّا فلا، لكنه لا شَكَّ أَنَّنا نأمر مَنْ أَرَادَ أَنْ يَأْتِيَ إِلَى المَسْجِدن ويَجْلِس لِعِلْم، أُقِيمَت، وإلَّا فلا، لكنه لا شَكَّ أَنَّنا نأمر مَنْ أَرَادَ أَنْ يَأْتِيَ إِلَى المَسْجِدن ويَجْلِس لِعِلْم، أو لغيره؛ ليحصل عَلَى ثَوَاب الرَكْعَتَيْن، فالحقيقةُ أَنَّ صَلَاة الرَّكْعَتَيْن غنيمة، فلهاذا نتقاعَس عنها؟! بل سيَأْتِي يومٌ نتمنَى أَنْ كُنَّا صلَّيْنا رَكْعَة وَاحِدَة؛ فلا نتقاعَس عَنْ فِعْل الخَيْر، لِأَنَّ ذَلِكَ هُوَ عُمرك، فلا تُمْضِهِ إلا فِي طَاعَةِ اللهِ.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّهُ لَا تَجزئ الرَكْعَة لمن دخل المَسْجِد؛ لِقَوْلِه: «حَتَّى يُصَلِّيَ رَكْعَتَيْنِ».

وعلى هذا: فَإِذَا دخل المَسْجِد، وصلَّى الوِتْر رَكْعَةً؛ فَإِنَّهُ لا يُجزئه، لأن هَذَا ظاهِرُ اللَّفْظ.

وقال البَعْض: إِنَّ النبِيَّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم - ذَكَر الرَّكْعَتَيْن لِأَنَّ هَذَا هُوَ الْغَالِبُ، متى يَأْتِي إِنْسَانٌ يدخل المَسْجِد، وهو لم يُوتِر، متَى يَكُون هَذَا نادرًا، والوِتْر لَا يَكُونُ إِلَّا فِي اللَّيْلِ، فيَخرِج النَّهار كله، ويَكُون هَذَا القيد حَتَّى لَوْ صلَّى رَكْعَتَيْن؛ بناءً على الغالب، وما كَانَ قيدًا أَغْلَبِيًّا فَإِنَّهُ لا مفهوم له، وَهَذِهِ قَاعِدَة مِنْ قَوَاعِد أُصُولِ الْفِقْهِ: «القيد الغالِب الأَعْلَبِيُّ لا مفهوم له»، ومنه قَوْله تعالى: ﴿ وَرَبَيْبُكُمُ اللَّتِي فِي حُجُورِكُم مِن نِسَكَآبِكُمُ النَّتِي دَخَلَتُم بِهِنَّ ﴾، فَإِنَّ قَوْله ﴿ فِي حُجُورِكُم ﴾ قيدٌ أَعلَبِيُّ؛ ولِهِ لَمَا يَكُوم الرَّبِيبَة، وَهِي بنت الزَّوجة الَّتِي دخل بأمِّها، وَإِنْ لَمْ تَكُنْ فِي حِجْرِهِ، وَكَذَلِكَ قَوْله تَعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا وَجُوبِ إِجابَة الدعوة، وَلَيْسَ للقيد؛ لأَنَّنا نعلم أَنَّ الرَّسُول ﷺ لا يُمْكِن أَنْ يَدْعُونا وَجُوبِ إِجابَة الدعوة، وَلَيْسَ للقيد؛ لأَنَّنا نعلم أَنَّ الرَّسُول ﷺ لا يُمْكِن أَنْ يَدْعُونا لَمْ يُعِينا.

إذن، نَقُول بناء عَلَى هَذَا التقييد الأخير: إِذَا دَخَل المُسْجِد وأَوْتَر وصلَّى رَكْعَةً وَاحِدَة؛ أَجْزأَتُه.

الفَائِدَةُ الْحَامِسَةُ: أَنَّهُ لَا يَتَطَوَّعَ بِأَقَلَّ مِن رَكْعَتَيْنَ فِي غَيْرِ الْوِتْرِ؛ لِقَوْلِه: «حَتَّى يُصَلِّيَ رَكْعَتَيْنَ»، ورَسُول الله ﷺ لن يُلزِمَ بعَدَد يكفي ما دُونه؛ فيَكُون هَذَا دَلِيلًا عَلَى بُطْلَانِ قول بَعْض الفُقَهَاء بجَوَاز التطوع بِرَكْعَةٍ، فإنَّنا لا نُسَلِّم بِهَذَا.

ونقول: التَّطوع بِرَكْعَةٍ بِدْعَةٌ، وَلَمْ تَرِدِ السُّنَّةُ فِي التَّطَوُّع بِرَكْعَةٍ إلَّا فِي الْوِتْر.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: تَعْظِيم المَسَاجِد، حيثُ إِنَّ الإِنْسَان لا يَجْلِس فِيهَا حَتَّى يصلِّي رَكْعَتَيْن، ولا شكَّ أَنَّ المَسَاجِد مُعَظَّمة، وَلَوْ لَمْ يَكُنْ مِن تَعْظِيمها إلَّا أَنَّ الله أَضَافَهَا إِلَى نَفْسِهِ فِي قَوْلِهِ جَلَّوَعَلا: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِثَن مَنَعَ مَسَجِدَ ٱللهِ أَن يُذْكَرَ فِيهَا أَضَافَهَا إِلَى نَفْسِهِ فِي قَوْلِهِ جَلَّوَعَلا: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِثَن مَنَعَ مَسَجِدَ ٱللهِ أَن يُذْكَرَ فِيهَا أَضَافَهَا إِلَى نَفْسِهِ فِي قَوْلِهِ جَلَّوَعَلا: ﴿ وَمَن أَظْلَمُ مِثَن مَنَعَ مَسَجِدَ ٱللهِ أَن يُذْكَرَ فِيهَا أَسْمُهُ وَ وَسَمَّاها النَّبِيُ عَلَيْهِ بيوت الله في قَوْلِه: «مَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِي بَيتٍ مِنْ بُيوتِ اللهِ في قَوْلِه: «مَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِي بَيتٍ مِنْ بُيوتِ اللهِ في قَوْلِه: «مَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِي بَيتٍ مِنْ بُيوتِ اللهِ» (١).

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: أَنَّ الإِنْسَان إِذَا دخل المصلَّى الَّذِي أَعَدَّه لِلصَّلَاةِ فِيهِ فِي بَيْتِهِ، أَوْ مكتَبِه، أَوْ مَا أَشْبَهَ ذَلِكَ؛ فَإِنَّهُ لَا ينهى عَنِ الجلوس قَبْلَ أَنْ يُصَلِّي رَكْعَتَيْنِ؛ لِأَنَّهُ لا يعتبر مسجِدًّا.

وعلى هذا: فالمصلِّيات الموجودة في المكاتب، أو في المَدَارِس لا يُنهى عَنِ الجِلوس فِيهَا بِدُونِ صَلَاة رَكْعَتَيْن؛ لأنَّها ليْسَتْ مسجِدًا.

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: أَنَّ الإِنْسَان إِذَا جَاءَ لصلَاة العِيد، أو الاسْتِسْقاء، ودَخَل المَصلَى؛ فَإِنَّهُ لا يَجْلِس حتَّى يُصَلِّي ركعتَيْن؛ لِأَنَّ مُصلَّى الْعِيد مَسْجِد.

والدَّلِيل عَلَى أَنَّهُ مَسْجِد أَنَّ النبِيَّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم- أمر أَنْ تعتزل الحُيَّض ذَلِكَ المَصلَّى، فَإِنَّ أُمَّ عطِيَّة قالت: «كُنَّا نُخْرِجُ العَوَاتِقَ وذَوَاتِ الخُدُورِ والحُيَّض وَتَعْتِزِلُ الحُيَّضُ المُصلَّى» (٢)، فلو لم يكن مسجِدًّا مَا أُمِرْنَ باعتزاله، فلا تَبقى

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الذكر والدُّعاء والتوبة والاستغفار، باب فضل الاجتماع على تلاوة القرآن وعلى الذكر، رقم (٢٦٩٩).

<sup>(</sup>٢) أخرَجه البخاري: كتاب الحيض، باب شهود الحائض العِيدَيْنِ ودعوة المُسْلِمينَ، ويعتزلن المصلى، رقم (٣١٨)، ومسلم: كتاب صلاة العيدين، باب ذكر إباحة خروج النِّساء في العِيدَيْنِ إلى المصلى وشهود الخطبة، مفارقات للرجال، رقم (٨٩٠).

الحَائِض في المَسْجِد، حَتَّى ولو لِاسْتِهَاعِ الذِّكْر، أو المَحَاضَرَة، إِذَا كَانَ اللهُ تَعالَى منع الجُنُب مِن دُخُولِ المَسْجِدِ إِلَّا عابرَ سَبِيل، فالحَائِض كذَلِك لا يحل لها أن تَمْكُث في المَسْجِد إلَّا عابرةَ سَبِيل؛ ولذَلِك مَنع الرَّسولُ ﷺ الحَائِض أَنْ تطوف بالْبَيْت؛ لأن طوافَها ودورَانها حول الكَعْبَة مُكْث.

فَإِنْ قَالَ قَائِل: ما تقولُون في رجُلٍ دخَل المَسْجِد عَلَى وُضُوء، وصار يدور في المَسْجِد يقرأ، فقرأ ثَلاثَة أجزاءٍ، أو أَرْبَعة وهو يدور، فَهَلْ سَلِمَ مِن النَّهي أو لا؟

الظَّاهر أَنَّهُ لم يَسْلَم؛ لأَنَّه مَكَثَ، وقول الرَّسُولِ ﷺ: ﴿فَلَا يَجْلِسُ ۗ بناءً عَلَى الطَّاهِرِ أَنَّهُ لَم يَسْلَم؛ لأَنَّه مَكَثَ، وقول الرَّسُولِ ﷺ: ﴿فَلَا يَجْلِسُ، الغالِب؛ لِأَنَّ الغالِب أَنَّ الإِنْسَان إِذَا دخل المَسْجِد إمَّا أَنْ يُصَلِّي، وإمَّا أَنْ يَجْلِس، ولا يَدُور في المَسْجِد.

وعلَى هَذَا فمَن تحيَّل علَى عدَم صَلَاة التَّحِيَّة إِذَا دخَل في العَصْر -مثلًا- فحِيلتُه مردودة علَيْه؛ لأن بَعْض النَّاس يتحَيَّل إِذَا دخل قُرب الغُرُوب.

فنقول: هَذِهِ حيلةٌ لا تنفع؛ لأن هَذَا مُكْثٌ، والنَّهيُ عَنِ الجلوس لِئَلَّا يَمْكُثَ فِي الْمَلْقِ عَنِ الجلوس لِئَلَّا يَمْكُثَ فِي الْمَسْجِد قَبْلَ أَنْ يُصَلِّيَ رَكْعَتَيْنِ.

فَإِنْ قَالَ قَائِل: هل يشترط أَنْ تَكُونَ الرَّكْعَتان مُستقِلَّتَيْن؟ بِمَعْنَى أَنَّهُ لَوْ دَخَلَ وصلَّى الْفَجْر، هل نَقُول بقِي تحِيَّة المَسْجِد؟

الجَوَاب: لا؛ لأنَّ المَقْصُود بتحِيَّة المَسْجِد ألَّا تجلسَ حتَّى تصليَ رَكْعَتَيْن، فَرِيضَةً كَانَتْ، أو نَافِلَة، أو راتِبة، أو مُطْلقَة.



١١٨ - عَنْ زَيْدِ بْنِ أَرْقَمَ قَالَ: «كُنَّا نَتَكَلَّمُ فِي الصَّلَاةِ، يُكلِّمُ الرَّجُلُ صَاحِبَهُ،
 وَهُوَ إِلَى جَنْبِهِ فِي الصَّلَاةِ، حَتَّى نَزَلَتْ ﴿وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾، فَأُمِرْنَا بِالسُّكُوتِ وَهُو بُهِينَا عَنِ الْكَلامِ»<sup>(۱)</sup>.

#### الشرح

«كُنَّا نَتكَلَّمُ» يعني فِي أُوَّلِ الْأَمْرِ «فِي الصَّلَاةِ، يُكلِّمُ الرَّجُلُ صَاحِبَهُ»، في حاجته الَّتِي يريد أَنْ يَقُصَّ عَلَيْهِ قِصَّة حَتَّى نزل قول الله تَعالَى: ﴿وَقُومُوا لِلَهِ قَانِتِينَ ﴾، أَيْ قومُوا في الصَّلَاة لله، أَيْ تجاه الله عَنَّوَجَلَّ، وقاصدين الله تَعالَى، ﴿قَانِتِينَ ﴾ حال كونِكُم قانتِين، ومِن القنُوت: السُّكوت عن مكالمة الآدَمِيِّين؛ لأَنَّك ثُحَدِّث صاحِبَك.

هل يقال إنّك قانت، أين القنوت لله؟ فكأنك في مجلس فرح ومَرَح، فأمرَنا النّبيُّ عَلَيْ بالسكوت؛ مُفسِّرًا الآية الكريمة بأنَّ المُرَاد بِقَوْلِه: ﴿وَقُومُوا لِلّهِ قَانِينَ ﴾ أي سَاكتِين عن كَلَام الآدمِيِّين؛ فأُمِرْنا بالسكوت، ونُهينا عَنِ الكَلَام، والمُرَادُ أيُّ كَلَام؛ كأنْ يُكلِّم الإِنْسَانُ صاحبَه وَهُو فِي الصَّلَاةِ، لَا عن مُطْلَق الكلام؛ لأنَّ الإِنْسَان لَا بُدَّ أَنْ يقرأ، والقُرْآن كَلَام.

# مِنْ فَوَائِدِ الحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: جَوَاز نسخ الحُكم.

وجه ذَلِك: أَنَّ الْكَلَامَ كَانَ مُباحًا، ثُـم حرامًا، والنسخ جائز عقلًا، وواقع نبرعًا.

أَمَّا وقوعه شرعًا: فكمْ مِن نصِّ قد نُسِخ، سواء كَانَ قرآنيًّا أو نبويًّا.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساجد، باب تحريم الكلام في الصَّلاة، رقم (٥٣٩).

وأمَّا جَوَازه عقلًا: فَلِأَنَّ الأَحْكَام الشَّرْعِيّة إِنَّما شُرِعَت لمصالح العِبَاد، والمصالح تختلف، فقد يَكُونَ هَذَا الحُكْمُ مَصْلَحَةً في وقتٍ، وغيرَ مَصْلَحَةٍ في وقتٍ آخَرَ، أَنْسَ الحَمر أُبِيحَ، ثُم عُرِّض بتحريمه، ثُم حُرِّم في أَوْقات الصَّلَاة، ثُم حُرِّم تحريمًا تامًّا؟! الجَوَاب: بلى.

وَكَذَلِكَ الصَّلَاة أَوَّل مَا فُرِضَتْ رَكْعَتان، ثُمَّ زِيدَ فِي صَلَاةِ الحَضَرِ؛ وذَلِك للمصَالح.

إذن، جَوَاز النَّسْخ عقلًا لِأَنَّ الأَحْكَام الشَّرعية تابعة لمصالح العِبَاد، فمتَى كَانَ هَذَا الحُكْمُ مَصْلَحَةً في وقت؛ فثَمَّ مَشْرُوعيته، وما كانَتْ مصلحته في وقتٍ آخَر فالنَّهى يُلْغَى.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: هل تُنسَخ الأخبار؟

الجَوَاب: لا، إلَّا في الأَحْكَام؛ لِأَنَّ تجويز ذَلِكَ يعني تجويز تكذيب أَحَدِ الخَبَرِيْن بالآخَر، وهذَا مُستحِيل.

ولِهَذا، مِن الفُروق بين النَّسْخ والتَّخْصِيص أَنَّ التَّخْصِيص يَكُون في الأخبارِ، والنَّسْخ لَا يَكُون فيها، ويَأْتِي -إن شاء الله-.

مسألة: أَلَا نَقُول قصَّة الثَّلاثة الَّذِين دَخَلُوا المُسْجِد، ولم يُصلُّوا: إِنَّ هَذَا أَمَرٌ مُشْتَبَه فيه، أو مُحْتمل، وأَمْر النَّبيُّ ﷺ: «إِذَا دَخَلَ أَحَدُكُمُ المُسْجِدَ فَلَا يَجْلِسْ حَتَّى يُصَلِّي ركْعَتَيْنِ» (١) مُحُكَم؟

الجَوَابِ: لا، ليس بصَحِيح؛ لِأَنَّ هَذَا وَاضِحٌ، لَيْسَ فِيهِ اشتِبَاه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب التهجد، باب ما جَاءَ في التطوع مَثْنَى مَثْنَى، رقم (٤٣٣)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب استحباب تحية المَسْجِد بركعتين، رقم (٧١٤).

مسألة: ورَد حَدِيث أَنَّ النبِيَّ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ أَمَرَ بالجلوس رَجُلًا كَانَ يتخطَّى رِقَابِ النَّاس<sup>(۱)</sup>، وهذَا لَا نعْلَم: هل صلَّى رَكْعَتَيْن أَوْ لَا؛ لِأَنَّ النبِيَّ ﷺ أمره بالجلُوس دُونَ تَبْيِين حاله؟

الجَوَابِ: هَذَا مِن جنس المشتبه، ويُحمَل عَلَى المُحْكم، أَنَّ النبِيَّ ﷺ رآه صلَّى رَكْعَتَيْن، ولكنه قَامَ يتخطَّى؛ فمَنعه.

مسألة: حَدِيث النَّبِيِّ ﷺ: «إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ إِلَى سُتْرَةٍ فَلْيَدْنُ مِنْهَا، لَا يَقْطَعِ الشَّيْطَانُ عَلَيْهِ صَلَاتَهُ»(١). هل يفيد أَنَّ الشَّيْطَان يقطع الصَّلَاة؟

الجَوَابِ: إن صحَّ هَذَا الحَدِيث، فيُحْمَل عَلَى أَنَّهُ يقطعها عَلَيْهِ بالوساوس.

مسألة: دخلَ رجُلُ المُسْجِد لصَلاة الجنازة، فَهَلْ تكفي عن تحية المُسْجِد؟

الجَوَابِ: إِذَا كَانَ سيمكُث في المَسْجِد بَعد صَلَاة الجَنَازَة؛ فليُصلِّ الركعتَيْن بعدها.

النَّسْخ مِن حِكْمة التَّشْرِيع، وَقَدْ أَنْكَرَ قَوْمُ النَّسْخ، وحُجَّتهم أَنَّهُم لَوْ قَالُوا به لَلْزِم مِن ذَلِكَ البَدَاءُ عَلَى الله، بمَعْنَى أَنْ يَظهر له الشَّيء بعد خفائه علَيْه؛ وكذَبُوا في ذَلِك، بل جوَاز النَّسْخ يدُلُّ علَى كَمَال حِكْمَة الله عَرَّيَجَلَّ، وَإِنَّ الشَّريعَة يَنسخ بَعْضُها بَعْضًا لمصالح العِبَاد.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٤/ ١٨٨)، وأبو داود: كتاب الصَّلاة، باب تخطي رقاب النَّاس يوم الجمعة، رقم (۱) أخرجه أحمد (۱۱۱۸)، والنسائي: كتاب الجمعة، باب النَّهْي عن تخطي رقاب النَّاس والإمام على المنبر يوم الجمعة، رقم (۱۳۹۹)، وابن ماجه: كتاب إقامة الصَّلاة والسنة فيها، باب ما جاء في النَّهْي عن تخطي النَّاس يوم الجمعة، رقم (۱۱۱۵).

<sup>(</sup>٢) أخرَجه أبو داود: كتاب الصَّلاة، باب الدنو من السترة، رقم (٦٩٥)، والنسائي: كتاب القبلة، باب الأمر بالدنو من السترة، رقم (٧٤٨).

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ الكَلَام مُبطِل للصَّلاة؛ لِقَوْلِه: «أُمِرْنَا بِالسُّكُوتِ، ونُمِينَا عَنِ الكَلَام»، والأَمْر يَقتضِي الوجُوب.

ويدلُّ لهذَا قوْل النَّبِيِّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم- لمعاويةَ بنِ الحكم «إِنَّ هَذِهِ الصَّلَاةَ لَا يَصْلُحُ فِيهَا شَيْءٌ مِنْ كَلَاِم النَّاسِ، إِنَّمَا هُوَ التَّسْبِيحُ وَالتَّكْبِيرُ وَقِرَاءَةُ القُرْآنِ»(۱).

فَإِنْ قِيلَ: لَوْ تكلُّم الإِنْسَان ناسيًا، أو غافِلًا، أو جاهلًا، فَهَلْ تَبطُل صَلَاته؟

إذن، نَقُول فيمن تكلَّم جاهِلًا: صلَاتُه صَحِيحة، ومَن تكلَّم ناسيًا أو غافلًا فصلَاته صَحِيحة.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب تحريم الكلام في الصَّلاة، رقم (٥٣٧).

مثل أَنْ يستأذن عَلَيْهِ أحد لدُخول الْبَيْت، فيقول: «تفضَّل»؛ غَفْلَةً منه، فهُنا صَلَاته صَحِيحة لِأَنَّ صَحِيحة لِأَنَّ مَكَيْهِ شَيْءٌ؛ فقال: «آه»، فصَلَاتُه صَحِيحة لِأَنَّ هَذَا بغير قصدٍ منه.

مَسْأَلَة: ومِن أُصول أهل السُّنة والجَمَاعَة: الإِيمَان بِأَنَّ الْقُرْآنَ كَلَامُ اللهِ، مُنزَّل غير مخلوق، وَإِنَّمَا قَالُوا: غير مخلوق ردًّا لِقَوْلِ الجَهمية والمعتزلة القَائِلين بِأَنَّ كَلام الله مخلوق، ولِئلًا يتوهَّم واهِمُّ أَنَّ نُزولَه مِنْ عِنْدِ اللهِ يَكُون بالخَلق، كَمَا قَالَ تَعالَى: ﴿ وَأَنزَلَ لَكُم مِنْ أَلْأَنْعَكِم ثَمَنِيَةَ أَزْوَجٍ ﴾.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: إطلَاق العُمُوم مَعَ إِرادَة الخُصوص، يعني أَنْ يُؤتَى باللَّفْظ العامِّ يُراد به الخاصُّ؛ لِأَنَّ قَوْله بالسكوت لَيْسَ الْمُرادُ بِهِ عن كلِّ كلَام، بل بالسُّكوت عن كلَّ مِ الآدمِيِّين، وإطلاقُ العُمُوم مَع إِرادَة الخُصوص كثير فِي الْقُرْآنِ وَالسُّنَّةِ، ولغة العرب.

ومن ذَلِك: قَوْله تَعالَى: ﴿ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدَ جَمَعُواْ لَكُمْ ﴾، والقَائِل واحِد، والَّذِين جَمعوا أيضًا طائفةٌ ليْسُوا كل النَّاس.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ الأَمْرِ بِالشَّيء لَيْسَ نَهْيًا عِن ضِدِّه؛ لِقَوْلِه: «فَأُمِرْنَا بِالشُّكُوتِ، وَنُهِينَا عَنِ الكَلَامِ»، ولو كَانَ الأَمْرِ بِالشَّيْءِ نَهْيٌ عَنْ ضِدِّه؛ لَاكْتفى بِقَوْلِه: «فَأُمِرْنَا بِالسُّكُوتِ».

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: أَلَا يُمْكن أَنْ نَحْمِلَ قَوْله: «وَنُمِينَا عَنِ الكَلَام» على التَّوكيد للجُملة الأولى.

قُلنا: الأَصْل في الكَلَام التأسيسُ لَا التوكيد، أَيْ إِنَّ الجُمَل مُؤَسَّسة لا مُؤكَّدة، ولا نرجع عَنِ الأَصْل إلَّا بدَلِيل، ويتفرَّع عَلَى هَذِهِ القَاعِدَة قَاعِدَةٌ مُهِمَّة جدًّا،

وهي: لَوْ ترَك الإِنْسَان شيئًا مِن مَسْنُونَات الصَّلَاة، فلا نَقُول بوقوعه في نهي، أيْ لَوْ لم يُكرِّر (سبحان ربي الأَعْلَى)، أو (سبحان ربي العَظِيم)، أو يستفتح، أو يتعَوَّذ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ، فلا نَقُول بأنه ارتكب أمرًا مَنهيًّا عنه، لكن نَقُول فاتَهُ أمرٌ مَظُلُوب، ولا يلزم مِن فوات الأَمْر المَطْلُوب أَنْ يقَع الإِنْسَان في مَكْرُوه، وَهَذِهِ قَاعِدَةٌ يَجِب عَلَى طالب الْعِلْم أَنْ ينتبه لها، ولا يلزم مِن ترك المَأْمُور الوقوعُ في المَنْهي، وَإِذَا شئتَ أَنْ تفهم هَذَا فاقرأ هَذَا الحَدِيث «أُمِرْنَا بالسُّكُوتِ، ونَهُينا عَنِ الكَلَام».

١١٩ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ، وَأَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: «إِذَا اشْتَدَّ الْحَرُّ فَأَبْرُدُوا بِالصَّلَاةِ، فَإِنَّ شِدَّةَ الْحَرِّ مِنْ فَيْح جَهَنَّمَ»(١).

#### الشتارح

ذكر ابن عمرَ وأبا هريرة ولم يَقُلْ: «عنهما»؛ لِأَنَّ ابن عُمر يُعتَبر اثْنَيْن، وأبو هريرة ثالث.

«إِذَا اشْتَدَّ الحَرُّ»، أَيْ حَرُّ الجو، وذَلِك في أَيَّام الصَّيف، «فَابْرُدُوا بِالصَّلَاةِ» أَيْ أَخُرُوا الصَّلَاة، وَهِيَ صَلَاة الظُّهر؛ لِأَنَّهَا هِيَ الَّتِي تَكُونُ فِي شِدَّةِ الحَرِّ، و «ابْرُدُوا» لِخَروا الصلَاة، وَهِيَ صَلَاة الظُّهر؛ لِأَنَّهَا هِيَ الَّتِي تَكُونُ فِي شِدَّةِ الحَرِّ، و «ابْرُدُوا» يعني أُخِروها إِلَى الإبْرَاد، ثُم عَلَّلُ النبِيُّ -صلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وسلم- ذَلِكَ يعني أُخِروها إِلَى الإبْرَاد، ثُم عَلَّلُ النبِيُّ -صلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وسلم- ذَلِكَ يقوْلِه: «فَإِنَّ شِدَّة الحَرِّ مِنْ فَيْحِ جَهَنَّمَ» أي مِن سَمُومها، وجهنَّمُ مِن أَسْمَاء النَّار.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصَّلاة، باب الإبراد بالظهر في شدة الحر، رقم (٥٣٣)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب استحباب الإبراد بالظهر في شدة الحر، رقم (٦١٥).

وَهَذَا الحَدِيث يخصِّص الْأَمْرَ بِالصَّلَاةِ فِي أَوَّل وقتها؛ لِأَنَّ الْأَصْلَ أَنَّ الصَّلَاةَ فِي أَوَّل وقتها؛ لِأَنَّ الْأَصْلَ أَنَّ الصَّلَاةَ فِي أَوَّل وَقْتِها أَفضلُ إلَّا صَلَاةً وَاحِدَةً، وَهِيَ العِشَاء.

# مِنْ فَوَائِدِ الحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: أَنَّ الدِّين الإِسْلاميَّ مبنيٌّ على السُّهولة واليُسْر، حيثُ أمر النَّبيُّ على السُّهولة واليُسْر، وهو قولٌ راجحٌ على الإِبْرَاد فِي صَلَاةِ الظُّهْرِ عند اشتداد الحَرِّ، وَهَذَا مِن التَّيسِير، وهو قولٌ راجحٌ في هَذِهِ المَسْأَلَةِ.

وقيل: بل هو عزيمة ، وَلَيْسَ رُخصة ؛ وعلى هَذَا فنُبْرِد، سواء كَانَ ذَلِكَ أَيْسَر لنا أَمْ أَشَقَ، لكِنَّ الْقَوْل أَنَّهُ مِن باب التَّيسِير والرُّخصة أصحُّ ؛ وبِناءً عَلَى ذَلِكَ صار النَّاس في عهدنا القريب لا يُبْرِدُون بالصَّلَاة ، فيُصَلُّونها في أوَّل الوَقْت ؛ لأن ذَلِكَ أسهل علَيْهم ، إذْ إِنَّ الكثير منهم مشغولُون بالوظائف ، ولو أَبْرَدُوا بها ؛ صَارَت في أخِر العمَل ، وأدَّاها الإِنْسَان في كسَل عَظِيم ، وَرُبَّما لا يؤديها ، وَرُبَّما يقول نحن في وقتٍ مبكّر ، وسأنام قليلًا ، ثُم أقوم ؛ فتضيع علَيْه ؛ فِذا رأى علماؤنا منذ أكثر مِن عشرين سَنة ألَّا يُبْرَد بِصَلَاة الظُّهْرِ فِي شِدَّةِ الحَرِّ ، وأن تُصلَّى في أوَّل وقتها .

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّهُ قد يَعْرِض للمَفضول ما يجعله أفضَل مِن الفاضل.

والمَقْصُود بالفاضل: الصَّلَاةُ فِي أُوَّلِ الوَقْت.

والمَقْصُود بالمفضول: الصَّلَاةُ فِي آخِرِ الْوَقْتِ.

لذَلِك، صار هنا المفضولُ أفضلَ مِن الفاضل.

الفَائِدَةُ الثَّالِئَةُ: مُراعاة العِبادَة في ذاتها أَوْلَى مِنْ مُرَاعَاةِ العِبادَة في وقتها؛ لِأَنَّ تَأْخِيرها حَتَّى يبرُد أقربُ للخشُوع، والحُشُوع في نفس العِبادَة، وتقديمُها في أَوَّل

الوَقْت يتعلَّق بوقتها، والمُحافَظَة عَلَى مَا يَعُودُ إِلَى ذات العِبادَة أَوْلَى مِن المُحافَظَة عَلَى ما يعُودُ إِلَى وقتها.

ولذَلِك، لَوْ أَنَّ رَجُلًا احتُقِن بَبُوْلٍ، أو غائطٍ في أَوَّل وَقْتِ الصَّلَاة، فَهَلِ الْأَفْضَل أَنْ يُؤدِّيَها فِي أَوَّلِ الْوَقْتِ وهو مُحتَقن، أَوْ أَنْ يقضي حاجته ثُم يُصَلِّي؟

الجَوَابِ: أَنْ يقضيَ حاجته، ثُم يُصَلي؛ مُرَاعَاة للفضل الكائن في ذات العِبادَة.

ومِن ذَلِكَ مَا ذَكَرَهُ الفُقَهَاء رَحِمَهُمْ اللَّهُ أَنَّهُ لَوْ دار الأَمْر بِالنِّسْبَة، فالجَوَاب: للطائف أَنْ يبتعِد مِن الكَعْبَة ولَا يَرْمُلَ مِن شدة الزحام؛ لِأَنَّ الْقَوْل بالقُرب مِن الكَعْبَة يتعلَّق بمكانِ العِبادَة، أما البُعد عنها فيتعَلَّق بذات العِبادَة؛ فكَانَتْ مراعاته أَوْلَى.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: مَشْرُوعِيَّة الإِبْرَاد.

ومَعْنَى ذَلِكَ أَنْ يبقى الإِنْسَان لَا يُصَلِّى حَتَّى يبرُد الوَقْت، وَهَذَا لَا يَكُونُ إِلَّا إِذَا أَخرت صَلَاة الظُّهر إِلَى قُرب صَلَاة العَصْر، أمَّا الإِبْرَاد الَّذِي كَانَ النَّاس يفعلونه مِن قبل فلَيْس إِبْرَادًا فِي الوَاقِع، فقد كانوا فِي أَوَّلِ الْأَمْرِ يُصلُّون صلَاة الظُّهر بعد الزَّوال بسَاعَة، بل هَذِهِ زيادة حَرِّ؛ ولذَلِك كَانَ الَّذِين يقيسُون الطَّقس في أشد ما يَكُون بُرودَةً وحَرارَة يقيسونه بالحَرارَة بعد الزَوَال بسَاعَة.

وفي وقتنا هَذَا الْيَوْم لَوْ أَنَّنا أَبْرَدْنا؛ فَنُصَلِّي الظُّهر في السَّاعة الثَّالِثة، أيْ بعد الزَّوَال بنحو ثلاث سَاعات، ويبرد الوَقْت.

الفَائِدَةُ الْحَامِسَةُ: أَنَّ النَّارِ موجودة الآن؛ لقولِه: «فَإِنَّ شِدَّة الْحَرَّ مِن فَيْحِ جَهَنَّمَ». فَإِنْ قَالَ قَائِل: كَيْفَ يَكُون مِنْ فَيْحِ جَهَنَّمَ؟

فنقول: اجعل كيف في كُمِّك؛ لأن أمور الغيب لَا يُسأل عنها، وعلَيْنا أَنْ نؤمن بها، أَمَّا كَيْفَ ذَلِك؟ فأَمْرُه إِلَى اللهِ عَرَّجَلً.

والَّذِي يَسْأَل عن هَذَا نَقُول عنه: مبتدعٌ متعمِّق مُتنطِّعٌ هالِكٌ.

واللهُ تَعالَى يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ، فأنت آمِن بِأَنَّ جهنم موجودة، وَأَنَّ شِدَّةَ الْحَرِّ مِنْ فَيْحِهَا، وَقَدْ ثَبَتَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ: «أَنَّ النَّارَ اشْتَكَتْ إِلَى اللهِ عَنَّوَجَلَّ فَأَذِنَ لَهَا بِنَفَسَيْنِ: نَفَسٌ فِي الشِّتَاءِ، وَنَفَسٌ فِي الصَّيْفِ؛ فَأَشَدُّ مَا نَجِدُ مِنَ البَرْدِ مِن زَمْهَرِيرِ جَهَنَّمَ "(۱)، أعاذنا الله منها.

وهَذِهِ المَسَائل أكبرُ مِن أَنْ تُدركها عقُولُنَا، وأنت لا تَعْرف رُوحَك الَّتِي في بَدَنِك؛ فكيف حُاول أَنْ تعرف كَيْفَ خَلق اللهُ الشَّيء؟!

ولِهَذا قال الله تَعالَى: ﴿مَا أَشْهَدَتُهُمْ خَلْقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنفُسِهِمْ وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ ٱلْمُضِلِّينَ عَضُدًا﴾.

#### 

١٢٠ - عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ نَسِيَ صَلَاةً فَلْيُصَلِّهَا إِذَا ذَكَرَهَا، وَلَا كَفَّارَةَ لَـهَا إِلَّا ذَلِكَ ﴿وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِذِكْرِيَ ﴾»(٢).

■ وَلِمُسْلِم: «مَنْ نَسِيَ صَلَاةً، أَوْ نَامَ عَنْهَا؛ فَكَفَّارَتُهَا: أَنْ يُصَلِّيَهَا إِذَا ذَكَرَهَا»(٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصَّلاة، باب الإبراد بالظهر في شدة الحر، رقم (٥٣٧)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب استحباب الإبراد بالظهر في شدة الحر، رقم (٦١٥، ٦١٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصَّلاة، باب من نسي الصَّلاة فليصل إذا ذكرها ولا يعيد إلا تلك الصَّلاة، رقم (٥٧٢)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب قضاء الصَّلاة الفائتة واستحباب تعجيل قضائها، رقم (٦٨٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب قضاء الصَّلاة الفائتة واستحباب تعجيل قضائها، رقم (٦٨٤).

## الشكرح

والنِّسْيَان ذهول الْقَلْب عن مَعْلُوم، أَيْ غَفْلَة الْقَلْب عَلَّمَ يَعْلَمُه هَذَا النِّسْيَان.

إذن، فهو مسبوق بعِلْم، وقَوْله: «صَلَاةً» جَاءَت «صَلَاقٍ» نَكِرَة في سياق الشَّرط؛ فتَعُمُّ كل صَلَاة.

«مَنْ نَسِيَ صَلَاةً» أَيَّ صَلَاةٍ كَانَتْ «فَلْيُصَلِّهَا إِذَا ذَكَرِهَا»، وَهَذَا ظَاهِرٌ فِي أَنَّ الْمُرادَ بتلك الصَّلَاة الَّتِي لَيْسَ لها وقتٌ، فمتَى شاء الْإِنْسَان صلَّى.

والصَّلَاة المربوطة بِسَبَب إِذَا فات السَّبَب؛ فاتت.

فالصَّلوَاتُ إذن أَقْسَام:

قِسم مربوط بِسَبَ: كتحِيَّة المُسْجِد، وصَلَاة الكُسوف، فتَحِيَّة المُسْجِد إِذَا جلس الإِنْسَان، وطال جُلوسه؛ فات وقتُها، لأنَّهَا لا تُعْزَى لِمِذا السَّبب، أمَّا صَلَاة الكُسُوف إِذَا تجلَّى الكُسوف فلا نُصلِّي؛ لِأَنَّهُ فات وقتُها، وَلَا يَرِدُ عَلَيْهَا هَذَا الحَدِيثُ؛ لأنَّهَا بِسَبَب، متى انفصلَتْ عَنِ السَّبب؛ سقطت.

قِسم مؤقَّت بوقت: مِثل الرَّواتب، كالوِتْر فهو صَلَاةٌ مؤقَّتة.

قِسم مُطْلَق: لم تُقيَّد بِسَبَ ولا وقتٍ، فلا يصح أَنْ يرد علَيْها هَذَا الحَدِيث؛ لأنَّهَا مُطْلَقَةٌ تُصَلَّى فِي أَيِّ وَقْتٍ شئت.

وعلَى هذا، فالمُرَاد بكَلِمَة (صَلَاة) وَإِنْ كَانَتْ نكِرَة؛ الْمُرَاد بها الخاصُ، والنكِرة في سياق الشَّرط للعُمُوم، لكن المُرَاد بها هنا الخاص.

وقَوْله: «فَلْيُصَلِّهَا إِذَا ذَكرَهَا»، اللَّام في «فَلْيُصَلِّها» للأَمر، و (إِذَا ذَكرَهَا» أي وقت ذِكره إيَّاها، «لَا كَفَّارَةَ لَهَا إِلَّا ذَلِكَ»، أي لا يَجبُر هَذَا النَّقص الَّذِي حصل في تأخيرها إلَّا ذَلِكَ المشار إلَيْه صَلَاته إيَّاها، وتلا مُستدِلًا على هَذَا الحكم قَوْله تعالى: ﴿وَأَقِمِ الصَّلَوٰةَ لِذِكْرِى ﴾، أيْ إِذَا ذكرت بعد النِّسيان، وَهَذَا هو المَعْنَى عَلَى مُقْتَضَى ما سَاقها النَّبيُّ عَيَيْ مِن أَجْلِه.

ولها معنًى آخَرُ، وهو: إِقَامَة ذِكْرِي، ويؤيد هَذَا المَعْنَى قَوْله تَعالَى: ﴿ أَتُلُ مَآ أُوحِىَ إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِئْبِ وَأَقِمِ ٱلصَّكَلَوَةَ إِنَّ ٱلصَّكَلُوةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكَرِّ وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ أَكْبُرُ﴾.

## فيَكُون للآية معنيَان:

المَعْنَى الأُوَّل: أَقِم الصَّلَاةَ إِذَا ذَكَرْتَ بعد النسيان.

المَعْنَى الثَّانِي: أَقِمِ الصَّلَاة لإِقَامَة ذِكري؛ لأنَّ الصَّلَاة ذِكْر.

قَوْله: «وَلِمُسْلِم «مَنْ نَسِيَ صَلَاةً، أَوْ نَامَ عَنْهَا»، والنوم لَيْسَ مُجَرَّد وقتِ لراحة الإِنْسَان؛ لأنَّ الإِنْسَان قد يَضْطَجِعَ عَلَى فِرَاشِهِ للراحة ولا ينام.

فتعريف النوم: أَنَّهُ النوم، كما أَنَّ (صالح هو صالح).

والنوم فسَّره بَعْضهم بأنَّه: غَشْيَةٌ ثَقيلة تعتري الإِنْسَانَ، يَفْقِدُ بها الوعيَ الحِسِّي الظَّاهر.

فلو أرَدْنا أَنْ نُفسر النوم بِهَذَا التَّفْسِير؛ فلن يعرفه أحد، وأيضًا رُبَّما يَهاب الوَاحِدُ أَنْ ينام؛ إِذَا كَانَ النوم مَعْنَاه الغَشية، لِأَنَّهُ لَا أَحَدَ يوَدُّ أَنْ يُغشَى علَيْه.

فنقول: إِنَّ النوم معروف، وَهَذَا هو طريق الفَيْرُوزَابادِي -رحمه الله تعالى-

في القاموس<sup>(۱)</sup> إِذَا أَرَادَ أَنْ يُفَسِّر كَلِمَةً معروفة عند النَّاس؛ لا يذهب يتَّخِذ الفلسفة، بل يقول: إِنَّ النوم معروف، فمثلًا (مكَّة) ما هي؟ معروفة؛ فلَا والنسيان: هو ذهول الْقَلْب عن شَيْء مَعْلُوم.

فَكُفَّارِتُهَا أَنْ يُصَلِّيَهَا إِذَا ذَكَرَهَا؛ لِقَوْلِه: «إِذَا ذَكَرَهَا»، و(إِذَا) ظَرْفِيَّة، يعني عند الذِّكر بِدُونِ تَأْخِير.

## مِنْ فَوَائِدِ الْحَدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى: العُذْر بالنِّسيان في تَرك المَأْمُور.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ المَأْمُور به لَا يسقط بنسيان المَأْمُور، بل يطالَب المَأْمُور بأدائه إِذَا ذَكَر. والدَّلِيل وَاضِح: «مَنْ نَسِيَ صَلَاةً، أَوْ نَامَ عَنْهَا».

مسألة: لَوْ تكلُّم رَجلٌ في صَلَاته ناسيًا فَهَلْ عَلَيْهِ سجود سَهو؟

الجَوَاب: لَيْسَ عَلَيْهِ سجود سَهْو؛ لأنَّ السَّهْو إِنَّمَا يَكُونُ فِي أَفْعَال الصَّلَاة وأَقْوَالهَا، أمَّا مَا لَيْسَ مِن جِنسها فَلَيْسَ فِيهِ السَّهْو، وَلَيْسَ فِيهِ إلَّا إبطال الصَّلَاة، أو عدم إبطالها، والسَّهْوُ إِنَّمَا يَكُونُ فِي شَيْء يتعلَّق بالصَّلَاة، أمَّا مَا كَانَ فِي غَيْرِ أَفْعَال الصَّلَاة وأَقْوَالها، فلا.

مسألة: هل الإِبْرَاد سُنة، وَإِذَا كَانَ النَّاسُ فِي البادية في بَرد، هل يَجُوز لـهم الإِبْرَاد؟

الجَوَاب: نعم هو سُنةٌ إِذَا اشتَدَّ الحَر، لكن هل هو رُخصة أو عزيمة؟ إِذَا قُلْنَا إِنَّهُ رخصة، وَإِنَّ المَقْصُود التَّيْسِير على الخَلق صار هو الْأَفْضَل.

<sup>(</sup>١) انظر على سبيل المثال قَوْله: والحُمْرَةُ: اللَّوْنُ المَعْرُوفُ. مادة: حمر.

مسألة: إِنَّ الرَّسول -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم- علَّل بِأَنَّ شِدَّةَ الحَرِّ مِنْ فَيْحِ جَهَنَّمَ، فَهَلْ يمكن أَن نَقُول: إِنَّهُ سُنة الآن مَعَ وُجُود المكيِّفات في المَسَاجِد؟ الْجَوَاب: نعم هو سُنة؛ لِأَنَّ المكيِّف في المَسْجِد، أمَّا الشَّارع، فلا مُكيِّف فيه. مسألة: حُكم مَن عَطَسَ في صَلَاته؟

الجَوَاب: مَن عطس في صَلَاته فَإِنَّهُ يُسَن له أَنْ يَحَمَد الله؛ لِأَنَّ الحمد ذِكْرٌ مَشْرُوع في الصَّلَاة بالجملة، وَلَيْسَ كَلَامًا، وسببه موجود، وَكَذَلِكَ أمر النَّبيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاة بالجملة، وَلَيْسَ كَلَامًا، وسببه موجود، وَكَذَلِكَ أمر النَّبيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاة أَنْ يَتْفُلَ عن يسَاره ثلاث عَلَيْهِ الصَّلَاة أَنْ يَتْفُلَ عن يسَاره ثلاث مَرَّاتٍ، ويستعيذ بِالله مِنَ الشَّيْطَانِ الرجيم (۱).

ولما جاءه الشَّيطان يُرِيد أَنْ يُلَبِّس عَلَيْهِ صَلَاته، قال: «**أَلْعَنُكَ بِلَعْنَةِ اللهِ**»<sup>(۲)</sup>، فَمَا وُجِد سببُه فِي الصَّلَاةِ مِنَ ذِكْر فَإِنَّهُ يُشْرَع، ولكن هل يَدْخُلُ فِي ذَلِكَ إِجابَة المُؤَذِّن، أَيْ إِذَا سمعتُ المُؤَذِّن فِي صَلَاتك وأنت تصلي هل تتابع المُؤَذِّن؟

يرى شيخ الإِسْلام ابن تَيْمِيةَ رَحْمَهُ اللَّهُ أَنَّهُ سُنة، ويقول أَيُّ فَرْقِ بينه وبين العَطْس، فإذَا عطس فحمِد الله فهو سُنة لوجود سببه؛ فأيُّ فرْقِ بَيْنَهُ وبَيْنَ هذا! لكن يمكن أَنْ نَقُول: إِنَّ الفرق هو أَنَّ متابعة المؤذِّن طويلة فتَشْغَلُه عن صَلاته، وَقَدْ قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: "إِنَّ فِي الصَّلَاةِ لَشُغْلًا» (أ)، بخِلاف ما كَانَ كَلِمَة أو كلمتين، فَإِنَّهُ لا يَشغَل.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب السلام، باب التَّعَوُّذ من شيطان الوسوسة في الصَّلاة، رقم (٢٢٠٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب جَوَاز لعَنِ الشيطان في أثناء الصَّلاة، والتَّعَوُّذ منه وجَوَاز العمل القليل في الصَّلاة، رقم (٥٤٢).

<sup>(</sup>٣) المستدرك على مجموع الفتاوي (٣/ ٢٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: كتاب العمل في الصَّلاة، باب ما ينهى عنه من الكلام في الصَّلاة، رقم (١١٩٩)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب تحريم الكلام في الصَّلاة، رقم (٥٣٨).

وفي أَوْقات العَمل إِذَا كانوا يُصلُّون في مكانهم؛ فيُصَلي معهم؛ لِأَنَّهُ لَوْ أَخَّر فلن عَلَى المَّذَا يُصَلِّي معه، وَهَذَا أيضًا مِن الملاحظة أَنَّهُ لَوْ قُدِّر أَنَّ الإِنسَان لَوْ أَخَّر الصَّلَاة لَم يَجد جَماعَة؛ قُلنا: يَجِب عَلَيْك أَنْ تُقَدِّمَها تفضيلًا للجَهاعَة.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ مَنْ نَسِيَ صَلَاةً حتَّى خَرَج وقتُها؛ قضَاهَا سوَاء كَانَتْ نَفْلًا أَمْ فَرِيضَة؛ لَعُمُوم قَوْله: «مَن نَسِيَ صَلَاةً»، فَإِنَّ (صَلَاة) نكِرَة في سِيَاق الشَّرط؛ فَتَعُمُّ.

وعلى هذا، فتُقْضَى الرَّاتبة إِذَا فاتَتْ، ويُقضى الْوِتْر إِذَا فات، لكنه يُجعَل شفعًا، فمن كَانَ يُوتِر بالسَّبع قضى ثهانية؛ لحَدِيث عَائِشَة فمن كَانَ يُوتِر بالسَّبع قضى ثهانية؛ لحَدِيث عَائِشَة رَضَالِيَّهُ عَنْهَ ﴿ إِنَّ النَّبِيَ عَلَيْهِ كَانَ إِذَا عَلَبَهُ وَجَعٌ، أَوْ نَوْمٌ صَلَّى مِن النَّهَارِ ثِنْتِيْ عَشْرَة رَحَعَلَيْكُ عَنْهَ الْأَنْ النَّبِي عَلَيْهِ إِحْدَى عشرة، فيقضي اثْنتَيْ عشرة. وَكَعَةَ » (١)؛ لأن أكثر الْوِتْر عَنِ الرَّسول ﷺ إِحْدَى عشرة، فيقضي اثْنتَيْ عشرة.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: تُقضَى الْفَائتة بِصِفَتِها؛ لِقَوْلِه ﷺ: «فَلْيُصَلِّهَا»، وعلى هَذَا، فإذَا قضَى صَلَاةً سِرِّيَّة في اللَّيل، فإذَا قضَى صَلَاةً سِرِّيَّة في اللَّيل، فإنَّهُ يُسِرُّ.

وَهَذَا وقع، فَفِي حَدِيث نوْمِ النَّبِيِّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم-، وأَصْحَابه عن صَلَاة الْفَجْر قضَاها كما كَانَ يفعلها كل يوم (٢).

ومن أَمْثِلَة ذَلِك: أَنَّ الإِنْسَان لَوْ نسِيَ صَلَاة سفر وهو في الحضر فيَقضِي قَصْرًا؛

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب جامع صلاة اللَّيل، رقم (٧٤٦).

<sup>(</sup>٢) يعني حديث عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ، قَالَ: أَقْبَلْنَا مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ زَمَنَ الْحُدَيْبِيةِ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَمَنْ يَكُلُونَا» فَقَالَ بِلَالْ: أَنَا، فَنَامُوا حَتَّى طَلَعَتِ الشَّمْسُ فَاسْتَيْقَظَ النَّبِيُ ﷺ فَقَالَ: «افْعَلُوا كَمَا كُنْتُمْ تَفْعَلُونَا»، قَالَ: فَفَعَلْنَا، قَالَ: «فَكَلَلِكَ فَافْعَلُوا لَمِنْ نَامَ أَوْ نَسِيَ». أخرجه أبو داود: كتاب الصَّلاة، باب فيمن نام عَنِ الصَّلاة، أو نسيها، رقم (٤٤٧).

لِقَوْلِه: «فَلْيُصَلِّهَا»، ولـو ذكر صَلَاة حضَر وهو مُسَافِر؛ قضاها أَرْبَعًا؛ لِقَوْلِه: «فَلْيُصَلِّهَا»، وَهَذَا الأَمْر يَشْمَل نفس الصَّلَاة وكيفيتها.

الْفَائِدَةُ الْخَامِسَةُ: وجُوب الْمُبادَرَة بقضاء المنسية؛ لِقَوْلِه: «إِذَا ذَكرَهَا»، أي حين ذكرها، فلا يَجُوز تَأْخِيرًا.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنَّ الكفَّارة قَدْ تَكُونُ فِي أَمْرٍ لَا إِثْمَ فِيهِ؛ لِقَوْلِه: «لَا كَفَّارَةَ لَـهَا إِلَّا ذَلِكَ» مَعَ أَنَّهُ معذور بالنِّسيان؛ فلَا يأثم.

فَإِنْ قَالَ قَائِل: هل لهَذِهِ الفَائِدَة نظائر؟

قلنا: نعم لها نظائر، فقَتْل النَّفس خَطَأً لَا إثْم فيه، ولكن فِيهِ كفارة.

الْفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: اسْتِشْهَاد رَسُول الله ﷺ بكلام الله تعالى؛ لِقَوْلِه: «وَتَلَا قَوْلَهُ تَعالَى: ﴿وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِذِكْرِى ﴾.

ويُؤْخَذ منه أَنَّ الإِنْسَان إِذَا استشهد بآيةٍ، أو أَتَى بها دَلِيلًا عَلَى حُكمه مَسْأَلَة؛ فَإِنَّهُ لا يلزمه الاستِعَاذة بالله مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ، ورُبها يستدل، لأنَّ الاستعاذة هنا لم تذكر.

ولِقَائلٍ أَنْ يقول: لم تذكر لأنها مَعْلُومة أَنَّ الْإِنْسَانَ لَا يتلو شَيْئًا مِنَ الْقُرْآنِ إِلَّا أُمر بالاستعاذة، ولكن الَّذِي يَظهر لي مِن النُّصُوص أَنها إِذَا جَاءَت الآية استدلالًا، أو استشهادًا، فَإِنَّهُ لا يتعوذ، لِأَنَّهُ لَمْ يَقْصِد التلاوة، وَهَذَا الاستشهاد هنا كاستشهاد النَّبيِّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم - حين قال لأَصْحَابه: «مَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا وقد كُتِبَ مَقْعَدُهُ مِنَ الجَنَّة، وَمَقْعَدُهُ مِنَ النَّارِ» -أعاذنا الله وإياكم منها، وكتب لنا مقاعِدَ في الجنَّة - قَالُوا: يا رَسُولَ الله، أفلا ندع الْعَمَل، ونتَكِل عَلَى ما كُتب؟ قال: «لا، اعملوا فكلُّ مُيَسَّرُ لِهَا خُلِقَ لَهُ»، ثُمَّ تَلا قَوْلَهُ تَعالَى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ ما كُتب؟ قال: «لا، اعملوا فكلُّ مُيَسَّرُ لِهَا خُلِقَ لَهُ»، ثُمَّ تَلا قَوْلَهُ تَعالَى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ

أَعْطَىٰ وَٱنَّقَىٰ ۞ وَصَدَّقَ بِٱلْحُسْنَىٰ ۞ فَسَنُيْسِّرُهُۥ لِلْيُسْرَىٰ ۞ وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ وَٱسْتَغْنَى ۞ وَكَذَبَ بِٱلْحُسْنَىٰ ۞ فَسَنُيْسِرُهُۥ لِلْعُسْرَىٰ﴾(١)، فاستشهد عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ بالآيات.

ومنها: لَمَّا جَاءَ الحَسَنُ وَالحُسَيْنُ وعَلَيْهِمَا قَمِيصَانِ أَحْرَانِ يَعْثُرَانِ وَيَقُومَانِ، فَنَزَلَ فَأَخَذَهُمَا، فَصَعِدَ بِهِمَا المِنْبَرَ، ثُمَّ قَالَ: «صَدَقَ اللهُ: ﴿ إِنَّمَاۤ أَمْوَلُكُمُ وَأَوْلَندُكُمُ فَنَزُلَ فَأَخَذَهُمَا، فَصَعِدَ بِهِمَا المِنْبَرَ، ثُمَّ قَالَ: «صَدَقَ اللهُ: ﴿ إِنَّمَاۤ أَمُولُكُمُ وَأَوْلَندُكُمُ فَا فَاللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

الْفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: أَنَّ مَن تعمَّد تَأْخِير الصَّلَة عن وقْتِهَا فَإِنَّهُ لا يقضيها؛ تشديدًا علَيْه، لِأَنَّهُ لَوْ قضَى أَلْفَ مرَّة لن تقبل منه.

ويشهد لهِذا الاستنباط قولُ النَّبِيِّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم-: «مَنْ عَمِلَ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ» (٢)، ومِن المَعْلُوم أَنَّ الإِنْسَان إِذَا تعمَّد تَأْخِير الصَّلَاة عَن وَقْتِها؛ فقد عمل عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُ الله ورَسُوله، فيَكُون مردودًا.

وأمَّا قَوْلُ مَنْ قَالَ مِنَ العُلَمَاءِ: إِنَّ الإِنْسَان إِذَا أَخَّر الصَّلَاة عَن وَقْتِها عَمْدًا ثُم تاب؛ فَإِنَّهُ يلزمه القضاء، لِأَنَّهُ إِذَا أمر النَّاسِيَ بالقضاء، فالعامِد مِن باب أَوْلَى، فالقياس لَيْسَ بصَحِيح.

وجه ذَلِك: أَنَّ النَّاسِيَ معذور، فالوَقْت في حقِّه وقتُ ذِكْر، والعَامِد غير معذور،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب تفسير القرآن، باب قَوْله: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى رَأَتُقَى ﴾، رقم (٩٤٥)، ومسلم: كتاب القدر، باب كيفية خلق الآدمي في بطن أمه وكتابة رزقه وأجله وعمله وشقاوته وسعادته، رقم (٢٦٤٧).

<sup>(</sup>٢) أخرَّجه أحمد (٥/ ٣٥٤، رقم ٢٣٠٤٥)، وأبو داود: كتاب الجمعة، باب الإمام يقطع الخطبة للأمر يحدث، رقم (١١٠٩)، والترمذي: كتاب المناقب، بعد باب مناقب أبي محمد الحسن بن علي بن أبي طالب والحسين بن علي بن أبي طالب وَعَوَلِيَهُ عَنْهُا، رقم (٣٧٧٤) وقال: حسن غريب. والنسائي: كتاب الجمعة، باب نزول الإمام عَنِ المنبر قبل فراغه من الخطبة، وقطعه كلامه ورجوعه إليه يوم الجمعة، رقم (١٥٨٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب الحدود، باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور، رقم (١٧١٨).

فيكفيه أَنْ يتوب إلَى الله، وَهَذَا مَا لَمْ نَقُلْ: إِنَّ تَرْكَ صَلَاةٍ وَاحِدَة حَتَّى يخرج وقتها يَكُون كَفَرًا، أَمَّا إِذَا قُلْنَا بِهَذَا الْقَوْل، فالأَمْر ظاهِرٌ أَنَّهُ يَكَفَر ويُعيد إِسْلامه مِن جديد.

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: مِنَ الْآيَةِ الَّتِي استشهد بها النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ أَنَّ الصَّلَاة فِكُر لله وأَفِي الصَّلَوة لِنِكِوِي ﴿ وَلَا شُكَّ أَنَّهَا ذِكُر لله وأنها أعْظَمُ ذِكُر لله وأنها أعْظَمُ أَنْوَاعِ الذِّكر صِلَة بالله عَنَّهَ عَلَى الله عَنَّهَ عَلَى الله عَنَّهَ عَلَى الله عَنَّا الله عَنَّهُ وَلَا الله عَنَوَى الله عَنْ الله عَنْهُ عَلَى الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ ال

الْفَائِدَةُ الْعَاشِرَةُ: إِنْ نَامَ الْإِنْسَانَ عَنِ الصَّلَاةَ مُفَرِّطًا لَم يُعْذَر، وَإِنْ لَمْ يُفَرِّطُ عُذِر.

مِثَال: إِذَا سَهِر الإِنْسَان لَيْلَهُ كُله، ثُم لَمَ قُرُب الْفَجْر وَكَانَ قَابَ قَوْسَيْن؛ ذَهَب ينام، ولم يجعل له مُنبِّها لا مِن البَشر، ولا مِن المصنوع؛ فَهَذَا مُفرِّط، ويَنْبَغِي أَنْ يُقَالَ: لَا تُقبل صَلَاتُك، أَمَّا إِذَا كَانَ شيئًا غالبًا بِأَنْ حَرَص عَلَى النوم المبكِّر، وجعل له مُنبِّها مِن البَشر، أو مِن المصنوع، ولكن لم يتيسر؛ فَهَذَا معذورٌ لا شَكَّ.

وإِذَا قَامَ يُصلِّي مِن النَّاسِ مَنْ لَا يستيقظ أبدًا إلَّا إِذَا أُوقِظ لَوْ ضَرَبْتَ عند أَذُنِه صاروخًا، فَإِنَّهُ لا يستيقظ؛ فَهَذَا معذور.

ومنهم صفوان بن مُعَطَّل رَضَالِلَهُ عَنهُ الَّذِي تخلَّف عَنِ الرَّسُول ﷺ في غزوة المُريْسِيع (٢) ولـم يستيقظ إلَّا بعد أن رَحَلَ القوم، ثُم رأى سوادًا فدنا منه، فَإِذَا هي

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الصَّلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل رَكْعَة، رقم (٣٩٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب العتق، بابمن ملك من العرب رقيقا، فوهب وباع وجامع وفدى وسبى الذرية، رقم (٢٥٤١)، ومسلم: كتاب الجهاد والسير، باب جَوَاز الإغارة على الكُفَّار الذين بلغتهم دعوة الإشلام، رقم (١٧٣٠).

أُمُّ اللَّوْمِنينَ عَائِشَة رَضَّالِلَهُ عَنْهَا(١)، فهو مِمَّن لا يستيقظون بالإيقاظ؛ لِأَنَّ النَّاس يَخْتَلِفون، وَكَانَ قومه كلهم كذَلِك لا يستيقظون بمُجَرَّد الإيقاظ.

لو قال قَائِل: هل يمكن أَنْ نجعلَ هَذَا الحَدِيث فردًا مِن أفراد العُمُوم في قَوْلِه تَعالَى: ﴿رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَآ إِن نَسِينَآ أَوْ أَخْطَأَنَا ﴾؟

قلنا: يُمكِن؛ لِأَنَّ الآية عامَّة، وكل شَيْء يقَع نسيانًا مِن الإِنْسَان فَلَيْسَ عَلَيْهِ فِيهِ قَيْء إلَّا إِنْ كَانَ وَاجِبًا يمكن تَدارُكه وَجَبَ عَلَيْهِ أَنْ يتداركه إِذَا زال النسيان.

#### **−€**

١٢١ - عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، «أَنَّ مُعَاذَ بْنَ جَبَلٍ كَانَ يُصَلِّي مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ عِلَيْهُ عِلَيْهُ عَامَ اللهِ ﷺ عِشَاءَ الآخِرَةِ، ثُمَّ يَرْجِعُ إِلَى قَوْمِهِ، فَيُصَلِّي بِهِمْ تِلْكَ الصَّلَاةَ» (٢).

## الشترح

كَانَ معاذ بن جبل له قوم في أطراف المدينة، وَكَانَ إِمَامهم رَضَّ اللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم ليتعَلَّم منه حَرِيصًا عَلَى أَنْ يُصَلِّى مَعَ النَّبِيِّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم الْعِشَاء الآخِرة، ويستفيد، فكان يُصلِّى مَعَ النَّبِيِّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم الْعِشَاء الآخِرة، ثم يخرج إلى قومه، ويُصلِّى بهم تلك الصَّلَاة، أيْ نفس صَلَاة الْعِشَاء؛ لِأَنَّهُ أحقُّهم بالإِمَامة، وفي لَيْلَةٍ مِنَ اللَّيَالِي شرَع في سُورَةٍ طويلة، وكَانَ وراءه رَجل له حاجة، فلمَّا رآه شَرع في السُّورَة الطَّويلَة انصرَف وصلَّى وحْدَه، فأخذ النَّاسُ به، واتهموه بالنفاق، فَجَاءَ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ فأخبَره، فدعَا معاذًا رَضَائِكَمَنْهُ وشدَّدَ عَلَيْهِ وأَغلظ في بالنفاق، فَجَاءَ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ فأخبَره، فدعَا معاذًا رَضَائِكَمَنْهُ وشدَّدَ عَلَيْهِ وأَغلظ في

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الشهادات، باب تعديل النِّساء بعضهن بعضا، رقم (٢٦٦١)، ومسلم: كتاب التوبة، باب في حَدِيث الإفك وقبول توبة القاذف، رقم (٢٧٧٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب إذا صلى ثم أم قوما، رقم (٧١١)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب القِرَاءَة في العشاء، رقم (٤٦٥).

الْقَوْل، وقال له: ﴿أَفَتَانٌ أَنْتَ يَا مُعَاذُ»، يعني أَثُرِيد أَنْ تَكُونَ صادًّا عَنْ سَبِيلِ اللهِ، يتخلف النَّاس عَنِ الصَّلَاة مِن أَجْلِكَ، ثم أرشدَهُ إِلَى أَنْ يقرأ ﴿سَبِحِ ٱسْمَ رَبِكَ ٱلْأَعَلَى﴾ يتخلف النَّاس عَنِ الصَّلَاة مِن أَجْلِكَ، ثم أرشدَهُ إِلَى أَنْ يقرأ ﴿سَبِحِ ٱسْمَ رَبِكَ ٱلْأَعَلَى﴾ [الأَعْلَ: ١]، و﴿وَٱلشَّمْسِ وَضُعَنهَا﴾ [الشَّمْس: ١]، وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ (١).

الشَّاهِدُ أَنَّ مُعاذًا رَضَالِلَهُ عَنْهُ كَانَ يُصَلِّي مَعَ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ ثُمَّ يَرْجِعُ إِلَى قَوْمِه فَيُصَلِّي بهم.

## من فَوائِد الحَدِيث:

الفَائِدَةُ الأُولَى: يَنْبَغِي أَنْ يحرص الإِنْسَان عَلَى الصَّلَاة خَلف أهل الْعِلْم.

وتُؤخَذ مِن فِعْل مُعاذ رَضَالِكُ عَنهُ، ولأنَّ في الصَّلَاة خَلف أهل الْعِلْم فَائِدَة، وَهُم الَّذِين وَهِي تعَلَّم الكيفِيَّة المَشْرُوعَة، وأُريد بأهل الْعِلْم الَّذِين هُم أهله حقيقة، وهُم الَّذِين يَعْمَلُون به؛ لِأَنَّ مِنَ العُلَمَاءِ مَن عنده عِلمٌ واسِع، ويُطبِّقُه، ويعمَل بِمَا علِمُوا؛ فينبَغِي يعْمَلُون به؛ لِأَنَّ مِنَ العُلَمَاءِ مَن عنده عِلمٌ واسِع، ويُطبِّقُه، ويعمَل بِمَا علِمُوا؛ فينبَغِي للإِنْسَان أَنْ يُصَلِّي خَلفه ولو بَعُدت مساجدهم؛ إلَّا أَنْ يَكُونَ فِي تَخَلُّفه عن مَسْجِده مَضَرَّة علَيْه، بِحَيْثُ يُتَهم بأنَّه لا يُصَلِّي، فَهذَا شَيْءٌ آخَر، أو يَكُونَ فِي ذَلِكَ ضررٌ عَلَى أهل المَسْجِد إذَا رأَوْا هَذَا الرَّجُل الكبير المعظَّم عندهم لا يُصَلِّي بالمَسْجِد.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: حِرْص الصَّحَابَة رَضَايِّلَهُ عَنَهُ عَلَى تَلَقِّي الْعِلْم مِنْ رَسُولِ اللهِ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم-؛ لِأَنَّ معاذًا كَانَ يَحْضُر إِلَى الصَّلَاة مَعَ النَّبِيِّ ﷺ ليتعَلَّم منه كَيْفَ يُصَلِّي.

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: جَوَاز انتظار الإِمَام حَتَّى يَأْتِيَ ويُصَلِّي؛ لِأَنَّ قُومَ مُعاذ ينتظرونه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب من شكا إمامه إذا طول، رقم (٧٠٥)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب القِرَاءَة في العشاء، رقم (٤٦٥).

ولكن يَجِب عَلَى الإِمَام فِي هَذِهِ الحَالِ أَنْ يُبيِّن لهم أَنَّهُ سيتأخر؛ حتَّى يَكُونوا عَلَى بصِيرَةٍ، وحتَّى لا يحصُل منهم وشْوَشَة بحثًا عَنِ الإِمَام، فَإِنْ تأخَّر الإِمَامُ مِن غير أَنْ يُعْلِمَهُم فَلَا يَجُوزُ أَنْ يتقدم أحدٌ، ويُصَلِّي بالنَّاس إِلَّا إِذَا كَانَ قد أَذِن لهم مُسبقًا، كَهَا كَانَ الصَّحَابَة رَخِوَالِلَهُ عَنْهُ إِذَا تأخَّر الرَّسُول عَلَيْ جاؤوا إِلَى الْبَيْت يُعْلِمُونه بالصَّلَاة (١)، فَإِنْ شَقَّ أو تعَذَّر أَنْ يُراسِلُوه؛ حِينَئذٍ حلَّت الضَّرورة، وَهِيَ أَنْ يُصَلِّي بالصَّلَاة.

ويَنْبَغِي لِلإِمَامِ أَنْ يُوَسِّعَ عَلَى إخوانه في مَسْجِده حَتَّى لا يرتبطوا بتأخُّره؛ فَهَذَا أَرْيَح له، وأَبْرأ لَذِمَّته، وأَسْهَل عَلَى المصلِّين.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: جَوَاز ائتهام المفترض بالمتنفِّل، وهو جَوَازُ أَنْ يَكُونَ الْإِمَامُ يُصَلِّي نَافِلَةً، وأنت خلْفَه تصلي فَرِيضَة.

وجه ذَلِك: أَنَّ مُعاذًا رَضَيَّكُ عَنَهُ يُسقط الْفَرِيضَةَ بصَلاته مَعَ الرَّسُول -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم-، ولا شكَّ أَنَّ الْفَرِيضَة إِذَا أُسقطت؛ صَارَت الصَّلَاة للقوم فَرِيضَة، وتَكُون لِلإِمَامِ نَافِلَة.

وهَذِهِ المُسْأَلَة اختلف فِيهَا العُلَمَاء:

فمنهم مَن يقول: لَا يَصِحُّ أَنْ يَكُونَ المتنفِّل إِمَامًا للمُفتَرِض؛ لأن صَلَاة المفترض أَعْلَى مِن صَلَاة المتنفِّل، وَلَا يُمْكِنُ أَنْ يَكُونَ الأدنى إِمَامًا للأعلى.

مِثَال: إِذَا كَانَ المَأْمُوم مفترضًا والإِمَام متنفِّلًا؛ لَزِمَ مِن ذَلِكَ أَنْ يَكُونَ الأَدْنَى إِمَامًا للأعلى، فلَا يَصِتُّ القِيَاس بالنَّظَر.

<sup>(</sup>١) كما في حديث بلال «أَنَّهُ أَتَى النَّبِيَّ عَلَيْ يُؤْذِنُهُ بِصَلَاةِ الْفَجْرِ»، فَقِيلَ: هُوَ نَائِمٌ، فَقَالَ: «الصَّلَاةُ خَيْرٌ مِنَ النَّوْمِ» فَأُقِرَّتْ فِي تَأْذِينِ الْفَجْرِ، فَثَبَتَ الْأَمْرُ عَلَى ذَلِك. أخرجه ابن ماجه: كتاب الأذان والسنة فيه، باب السنة في الأذان، رقم (٧١٦).

لكن لَدَيْنَا أَثَرٌ، والأَثْر في الأُمُور الشَّرْعِيَّة والعَقَدية مُقدَّم عَلَى النظر، فمعاذٌ وَعَالِيَّهُ عَنَهُ يُصَلِّي مَعَ النَّبِيِّ عَلَيْهِ ثُمَّ يَرْجِعُ إِلَى قَوْمِهِ، فيُصَلِّي بهم، وَقَدْ أجابوا عن هَذَا الحَدِيث، وقَالُوا لَعَلَّ النَّبِيِّ عَلَيْهٍ لَمْ يَعْلَمْ بِهِ. وَهَذَا جوابٌ هَشُّ، لَا تَثبُت عَلَيْهِ رِجْل طائر؛ إذْ كَيْفَ لم يعلم النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالقَضية وقعت عَلَى يده؟!

ثُم عَلَى فَرض التَّنَزُّل مَعَ الخَصْم، والتَّسْلِيم له أَنَّ الرَّسول -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم- لَمْ يَعْلَمْ بِهِ، فالله تَعالَى عَلِم به، فَهَلْ يَسْتَطِيعون أَنْ يَقُولُوا لَا؟

بالطَّبع لَا يَسْتَطِيعون، فلَا أَحَدَ يُنكِر عِلم الله، حتَّى القَدَرِيَّة الَّذِين هُم مِن أُخْبَث النَّاس رأيًا في هَذَا المَوْضُوع يَقولُون: إِذَا وقع الشَّيء عَلِم اللهُ به.

نقول: فَإِذَا كَانَ الرَّسُول ﷺ لَمْ يَعْلَمْ بِهِ، وتنزَّلنا معكم جدلًا؛ فالله تَعالَى عَلِمَ بِه، ولو كَانَ أمرًا منكرًا؛ لَبَيَّنه الله عَرَّفَجَلً؛ لِأَنَّ اللهَ تَعالَى يُبَين الأَمْر المنكر الَّذِي يخفى عَلَى الصَّحَابَة، كَمَا فِي قَوْلِهِ تَعالَى: ﴿ يَسَتَخْفُونَ مِنَ ٱلنَّاسِ وَلَا يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱللَّهِ وَهُوَ مَعَهُمُ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَىٰ مِنَ ٱلْقَوْلِ ﴾ [النِّسَاء:١٠٨].

فَلَا أَحَدَ يَدْرِي عَنهِم إِلَّا الله عَنَّقَجَلَ؛ فأَعْلَم الله بهم، فلو كَانَ فِعْل مُعاذٍ خَلَاف شَرْعِ الله؛ لَبَيَّنه الله عَنَّقِجَلً إِذْ لا يُمْكِن أَنْ يفعل أَحدٌ عِبادَة عَلَى وَجْهٍ لَا يرضاه الله إِلَّا بِيَّنه الله عَنَّقِجَلً؛ فَبَطَلَتْ حُجَّتهم، وصار الْقَوْل بِجَواز صَلَاةِ الْمُفْتَرِضِ خَلْفَ المتنفِّل قولًا مفروضًا لَا بُدَّ مِنْهُ.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: نَقُول قياسًا بجَوَاز أَنْ يَكُونَ الْإِمَامُ يُصَلِّي فَرِيضَة، والمَأْمُوم يُصَلِّي فَرِيضَة.

أمَّا إِنْ وافقتها في التَّسمية فلا إِشْكَال فيها، مِثل أَنْ يُصَلِّيَ صَلَاة الظُّهر قضاءً مَعَ صَلَاة الإِمَام الظُّهر أداءً، فهَذِهِ ما لَا إِشْكَالَ فِيهَا. أو بالعكس نَقُول: الحَدِيث يَدُلُّ عَلَى الجَوَاز؛ لِأَنَّهُ إِذَا جَازَ أَنْ يُصَلِّيَ المُفْتَرِضُ خَلْفَ المتنفِّل؛ فجوَاز مَن يُصَلِّي صَلَاةً خَلْفَ مَنْ صَلَّى صَلَاةً أخرَى مِن باب أَوْلَى؛ لِأَنَّ كِلَيْهِمَا فَرِيضَة.

فَإِنْ قِيلَ: هَـذَا مَعَ اتفاق الأفْعَال وَاضِحٌ، كَصَلَاة الظُّهر خَلْفَ الْعَصْر، أو العَصْر خَلْفَ الْعِشَاء، أمَّا إِذَا اختلفت الأَفْعَال، فَإِنْ كَانَتْ صَلَاة المَّأْمُوم أكثر؛ فلَا شكَّ في الجَوَاز، كما لَوْ صلَّى الظُّهر خَلْفَ مَن يُصَلِّي الْفَجْر، أو الْعِشَاء خَلْفَ مَن يُصَلِّي الْفَجْر؛ فَهَذَا لا شك في جَوَازه، لِأَنَّهُ لا يخالف الْفَجْر، أو الْعِشَاء خَلْفَ مَن يُصَلِّي الْفَجْر؛ فَهَذَا لا شك في جَوَازه، لِأَنَّهُ لا يخالف الإِمَام، وإذَا سَلَّمَ الْإِمَامُ قَامَ يقضي ما فاته، ولا إِشْكَال، لكن إِذَا كَانَتْ تختلف في الأَفْعَال عن صَلَاة المَامُوم أذنى، وأقلَّ عددًا، والصَّلَاة الأَفْعَال عن صَلَاة المَامُوم أذنى، وأقلَّ عددًا، والصَّلَاة وَاحِدَة؛ لَزِمَ المَامُوم أَنْ يتابع الإِمَام.

مِثَال: مُسَافرٌ صلَّى خَلف مُقيم صَلاة الظُّهر؛ فيلزم المُسَافِر أَنْ يُتِمَّ، وأمَّا إِذَا كَانَتْ صَلَاة المَأْمُوم أَدْنَى مِنْ صَلَاةِ الْإِمَامِ، لكنها فَرضٌ آخَر، كما لَوْ صلَّى المَغْرِب خَلْفَ مَن يُصَلِّى العِشَاء.

فإنْ دخَل مَعَ الإِمَام في الثَّانِية فها بعدها؛ فلا إِشْكَال، ويُسلِّم مَعَ الإِمَام في الثَّالِثة، ويقضي بعده رَكْعَة، وإنْ دَخَل معه في أَوَّل الصَّلَاة؛ فهنا يقع الإِشْكَال؛ لِأَنَّ الإِمَام سَوْفَ يُصَلِّي أَرْبَعًا، وفرْض هَذَا ثلاث؛ فَيُفَارق الإِمَامَ إِذَا قَامَ إِلَى الرَّابِعة، وتشهَّد وسلَّم، ثُم قَامَ ليُصَلِّيَ مَعَ الإِمَام مَا بَقِيَ مِن صَلَاة الْعِشَاء.

وكثيرًا ما يقع إِنْسَانٌ في إشْكَال وحَيْرة، كَيْفَ يسلِّم قبل إِمَامه؟

نقول: لِأَنَّ صَلَاته تَتَ، والانْفِرَادُ عَنِ الإِمَامِ مِنَ العُلَمَاءِ مَن أجازه ولو بِلَا عُذْر كالشَّافعِيَّة، فهُم يجيزون للمَأمُوم أَنْ ينفرد، ولو بِلَا عُذْر، وعند الحنابلة يَجُوز

للمَأْمُوم أَنْ ينفرد لعُذْرٍ كتطويل الإِمَام، وكأَنْ يحتبس بول المَأْمُوم، أو يلحقه غازات، أو يتهيَّأ للتَّقَيُّؤ، ففي هَذِهِ الحال يَجُوز أَنْ ينفرد.

وَهَذَا عذر حسِّي، الانْفِرَاد عَنِ الإِمَام للعذر الشَّرْعِيّ، كالانْفِرَاد عَنِ الإِمَام للعُذر الحسي.

فنقول: هَذَا الَّذِي يُصَلِّي المَغْرِب خَلْفَ صَلَاة الْعِشَاء، ويقوم الإِمَام للرابعة؛ فانْفِرَاده لَا بُدَّ مِنْهُ، لَكَن نَقُول انفرد لأَجْل أَنْ فانْفِرَاده لَا بُدَّ مِنْهُ، لكن نَقُول انفرد لأَجْل أَنْ تدرك مَا بَقِيَ مِن صَلَاة الْعِشَاء، وَهَذَا الَّذِي قرَّرْناه هو اختيار شيخ الإِسْلام ابن تَيْمِيةَ رَحَهُ أَللَهُ أَللَهُ عَلَى مَنْعه.

وقد فعَلْنا نحن ذَلِكَ مرة في المَسْجِد النبويِّ، حيثُ دخلنا معهم فِي صَلَاةِ الْعِشَاءِ، ونحن نريد أَنْ نُصلِّيَ المَغْرِب، فلَيَّا قَامَ للرَّابِعة جلَسْنا، وتشَهَّدْنا، وسَلَّمْنا، ودخَلْنا معه فيها بقى.

مسألة: إِذَا صلَّى مُسَافِرٌ خَلف مُقيم، ولكن أَدْرَكَ التَّشَهُّد الأخير، فَهَلْ له أَنْ يُصَلِّىَ أَرْبَعًا؟

الجَوَابِ: لا يُصَلِّي أَرْبَعًا في التَّشَهُّد الأخير؛ لعُمُوم قَوْله: «مَا أَدْرَكْتُمْ فَصَلُّوا، وَمَا فَاتَكُمْ فَأَتَمُّوا» (٢).

مسألة: إِذَا دخل أحدٌ مَعَ الإِمَام وهو يُصَلِّي الْعِشَاء بنِيَّة المَغْرِب، وجلس عندما يقوم الإِمَام للرَكْعَة الرَّابِعة، فتشَهَّد وسَلَّم، وقام مَعَ الإِمَام لصَلَاة الْعِشَاء، فَهَلْ أَدْرَكَ الرُّكُوع؟

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي، لشيخ الإِسْلام ابن تيمية (٢٣/ ٢٤٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب قول الرجل: فاتتنا الصَّلاة، رقم (٦٣٥)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب استحباب إتيان الصَّلاة بوقار وسكينة، رقم (٦٠٣).

الجَوَاب: إن لم يُدْرِك الرُّكُوع لم يُدرك الصَّلَاة.

والْأَفْضَل لِلْمَأْمُومِ الانْفِرَاد مِن أَجْل أَنْ يقضي الصَّلَاة، ويدخل مَعَ الإِمَام في العِشَاء.

وهل يُعقَل أن معاذًا رَضَيَّكُ عَنهُ يُصَلِّي الصَّلَاةَ الأُولَى، ومع الرَّسول ﷺ هي النَّافِلَة؟ فيجعل المكان الفاضل مَعَ إِمَامٍ فاضِل، مَعَ مُبادَرَة في أَوَّل الوَقْت يجعل هَذَا نَافِلَة، والأخيرةَ مَعَ قومه الْفَرِيضَة؟! لا يقول بِهَذَا إلَّا المتعصِّبون الَّذِين يريدون أَنْ يَلُوُوا أعناق النُّصُوص إِلَى مَا هُمْ عَلَيْهِ مِنَ الآراء، وَهَذَا -واللهِ- مُصيبة كُبرى؛ لِأَنَّهُ مَعَ الأسف تقع مِن علماءَ أَجِلَّة، اعتقدوا هَذَا الاعتقاد فحاولوا أَنْ يردُوا النَّصُوص إِلَى هَ الفقهيات فِي مِثْلِ هَذَا، كالتأويل في العقدِيَّات ير أهل التعطيل لا فَرْقَ.

لذَلِك يَجِب علَى طلبة الْعِلْم، المَقْبِلين عَلَى البحث والاجتهاد ألَّا يجعلـوا النُّصُوص تابعةً، بل متبوعة.

فإِنَّ مَنْ نَسِيَ صَلَاةً؛ فَإِنَّهُ يُصَلِّيها إِذَا ذَكَرَهَا، فمن تعمَّد تَأْخِيرَ صَلَاةٍ بِلَا عُذرٍ فلا يَقْضِهَا، وَقَدْ قال ﷺ: «مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ»(١).

ووجه الدَّلَالَة مِن هَذَا الحَدِيثِ أَنَّهُ إِذَا كَانَتْ مردودة؛ فهي بَاطِلة، وَإِذَا صلَّى صَلَاةً بَاطِلة؛ صار مُتلاعِبًا؛ فلذَلِك يُنهى عنها.

وكل شَيْء بَاطِلٍ، مِن معامَلاتٍ، أو عباداتٍ إِذَا مارسَـهُ الإِنْسَـان؛ فهـو كَالمُسْتَهْزِئ، حتَّى إِنَّ بَعْض العُلَهَاء قال –وهو مَذْهَبُ أَبِي حَنِيفَةَ-: إِذَا صلَّى الإِنْسَان

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب إذا اصطلحوا على صلح جور، رقم (٢٦٩٧)، مسلم: كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة، رقم (١٧١٨).

مُحْدِثًا عمْدًا؛ فهو مُرْتَدُّ، وجَعَل هَذَا مِنْ بَابِ الاستِهْزَاء؛ فَهَذَا وجه الدَّلَالَة، لأَنَّنا نَقُول: إِذَا كَانَ ردَّا يعني مَرْدُودا علَيْه، فكيف يَتَقَرَّبُ بِهِ إِلَى الله؟ ونعْلَم أَنَّ الله يَرُدُّه.

والرَّاجِح مِن أَقْوَال العُلَمَاء: أَنَّ مَن أَخَّر صَلَاةً عَن وَقْتِها عَمْدًا بلا عُذر؛ فصَلَاته بَاطِلة، ولا تُقْبَل منه.

إذَا قال قَائِل: إِذَا كَانَ النَّاسي والنَّائم يَقْضِيَان الصَّلَاة، وهُما مَعْذُورَان، أَفلَا نَقُول: إِنَّهُ مِن باب أَوْلَى مَن أَخَرَها بلا عُذر؟

نقول: لا، لِأَنَّ النَّبِيَّ ﷺ علَّق ذَلِكَ بالعُذر، أمَّا المتعمِّد فغَيْر معذور، وَقَدْ قال: «مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ»، والَّذِي تعمَّد أَنْ يؤخر الصَّلاة حَتَّى خرج وقتُها لم يعْمَل عملًا عَلَيْهِ أمرُ الله ورَسُوله؛ إذن هو مردودٌ، وإذَا كَانَ مردودًا فما الفَائِدَة؟!

فمِن أهمِّ الفَوائِد في حَدِيث جَابِر: أَنْ يَكُونَ المتنفِّل إِمَامًا للمُفتَرض؛ لِأَنَّ هَذِهِ معركة بين العُلَهَاء، والصَّحِيح مَا دَلَّ عَلَيْهِ الحَدِيث، فلا نتكلَّف في ردِّه حَتَّى يَكُون موافقًا لمذهبٍ، كَبَعْض المذاهب الأُخْرَى.

بل كَيْفَ يجعل معاذ الصَّلَاة خَلْفَ الرَّسُول عَلَيْهِ الصَّلامُ في أفضَل بُقعة مِن المَسَاجِد سِوَى المَسْجِد الحرام، ومع أشرف جَماعَة ليجعلها النَّافلة، ويجعل الْفَريضَة مَعَ قومه، وكيف يترك هَذَا الفضل العَظِيم لأَجْل أَنْ ينويَ الْفَريضَة في قومه؟! هَذَا بَاطِل، وبعيدٌ، ولا يليق بمن هو أَدْنَى مِن معاذ، فكيف بمُعَاذٍ الَّذِي شهد بَدْرًا و العَقَبة و المشاهد كلها مَعَ رَسُول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ.



١٢٢ - عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ: «كُنَّا نُصَلِّي مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ فِي شِدَّةِ الحَرِّ، فَإِذَا لَمْ يَسْتَطِعْ أَحَدُنَا أَنْ يُمَكِّنَ جَبْهَتَهُ مِنَ الْأَرْضِ بَسَطَ ثَوْبَهُ فَسَجَدَ عَلَيْهِ (١). الشَّرَحِ

قَوْله: «فِي شِدَّةِ الحَرِّ»، هل المُرَاد شدة حرِّ النَّهار، أو شدة حرِّ الفُصول؟

الظَّاهِر: الثَّانِي، وهو شدة حَرِّ الفُصول؛ لِأَنَّ الشِّتَاء وَإِنْ كَانَ فِي شِدَّةِ حَرِّ النُّصول؛ لِأَنَّ الشِّتَاء وَإِنْ كَانَ فِي شِدَّةِ حَرِّ النَّهار، فلا يحتاج فِيهِ الإِنْسَانُ أَنْ يضع ثَوْبه عَلَى الأَرْض؛ لِأَنَّهُ حتَّى لَوْ كَانَ فِي عِزِّ حَرارَة الجُوِّ فِي النَّهار أيام الشِّتَاء، فلا يَشُقُّ السُّجُود عَلَى الأَرْض.

إذن، يتعَيَّن أَنْ يَكُونَ مَعْنَى قَوْله: ﴿فِي شِدَّةِ الْحَرِّ » حَرِّ الفُصُول.

«فَإِذَا لَمْ يَسْتَطِعْ أَحَدُنَا أَنْ يُمَكِّنَ جَبْهَتَهُ مِنَ الْأَرْضِ» لشِدَّة الحَرارَة؛ «بَسَطَ تُوْبَهُ فَسَجَدَ عَلَيْهِ»، أَيْ مَدَّهُ حَتَّى يتمكَّن مِن السُّجُود علَيْه، ولو كَانَ المُرَاد أَنْ يخلع الثَّوب لِيَسْجُد علَيْه، لقَال: «خلَع ثَوْبه»، ولكنه «بَسَطَ ثَوْبَهُ» الَّذِي عَلَيْهِ «فَسَجَدَ عَلَيْهِ»؛ مِن أَجْل أَنْ يُمكِّن جبهته عَلَى الأَرْض.

# مِن فَوائِد هَذَا الْحَدِيث:

الفَائِدَةُ الأُولَى: أَنَّهُ لَا يُعْذَر الإِنْسَان بتَرْكِ الجَمَاعَة لشِدَّة الحَرِّ؛ لِأَنَّ الصَّحابَة لـم يتركُوا الصَّلَة فِي شِدَّةِ الحَرِّ مَعَ رَسُول الله صَلَّالِلهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ.

ولو فرَضْنَا أَنَّ هُناكَ مرضًا في الإِنْسَان لا يَسْتَطِيع إطلاقًا أَنْ يُصَلِّي في شدة الحرِّ؛ فَهَذَا يُعذَر بِعُذرِه الخاص، لِأَنَّ بَعْض النَّاس لَا يتحمَّل الحرَّ أبدًا، ولو قَامَ يُصَلِّي فِي الحرِّ؛ انْكتَمَ ولم يأت بالصَّلَاة عَلَى الوجه المَطْلُوب.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب العمل في الصَّلاة، باب بسط الثوب في الصَّلاة للسجود، رقم (١٢٠). (١٢٠٨)، ومسلم: كتاب المساجد، باب السُّجُود على الثوب في شدة الحر، رقم (٦٢٠).

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: لَا يُسَن الإِبْرَاد؛ لِأَنَّ الصَّحَابَة يتَّقُونَ الحَرَّ، وَمَعَ ذَلِكَ لَمْ يُبْرِد الرَّسول ﷺ، لأنَّ شِدة الحَرِّ قد تَكُون مَعَ الإِبْرَاد، وإذَا كَانَ هُناكَ احْتِهَال، ولدَيْنا نصُّ لَا احْتِهَالَ فِيهِ، عَلَى قَاعِدَة ضَّ لَا احْتِهَالَ فِيهِ، عَلَى قَاعِدَة حَمَل المُحْتَمَل عَلَى مَا لَا احْتِهَالَ فِيهِ، عَلَى قَاعِدَة حَمَل المُتشَابِهِ عَلَى المُحْكَم.

# وللنَّاس في الْمُتَشَابِه مَعَ المحْكَم طريقان:

الطريق الأوَّل: حَمْل المحكم عَلَى الْمَتَشَابِه؛ ليَكُون النَّصَّان مُتَشَابِهِ؛ فيَبْقَى المَكَلَّف مُذَبْذبًا متَردِّدًا، وَهَذِهِ طريق الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيغ.

الطَّرِيق الثَّانِي: حَمْل الْمَتَشَابِهِ عَلَى الْمُحْكَمِ؛ لَيَكُون النَّصَّان مُحُكَمَيْن، وَهَذِهِ طريق الرَّاسِخِينَ فِي الْعِلْمِ -جعلنا الله منهم- فلَا يتَّبِعُون الْمُتَشَابِه، بل يأخذُون بالمحكم، ويحكمون به عَلَى الْمَتَشَابِه.

ولِهَذا نصوصٌ كَثِيرَة، وأكثرُ ما تَكُون -مع الأسف الشَّدِيد- فيها يتعلَّق بصِفَاتِ الله، فتجدُ أهلَ التعطيلِ كُلَّهم مُتفقين عَلَى الاسْتِدْلال بِقَوْلِه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ: ﴿ لِنَسَ كُمِثْلِهِ عَلَى الدَّسُولِ بَقَوْلِه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ: ﴿ لِنَسَ كُمِثْلِهِ عَلَى الدَّسُولِ عَلَى الكَلام علَى الكَلام علَى أَنْ التَّوْلُ: قول أَنسٍ رَضَالِللهُ عَنْهُ لَا يُمْكِن أَنْ يُعارِضَ قول الرَّسُول عَلَيْ الْإِذَا الشَّلَا الْمُتَلَّ الْحُرُ فَا يُعَارِضَ قول الرَّسُول عَلَيْ الْإِذَا الشَّلَا اللهُ عُلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: وُجُوب تمكين الجَبهة مِن الْأَرْضِ فِي السُّجُودِ؛ لِقَـوْلِه: «فَإِذَا لَـمْ يَسْتَطِعْ أَحَدُنَا أَنْ يُمَكِّنَ جَبْهَتَهُ مِنَ الْأَرْضِ».

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصَّلاة، باب الإبراد بالظهر في شدة الحر، رقم (٥٣٣)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب استحباب الإبراد بالظهر في شدة الحر، رقم (٦١٥).

فإنَّ في هَذَا إِشَارَةً إِلَى أَنَّهُ لَا بُدَّ أَنْ يمكِّن جبهته، وبناءً عَلَى ذَلِك: لَوْ أَنَّ الإِنْسَان مسَّ الأَرْض، لكن بِدُونِ أَنْ يتَّكِئ علَيْها، فلا يصتُّ سجوده، وَكَذَلِكَ لَوْ أَنَّ يُسَان مسَّ الأَرْض، لكن بِدُونِ أَنْ يَكبس علَيْه؛ فَإِنَّ سُجوده لا يصتُّ.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: وُجُوب تمكِين أعضاءِ السُّجُود مِن الأَرْض، فيَمَسُّ الأَرْض بيَدَيْه، ويَمَسُّ الأَرْض بيَدَيْه، وجبهتِه، وأنفِه، ورُكْبتَيْه، وأطراف قدمَيْه.

مسألة: هل يُؤخَذ مِنْ هَذَا أَنَّهُ إِذَا لَمْ يَسْتَطِعِ الإِنْسَان أَنْ يُمكِّن جَبْهَتَهُ مِنَ الْأَرْضِ سقَط عنه وُجُوب السُّجُود عَلَى بقية الأعضاء؟

الجَوَاب: أخذ بَعْض العُلَمَاء ذَلِكَ مِنْ هَذَا الحَدِيثِ، وقال: إِنَّ الْأَصْلَ فِي الشُّجُود هو الجبهة، فإذَا عجَز؛ سَقَط عنه بقية الأعضاء، ولكنه قول لَيْسَ بصَحِيح؛ لعُمُوم قول الله تَعالَى: ﴿ فَٱنَّقُوا اللهَ مَا ٱسۡتَطَعۡتُمُ ﴾.

والإِنْسَان يُمْكِنُه أَنْ يَدْنُــ َوَ مِن الأَرْضِ كثيرًا حَتَّى يظنه النَّاسِ سَاجِــدًّا عَلَى الأَرْضِ.

ولو فُرِض أَنَّهُ لا يتمَكَّن مِن الدُّنُوِّ مِن الأَرْض، وَأَنَّهُ لا يتَمكَّن مِن الوصول إلى حدًّ يَكُون فِيهِ إِلَى السُّجُود أقربَ منه إِلَى الجلوس؛ فحِينَئذٍ نَقُول: يسقط.

لكن لَوْ كَانَ يَسْتَطِيع الإياء، فنقول: ضَع يديك، لِأَنَّهُ قريب مِن السُّجُود.

فصار الْقَوْل في هَذَا بالتَّفصِيل: إِذَا كَانَ يَسْتَطِيع أَنْ يدنُو مِن السُّجُود؛ فَقَدْ وَجَبَ عَلَيْهِ عَلَى مَا يَسْتَطِيع مِن أعضاء السُّجُود، وَإِذَا كَانَ لَا يمكن أَنْ يقرب مِن السُّجُود؛ سقط عنه، ووجب عَلَيْهِ الإيهاء.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: جَوَازِ السُّجُودِ عَلَى مُتَّصِلٍ بالسَّاجِد؛ وتؤخَذ مِن قَوْله: «بَسَطَ ثَوْبَهُ».

وجه الدَّلَالَة إضافةُ الشَّيء إِلَى نفسه، فقال: «ثَوْبَهُ»، ولم يَقُل: «بَسَط ثَوْبًا».

ولكن هَذَا لَيْسَ جائزًا عَلَى كُلِّ حَالٍ؛ لِأَنَّ الحَدِيث واردٌ فيها إِذَا عجَز عن تمكين جَبْهَتِهِ مِنَ الْأَرْضِ، فَإِنْ لم يَعْجِز فقد قال أهل الْعِلْم: إِنَّ السُّجُود عَلَى الْمُتَّصِل به مَكْرُوه.

بقِيَ أَنْ نَقُول: إِذَا سجد عَلَى عُضْوٍ مِنْ أعضاء السُّجُود؛ لم يَصِح السُّجُود.

مِثَال: لَوْ بِسَط يَدَيْه، ووضع الجبهة علَيْهما، فَهَذَا لَا يَجُوزُ؛ لِأَنَّهُ لَم يَسْجُد عَلَى سَبْعَةِ أَعْضَاءٍ، وَكَذَلِكَ لَوْ أَرْدَف رِجْلَه الْيُمْنَى عَلَى الْيُسْرَى، أو بالعكس؛ فَإِنَّهُ لَا يَصِحُّ السُّجُود؛ لِأَنَّهُ سَجَد عَلَى سِتَّة أعضاء، فَإِنْ سَجَدَ عَلَى حائلٍ مُنفَصِل؛ فَهُوَ جائز.

وعلى هَذَا نَقُول: إِنَّ السُّجُود عَلَى الحائل ينقسم إِلَى ثَلاثَة أَقْسَام:

القِسم الأوَّل: حائل يمنع صِحَّة السُّجُود.

القِسم الثَّانِي: حائل يمنع كمال السُّجُود.

القِسم الثَّالِث: حائل لَا بَأْسَ بِهِ.

فالسجادة -مثلًا- مُصلًّى كَامِلٌ مِن قدميه إِلَى جبهته، ولو وضع مِنديلًا يتَسِع جبهته ويَدَيْه فقط، فَهَذَا جائز، وَلَيْسَ فِيهِ بأس؛ لِأَنَّهُ ثَبَتَ عَنِ النَّبِيِّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم- أَنَّهُ كَانَ يُصَلِّى عَلَى الخُمْرةِ (۱).

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: مَشْرُوعِيَّة صَلَاة الجَهاعَةِ؛ لِقَوْلِه: «كُنَّا نُصَلِّي مَعَ رَسُولِ الله». والأَصْل فيها فعَلَهُ النَّبيُّ ﷺ في العِبَادَات أَنَّهُ مَشْرُوع.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب إذا أصاب ثوب المصلي امرأته إذا سجد، رقم (٣٧٩).

١٢٣ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِنَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «لَا يُصَلِّي أَحَدُكُمْ فِي الثَّوْبِ الْوَاحِدِ، لَيْسَ عَلَى عَاتِقِهِ مِنْهُ شَيْءٌ»(١).

# الشترح

«لَا يُصَلِّي» بالياء، وَهَذَا يَقْتَضِي أَنْ تَكُونَ (لَا) نَافِيَة، وَلَيْسَتْ نَاهِيَة؛ لأَنَّهَا لَوْ كَانَتْ نَاهِيَة لِحُذِفَت الياء، لكن النَّفْي هنا بمَعْنَى النَّهْي.

قال عُلَمَاءُ البَلاغَة: وَإِذَا جَاءَ النَّفْي بِمَعْنَى النَّهْي صار أَوْكَد، لِأَنَّهُ يَقْتَضِي أَنْ يَكُونَ هَذَا الشَّيء مَعْلُومَ الانتِفَاء؛ فوقَع مَنفِيًّا لا منهيًّا عنه.

وقَوْله: «فِي الثَّوْبِ الْوَاحِدِ»، ليْسَ الْمُرَاد القميص؛ لأنَّ القميص لَا بُدَّ أَنْ يَكُونَ عَلَى عاتقه شَيْء منه، والْمُرَاد بـ «الثَّوْب الْوَاحِد» يعني القطعة الوَاحِدَة، «لَيْسَ عَلَى عَاتِقِهِ مِنْهُ شَيْءٌ»، وَهَذَا إِذَا أَمْكَن أَنِّي أَسْتُر العاتق به، أَمَّا إِذَا لَم يمكن كالإزَار وحْدَه؛ فلا يَدْخُلُ فِي هَذَا؛ لِأَنَّ الإزَار وحْدَه لا يُمْكِنُ أَنْ يَكُونَ عَلَى العاتِق منه شَيْءٌ.

### فصَارَ لدَيْنا شيئان معْلُومَان:

الأَوَّل: القميص، فلا يَدْخُلُ فِي هَذَا الحَدِيث؛ لِأَنَّهُ لَا بُدَّ أَنْ يَكُونَ العاتقان مَسْتُورَين.

الثَّانِي: الإزار، فلا يُمْكِنُ أَنْ يَكُونَ الإزار سَاترًا للمنكبين!

فَهَذَان خرجَا من الحَدِيث، وبقينا في ثَوْبٍ يمكن أَنْ يستُر العَوْرَة مَعَ كَوْنِهِ رَدَاء، كالثَّوب الَّذِي يُلْتَحف به، ويُستَر به جميع البدن، وَهَذَا واردٌ وواقع.

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي: كتاب القبلة، باب صلاة الرجل في الثوب الواحد لَيْسَ على عاتقه منه شيء، رقم (٧٦٩).

والعاتق: ما بَيْن أصلِ العنُق ورأس الكَتف.

فإن قِيل: بِالنِّسْبَة لِلمُصَلِّي الَّذِي يَسْجُد عَلَى ثَوْبٍ مُتَّصِل به، بَعْض المُصَلِّين يُصَلِّي عَلَى طاقِيَّته، أو عَلَى شِماغه؟

الجَوَاب: نعم، نفس الشَّيء، يعني بَعْض النَّاس يَكُون عَلَيْهِ طاقية كَبِيرَة، أو ينزلها عمدًا ويسْجُد علَيْها؛ فَهَذَا مَكْرُوه إلَّا لحَاجَة، وبَعْض النَّاس يَكُون عَلَيْهِ عِقَال كبير فيَسْجُد علَيْه، وهَذَا أيضًا يُكْره.

وإِذَا عجز الإِنْسَان عَنِ السُّجُود، فَهَلْ يضع شيئًا يَسْجُد علَيْه؟

الجَوَاب: إِذَا كَانَ الإِنْسَان لا يَسْتَطِيع أَنْ يَسْجُد عَلَى الأَرْض؛ فيُومِئ، أَمَّا أَنْ يجعل وسَادةً، أو شيئًا يَسْجُد علَيْه؛ فلا، وَإِنَّهَا يومئ إيهاءً بِدُونِ أَنْ يضع شيئًا.

وإِذَا سجد الإِنْسَان، ثُم كَانَتِ الأرْضُ حارَّة، ورفع وجهه مِن السُّجُود، ثُم وضع شيئًا، فَهَلْ تُحْسَب؟

الجَوَاب: إِذَا كَانَتْ حارَّة، فَإِنَّهُ يقوم مِن السُّجُود، وَلَكِنْ لَا بُدَّ أَنْ يُدرك «سبحان ربي الأَعْلَى» مرة وَاحِدَة، ثم يقوم، أما أَنْ يرفعَ جبهته، ويضع غُترته -مثلاً-؛ فلا، لِأَنَّهُ بِهَذَا يجعل خلاءً، ويَكُون جزء مِن الأعضاء السَبْعَة مُنِع عَنِ السُّجُود.

وما حُكْم مَن يَضع القدَمَيْن حالَ السُّجُود عَلَى بَعْضهما البَعْض جاهلًا أو ناسيًا؟

الجَوَاب: وضع القَدَمَين حال السُّجُود بَعْضها عَلَى بَعْض يُبطل الصَّلَاةَ وَلَوْ كَانَ جاهلًا، اللَّهُمَّ إِلَّا إِذَا كَانَ فِي صَلَوات ماضية، فَهَذَا رُبَّها نَستدل بحَدِيث السِّيء في صَلَاته عَلَى أَنَّ مَا مضَى عَلَى الجهل لا يُقْضَى، لكن الحاضِرة لَا بُدَّ أَنْ يُعِيدَها حتَّى يُصَحِّح.

بَعْض النَّاس يَسْجُدُونَ عَلَى حَجَرٍ صغير فقط، أو قِهَاش صغير؛ فَهَلْ هَذَا جائز؟ الجَوَاب: هَذَا رُبَّهَا تَصْحَبه عَقِيدَة؛ لِأَنَّ الرَّافضة يعتقدون أَنَّهُ لَا بُدَّ مِنَ السُّجُود عَلَى الفِرَاش، وإذَا كَانَ لَا بُدَّ أَنْ يَكُونَ السُّجُود عَلَى الفِرَاش، وإذَا كَانَ لَا بُدَّ أَنْ يَكُونَ عَلَى الأَرْض؛ فإنَّه مي يصطحبون معهم هَذِهِ الَّتِي تُسَمَّى (تُربة)، لِأَنَّهُ من عقيدتهم أَنَّهُ لَا يَصِحُّ السُّجُود إلَّا عَلَى أَرْضٍ قُتِل فِيهَا الحسين بن عَلِيٍّ فِي كربلاء؛ ولِهذا يصنعون مِن الأَرْض هَذِهِ الأحجار، ولكل وَاحِدٍ منهم حَجر خاصٌّ به، وتَكُون الأَحجار علَيْها نقوش وزخارفُ لِسَادَتِهم، والبقية بغير نقوش.

عَلَى كُلِّ حَالٍ، كلُّ هَذِهِ اعتقاداتٌ مَبْنِيَّةٌ عَلَى خُرافة لا أَصْلَ لها.

وعندهم -يعني الرَّافِضَة- جهاز صغير يُوضَع فِيهِ الطين أو التُّربة، فإذَا سجَدْتَ عَلَيْهِ يَكتُب الرَكْعَة الْأُولَى أَوِ الثَّانِيةِ وَهَكَذَا، وكلها عشرين رَكْعَة؛ لأنَّهُم لا يعرفون كم يصلون أَحْيانًا؛ فاختَرَعُوا هَذَا الجهاز.

وَهَكَذَا تبقَى الصَّلَاة كَأَنَّهَا جَوْفَاءُ لا رُوح لها، أَفْعَال ميكانيكية؛ فاللَّهُمَّ لك الحمد.

و يجدُر بنا أَنْ نتكلم عن حُكْم سَتْرِ الْعَوْرَةِ فِي الصَّلَاة؛ لأَنَّهَا شَرْطٌ مِنْ شُرُوطِ الصَّلَاة، ويُشْتَرط في السَّاتر ثَلاثَة شُرُوط:

الأَوَّل: أَنْ يَكُونَ مُبَاحًا.

الثَّانِي: أَنْ يَكُونَ طاهرًا.

الثَّالِث: أَنْ يَكُونَ صِفِيقًا لا يَصِفُ البَشرة.

دَلِيل ذَلِكَ قَوْلُ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَ: ﴿ يَنَبَنِى مَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُرُ عِندَكُلِّ مَسْجِدٍ وَكُلُوا ﴾ [الأعراف:٣١]، والزِّينة: اللِّبَاس، و ﴿ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾، أي عِنْدَ كُلِّ صَلَاةٍ.

قال ابن عبد البر رَحِمَهُ اللَّهُ: «وَأَجْمَعَ الْعُلَمَاءُ عَلَى أَنَّ سَتْرَ الْعَوْرَةِ فَرْضٌ وَاجِبٌ بِالجُمْلَةِ عَلَى الْآدَمِيِّينَ، وَأَنَّهُ لَا يَجُوزُ لِأَحَدِ أَنْ يُصَلِّي عُرْيَانًا وَهُوَ قَادِرٌ عَلَى مَا يَسْتُرُ بِالجُمْلَةِ عَلَى الْآدَمِيِّينَ، وَأَنَّهُ لَا يَجُوزُ لِأَحَدِ أَنْ يُصَلِّي عُرْيَانًا وَهُو قَادِرٌ عَلَى مَا يَسْتُرُ بِهِ عَوْرَتَهُ، وَكَانَ قَادِرًا عَلَى سَتْرِهَا لَهُ تُجِزْهِ صَلَاتُهُ مِنَ الثَّيَابِ، وَإِنْ لَهُ يَسْتُرْ عَوْرَتَهُ، وَكَانَ قَادِرًا عَلَى سَتْرِهَا لَهُ تُجِزْهِ صَلَاتُهُ اللهُ الل

فحكَى الإجماع عَلَى ذَلِك؛ فيَكُون ستر العَوْرَة شرطًا مِن شُرُوط الصَّلَاة.

مسألة: إِنْ لَمْ يَجِدْ إِلَّا تَوْبًا محرَّمًا، كرَجُلٍ لم يجد إِلَّا تَوْبًا مِن حَرِير، فَهَلْ يُصَلِّي عريانًا، أو يُصَلِّي بالثَّوْب المحرَّم؟

الجَوَاب: يُصَلِّى بالثَّوْب المحرَّم للضَّرُورَة، وإذَا لم يجد إلَّا الثَّوب المحرَّم، وصلَّى للضَّرورة؛ فلَا إِعادَة علَيْه، لِأَنَّهُ أَتَى بِهَا يَجِب علَيْه، والقَاعِدَة الشَّرعية: «أنَّ كل مَن أتَى بِهَا يَجِب عَلَيْهِ إعادتها»، لِأَنَّ اللهَ لَمْ يُوجِب كل مَن أتَى بِهَا يَجِب عَلَيْهِ إعادتها»، لِأَنَّ اللهَ لَمْ يُوجِب العِبادَة إلَّا مرة وَاحِدَة عَلَى قَدْرِ الاستطاعة.

وعلى هذا: فإذا رأيتَ في كُتب الفُقَهَاء أَنَّهُ يلزمه أَنْ يُصَلِّيَ ثُم يُعيد؛ فاعْلَم أَنَّهُ تَولُ ضَعِيف.

وعلى هذا، فَإِذَا رأيتَ في كُتب الفُقَهَاءِ أَنَّهُ يلزمُه أَنْ يصَلِّيَ ثم يُعيد، فَاعْلَم أَنَّهُ قولُ ضَعِيف، يُضعِّفه قولُه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ فَٱلْقَوْا اللّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُم ﴾ [التغابن:١٦]، وَإِذَا القي الله ما استطاع، فقد قَامَ بالوَاجِب، ومَن قَامَ بالوَاجِب، فَإِنَّهُ لا يَلزم أَنْ يَأْتِيَ بِهِ مَرَّةً أُخْرَى.

وإِذَا لم يجد إلا ثَوْبًا نَجِسًا، فَإِنَّهُ يُصَلِّي به؛ لِقَوْلِه تَعالَى: ﴿ فَٱنَّقُوا ٱللهَ مَا ٱسْتَطَعْتُم ﴿ ، وَهِل تلزمه الإِعَادَة؟

<sup>(</sup>١) الاستذكار، لابن عبد البر (٢/ ١٩٦).

الْقَوْل الرَّاجِح: لا، لا تلزمه الإِعَادَة، للقَاعِدَة الَّتِي ذكرناها: وَهِيَ أَنَّ مَنْ أَتَى بِالعِبَادَة عَلَى الْوَجْهِ الَّذِي شُرع له؛ فإنَّه لا إِعادَة علَيْه، فيُصلي فِي الثَّوْبِ النَّجِسِ، ولا إِعادَة إِذَا لَمْ يَجِدِ سِواه.

وقال بَعْضُ العُلَمَاء: يُصَلِّي فِي الثَّوْبِ النَّجِسِ، ويُعيد إِذَا وَجَدَ ثَوْبًا طاهرًا. لكنَّ هَذَا قولٌ ضَعِيف.

وإِذَا لَم يجد إلا تُوْبًا خفيفًا لا يستر العَوْرَة، فَهَلْ تلزمه الصَّلَاةُ فِيهِ أَو لا؟ قد يقول قَائِل: لا تلزمه؛ لأنَّه لا فَائِدَة مِنه، وَرُبَّهَا يزيد العَوْرَةَ جَمالًا.

وقال بَعْضُهم: نعم.

ويحتمل أَنْ يُقَال: إِنَّهُ يَلزمه؛ لِأَنَّ فِي لُبس هَذَا الثَّوْبِ الخفيفِ نوعًا مِن السَّتر، فهو يخفف أَنْ تُرى السَّوءةُ عارية، وعلى هَذَا فيدخل فِي عُمُومٍ قَوْلِهِ تَعالَى: ﴿فَٱنَقُواْ ٱللَّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُم ﴾، ولأنَّ هَذَا الرَّجُلَ يُقَال: إِنَّهُ لبِس ثَوْبًا، فَإِذَا كَانَ كَذَلِكَ فَإِنَّهُ يَجِب عَلَيْهِ أَنْ يلبَس هَذَا الثَّوْبَ الخفيف.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: إِنْ لَمْ يَجِدْ إلا حرامًا، كأن سَر ق ثَوْبًا ليُصَلِّيَ فيه؟

فالجَوَاب: يلبسُه ولا يعيد.

وإِذَا قال قَائِل: ما هي العَورة؟

فالجَوَابِ: إِنَّ العُلَمَاءَ قَسَّموا العَوْرَة إِلَى ثَلاثَة أَقْسَام: مُغَلَّظَة، وخُفَّفة، ومُتوسِّطة.

فالمغلظة: هي عَوْرَةُ المَرْأَةِ الحُرَّةِ البالغة، قَالُوا: كُلُّها عَوْرَة إلا وجهها، والمُرَاد في الصَّلَاةِ لَيْسَ في النظر، وعلَيْه فيلزمُ المَرْأَةَ الحُرَّةَ البالغة إِذَا أَرَادتْ أَنْ تُصَلِّي أَنْ تَستُرَ جميعَ جسدِها ما عدا وجهَها.

والمخففة: هي عَوْرَةُ الذَّكرِ مِن سَبْعٍ إِلَى عَشْرِ سِنين، وعورته السوءتان فقط، أي القُبل والدُّبر فقط.

والمتوسطة: ما عدا ذَلِك، وَهِيَ مَا بَيْنَ السُّرَّةِ والرُّكْبَة.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: أَمَةٌ بالغةٌ أَرَادت أَنْ تُصَلِّي، فها الَّذِي يَجِب علَيْها أَنْ تسترَه؟ فل جَوَاب: الأَمةُ البالغةُ عورتُها في الصَّلَاة ما بين السُّرَّةِ والرُّكْبَة.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: الرَّجُلُ البالغُ ما عورته؟

الجَوَابِ: مَا بَيْنَ السُّرَّةِ والرُّكْبَة.

ويرى بَعْضُ أهلِ الْعِلْمِ -وَهِيَ رواية عَنِ الإِمَامِ أَحمد - أَنَّ عَوْرَةَ الرَّجُلِ البالغِ هي السوءتانِ فقط، أي إِنَّ الْفَخِذَ لَيْسَ بِعَوْرَة، وَهَذَا قولٌ ضَعِيفٌ بلا شك، وَإِنْ قُبِلَ بِالنِّسْبَةِ للنظر، فلنْ يُقبلَ بِالنِّسْبَة لِلصَّلَاةِ، فأدنى ما يُقال: ما بين السُّرة والرُّكبة.

وبِناءً عَلَى ذَلِك، هل تَكُون السُّرةُ مِن العَوْرَة؟

إِذَا قلنا: ما بين السُّرة والرُّكبة؛ تَكُون السُّرةُ ليستْ عَوْرَة، والرُّكْبَةُ لَيْسَت وْرَة.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: إِذَا انكشفت العَوْرَةُ فِي الصَّلَاة، فَهَلْ تبطلُ الصَّلَاة؟

فالجَوَاب: إنِ انكشف شَيْءٌ يسيرٌ مِنها، ولا سِيَّا مما بَعُد مِن الفَرجين، فَإِنَّ ذَلِكَ لَا يضرُّ، فلا يضرُّ اليسيرُ في غيرِ المغَلَّظة، وَهَذَا يحدثُ كثيرًا مِن بَعْض النَّاس، وَلَوْقَه قميصٌ خفيف، فَإِذَا ركع أو سجد انكشف مِن الخلف السروال، وظهر شَيْءٌ يسير، فَهَلْ نَقُول لِهِذَا: إِنَّ صَلَاتَه بطلت؟

الجَوَابِ: لا، لِأَنَّ كلَّ أحدٍ يعلم الفرقَ بين أَعْلَى العَوْرَة، وأَسْفلِ العَوْرَة،

ووسط العَوْرَة، وأشد قُبحًا وَسَطُ العَوْرَة، فَهَذَا لا يضرُّ.

وَلَوْ قَالَ قَائِل: إِذَا كَانَ الانكشافُ في العَوْرَة السوءة.

نقول: يُنظر، إِنْ طال الزَّمن وهو عالم به؛ بَطَلَت صَلَاتُه، وَإِنْ لَم يَطُلِ الزمن بَلْ هُوَ مِن حِين ما رأى السَّوءة غطَّاها؛ فصَلَاتُه صَحِيحة.

ورُبَّما يَكُون الإِنْسَان في جَوِّ خالٍ، فتأتي الرِّياحُ فترفعُ الثَّوْبِ حَتَّى تنكشفَ السوءة، لكنه يَرُدُّه مباشرة، فَهَلْ تبطُل صَلَاتُه؟

الجَوَاب: لا؛ لِأَنَّ هَذَا لَيْسَ عن عَمد.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل يَجِب سترُ العَوْرَةِ مِن الأَسْفل؟

الجَوَاب: لا يجب؛ لأنَّنا لَوْ قُلنا بالوُجُوب؛ لَقُلْنَا بوُجُوب لُبس السراويل، لأَنَّه لا يُمْكِن أَنْ تسترَ العَوْرَةَ مِن الأَسْفل إلا إِذَا لَبِس الإِنْسَانُ سِروالًا.

ولِهَذا نَقُول: العَوْرَةُ مِن أَسْفل لَا حُكْمَ لَهَا، فالكَلَام عَلَى الأَعْلَى والمحاذاة، أَمَّا مِن أَسْفل فلا يضرُّ.

وقال النَّبِيُّ ﷺ فيها أوصى أَنْ يُعلنَ في موسم الحج: «أَنْ لَا يَحُجَّ بَعْدَ الْعَامِ مُشْرِكٌ، وَلاَ يَطُوفَ بِالْبَيْتِ عُرْيَانٌ»(١).

كَانَ النَّاسُ يطوفون في الجاهلية عُراة، فالمَرْأَةُ تطوف عارية، والرَّجُل يطوف عارية، والرَّجُل يطوف عاريًا عند بيت الله الحرام، والحجة قَالُوا: إِنَّ ثيابَنا ثيابٌ عَصَيْنا اللهَ فيها؛ فلا يَنْبَغِي أَنْ نطوفَ بالْبَيْت وَهِيَ علَيْنا.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب لا يطوف بالبيت عريان، ولا يحج مشرك، رقم (١٦٢٢)، ومسلم: كتاب الحج، باب لا يحج بالبيت مشرك ولا يطوف بالبيت عريان، رقم (١٣٤٧).

إلا أنَّهم اسْتَثْنَوُا الحُمْس مِن قريش، فهؤُلاءِ يطوفون بالثياب، ولِهذا إِذَا قَدِم أَناسٌ مِن خارج مكة؛ استعار مِن أحدِ القُرشيين ثَوْبًا يطوف به، أمَّا ثيابُه فلا يخلعُها.

وكَانَتِ المَرْأَةُ تطوف وَقَدْ وضعت كفَّها عَلَى فرجِها وتقول: الْيَوْمَ يَبْدُو بَعْضُهُ أَوْ كُلُّهْ وَمَا بَدَا مِنْهُ فَلَا أُحِلُّهُ

أي لا أُحل لأحدٍ أَنْ ينظرَ إِلَيْه، وَهِيَ الَّتِي كشفته، هَذَا مِن الجهل.

فقول الرَّسُول ﷺ: «وَلَا يَطُوفَ بِالْبَيْتِ عُرْيَانٌ» يَدُلُّ عَلَى وُجُوبِ سَترِ العَوْرَةِ عند الطواف؛ لِأَنَّ اللهَ تَعَالَى أَحَقُّ أَنْ يُسْتَحْيَا مِنْهُ، فكيف تطوف ببيتِه الحرامِ كاشفًا عورتَكَ!

لكنّه لَيْسَ كالصَّلَاة، بمَعْنَى أَنّهُ لَوْ طاف الإِنْسَانُ وَقَدْ بدا شَيْءٌ مِن عورتِه فَإِنَّ طوافَه صَحِيح؛ لِأَنَّ الطوافَ غيرُ الصَّلَاة، لقولِه تَعالى: ﴿وَطَهِرَ بَيْتِيَ الطَّآفِفِينَ فَإِنَّ طُوافَه صَحِيح؛ لِأَنَّ الطوافَ غيرُ الصَّلَاة، لقولِه تَعالى: ﴿وَطَهِرَ بَيْتِيَ الطَّآفِفِينَ وَالْقَابِمِينَ وَاللَّصَلِ فِي العطف المغايرة، ولِهذا وَالقَّابِمِينَ وَاللَّهَ السَّجُودِ ﴾ [الحج: ٢٦]، والأصل في العطف المغايرة، ولِهذا كانَ الحديثُ المشهور: «الطَّوافُ بِالْبَيْتِ صَلَاةٌ، إِلَّا أَنَّ الله أَحَلَ لَكُمْ فِيهِ الْكَلامَ »(١)، كَانَ الحديثُ المشهور: «الطَّوافُ بِالْبَيْتِ صَلَاةٌ، إِلَّا أَنَّ الله أَحَلَ لَكُمْ فِيهِ الْكَلامَ »(١)، لا يَصِحَّ عَنِ النَّبِيِّ عَيَّالِهُ ، وَإِنَّهَا روي موقوفًا عَلَى عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ رَحَوَلَفَعَنْهُا، ومُرَادُه والله أعلم – أَنَّهُ كَالصَّلَاة فِي الحُرمة، أمَّا أَنْ يَكُونَ مَسَاوِيًا لِلصَّلَاةِ فِي كُلِّ شَيْءٍ فلا يُمْكِنَ أَنْ يقبلَه أحد.

فالصَّلَاةُ تبتدأُ بالتَّكبير، والطوافُ لَيْسَ وَاجِبًا أَنْ يبدأَ بالتَّكبير؛ الصَّلَاةُ لَا بُدَّ فِيهَا مِنْ قِرَاءَةِ الْفَاتِحَةِ، والطوافُ لا؛ الصَّلَاةُ لَا بُدَّ فِيهَا مِنْ اسْتِقْبَال القِبْلَة، والطوافُ لَوِ استقبلتَ القِبْلَة ما صح طوافُك؛ لأنَّه يَجِبُ أَنْ تَكُونَ الكَعْبَةُ عن يسَارك؛ الصَّلَاةُ لَوِ استقبلتَ القِبْلَة ما صح طوافُك؛ لأنَّه يَجِبُ أَنْ تَكُونَ الكَعْبَةُ عن يسَارك؛ الصَّلَاةُ

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارمي (٢/ ٦٦)، والحاكم (١/ ٦٣٠)، والبيهقي في السنن الكبرى (٥/ ٨٥).

لا يُؤكل فِيهَا ولا يُشرب، والطوافُ يَجُوز فِيهِ الْأَكْلُ وَالشُّرْبُ؛ والفروق بَيْنَهُمَا كَثِيرَة، ومثلُ هَذِهِ الفروقِ الكَثِيرَةِ لا يُمْكِن أَنْ يَخْرُجَ مِنَ فَمِ رَسُولِ الله عَيَا مِثْلُ هَذَا الكَلَام: «الطَّوَافُ بِالْبَيْتِ صَلَاةٌ، إِلَّا أَنَّ اللهَ أَحَلَّ لَكُمْ فِيهِ الْكَلامَ»؛ لِأَنَّ قَوْله: «إِلَّا أَنَّ اللهَ أَحَلَّ لَكُمْ فِيهِ الْكَلامَ» ومَعْلُومٌ أَنَّ «إِلَّا أَنَّ اللهَ أَحَلَّ لَكُمْ فِيهِ الْكَلامَ» استثناء، والاستثناءُ معيارُ العُمُوم، ومَعْلُومٌ أَنَّ المستثنياتِ كَثِيرَة، والنَّبي عَيَالَةً لا يَنْطِقُ عَنِ الهوى.

١٢٤ – عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ وَعَلِلهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِي ﷺ قَالَ: «مَنْ أَكَلَ ثُومًا أَوْ بَصَلًا فَلْيَعْ عَلَيْ اللهِ وَعَلَلهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِي ﷺ قَالَ: «مَنْ أَكُلَ ثُومًا أَوْ بَصَلًا فَلْيَعْ عَزِلْنَا، أَوْ لِيَعْتَزِلْ مَسْجِدَنَا، وَلْيَقْعُدْ فِي بَيْتِهِ » وَإِنَّهُ أَتِي بِقِدْرٍ فِيهِ خَضِرَاتُ مِنْ بُقُولٍ، فَقَالَ: «قَرِّبُوهَا» إِلَى مِنْ بُقُولٍ، فَقَالَ: «قَرِّبُوهَا» إِلَى بَعْضِ أَصْحَابِهِ، فَلَمَّا رَآهُ كَرِهَ أَكْلَهَا، قَالَ: «كُلْ فَإِنِّي أَنَاجِي مَنْ لَا تُنَاجِي »(١).

#### الشترح

قَوْله: «أَوْ بَصَلًا»، (أو) هنا للتنويع، وليستْ للشَّكِّ.

قَوْله: «فَلْيَعْتَزِلْنَا أَوْ لِيَعْتَزِلْ مَسْجِدَنَا»، أو هنا للشكِّ مِن الرَّاوِي هل قال: فليعتزلْنا، أو قال: فليعتزلْ مَسْجِدنا، واللَّام في قولِه: «فَلْيَعْتَزِلْنَا» لامُ الأَمْر.

واعلَم أَنَّ اللَّامَ تقعُ لامَ أَمْرٍ، وتقعُ لامَ عاقِبة، وتقع لامَ تَعليل؛ فمِن أَمْثِلَةِ لامَ الأَمْر، قولُه تَعالَى: ﴿ لِيُنفِقُ ذُو سَعَةٍ مِّن سَعَتِهِ ۚ وَمَن قُدِرَ عَلَتِهِ رِزْقَهُ، فَلَيُنفِقُ مِمَّا المَ الأَمْر، قولُه تَعالَى: ﴿ لِيُنفِقُ لَهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ ﴾ [الطلاق:٧]، وأمَّا لام التَّعليل فكما في قَوْلِه: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوٰةَ لِبَبْلُوَكُمْ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب ما جَاءَ في الثوم الني والبصل والكراث، رقم (۸٥٣)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب نهي من أكل ثوما أو بصلا أو كراثا أو نحوها، رقم (٥٦٤).

أَيْكُمْ آخْسَنُ عَمَلًا ﴾ [اللك:٢]، وأمَّا لامُ العاقبة فمثل قَوْله تَعالَى: ﴿فَالْنَقَطَهُ ءَالُ فِرْعَوْكَ لِيَكُو آخْسَنُ عَمَلًا ﴾ [اللك:٢]، وأمَّا لامُ العاقبة فمثل قَوْله تَعالَى: ﴿فَالْنَقَطَهُ ءَالُ فِرْعَوْكِ لِيَكُونَ لَهُمْ عَدُوا وحزنًا، لكنَّ عاقبةَ أمرِه أَنَّهُ كَانَ عَدُوًّا وحزنًا، لكنَّ عاقبةَ أمرِه أَنَّهُ كَانَ عَدُوًّا وحزنًا. وحَزَنًا.

فَهَذِهِ أَقْسَامٌ ثَلاثَة، ولام الأَمْرِ ولامُ التَّعليلِ تختلف إِذَا دخل حرفُ العَطف عَلَيْهِمَا، فَإِذَا دخلت (ثُم، والواو، والفاء) عَلَى لامِ الأَمْرِ وَجَبَ تسكينُها، مِثَالُه قولُ الله تَعالَى: ﴿مَن كَانَ يَظُنُّ أَن لَن يَنصُرَهُ ٱللَّهُ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ فَلْيَمَدُدُ دِسَبَبٍ إِلَى السَّمَآءِ ثُمَّ لَيُقْطَعُ فَلْيَنظُرُ هَلَ يُذْهِبَنَ كَيْدُهُ مَا يَغِيظُ ﴾ [الحج:١٥]، وقال تَعالَى: ﴿وَلْيَطَوّفُواْ بِالْبَيْتِ ٱلْعَتِيقِ ﴾ [الحج:٢٩].

لكنَّ لامَ التَّعليل لا يُمْكِن أَنْ تُسكَّنَ مَعَ هَذِهِ الحروف، ولِهذا يُخطئ مَن يقرأُ قولَه تَعالَى: ﴿ لِيَكُفُرُواْ بِمَا ءَاتَيْنَهُمْ وَلِيَتَمَنَّعُواْ ﴾ [العنكبوت:٦٦] بإسكان اللَّام في قَوْلِه: ﴿ وَلِيَتَمَنَّعُواْ ﴾ فَهَذَا خَطَأ ؛ لأَنَّه بذَلِك انقلبتْ لامُ التَّعليلِ لامَ أَمْر، وَهذَا يُخل بالمَعْنَى، فالوَاجِبُ أَنْ يُقَال: ﴿ لِيكَفُرُواْ بِمَا ءَاتَيْنَهُمْ وَلِيَتَمَنَّعُواْ ﴾، بكسر اللَّام في بالمَعْنَى، فالوَاجِبُ أَنْ يُقَال: ﴿ لِيكَفُرُواْ بِمَا ءَاتَيْنَهُمْ وَلِيَتَمَنَّعُواْ ﴾، بكسر اللَّام في قُوْلِه: ﴿ وَلِيَتَمَنَّعُواْ ﴾ .

فقَوْله: «فَلْيَعْتَزِلْنَا» اللَّام هنا بِناءً عَلَى القَاعِدَة الَّتِي عرفنا أنَّها إِذَا وقعتْ بعد الفاءِ وجبَ تسكينُها.

قَوْله: «أُقِيَ»، أي النَّبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

قَوْله: «بِقِدْرٍ»، وَهُوَ نَوْعٌ مِنَ الأواني يُطبَخُ بِه.

قَوْله: «قَرِّبُوهَا» إِلَى بَعْضِ أَصْحَابِهِ، أَي قَرَّبوها ويشيرُ إِلَى بَعْضِ أَصْحَابِهِ كَانَ معه. قَوْله: «فَكَارَآهُ كَرِهَ أَكْلَهَا»، فلم رآهُ: الفَاعِلُ النَّبي ﷺ، كرهَ: الفَاعِلُ الصحابي الَّذِي قُرِّبتْ إِلَيْه.

قَوْله: «قَالَ: «كُلْ فَإِنِّي أَنَاجِي مَنْ لَا تُنَاجِي»، القَائِل هو النَّبي، يُناجِي جبريلَ الَّذِي ينزل بالوحي، وَلَيْسَ الْمُرَادُ يُناجِي الله؛ لأَنَّنا نحن نناجي اللهَ إِذَا صلينا، لكنْ يُناجي جبريل، لِأَنَّ جبريلَ لا ينزل بالوحي إلا عَلَى الرَّسُولِ صَاَّلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّرَ.

في هَذَا الحَدِيثِ أَمرَ النَّبِي ﷺ مَن أكل بصلًا أَو ثُومًا أَنْ يعتزلَ المَسْجِد، والمُرَاد جميع المَسَاجِد، ولِهذَا جَاءَ لفظٌ آخر: «لِيَعْتَزِلْ مَسَاجِدَنَا»(١)، ثمَّ عَلَى فَرضِ أَنَّهُ لَمْ يُرِدْ بصيغةَ الجمع، فَإِنَّ المفردَ المُضَافَ يعُم.

وقولُه: «وَلْيَقْعُدْ فِي بَيْتِهِ» اللَّام هنا ليستْ للأمر؛ لِأَنَّ المَقْصُودَ أَنْ يعتزلَ المَسْجِد، سواءٌ قَعَد فِي بَيْتِهِ أَوْ فِي السُّوق، ولكنَّ اللَّام هنا لامُ الإِرْشَاد، وَإِنْ شئت فقل: أمرٌ بمَعْنَى الإِرْشَاد، أو أمرٌ بمقابلةِ الإيجاب فيَكُون للإباحة.

وقَوْله: «فَوَجَدَ لَـهَا رِيحًا»، هَذَا الرِّيحُ ريحٌ كريه؛ ولِـهَذا كرِه أَنْ يأكلَها ﷺ، فَإِذَا جعل يُناجي جبريل؛ فاحتْ مِن فمِه هَذِهِ الرَّائحة.

# مِنْ هُوَائِدِ الحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: جَوَازُ أَكلِ النُّومِ والبَصل، ووجهه أَنَّ النَّبي ﷺ أَقرَّ أَكلَ البصلِ والثوم، ولو كَانَ حرامًا لنهى عنه، ولِهَذا لها نهى النَّبي ﷺ عَنِ الوقوع في الخَضِرَات حين فتح خيبر، وَكَانَ النَّاسُ جياعًا، صاح النَّاس: حُرِّمَت؟ فقال ﷺ: «إِنَّهُ لَيْسَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب ما جَاءَ في الثوم الني والبصل والكراث، رقم (۸۵۵)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب نهي من أكل ثوما أو بصلا أو كراثا أو نحوها، رقم (٥٦٤).

بِي تَحْرِيمُ مَا أَحَلَ اللهُ لِي »(١)، وَهَذَا صَرِيحٌ فِي أَنَّ أَكَلَ البصلِ والثومِ لَيْسَ حرامًا.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ مَن أَكلهما فلا يدخلنَّ المَسْجِد، وَقَدْ علَّله النَّبِي ﷺ في حَدِيثٍ آخَر، «فَإِنَّ المَلائِكَةَ تَتَأَذَّى مِمَّا يَتَأَذَّى مِنْهُ بَنُو آدَمَ» (٢)، أي تتأذى بالرَّائحة الكريهة.

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: كراهةُ حُضورِ مَن فِيهِ رائحةٌ كريهةٌ إِلَى المَسَاجِد، مِثل شاربِ الدُّخان، فالدخانُ رائحتُه كريهة، والشَّاربُون له يَقولُون: ليستْ كريهة.

نقول: إِنَّ الجُّعَل يألف القاذوراتِ مَعَ كراهةِ رائحتِها، والجُّعَل دُويبةٌ حَشرة، تأتي إِلَى القاذوراتِ مِنْ مَكَانٍ بَعِيدٍ، فلو يقضي الإِنْسَانُ حاجتَه في البَرِّ وَلَيْسَ عِنْدَهُ شَيْءٌ، وَإِذَا بالجُّعَل يهبط إِلَى هَذِهِ الرَّائحةِ لأَنَّه يطير، وتحرِص غَايَة الحرصِ أَنْ تقتطعَ جزءًا مِن القاذورات، ثم تدحرجُه إِلَى بيتِها فَهَلْ هَذَا يَدُنُّ عَلَى أَنَّهُ غيرُ قذر؟

الجَوَاب: لا، بل هو قَذِرٌ. يقول ابنُ وردي رَحِمَهُٱللَّهُ: إِنَّ ريحَ الوردِ مؤذِ بالجُعَل، ويستأنسُ إِذَا شمَّ الرَّائحة الكريهة.

إذن نَقُول: شاربُ الدخانِ إِذَا كَانَتْ لَهُ رائحةٌ كريهة؛ فلا يدخلنَّ المُسْجِد.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل مَنعُ مَن أكل البصلَ، أو الثومَ مِنْ دُخُولِ المَسْجِدِ، هل هو تعذيرٌ له، أو دفعٌ لأذاه؟

فالجَوَابِ: هو دفعٌ لأذاه؛ لِأَنَّ الإِنْسَانَ لا يُعذَّر عَلَى شَيْءٍ مُبَاحٍ.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: لَوْ أَكُلُ البصلَ أَو الثومَ لِئَلَّا يَأْتِيَ إِلَى المَسْجِد، هل يحلُّ له الأكل، وهل يسقط عنه الإثم؟

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب نهي من أكل ثومًا أو بصلًا أو كراثا أو نحوها، رقم (٥٦٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب نهي من أكل ثومًا أو بصلًا أو كراثا أو نحوها، رقم (٥٦٤).

الجَوَاب: لا، لا يَحِلُّ لَهُ أَكْلُهُ، ونظير ذَلِكَ الْمُسَافِر فِي رَمَضَان، لَوْ أَنَّهُ سَافر لَيْ فَطِر؛ حُرِّم السفرُ، وحُرِّم الفِطر؛ لِأَنَّهُ لَا يَجُوزُ التحيُّل عَلَى إسقاط الوَاجِباتِ بِهَا أَحل الله.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: تَعْظِيمُ المَسَاجِد؛ لِأَنَّ النَّبي نهى أَنْ يحضرَ إِلَيْها مَنْ كَانَ ذَا رائحةٍ كريهة.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: أَنَّ المَسَاجِدَ مأوى اللَائِكَة، فالطيباتُ للطيبين، والمَسَاجِدُ أَمَاكِنُ طَيِّبة، وَهِيَ أَحبُّ البقاعِ إِلَى اللهِ عَنَّى عَلَى والشياطينُ مأواها الكُنُفُ والمراحيض، فالخبيثاتُ للخبيثين.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنَّ الْأَفْضَلَ لآكل البصلِ والثومِ أَنْ يقعدَ في بيتِه؛ لِئَلَّا يتأذى النَّاس برائحتِه، لقولِه: «فَلْيَقْعُدْ فِي بَيْتِهِ»، أي ولا يخالط النَّاس، وَهَذَا هو الْأَفْضَل؛ لِأَنَّ مِنَ النَّاسِ مَنْ يَكْرَهُ هَذَا كراهةً شَدِيدَةً فيتأذى به.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: تجنبُ كلِّ مؤذِ لبني آدم، ويدلُّ لِهذا قول الله عَنَّفَجَلَّ: ﴿ وَالَّذِينَ يُؤَذُونَ اللهُ عَنَّامَلُوا بُهْتَنَا ﴾ وَالْمَوْمِنِينَ بِعَيْرِ مَا اَحْتَمَلُوا فَقَدِ اَحْتَمَلُوا بُهْتَنَا وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بالله وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، فَلا يُؤْذ جَارَهُ ﴾ [الأحزاب: ٥٨]، ولقول النَّبي ﷺ: ﴿ وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بالله وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، فَلا يُؤْذ جَارَهُ ﴾ [الأحزاب: ٨٥].

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: وهل يُقاس عَلَى هَذَا مَن فِيهِ رائحةٌ كريهةٌ خِلقَة؟

الجَوَاب: الصَّحِيحُ أَنَّهُ يُقاس علَيْه؛ لِأَنَّ بَعْضَ النَّاسِ يَكُون فِيهِ رائحةٌ كريهةٌ في مغابنِه، أي في إِبْطه، وبَعْضُهم في أنفِه، وبَعْضُهم في فمِه، وبَعْضُهم في رأسِه رائحةٌ كريهةٌ يكاد يُصرع منها بَعْضُ النَّاس، فمِثل هَذَا نَقُول: لا تصلِّ في المُسْجِد.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأدب، باب من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤذ جاره، رقم (١٠) مسلم: كتاب الإِيهَان، باب الحث على إكرام الجار والضيف، رقم (٤٧).

فإِذَا قال: كَيْفَ تقولون: لا تأتي المُسْجِد؟ ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن مَّنَعَ مَسَاجِدُ ٱللَّهِ أَن يُذَكَّرَ فِيهَا ٱسْمُهُۥ ﴾ [البقرة:١١٤].

فالجَوَاب: نحن لم نمنعْ مَسَاجِدَ اللهِ أَنْ يُذْكَرَ فِيهَا اسمُه، لكنْ مَنَعْنَا مَن كَانَ فِيهِ أَذِيَّةٌ للمُسْلِمينَ أَنْ يَحَضُرَ مسَاجدَهم.

ولِهَذا قال العُلَمَاءُ رَحِمَهُمُاللَّهُ: يُقاس عَلَى هَذَا كلُّ مَن فِيهِ رائحةٌ كريهةٌ فيُخرَج مِن المَسْجِد، وفي إخراجِه مِن المَسْجِد، أو نَهيِه أَنْ يحضرَ إِلَى المَسْجِد فَائِدَة: وَهِيَ أَنْ يحرِصَ عَلَى معالجةِ هَذَا الأَمْر، فلكلِّ داءٍ دواء.

إذن: كلُّ مَن له رائحةٌ كريهةٌ تؤذي، يُقال له: لا تَقْرَبِ المَسْجِد، أمَّا لَوْ كَانَ فِيهِ رائحةٌ خَفِيفَةٌ لا يَشَمُّها إلا مَن دَقَّق؛ فَهَذَا لا يُمنع لأنَّه لا يؤذي.

الْفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: أَنَّ الْمَلائِكَةَ لها حاسَّةُ الشَّمِّ، لِقَوْلِهِ فِي حَدِيثٍ آخر: «فَإِنَّ الْمَلائِكَةَ تَتَأَذَّى مِنَّهُ بَنُو آدَمَ».

لكن: هل للملائكة حاسَّةُ الذَّوْق؟ هَذَا أَمرٌ غيبيٌّ، لكنَّ الظَّاهِرَ أَنَّهُ لَيْسَ لَها حاسَّة الذَّوق؛ لِأَنَّ اَلَةَ الذوقِ إِنَّمَا يَحْتَاجُ إِلَيْهَا مَن يأكلُ ويَشرب، ولذَلِك المَلائِكَةُ لَيْسَ لَها أجواف، وَلَيْسَ لَها أمعاء، وَلَيْسَ لَها مَعِدَة؛ لِأَنَّ هَذِهِ آلات يحتاجُها مَن يأكل.

فرُبَّها نَقُول: إِنَّهُ لَيْسَ لـها ذوقٌ حِسِّي، أمَّا الذوقُ المعنوِي فنَعم، وكونُها تألَف العِبادَةَ والعِبَادَ، فَهَذَا شَيْءٌ واقع.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: وهل للهِ عَزَفَجَلَّ حَاسَّةُ الشَّم، لِقَوْلِ النَّبي ﷺ: «وَإِنَّ خُلُوفَ فَمِ الصَّائِم عِنْدَ اللهِ أَطْيَبُ مِنْ رِيحِ المِسْكِ»(١)؟

<sup>(</sup>١) أحرجه البخاري: كتاب الصوم، باب فضل الصوم، رقم (١٧٩٥)، ومسلم: كتاب الصيام، باب حفظ اللسان للصائم، رقم (١١٥١).

فالجَوَاب: هَذَا مِن التَّعَمُّقِ، وسؤالِ البِدْعَة، ويُزجَر مَن سأل هَذَا السؤال، كما زَجَرَ الإِمَامُ مالكُ رَحَمُ اللَّهُ مَنْ سَأَلَ عَنِ كَيفِيَّةِ استواءِ الله؛ لِأَنَّ هَذَا مِنَ التعمُّق، ولا سَبِيل لَنَا إِلَى الْعِلْم بِه.

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: أَنَّ مِن الْمُبَاحاتِ ما يُبَاح لشَخْصٍ دُونَ آخَر، لِقَوْلِ النَّبِي الفَائِدَةُ التَّاسِعةِ: أَنَّ الرَّسُولَ ﷺ كرِه أكلَه، فدل هَذَا عَلَى أَنَّ مِنَ النَّاسِ مَنْ يُمنع مِن شَيْءٍ يباح للآخرين، وَهَذَا مِن تَبَعُّضِ الأَحْكَامِ بحسب المحَل، وَهَذِهِ قَاعِدَةٌ مفيدة: الأَحْكَامُ الشَّرْعِيَّةُ تتبَعْض باعتبار المحل، وباعتبار الزمان، وباعتبار الحال؛ لِأَنَّ الشريعةَ الإِسْلاميَّةَ صَالِحَةٌ لكلِّ زمانٍ ومكان.

فمثلًا: الحلوى حلال، وَكَانَ النَّبِي ﷺ يحب الحلوى (۱)؛ لكنْ لَوْ كَانَ هُناكَ رجلٌ مصابٌ بمرض، وَإِذَا أكل الحلوى ازداد مرضُه، فلا تحلُّ له، فهي حلالٌ لشَخْصِ حرامٌ عَلَى آخَر.

قال شيخ الإِسْلامِ ابنُ تَيْمِيةَ رَحْمَهُ اللّهُ (١): يحرُم الأكلُ إِذَا خاف تأذيًا، أو تخمة. فحرَّم الأكلَ بيغُضِ الأَحْكَامِ بحسب فحرَّم الأكلَ مَعَ أَنَّهُ حلالٌ في الأَصْل، فَهَذَا يَدُلُّ عَلَى تبعُّضِ الأَحْكَامِ بحسب الأَحْوَال.

الفَائِدَةُ العَشْرَةَ: أَنَّ الْأَصْلَ هُوَ الاقتداءُ بِالرَّسُولَ ﷺ فعلًا أو تركًا، هَذَا هو الأَصْل، وجهه أَنَّ الصحابي رَضَالِتُهُ عَنْهُ لَـما رأى النَّبي ﷺ كرِهَها وقال: قَرِّبُوها لفُلان؛ تركَها هَذَا الصحابي، فيَكُون في هَذَا دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ الْأَصْلَ فيها فعلَه الرَّسُولُ لَيُلُ عَلَى أَنَّ الْأَصْلَ فيها فعلَه الرَّسُولُ ﷺ أو تركَه، فالأَصْل الاتباع، وأنَّنا نتبعُه، وَلَا شَكَّ فِي هذا.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٦/ ٥٩، رقم ٢٤٨٢٠).

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي، لشيخ الإِسْلام ابن تيمية (٢٥/ ٢٤٧).

فإذَا ادعى مُدَّع الخصوصية، قلنا: عَلَيْك بالدَّلِيل، وإلا فالأَصْلُ أَنَّنا متبعون لِلرَّسُول عَيَّلِيُّ متأسُّون بِه، وَهَذَا هو مَا دَلَّ عَلَيْهِ الْكِتَاب، قَالَ اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَى في جُملةِ ما أُحلَّه لرَسُولِه: ﴿ وَأَمْ إَنَّ مُؤْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ إِنْ أَرَادَ النَّيِيُّ أَن يَسْتَنكِكُمَا عَلَى الحَصوصية، فَدَلَّ عَلَى الخصوصية، فَدَلَّ عَلَى الخصوصية، فَدَلَّ عَلَى الْمُوْمِنِينَ ﴾ [الأحزاب:٥٠]، فنصَّ عَلَى الخصوصية، فَدَلَّ عَلَى أَنْ مَا لَمْ يُنصُّ فِيهِ عَلَى الخصوصية فهو عامٌ.

ويدل لذَلِك قولُه تَعالَى: ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِنْهَا وَطَرًا زَوَّجۡنَكُهَا ﴾ [الأحزاب:٣٧]، فزينبُ بنتُ جحشٍ كانتْ تحت زيد بنِ حارثة، فتركها زيدٌ ثم تزوجها النّبي ﷺ، فقال اللهُ تَعالَى: ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِنْهَا وَطَرًا زَوَّجۡنَكُهَا ﴾، والتّعليل: ﴿ لِكَى لَا يكُونَ فقال اللهُ تَعالَى: ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِنْهَا وَطَرًا زَوَّجۡنَكُهَا ﴾، والتّعليل: ﴿ لِكَى لَا يكُونَ عَلَى اللهُ وَطَرًا ﴾ [الأحزاب:٣٧]، مَعَ أَنَّ عَلَى اللهُ وَطَرًا ﴾ [الأحزاب:٣٧]، مَعَ أَنَّ القصة مَعَ الرَّسُول ﷺ، فَدَلَّ ذَلِكَ عَلَى أَنَّ مَا ثَبَتَ فِي حق الرَّسُول، ثَبَتَ فِي حق الأُمّة، وَهَذِهِ قَاعِدَةٌ مهمة.

عَنْ أَبِي أَيُّوبَ الأَنْصَارِيِّ، أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «إِذَا أَتَيْتُمُ الغَائِطَ فَلَا تَسْتَقْبِلُوا القِبْلَةَ، وَلَا تَسْتَلْبِرُوهَا، وَلَكِنْ شَرِّقُوا أَوْ غَرِّبُوا»(١).

وَعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِلَهُ عَنْهُا قَالَ: «ارْتَقَيْتُ فَوْقَ بَيْتِ حَفْصَةَ فَرَأَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَقْضِي حَاجَتَهُ مُسْتَدْبِرَ القِبْلَةِ، مُسْتَقْبِلَ الشَّأْمِ»(٢)، كَيْفَ نجمع بين هَذَا وحَدِيثِ أبي أيوب؟

قال بَعْضُ أَهْلِ الْعِلْمِ: هَذَا خاصٌّ به، أَمَّا نَحْنُ فَلَا نستقبلُها، ولا نستدبرُها، لا في الفضاءِ، ولا في البُنيان.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب قبلة أهل المدينة وأهل الشام والمشرق، رقم (٣٩٤)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب الاستطابة، رقم (٢٦٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب الاستطابة، رقم (٢٦٦).

وَهَذَا ما ذهب إِلَيْه الشوكاني رَحِمَهُ اللَّهُ (١) وقال: إِذَا جَاءَ اللَّفْظُ عامَّا ثم ورد ما يخصصُه مِن فعل الرَّسُولِ نفسِه؛ فَإِنَّهُ لا يُخصص لاحْتِهَال الخصوصية.

لكنَّ هَذَا الْقَوْلَ ضَعِيفٌ بلا شك، فإنَّنا نَقُول في الرَّد علَيْه: قولُ الرَّسُولِ سُنة، وفِعله سُنة، وَإِذَا أمكنَ الجمعُ حُرِّمَ التَّخْصِيص، والجمعُ هنا ممكنٌ فيقال: في الْبُنْيَان لا بَأْسَ أَنْ تستدبرَها؛ لفعل النَّبي عَلَيْهُ، ولأنَّ استدبارَها في الْبُنْيَان يَخففُه أَنَّ الْبُنْيَان ليخففُه أَنَّ هُناكَ سَاترًا، وَأَنَّ الاستدبارَ أهونُ مِن الاسْتِقْبَال، ولذَلِك لا يَجُوز اسْتِقْبَال القِبْلَة حَتَّى في البُنيان؛ لِأَنَّهُ لَمْ يَرِدْ تَخْصِيصُه.

الفَائِدَةُ الحَادِيَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ اللَائِكَةَ لَهُم مُناجَاةٌ مَعَ بني آدم، لقولِه: «فَإِنِّي أَنَاجِي مَنْ لَا تُنَاجِي»، وَهَذَا واقع، وسليهانُ ﷺ لَمَا قال: «لَأَطُوفَنَّ اللَّيْلَةَ بِهِائَةِ اللهُ عَنْ لَا تُنَاجِي »، وَهَذَا واقع، وسليهانُ ﷺ لَمَا قال: «لَأَطُوفَنَّ اللَّيْلَةَ بِهِائَةِ اللهُ كُلُّ امْرَأَةٍ غُلَامًا يُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللهِ، فَقَالَ لَهُ المَلَكُ: قُلْ إِنْ شَاءَ اللهُ اللهُ اللهُ أَنَا اللهُ عَلَامًا يُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللهِ، فَقَالَ لَهُ المَلَكُ: قُلْ إِنْ شَاءَ اللهُ اللهُ فَا اللهُ اللهُ

الفَائِدَةُ الثَّانِيةَ عَشْرَةَ: حُسنُ تعليمِ الرَّسُولِ ﷺ بِتَسْلِيَتِه خُاطَبَهُ، لِقَوْلِه: «كُلْ فَإِنِّي أُنَاجِي مَنْ لَا تُنَاجِي» تعليلٌ لامتناعِ فَإِنِّي أُنَاجِي مَنْ لَا تُنَاجِي» تعليلٌ لامتناعِ الرَّسُول ﷺ مِن أكلِها؛ مِن أَجْلِ أَنْ يتسلَّى بها المخاطَبُ، وتطيب نفسُه، لِأَنَّ النَّبي قال: «إِنَّ الشَّيْطَانَ يَجْرِي مِنَ ابْنِ آدَمَ مَجْرَى الدَّم» (٣).

لْذَلِك: يَنْبَغِي للإِنْسَان أَنْ يُعلل كلَّ ما يمكن أَنْ يُنتقدَ فِيهِ لإزالةِ التُّهمةِ عنه،

<sup>(</sup>١) نيل الأوطار، للشوكاني (١/ ١٠٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب كفارات الأيهان، باب الاستثناء في اليمين، رقم (٦٧٢٠)، ومسلم: كتاب الأيهان، باب الاستثناء، رقم (١٦٥٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الاعتكاف، باب زيارة المرأة زوجها في اعتكافه، رقم (٢٠٣٨)، ومسلم: كتاب السلام، باب بيان أنَّهُ يستحب لمن رئي خاليا بامرأة وكانت زوجته أو محرما له أَنْ يقول هذه فلانة ليدفع ظن السوء به، رقم (٢١٧٤).

عَلَى أَنَّنَا نَقُول: أدبًا وسلوكًا لَا تَفْعَلْ مَا تحتاج إِلَى الاعتذار عنه أصلًا، وَهَذِهِ قَاعِدَةٌ يَنْبَغِي أَنْ تسيرَ علَيْها، فلا تفعل شيئًا تحتاج إِلَى الاعتذار عنه، فَإِنْ فعلت فبيِّن عذرَك لِئَلَّا تُلام، والإِنْسَانُ مَأْمُورٌ بِأَنْ يدافعَ عن نفسِه، وفي الحَدِيث: «رَحِمَ اللهُ امْرَأً جَبَّ الغِيبَةَ عَنْ نَفْسِهِ» (١).

الفَائِدَةُ الثَّانِيةَ عَشْرَةَ: أَنَّ النَّبِي ﷺ يشُم، لِقَوْلِه: «فَوَجَدَ لَهَا رِجَّا»، لِأَنَّ اللهَ سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى أعطى رَسُولَه ﷺ كَمَالَ الْخُلْقِ والخِلقة، فَلَيْسَ به عيبٌ خِلْقِي، وفَقْدُ الشَّمِّ عيب.

ولِهَذا لَوْ أَنَّ إِنْسَانًا كَانَ يَشَمُّ، وضَربَه إِنْسَانٌ عَلَى أَنفِه حَتَّى صار لا يَشَمُّ، فيجب عَلَيْهِ ديةٌ كَامِلةٌ: مِئَةُ بَعير، أي كأنَّما قتلَه.

فإِذَا كَانَ المجني عَلَيْهِ لم يفقدِ الشَّم، لكنَّه ادعى أَنَّهُ قد فَقَد الشمَّ ليُطالِبَ بالدِّية؛ فقال الجانِي: لا، الرَّجُلُ لم يَفقد شَمَّه. فكيف نختبرُه؟

فَالجَوَابِ: يُوضَع عند أَنفِه رائحةٌ كريهةٌ جِدًّا، ولا بُدَّ أَنْ يَتَأْثَرَ طبيعيًا، أَي بَمُقْتَضَى الطَّبِيعةِ يقشعرُ وجهُه، أو رُبَّها يَتقيأ؛ لِأَنَّ بَعْضَ النَّاسِ إِذَا شُمَّ الرَّائحةَ الكريهةَ يَتقيأ.

إِنْسَانٌ جَنى عَلَيْهِ شَخْصٌ، فادَّعى المجني عَلَيْهِ أَنَّهُ فَقَدَ البَصَرَ، كَيْفَ نختبرُه؟ الجَوَاب: يُؤتى له بشَيْءٍ قويِّ الإضاءة بَغْتَة، أو يُشار عَلَيْهِ عند عَيْنَه، فَإِذَا أشار إليك إِنْسَانٌ عند عينَك؛ فإنَّك تُغْمِضُ عينيك بلا إِرادَة.



<sup>(</sup>١) ذكره العجلوني في كشف الخفاء، رقم (١٣٦٧) دُونَ أَنْ يعزوه، والسفاريني في غذاء الألباب (٢/ ٤٠٥).

عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «مَنْ أَكَلَ الْبَصَلَ وَالثُّومَ وَالْكُرَّاثَ فَلَا يَقْرَبَنَّ مَسْجِدَنَا، فَإِنَّ اللَّائِكَةَ تَتَأَذَّى مِمَّا يَتَأَذَّى مِنْهُ بَنُو آدَمَ» (١).

## الشترح

هذا يبدو أَنَّهُ اخْتِلَافُ أَلفاظٍ مَعَ السَّابِقِ والمَعْنَى وَاحِد، إلا أَنَّهُ زاد فِي هَذِهِ الرِّوَايَةِ التَّعليل، أَنَّ المَلائِكَةَ تتأذى مما يتأذى مِنْهُ بنو آدم، وزاد الكُرَّاث.

فإِذَا قال قَائِل: رجلٌ يريد أَنْ يأكلَ البصلَ وله شهيةٌ فيه!

نقول: جَاءَ فِي الحَدِيثِ الصَّحِيح: "فَمَنْ أَكَلَهُمَا فَلْيُمِتْهُمَا طَبْخًا» (٢)، أي فليطبخْهُما، فَإِذَا طبخَهما حصل المَقْصُودُ بِدُونِ أَذيَّة، وقول مَنْ قَالَ مِنَ النَّاس: إنَّهما إِذَا طُبخا فُقِدَتْ فائدتُهما غيرُ صَحِيح، فَإِنَّ الأطباءَ يَقولُون: الفَائِدَةُ لا تُفقدُ حَتَّى لَوْ طُبخ، لكنْ قد تَقِلُّ، أمَّا أَنْ تُفقدَ فلا؛ وعلَيْه نَقُول: اطبُخهما وكُلْهُما.



<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب نهي من أكل ثوما أو بصلا أو كراثا أو نحوها، رقم (٥٦٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب نهي من أكل ثومًا أو بصلًا أو كراثا أو نحوها، رقم (٥٦٧).



#### · • 🚱 • ·

يعني في الصَّلَاة، والمُرَادُ بها قِراءَةُ التحيات، وأُطلق علَيْها التَّشَهُّدُ لِأَنَّ أَفضلَ ما فِيهَا هو التَّشَهُّدُ بعد الثَّناءِ عَلَى الله عَزَقِجَلَّ أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ.

١٢٥ – عنِ ابْنِ مَسْعُودٍ قَالَ: عَلَّمَنِي رَسُولُ اللهِ ﷺ وَكَفِّي بَيْنَ كَفَّيْهِ التَّشَهُّدَ كَمَا يُعَلِّمُنِي اللهِ عَلَيْنَ وَالطَّيِّبَاتُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ كَمَا يُعَلِّمُنِي السُّورَةَ مِنَ القُرْآنِ: «التَّحِيَّاتُ لله، وَالصَّلَوَاتُ وَالطَّيِّبَاتُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيْهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ، السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللهِ الصَّالِينَ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إَلَّا اللهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ».

- وَفِي لَفْظٍ: «إِذَا قَعَدَ أَحَدُكُمْ فِي الصَّلَاةِ فَلْيَقُلْ: التَّحِيَّاتُ للهِ»(١)، وَذَكَرَهُ.
- وَفِيهِ: «فَإِنَّكُمْ إِذَا فَعَلْتُمْ ذَلِكَ فَقَدْ سَلَّمْتُمْ عَلَى كُلِّ عَبْدٍ صَالِحٍ فِي السَّمَاءِ وَالأَرْض<sup>(۲)</sup>.
  - وَفِيهِ: «فَلْيَتَخَيَّرُ مِنَ المَسْأَلَةِ مَا شَاءَ»(٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب التَّشَهُّد في الآخرة، رقم (٨٣١)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب التَّشَهُّد في الصَّلاة، رقم (٤٠٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب العمل في الصَّلاة، باب من سمى قوما، أو سلم في الصَّلاة على غيره مواجهة، وهو لا يعلم، رقم (١٢٠٢).

<sup>(</sup>٣) أخْرِجُه البَخاْري: كتأب الأذان، باب ما يتخير من الدُّعاء بعد التَّشَهُّد وَلَيْسَ بواجب رقم (٨٣٥)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب التَّشَهُّد في الصَّلاة، رقم (٤٠٢).

### الشترح

قَوْله: «كَفِّي بَيْنَ كَفَّيهِ»، أي كَفُّه الأَيْمَن، وضعَه النَّبي ﷺ بين كفَّيه، وأمسك بِهِ مِنْ أَجْلِ العِنايةِ بِهَا يقولُه الرَّسُولُ ﷺ؛ فيكُون في ذَلِك شدُّ لانتباه عبدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ.

وقَوْله: «كَفِّي بَيْنَ كَفَّيْهِ»، هَذِهِ جَملةٌ حاليَّة، أي عَلَّمَني حالَ كونِ كَفِّي بين كفَّيْه.

قَوْله: «كَمَا يُعَلِّمُنِي السُّورَةَ» هَذَا تشبيهٌ للتعليم، ومَعْلُومٌ أَنَّ الرَّسُولَ ﷺ كَانَ يعتني بأَصْحَابِه حين يُعلِّمهم السُّورَةَ مِن القُرْآن.

فَسَّرَهُ بِقُولِهِ: «التَّحِيَّاتُ لله»، أي جميع التحياتِ الدَّالَّةِ عَلَى التعظيم للهِ عَرَّفَجَلَ، ولا أحدَ يستحق التعظيمَ المُطْلَقَ سِوَى ربِّ العالمين جَلَّوَعَلَا.

قولُه ﷺ: «وَالصَّلَوَاتُ»، أي والصَّلَوَاتُ لله، تشمل الفَرائِضَ والنَّوافِل، فهي خَاصَّةٌ بالله، ولِهَذا لَوْ صَلَّى شَخْصُ لإِنْسَان؛ لكان كَافِرًا.

وقولُه: «وَالصَّلَوَاتُ» فسَّرناها بأنَّها الصَّلوَاتُ المعروفة، وَهِيَ العِبادَةُ المفتتَحةُ بالتَّكبير، المختتَمة بالتَّسْلِيم.

وهل يمكنُ أَنْ يُقَال: الْمُرَادُ بالصَّلْوَاتِ الدعوات؟

نقول: ذَكَرْنَا قَاعِدَةً فِي أُصول التَّفْسِير: أَنَّهُ إِذَا تعارض المَعْنَى اللَّغوِي والشَّرْعِيّ؛ أُحيلتِ النُّصُوصُ الشَّرْعِيّةُ عَلَى المَعْنَى الشَّرْعِيّ، ولأنَّ تَخْصِيصَ الصَّلَاةِ في هَذَا المقام له مَزِيَّة، إذْ إِنَّ الإِنْسَانَ يُصلي الآن فنصَّ عَلَى الصَّلوَات لأَنَّه يُصلي.

قَوْله ﷺ: «الطَّيِّبَاتُ». الطَّيِّبُ ضِدُّ الخبيث، والخبيث يُطلَق عَلَى مَعَانٍ كَثِيرَةٍ،

منها الرَّدئ، فَإِذَا كانتِ الطيبات لله، كَانَ مُنَزَّهًا عَنْ كُلِّ عَيْبٍ، وعن كل سُوء، وموصوفًا بكل صِفَةٍ حميدة.

وللطيبات معنًى آخَر، وَهِيَ الأَعْمَال الطيباتُ الصَّادرةُ مِنْ بَنِي آدَمَ، والله تَعالَى لا يَقْبَلُ إِلَّا طَيِّبًا، فلو تَصَدَّقَ الإِنْسَانُ بِلَحْمِ خنزيرٍ يريد أَنْ يتقربَ بذَلِك إِلَى الله؛ فَإِنَّهُ لا يُقبل منه، حَتَّى لَوْ تَصَدَّقَ بِهِ عَلَى نصراني، الَّذِي يبيح أكلَ الخنزير، ولو تصدق بمالٍ رِبوِي لا يُقبل مِنه؛ لأنَّه لَيْسَ بِطَيِّب، فـ«إِنَّ اللهَ طَيِّبُ لَا يَقْبَلُ إِلَّا طَيِّبًا» (١).

قَوْله: «السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ»، بدأ بحقِّ الله، ثم ثَنَّى بِحَقِّ الرَّسُول، «السَّلَامُ عَلَيْكَ»، أي السَّلامةُ مِن كلِّ آفَةٍ عَلَى بَدَنِهِ، أَوْ عَلَى شريعتِه.

قَوْله: «أَيُّهَا النَّبِيُّ»، خطابٌ لِلرَّسُول ﷺ، وهو الخطاب القَلبي، أي إنَّك استحضرتَه بقلبِك كَأَنَّهُ معك، ولِهَذا لَوْ أردتَ الخطابَ المعتاد بَطَلَتِ الصَّلَاة إِنْ كنتَ في عهده، وَإِنْ كنتَ بعدَه فَهَذَا لَا يَجُوزُ أيضًا؛ لِأَنَّ خطابَ الأمواتِ الخطابَ المعتادَ لا يَجُوز، إذ إنَّه ﷺ لا يسمع إلا مَن وقَف عَلَى قَبره وسلَّم علَيْه، فَإِنَّهُ تُرَدُّ عَلَيْهِ روحُه ويردُّ السَّلام.

«أَيُّهَا النَّبِيُّ»، النَّبيُّ والنَّبِيءُ كِلاهما صَحِيح، فهـو النَّبـي مِن النَّبُوة وهـو الارتفاع؛ لِأَنَّ النَّبيُّ مُخبَرٌ ومخبِر، فهو فعيلٌ بمَعْنَى فاعِل، وفعيلٌ بمَعْنَى مَفعول.

إذن: النَّبي فِيهَا لفظان: النَّبيُّ بالياء، والنَّبيءُ بالهمزة؛ النَّبي بالياء مِن النَّبُوة وهو الارتفاع، وذَلِك لارتفاع رُتبةِ النبوة، والنَّبيءُ مِن النبأ؛ لِأَنَّ النَّبي ﷺ مُنبًا مِن قِبَلِ الله، ومُنبِئُ لعباد الله، وعلَيْه فهو بمَعْنَى فَاعِلِ وبمَعْنَى مفعول.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الزَّكَاة، باب قبول الصدقة من الكسب الطيب وتربيتها، رقم (١٠١٥).

قال بَعْضُهم: ويَجُوز أَنْ تَكُونَ النَّبِي بِدُونِ همزٍ مُشتقةً مِن النَّبَأ، ولكنْ قُلبتِ الهمزةُ ياءً للتخفيف، وعلى هَذَا فيَكُون النَّبي مِن النَّبُوَةِ ومِن النَّبَأ.

قَوْله ﷺ: «وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ»، بدأ بالسَّلام أولًا، وهو نَقاءٌ مِن العيوب، «ورحمةُ اللهِ» وفيها حصولُ المَطْلُوب، فكأنَّك سألتَ اللهَ لرَسُولِه ﷺ السَّلامَ مِن كلِّ عيب، ومِن كل أذًى، والرَّحَمَةَ الَّتِي فِيهَا حصولُ الخَيْر، ولِهذا أزادها في قولِه: «وَبَرَكَاتُهُ».

قَوْله: «السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللهِ الصَّالِينَ»، ثَلَّتَ بحقِّ نفسِه.

إذن: حقُّ اللهِ أولى بالتقديم، ثم حقُّ النَّبي ﷺ، ثم حقُّ النَّسِ «السَّلام علَيْنا»، ثم حقُّ إخوانِك النُسْلِمينَ «وَعَلَى عِبَادِ اللهِ الصَّالِحِينَ» وَهَذَا الترتيبُ العجيبُ الَّذِي قَلَ مَن يتفطنُ له.

«السَّلَامُ عَلَيْنَا» الظَّاهِر أَنَّ الْمُرَادَ اسْتِحْضَارُ جميعِ صالحِ الأُمَّة، وَلَيْسَ الْمُرَاد التعظيم؛ لِأَنَّ إِرادَةَ التعظيمِ في مقامِ الدُّعَاءِ غيرُ مُنَاسِب، إِذْ إِنَّ الدَّاعيَ يَنْبَغِي أَنْ يَسْتَحْضِرَ أَنَّهُ ذليل، وَأَنَّهُ مُعتاجٌ، وَأَنَّهُ مَفتقِرٌ.

وعلى هذا: فـ (عَلَيْنَا) ليستْ للتعظيمِ بل للعُمُوم، فَإِذَا كنتَ في جَماعَة؛ فالْمُرادُ علَيْنا نحن الْمُصَلِّين، وَإِذَا لَمْ تَكُنْ فِي جَماعَة، فاستشعِر علَيْنا مَعشرَ الأُمة الْمُحمَّدية.

قَوْله: «وَعَلَى عِبَادِ اللهِ الصَّالِحِينَ»، هَذَا عامٌّ، فـ «عِبَادِ اللهِ الصَّالِحِينَ» يَشْمَل كُلَّ عبد صالح في السهاء والأَرْض، فيَشْمَل المَلائِكة، ويَشْمَل الحواريين أتباعَ عيسى وهُم نَصارى، ويَشْمَل مَن اختارهم موسى مِن قومِه سَبعين رجلًا، ويَشْمَل مَن آمَنَ مَعَهُ إِلَّا قَلِيلٌ؛ ولِهَذَا قال النَّبِيُّ ﷺ: «فَإِنَّكُمْ وَيَشْمَل مَن آمَنَ مَعَهُ إِلَّا قَلِيلٌ؛ ولِهَذَا قال النَّبِيُّ ﷺ: «فَإِنَّكُمْ إِذَا فَعَلْتُمْ ذَلِكَ فَقَدْ سَلَّمْتُمْ عَلَى كُلِّ عَبْدٍ لِلَّهِ صَالِح فِي السَّهَاءِ وَالأَرْضِ».

قَوْله ﷺ: «أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ»، أشهد أي أَنْطِق بلسَاني مُوقنًا بها قلبي «لَا إِلَهَ إِلَّا الله عَنَّفِجَلَّ، فكلُّ المعبوداتِ سِوى اللهِ فهي بلطِلة، لقولِ الله تَعالَى: ﴿ ذَلِكَ بِأَبَ ٱللهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَبَ مَا يَكْعُونَ مِن دُونِهِ مُو ٱلْبَطِلُ ﴾ [الحج: ٦٢].

لو سألنا سَائل: هل يوجد إلهٌ سِوَى الله؟

الجَوَاب: نعم، لكنْ إلهٌ بحقَّ لا، لا يوجد إلا الله؛ لكنْ آلهة بَاطِلة توجد، قَالَ الله عَالَى: ﴿ فَمَا آغَنْتُ عَنْهُمْ ءَالِهَتُهُمُ ٱلَّتِي يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللهِ ﴾ [هود:١٠١]، وقال تعالى: ﴿ فَلَا نَدْعُ مَعَ ٱللهِ إِلَهًا ءَاخَرَ فَتَكُونَ مِن ٱلْمُعَذَّبِينَ ﴾ [الشعراء:٢١٣]، وقال: ﴿ وَقَالُواْ ءَأَلِهَ تُنَا خَيْرُ أَمْ هُو ﴾ [الزخرف:٥٨]، فالإلهُ الحقُّ هو ربُّ العالمين عَزَّفَجَلَّ.

وكيف نُقَدِّر خبرَ لا النَّافية للجنس؟

نقول: لا إلهَ حقًّا إلا الله، و(إلا الله) بدلٌ مِن الخبرِ المَحْذُوف.

قَوْله: «وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ»، مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ الهاشمي القرشي عَبْدُهُ » (عَبْدُهُ » أي عبدُ الله.

«وَرَسُولُهُ» أي مُرسَله إِلَى الحَلْقِ كَافَّةً، فهو عبدٌ لا يُعبَد، ورَسُولُ لا يُكذَّب، وَقَدْ ضل في هذين الوصفين طائفتان: طائفةٌ غالتْ في الرَّسُول ﷺ حَتَّى جعلتْه فوق العبودية، وهؤُلاءِ هُم الغُلاة، وطائفةٌ أُخرى أنزلوا رتبةَ الرَّسُول ﷺ حَتَّى جعلوه سَاحرًا وكذَّابًا، وهم المكذِّبون لِلرَّسُول صَلَقَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ.

أَمَّا نحن فنشهدُ أَنَّهُ عَبْدُ اللهِ، وَأَنَّهُ رَسُولُ اللهِ إِلَى الْخَلْقِ كَافَة. وهل المُنافِقُ يشهد ألا إِلَهَ إِلَّا اللهُ بَارَكَوَتَعَالَى: ﴿إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ يَشَهد أَلا إِلَهَ إِلَّا اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَى: ﴿إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ يَحْدَعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَى يُرَآءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يُخَدِعُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا

يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [النِّسَاء:١٤٢]، وقال تَعالَى: ﴿إِذَا جَاءَكَ ٱلْمُنَافِقُونَ قَالُواْ نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ, وَٱللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ لَكَلْذِبُونَ ﴾ [المُنافِقون:١].

ولكنْ إِذَا قالها قَائِل: فَهَلْ نحملُه عَلَى الصدق، أو عَلَى النفاق؟

الجَوَاب: يَجِب أَنْ نحملَه عَلَى الصدقِ وُجُوبًا، مَا لَمْ يُتَبَيَّنْ لنا نفاقُه، ولذَلِك عامَل النَّبي ﷺ المُنافِقين معاملة المُسْلِمينَ حَتَّى طلب مِنْهُ بَعْضُ الصَّحابَةِ قتلَهم فأبى، وقال: «دَعْهُ، لَا يَتَحَدَّثُ النَّاسُ أَنَّ مُحَمَّدًا يَقْتُلُ أَصْحَابَهُ» (١)، فجعلهم مِن فأبى، وقال: «دَعْهُ، لَا يَتَحَدَّثُ النَّاسُ أَنَّ مُحَمَّدًا يَقْتُلُ أَصْحَابَهُ» (١)، فجعلهم مِن أَصْحَابِه، وهُم أَصْحَابُه في الظَّاهِر، فنحن في الدُّنْيَا لا نحكم إلا بالظَّاهِر، ونكِلُ السرائرَ إِلَى اللهِ عَرَقِبَلَ، لكن في الآخِرَة لا يُحكم إلا بالسرائر كَمَا قَالَ جَلَوْعَلا: ﴿ وَلَكُ السَّرَائِرِ ﴾ [الطَّارة: ١٠].

إذن: طَهِّرْ قَلْبَك؛ لِأَنَّ المدارَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى مَا فِي الْقَلْب، وكَمْ مِن إِنْسَانٍ خانته أَعْمَالُ جَوَارِحِه فِي الدُّنْيَا حَتَّى فَقَدَها يوم الْقِيَامة؛ لأنَّها لَيْسَت عَلَى أَسَاسٍ خانته أَعْمَالُ جَوَارِحِه فِي الدُّنْيَا حَتَّى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشِّرْكِ، مَنْ عَمِلَ عَمَلًا أَشْرَكَ فِيهِ قَوِيمٍ، واللهُ عَنَّى عَمِلَ عَمَلًا أَشْرَكَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي، تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ »(٢). وطُهرُ الْقَلْبِ يَكُون مِن الرِّياء، ومِن إِرادَةِ السُّوء، ومِن الحقد عَلَى المُسْلِمينَ، ومِن البغضاء لهم.

إذن: نحن نَقُول: أشهدُ ألا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ. قد تقع مِن المُنافِق، فَهَلْ نَقبلُها مِنْهُ، ونَكِلُ سريرتَه إِلَى الله؟

الجَوَابِ: نعم، يَجِب علَيْنا هذا، أرأيتم فعل أسامة رَضَالِلَهُ عَنْهُ يَقُولُ: بَعَثَنَا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب تفسير القرآن، باب قَوْله: ﴿ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ أَشَتَغْفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمُ تَسَتَغْفِرْ لَهُمُ لَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لِمُمَّ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَسِقِيرِ ﴾، رقم (٤٩٠٥)، ومسلم: كتاب البر والصلة، باب نصر الأخ ظالمًا أو مظلوما، رقم (٢٥٨٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الزهد والرقائق، باب من أشرك في عمله غير الله، رقم (٢٩٨٥).

رَسُولُ اللهِ ﷺ فِي جَيْشٍ إِلَى الحُرُقَاتِ حَيٍّ مِنْ جُهَيْنَةَ، فَلَمَّا - يَعْنِي - هَزَمْنَاهُمُ ابْتَدَرْتُ أَنَا وَرَجُلٌ مِنَ الْأَنْصَارِ رَجُلًا مِنْهُمْ فَقَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، فَكَفَّ عَنْهُ الْأَنْصَارِيُّ، وَظَنَنْتُ أَنَّهُ إِنَّمَا قَالَهَا تَعَوُّذًا، فَقَتَلْتُهُ، فَرَجَعَ الْأَنْصَارِيُّ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ فَحَدَّثَهُ وَظَنَنْتُ أَنَّهُ إِنَّمَا قَالَ النَّبِيِّ ﷺ فَكَدَّتُهُ الْأَنْصَارِيُّ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ فَكَدَّتُهُ اللهُ كَوْنَ اللهُ عَلَيْهُ وَحَدَّثَهُ اللهُ كَيْفَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ كَيْفَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ كَيْفَ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ كَيْفَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

تمنَّى أَنْ يَكُونَ كَافِرًا ليُسْلِمَ فيدخلَ في قولِه تَعالَى: ﴿ قُل لِللَّذِينَ كَفَرُوٓا إِن يَنتَهُوا يُغَفَرُ لَهُم مَا قَدْ سَلَفَ ﴾ [الأنفال:٣٨]، نحن في الدُّنْيَا لا نَحكُم إلا بالظَّاهِر، والبَاطِنُ إِلَى الله، إلا مَن علِمنَا نِفَاقَه، فَهَذَا لَا بُدَّ أَنْ نُعاملَه بِهَا يَقْتَضيه الْعَمَل.

لَوْ رأينا رجلًا سِيمَاه إِلَى الخَيْر: لِحِيةٌ مُوفَّرَة، وثيابٌ لم يُسْبِلْها، واستقامةٌ في الظَّاهِر؛ هل نحكم بعدالتِه؟

الجَوَاب: نعم، لكنْ إِذَا علمنا أَنَّ الرَّجُلَ مُخَادِع، وَأَنَّ بَاطِنَه مُنطَوٍ عَلَى الخُبث؛ هل نَعْمَل بظاهِرِه؟

الجَوَابِ: لا، بل نجعل هَذَا الظَّاهِرَ أَشدَّ عقوبةً عَلَيْهِ مما لَوْ كَانَ ظَاهِرُه كَبَاطنِه.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: أَحْيانًا أكونُ في الصَّف، فيَأْتِي إِلَى جنبي شَخْصٌ له رائحةٌ كريهة، فلا أَسْتَطِيع أَنْ أُكملَ الصَّلَاةَ مَعَ هَذِهِ الرَّائحة، فهاذا أصنع؟

الجَوَاب: لك أَنْ تنفصلَ عَنِ الصَّلَاة، وتذهبَ إِلَى جانبٍ آخَر، إِلَّا إِذَا كَانَ الجَانبُ الآخَرُ قريبًا، فلا تقطع الصَّلَاة، لكن انفَصِلْ فقط، ثم امْشِ عَلَى جنبٍ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب المغازي، باب بعث النبي ﷺ أسامة بن زيد إلى الحرقات من جهينة، رقم (٤٢٦٩)، ومسلم: كتاب الإِيهَان، باب تحريم قتل الكافر بعد أن قال لا إله إلا الله، رقم (٩٦).

حَتَّى تصلَ إِلَى مكانِك في الصَّف الآخر، دَلِيلُ هَذَا قولُ الرَّسُولِ ﷺ: «لَا صَلَاةَ بِحَضْرَةِ الطَّعَامِ، وَلَا هُوَ يُدَافِعُهُ الْأَخْبَثَانِ»(١)، فيقاسُ عَلَى ذَلِكَ كلُّ شَيْءٍ يَشْغَلُ الْصَلِّيَ عن صَلَاتِه.

ولِهَذا لَوْ أَنَّ الإِنْسَانَ فِي أَثْنَاءِ الصَّلَاةِ أَحسَّ أَنَّهُ محتاجٌ إِلَى البَوْل، أَو إِلَى الغَائِط، فَإِنْ كَانَ بِإمكانِه أَنْ يُتِمَّ الصَّلَاةَ خَفِيفَة؛ نوى الانْفِرَادَ وأَتَمَّها خَفِيفَةً وانصرف؛ وَإِذَا كَانَ لا يُمْكِنُه قطعَها.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: بِالنِّسْبَةِ للعَوْرَةِ المغلَّظة، وَهِيَ عَوْرَةُ المَرْأَةِ الحُرَّةِ البالغة، هل يُعفى عن خُرُوج الكفَّين والقَدَمَين أو لا؟

فَالْجَوَابِ: أَمَّا مَن يقول بِأَنَّ جميعَ بَدَنِها إلا وجهها عَوْرَة، فَإِنَّهُ لا يُعفيها مِن ذَلِك، يقول: يَجِب أَنْ تَسْتُرَ حَتَّى القَدَمَين والكفين.

واختار شيخُ الإِسْلام ابنُ تَيْمِيةَ رَحِمَهُ اللَّهُ (٢) أَنَّهُ لَا يَجِبُ سترُ الكفين والقَدَمَين في الصَّلَاة، والعَمَل عَلَى هَذَا في كثيرِ مِن الأماكن، وهو أقربُ إِلَى الصَّوَاب.

ورُوِي عَنِ الشيخ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ سعدي رَحْمَهُ اللَّهُ رَأَى في المنام عَائِشَةَ اللَّهُ رَأَى في المنام عَائِشَةَ بنتَ الصديق رَخَالِيَّهُ عَنْهَا تُصلي كاشفةً كفيها؛ فتعجَّب، كَيْفَ تُصلي كاشفةً كفيها؟! فلمَّا طالَعَ في الآثار؛ وجد عَائِشَةَ رَخَالِيَّهُ عَنْهَا تقول بجَوَازِ كشفِ الكفين في الصَّلاة، فصدقتِ الرؤيا.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: ما هـو الجَـوَاب عمَـن حمل المُناجَاةَ في الحَدِيث عَلَى مُناجَاةِ الرَّسُولِ لربِّه؟

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب كراهة الصَّلاة بحضرة الطعام الذي يريد أكله في الحال وكراهة الصَّلاة مَعَ مدافعة الأخبثين، رقم (٥٦٠).

<sup>(</sup>٢) شرح عمدة الفقه، لشيخ الإسلام ابن تيمية (ص:٢٦٦).

الجَوَابِ: هَذَا قُولٌ غَيرُ صَحِيح؛ لِأَنَّ قُولَ الرَّسُولِ: «أَنَاجِي مَنْ لَا تُنَاجِي» قد بين الرَّسُولُ عَلَيْ أَنَّ كلَّ مُصلِّ يُناجِي الله، فنقول: إِنَّهُ يُناجِي مَن لا تناجي، أي جبريل، ولِهَذَا قَالَ الرَّسُولَ فِي اللَّفْظ الآخَر: «فَإِنَّ المَلَائِكَةَ تَتَأَذَّى مِنَّا يَتَأَذَّى مِنْهُ بَنُو آدَمَ».

لو قال قَائِل: بَعْضُ العُلَمَاءِ أخذ مِن هَذَا الحَدِيث أَنَّ صَلَاةَ الجَمَاعَةِ فَرضُ كِفَايَة.

نقول: هَذَا لَيْسَ بصَحِيح، وجه الدَّلَالَةِ أَنَّهُ لَوْ كَانَتْ فَرضَ عينٍ لحرَّمَ أكلَ البصل، وَهَذَا مِن أضعفِ الاسْتِدْلالات، أليْسَ صيامُ رَمَضَانَ فَرضَ عين؟ ومع ذَلِكَ يُسَافر الإِنْسَان، فلا نَقُول له: يجرمُ عَلَيْك السَّفَرُ في رَمَضَانَ لأنَّك إِذَا سَافرتَ أسقطتَ فَرضَ عينِ عَلَيْك.

وعلى فَرض أَنَّ فِيهِ شُبهة، فنحن قلنا لكم كثيرًا: يَجِب حملُ الْمُتَسَابِهِ عَلَى الْمُحْكَمِ، والنَّصُوصُ كلَّها تَدُلُّ عَلَى أَنَّ صَلَاةَ الجَهَاعَةِ فَرضُ عين، أرأيتم قولَ الله تعالى: ﴿وَإِذَا كُنتَ فِيهِمُ فَأَقَمْتَ لَهُمُ ٱلصَّكَاوَةَ فَلْنَقُمْ طَآبِفَتُهُ مِّنَهُم مَعَكَ وَلْيَأْخُذُوا أَسْلِحَتَهُمْ ﴾ [النِّسَاء:١٠٢] فلو كانتْ فَرضَ كِفَايَةٍ لَسَقَطَ الفَرضُ بالطَّائفةِ الأُولى؛ لأنَّه حصلتْ بها صَلَاةُ الجَهَاعَةِ أيضًا.

وقال الرَّسُولُ ﷺ: «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَقَدْ هَمَمْتُ أَنْ آمُرَ فِتْيَةً مِنْ قُرَيْشِ لِيَجْمَعُوا لِي حُزَمًا مِنْ حَطَبٍ، ثُمَّ آمُرَ رَجُلًا يُصَلِّي بِالنَّاسِ، ثُمَّ أُحَرِّقَ بُيُوتًا عَلَى أَهْلِهَا مِمَّنْ يَتَخَلَّفُ عَنْ صَلَاةِ الجَهَاعَةِ»(۱).

فلو كانتْ فَرضَ كِفَايَةٍ ما حرَّق عَلَى هؤُلاءِ بيوتَهم بالنَّار.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب فضل صلاة الجماعة، رقم (٢٥١).

لذَلِك: نُحَذِّركم مِن اتباع المتشابِه ما دام عندنا نصوصٌ مُحكمة، فالمتشابِهُ يُحمل علَيْها؛ لِئَلَّ نقعَ في قولِه تَعالى: ﴿فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغُ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشْبَهَ مِنْهُ ﴾ يُحمل عليها؛ لِئَلَّ نقعَ في قولِه تَعالى: ﴿فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغُ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ، فَأُولَئِكَ الَّذِينَ آلَ عمران:٧]، وقال النَّبِيُ عَلَيْهِ: ﴿إِذَا رَأَيْتُمُ الَّذِينَ يَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ، فَأُولَئِكَ الَّذِينَ سَمَّى الله مُن فَاحْذَرُوهُمْ ﴾ (١) ، فانظر إلى النَّصُوص بِعَيْني البَصيرِ لِتَسْلَم.

يقول: «إِذَا قَعَدَ أَحَدُكُمْ لِلصَّلَاةِ»، اللَّام هنا بمَعْنَى (في)؛ لِأَنَّ هَذِهِ القَعدَة في جوف الصَّلَاةِ وَلَيْسَتْ خارجًا عنها حَتَّى نَقُول: إِذَا قعَد لها، وعلَيْه فتَكُون اللَّام بمَعْنَى (في).

﴿إِذَا قَعَدَ أَحَدُكُمْ لِلصَّلَاةِ»، المُرَاد بذَلِك القُعودان: الأَوَّل والثَّانِي، «فَلْيَقُلِ التَّحِيَّاتُ» هَذَا اللَّفْظُ فِيهِ التَّصريح بالأَمْر «فَلْيَقُلِ التَّحَيَّاتُ» واللَّام هنا مسكَّنَة لأنَّها وقعت بَعد الفاء.

وقَوْله: «فَإِنَّكُمْ إِذَا فَعَلْتُمْ ذَلِكَ»، أي إِذَا قُلتم، وأُطلق الْفِعْلُ عَلَى الْقَوْل تَجُوُّزًا وَتُوسُّعًا فِي الكَلَام، لقولِ وَتُوسُّعًا فِي الكَلَام، لقولِ النَّبي ﷺ لعمارِ بنِ ياسر: «إِنَّمَا كَانَ يَكْفِيكَ أَنْ تَقُولَ بِيَدَيْكَ هَكَذَا»(٢).

وحِينَئذٍ يتبين أَنَّ الْقَـوْلَ يُطلـق في مكان الْفِعْل، والْفِعْلُ يُطلـق في مكان الْقَوْل.

قَوْله: «فَقَدْ سَلَّمْتُمْ عَلَى كُلِّ عَبْدٍ صَالَحٍ فِي السَّمَاءِ وَالأَرْضِ»، السماءُ لَيْسَ فِيهَا الا عبادُ صالحون، لأنَّهم المَلائِكَة، والأَرْضُ فِيهَا الصَّالحُ، وغيرُ الصَّالح، ويَشْمَل الصَّالحَ مِن الجن.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب تفسير القرآن، باب ﴿مِنْهُ ءَايَثُ تُحَكَمَنَتُ ﴾ [آل عمران:٧]، رقم (٤٥٤٧)، ومسلم: كتاب العلم، باب النَّهْي عن اتباع مُتَشَابِه القرآن، رقم (٢٦٦٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الحيض، باب التيمم، رقم (٣٦٨).

قَوْله: «فَلْيَتَخَيَّرْ مِنَ المَسْأَلَةِ مَا شَاءَ»، اللَّامُ هنا للأمر، لكنَّه لَيْسَ أَمرَ وُجوب، بل هو أمرُ إباحة، وقولُه: «مِنَ المَسْأَلَةِ»، أي مِن السؤالِ، أو مِن المسؤول، فهي صَالِحَةٌ للفعل والمفعول، «ما شَاءَ»، أي ما أرَاد.

# مِنْ فَوَائِدِ الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: عنايةُ النَّبي عَلَيْهِ بالتَّشَهُد، وجهُه أَنَّهُ علَّم ابنَ مسعودٍ ذَلِكَ كما يُعَلِّمه سُورَةً مِن القران، وذَلِك بتكرارِه حَتَّى يَعِيَهُ الإِنْسَان، وجهُ آخَر أَنَّ كفَّه بين كفَّي النَّبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ مِن شدِّ الانتباهِ أَنْ يفعلَ الإِنْسَانُ بمخاطَبه مثل هَذَا الْفِعْل.

وهل يكفي هَذَا في شَدِّ الانتباه، أو يُقَال: كُلُّهَا رأيتَه غافلًا اعْصِر يدَه؟

الجَوَاب: يكفي وضعُ الكفِّ بين الكفَّين، ولا يلزمُه العَصر، ولو رأيتَه غافلًا، فحِينَئذٍ لَا بَأْسَ أَنْ تُحُرِّكَ يدَه مِنْ أَجْلِ أَنْ ينتبِه.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ المستحقَّ للتعظيم المطلَقِ هو اللهُ عَنَجَبَلَ التحياتُ لله، أمَّا ما سوى اللهِ فيُعظَّمُ بقَدْرِ حالِه، ومِن المَعْلُومِ أَنَّ العَادَةَ جرتْ بِأَنَّ تعظيمَ المَلِكِ -مثلًا- أكثرُ مِن تَعْظِيم العَمِّ، لكنْ كلُّ أحدٍ مِن المخلوق لا يستحقُّ ذلك. المخلوق لا يستحقُّ ذلك.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: مِيزةُ الصَّلوَاتِ عَلَى غَيْرِهَا مِنَ العِبَادَات، لقولِه: «الصَّلَوَاتُ وَالطَّيِّبَاتُ»، فذكر الصَّلوَاتِ وَهِيَ مِن الطيباتِ بلا شك.

الْفَائِدَةُ الْخَامِسَةُ: أَنَّ الدُّعَاءَ نبغي أَنْ يَكُونَ مُنَاسِبًا للمَقام؛ لِأَنَّ هَذَا الدُّعَاءَ فِي التَّشَهُّد فِي الصَّلَاة فيه.

الْفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنَّ اللهَ عَنَوَجَلَّ له الطيباتُ مِن الصِّفَات والْأَقْوَالِ والأَفْعَال، وَأَنَّ كلَّ ما صَدَر عنه فهو طيِّب.

الْفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: أَنَّهُ لا يُتقرب إِلَى اللهِ تَعالَى بالخبيث، بل لا يُتقرب إِلَيْه إلا بالطَّيب، لقولِه: «الطَّيب، وجاء هَذَا صريحًا فِي قَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: «إِنَّ اللهَ طَيِّبٌ لَا يَقْبَلُ إِلَّا طَيِّبًا».

إذن: حِينَهَا نقرأ التَّشَهُّد لَا بُدَّ أَنْ نستشعرَ بقولنا: «الطَّيِّبَاتُ لله»، أَنَّ اللهَ موصوفٌ بكلِّ طيِّب، وَأَنَّ كلَّ عملٍ طيِّب عنده مقبول، يَنْبَغِي لنا أَنْ نستحضرَ هَذِهِ المعاني؛ حَتَّى يَكُونَ للتشهُّد رُوح، لِأَنَّ الألفاظ بلا معانٍ أجسَامٌ بلا أرواح.

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: أَنَّ حَقَّ النَّبي ﷺ مُقَدَّمٌ عَلَى حَقِّ النفس؛ لأَنَّك دعوتَ بالسَّلامِ لِللَّسُولِ قبل أَنْ تدعوَ بالسَّلام لنفسِك.

الْفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: إِثْبَاتُ نبوةِ الرَّسُولِ ﷺ، لِقَوْلِه: «أَيُّهَا النَّبِيُّ».

وهل نَقُول: مِن الفَوائِد أَنْ يَأْتِيَ الإِنْسَانُ بكافِ الخطابِ للغائب وَأَنَّ ذَلِكَ لا يُبطل الصَّلَاة؟

الجَوَاب: نعم، قد يقول قَائِل: هَذَا لأَنّنا قلنا: إِنَّ الخطاب نوعان: خطابٌ حقيقيٌّ مباشر، وخطابٌ تقديري، وسلامُنا عَلَى النَّبي ﷺ في التَّشَهُّد، هَذَا خطابٌ تقديري، فَهَلْ لَوْ أَنَّ إِنْسَانًا دعا في سجودِه وقال: غَفَرَ اللهُ لَك يا أبى. هل نَقُول صَلَاتُه تبطل؟

فَالجَوَابِ: الظَّاهِرُ لا، لكنَّ عُمُومَ كَلَامِ الفُقَهَاء أَنَّ الصَّلَاةَ تَبْطُل؛ لَأَنَّهم يَقُولُون: مِن مبطلاتِ الصَّلَاةِ الإتيانُ بكافِ الخطابِ لغير اللهِ ورَسُولِه، ولكنَّ الَّذِي يظهرُ لي، أنَّها لا تَبطل؛ لِأَنَّ هَذَا الخطابَ خطابٌ تقديري، لا خطابٌ مباشر،

والخطابُ التقديري لا يُقصد بِه إفهام المخاطَب، فلا يدخل في قول الرَّسُولِ ﷺ: «إِنَّ هَذِهِ الصَّلَاةَ لَا يَصْلُحُ فِيهَا شَيْءٌ مِنْ كَلَامِ النَّاسِ»(١)، أنا ما كلمتُ أحدًا، ولا أردتُ بقولي: غَفَـرَ اللهُ لَك يا أبت. أنَّني أخَاطبُ أبي في الْقَبْر؛ فالظَّاهِـر أنَّها لا تَبطُل.

الْفَائِدَةُ الْعَاشِرَةُ: أَنَّ النَّبِي عَيْكَ بَشَرُ تعتريه الآفات، وجه ذَلِكَ أَنَّهُ أَمرَنا أَنْ ندعوَ بالسَّلام علَيْه، ولو كَانَ مُنزَّها عَنِ الآفاتِ ما صح، والدَّلِيل عَلَى هَذَا أَنَّ عَبْدَ اللهِ، قَالَ: كُنَّا إِذَا كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ عَلِيَّةً فِي الصَّلَاةِ، قُلْنَا: السَّلَامُ عَلَى اللهِ مِنْ عِبَادِهِ، السَّلَامُ عَلَى فُلَانٍ وَفُلَانٍ، فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِٱلصَّلَاةُوَالسَّلَامُ: «لَا تَقُولُوا السَّلَامُ عَلَى اللهِ، فَإِنَّ اللهَ هُوَ السَّلَامُ»(٢).

والوَاقِعُ دالُّ عَلَى ما استنبطناه مِن هَذِهِ المَسْأَلَة، أَنَّ النَّبي ﷺ غيرُ معصوم مِن الآفات، فهو يَمرض ويَجوع ويَعطش، ويَنسى ويَجهل مَا لَمْ يُعْلِمْهُ الله، فكلُّ هَذَا مِن الآفات، وهو حَاصِلٌ لِلرَّسُولِ ﷺ وواقع مِنه.

الْفَائِدَةُ الْحَادِيَةَ عَشْرَةَ: الجهلُ العظيمُ مِن أُولئك الَّذِين يَسْأَلُون النَّبي ﷺ الرَّحَة؛ لِأَنَّ النَّبِي نفسَه مُفتقِرٌ إِلَى رحمةِ الله، فأمرنا أَنْ ندعوَ له بالرَّحَة، قال: إِذَا قعد أحدُكم فليقُل: التحيات إِلَى آخرِه.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةَ عَشْرَةَ: أَنَّهُ يَنْبَغِي للإِنْسَان أَنْ يُقدِّم نفسَه عَلَى غيرِه في الدُّعَاء، الدَّلِيل: «السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللهِ الصَّالِحِينَ»، لكنَّ هَذَا مَا لَمْ يَكُنْ هُناكَ سببٌ يَقْتَضِي الدُّعَاء للغيرِ، أو تقديمُه عَلَى النفس، فَإِنْ كَانَ هُنَاكَ سَبَبٌ، فَإِنَّهُ يعملُ بِه

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب تحريم الكلام في الصَّلاة، رقم (٥٣٧). (٢) أخرجهِ البِخاري: كتاب الأذان، باب التَّشَهُّد في الآخرة، رقم (٨٣١)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب التَّشَهُّد في الصَّلاة، رقم (٤٠٢).

ولِهَذا نَقُول إِذَا عطِس العاطس وقال: الحمدُ لله. نَقُول له: يرحمك الله(١).

فلو رَدَّ عَلَى العاطس وقال: يرحمنا ويرحمك الله. لَوْ قالَـها هَكَذَا قَلْنَا: أَنتَ مُبتدع؛ لِأَنَّ المَشْرُوع أَنْ تقول: يرحُمُك الله، فكيف تأتي بِهَذَا الدُّعَاء مِن عندك، والرَّسُول ﷺ عَيَّنَ ما يُقال.

وعندما أقول: يرحمك الله. ماذا يقول؟

بَعْضُ العامَّةِ يَقُولُون: يَهدينا ويَهديك الله. هُم يَقُولُون: ابدأ بنفسِك. فهاذا نَقُول؟

نقول: هو دعا لك وحدَك وقال: يرحُمُك الله، فكيف تدعو لنفسِك أولًا ثم له ثانيًا، أعطاك دُعَاءً خاصًّا فأعطِه دُعَاءً خاصًّا، قال: يهديكُم اللهُ ويُصلِح بالكُم.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةَ عَشْرَةَ: إِثْباتُ أَنَّ للعُمُومِ صيغةً تَعُمُّ جميع أفرادِه، وَإِنْ شئت فقل: إِنَّ صيغةَ العُمُومِ تَشمل جميعَ أفرادِه، الدَّلِيل قَوْله: «إِذَا فَعَلْتُمْ ذَلِكَ فَقَدْ سَلَّمْتُمْ عَلَى كُلِّ عَبْدٍ لله صَالِحِ فِي السَّمَاءِ وَالأَرْضِ».

لكن: هل يَدُلُّ عَلَى جميع أفرادِه نصًّا أوظَاهِرًا؟

الجَوَاب: ظَاهِرًا؛ لِأَنَّ النصَّ عَلَى جميع أفرادِ العامِّ مُتعذر، فتَكُون دلالتُه عَلَى الشُّمولِ دلالةً ظَاهِرةً، وليستْ نَصَّا، بِدَلِيلِ أَنَّهُ إِذَا كَانَ عندك وعاءٌ فِيهِ -مثلًا- وَرَاهِمُ، الأَصْلُ أَنَّ هَذَا الوعاءَ مملوءٌ بالدراهم، لكنْ قد يَكُونُ غيرَ مملوء، فألفاظُ العُمُوم هَكذا.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأدب، باب إذا عطس كيف يشمت، رقم (٦٢٢٤).

فالأَصْلُ أَنَّ أَلفاظَ العُمُومِ وعاءٌ لَجَمِيعِ المعاني، ولذَلِك كَانَ في أَلفاظ العُمُومِ ما يُراد به الخاصُّ، مثلُ قولِه تَعالَى: ﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدَ جَهَعُوا لَكُمُ النَّاسِ فِي مشارق الأَرْضِ ومغاربِها؟ فَأَخْشَوْهُمُ ﴿ [آل عمران:١٧٣]، هل المَقْصُودُ جميعُ النَّاسِ في مشارق الأَرْضِ ومغاربِها؟ لا، وَإِنَّهَا هُم قريش، فالحَاصِلُ أَنَّ العامَّةَ يَشْمَلُ جميع أفرادِه، يَكُون بالظَّاهِر.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ مَنِ ادَّعَى خُرُوجَ شَيْءٍ مِن أَفرادِ العامِّ فعلَيْه الدَّلِيل، ما دمنا قلنا: إِنَّ العامَّ يَشْمَل جميعَ الأَفراد.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل يَجُوز حِينَما نَذكُر أحدَ العُلَمَاءِ أَنْ نَقُول: رحمنا اللهُ وإياه؟

الجَوَاب: حِينَما نقراً في السير نجد مثلًا: قال الفضيلُ بنُ عياضٍ رَحَمَهُ اللهُ، قال سفيانُ الثَّوري رَحَمَهُ اللهُ، قال الإِمَامُ أَحمدُ رَحَمَهُ اللهُ، عن أبى هُرَيْرةَ رَضَ اللهُ عَنّا وعنه، أو رحمنا الله وإياه؟ لا، أنت تريد أَنْ تَرُدَّ جميلَ النَّاسُ يَقولُون: رضي الله عنّا وعنه، أو رحمنا الله وإياه؟ لا، أنت تريد أَنْ تَرُدَّ جميلَ المؤلِّف، فكيف تبدأ بنفسِك، فها دام هَذَا الدُّعَاءُ بِسَبَبٍ فاخصُصْه بصاحب المثَّب، فقل: قال المُؤلِّفُ رَحَمَهُ اللهُ، وَهَذَا هو الَّذِي كنا نعرفه مِن علمائنا رَحَمَهُ اللهُ.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: بَعْضُ النَّاسِ إِذَا قيل له: بارك اللهُ فيك؛ قال: وإياك. فَهَلْ هَذَا الرَّدُّ صَحِيح؟

الجَوَابِ: نعم صَحِيح، لكنْ (وفِيكَ) أنسبُ للمُطابقة.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: وما تقدير الكَلَام في (وإياك)؟

الجَوَابِ: تقديرُ فعلِ مَحْذُوف، تقديره: وأعطاكَ إياك، أو أعطاهُ إياك.



١٢٦ – عنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي لَيْلَى، قَالَ: لَقِيَنِي كَعْبُ بْنُ عُجْرَةَ، فَقَالَ: اَلَّا أُهْدِي لَكَ هَدِيَّةً؟ إِنَّ النَّبِيَّ ﷺ خَرَجَ عَلَيْنَا، فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهِ، قَدْ عَلِمْنَا كَيْفَ نُسَلِّمُ عَلَيْكَ، فَكَيْفَ نُصلِّي عَلَيْكَ؟ قَالَ: «فَقُولُوا: اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ، كَيْفَ نُسَلِّمُ عَلَيْكَ، إِبْرَاهِيمَ، إِنَّكَ حَمِيدٌ نَجِيدٌ، اللَّهُمَّ بَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آلِ عُجَمَّدٍ، إِنَّكَ حَمِيدٌ نَجِيدٌ، اللَّهُمَّ بَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ، كَمَا بَارَكْتَ عَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ، إِنَّكَ حَمِيدٌ نَجِيدٌ، اللَّهُمَّ بَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ، إِنَّكَ حَمِيدٌ نَجِيدٌ، اللَّهُمَّ بَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ، إِنَّكَ حَمِيدٌ نَجِيدٌ، اللَّهُمَّ بَارِكْ عَلَى مُكَا عَلَى مُحَمِّدٍ،

# الشكرح

قَوْله: «أَلَا أُهْدِي لَكَ هَدِيَّةً»، «أَلَا» أداةُ تحريض، والفرقُ بين التحريضِ والعرض، أنَّ العرضَ طلبٌ برفق، والتحريضُ طلبٌ بِحَثِّ، فهو أشدُّ إلحاحًا مِن العرْض.

ومِن العرضِ قولُ سيدِنا إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ: ﴿ فَقَرَبَهُ ۚ إِلَيْهِمْ قَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ﴾ [الذَّاريات:٢٧]، عرض علَيْهم عرضًا، أي طلبًا برفق.

«أَلَا أُهْدِي لَكَ هَدِيَّةً»، والهدية ما يُعطاه الشَّخْصُ تَوَدُّدًا وتحبُّبًا، ثم بين هَذِهِ الهَدية، أَنَّ النَّبِي ﷺ خرج علَيْنا فقلنا: «يَا رَسُولَ اللهِ، قَدْ عَلِمْنَا كَيْفَ نُسَلِّمُ عَلَيْكَ»، وذَلِك فيما عَلَّمَهم إياه في التَّشَهُّد: «السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ».

قَوْله: «فَكَيْفَ نُصَلِّي عَلَيْك؟»، أي لِأَنَّ اللهَ أمرَنا أَنْ نُسَلِّم عَلَيْك، وأَنْ نُصليَ عَلَيْك، فأن نُصليَ عَلَيْك، فقال جَلَوْعَلا: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَيْهِكَ تَهُ. يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا صَلُوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ [الأحزاب:٥٦]، وفي لفظ: «فَكَيْفَ نُصَلِّي عَلَيْكَ إِذَا نَحْنُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب أحاديث الأنبياء، بابٌ، رقم (٣٣٧٠)، مسلم: كتاب الصَّلاة، باب الصَّلاة على النبي ﷺ بعد التَّشَهُّد، رقم (٤٠٥).

صَلَّيْنَا عَلَيْكَ فِي صَلَاتِنَا »(١).

قَوْله: «قَالَ: «فَقُولُوا»، الأَمْرُ هنا للإِرْشَاد؛ لأَنَّه جوابٌ عن سؤال، فيَكُون للإِرْشَاد، إِذْ إِنَّ السَّائلَ مُسْتَكْفٍ ومُسترشد، فَإِذَا جَاءَ الجَوَابُ بالأَمْرِ كَانَ الأَمْرُ للإِرْشَاد، وَلَيْسَ للوُجُوب.

وقَوْله: «فَقُولُوا: اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ»، «اللَّهُمَّ» أي يا الله، ولكنْ كَيْفَ انقلبتْ «يا الله» إِلَى «اللَّهُمَّ»؟

قَالُوا: إِنَّهَا حُذَفَتْ مِنها ياءُ النِّدَاء، وعُوِّضَ عنها الميم، وَإِنَّمَا حُذَفَت لَيَكُونَ الابتداءُ باسم اللهِ تَعالَى أولًا وقَبل كلِّ شيْء.

ولا يُجمع بين الياءِ واللَّهُم، إِذْ لا يُجمع بين العِوَضِ والمعُوَّض، ولكنْ قد يَأْتِي شاذًّا فِي النظم، كَمَا قَالَ ابْنُ مالكٍ رَحِمَهُ ٱللَّهُ (٢):

والأَكْثَرُ اللَّهُ مَّ بالتَّعْوِيضِ وَشَلَّدَ يَا اللَّهُ مَّ فَي قَرِيضِ أَي فَي النَّطْم.

قَوْله: «اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ»، صَلِّ عَلَى مُحَمَّد: قَالَ بَعْضُ الْعُلَمَاءِ: الصَّلَةُ مِن الآدميينَ الدُّعَاء، ومِن اللَائِكَةِ الاستغفار، ومِن اللهِ الرَّحَة.

فإِذَا أُخبر الإِنْسَانُ أَنَّ اللهَ صَلَّى عَلَى نَبِيِّه، فالمَعْنَى أَنَّهُ رَحِمَه؛ وَإِذَا جاءَ الخبرُ عنِ المَلائِكَةِ أَنَّهُم يُصَلُّونَ عَلَى المُؤمِنينَ، فالمَعْنَى أَنَّهم يستغفرون لهم؛ وَإِذَا قلت: صليتُ عَلَى فلان، أي دعوتُ له، لِقَوْلِ الله تَعالَى: ﴿وَصَلِّ عَلَيْهِمْ﴾ [التَّوْبَة:١٠٣]. فكان النَّبي ﷺ

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٥/ ٨٢٢، رقم ١٧٢٠).

<sup>(</sup>٢) ألفية ابن مالك (ص:٥٠).

يدعو لهم، وَهَذَا هوالمشهورُ عِنْدَ كَثِيرٍ مِنَ العُلَمَاءِ، لكن فِيهِ نظر؛ لِأَنَّ اللهَ تَعالَى قال: ﴿ أُولَتَهِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن رَبِهِمْ وَرَحْمَةٌ ﴾ [البقرة:١٥٧]، فعطف الرَّحمَةَ عَلَى الصَّلَاة، والعطفُ يَقْتَضِي المغايرة، وألا تَكُونَ الكلمتانِ بمعنًى وَاحِدٍ، وعلى هَذَا فليُضرَبُ لِلصَّلَاةِ معنًى آخَر.

وقد ذكروا عَن أبي العالية رَحَمُ أُللَهُ أَنَّهُ قال: «صَلاَةُ الله: ثَنَاؤُهُ عَلَيْهِ عِنْدَ الْمَلاَئِكَةِ، وَصَلاَةُ اللهُ ثَنَاؤُهُ عَلَيْهِ عِنْدَ الْمَلائِكَةِ فِي المَلاَ الأَعْلَى، ومِن المَعْلُومِ وَصَلاَةُ المَلاَئِكَةِ اللهُ عَلَى، ومِن المَعْلُومِ أَنَّ هَذَا التَّفْسِير يَحْتَاجُ إِلَى دَلِيلٍ؛ لأَنَّه خَبَرٌ عَنْ أَمْرٍ غيبيٍّ، والخبرُ عَنِ الأَمْرِ الغيبي لَا بُدَّ أَنْ هَذَا التَّفْسِير يَحْتَاجُ إِلَى دَلِيلٍ؛ لأَنَّه خَبَرٌ عَنْ أَمْرٍ غيبيٍّ، والخبرُ عَنِ الأَمْرِ الغيبي لَا بُدَّ أَنْ يَكُونَ عن طريق الوحي، ولم يثبُتْ عَنِ النَّبي عَيَيْ أَنَّهُ فَسَرَ الصَّلَاةَ بثناءِ الله عَلَى العَبْدِ فِي المَلاَ الأَعْلَى.

لكنْ كأنَّ أبا العالية رَحَمُ اللَّهُ أُخذَه مِن المَعْنَى؛ لِأَنَّ الصَّلَاةَ لَا بُدَّ أَنْ تَكُونَ الْحَسَّ مِن الدُّعَاء، فرأى أَنَّ مِن أفضلِ الإثاباتِ أَنْ يُثنيَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى عَلَى العَبْد، وَيَدُلُّ عَلَى أَنَّ ثناءَ اللهِ عَلَى العَبْدِ أَهمُّ مِن الثَّوابِ الجِسي، قول اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿إِنَ وَيَدُلُلُ عَلَى أَنَّ ثناءَ اللهِ عَلَى العَبْدِ أَهمُّ مِن الثَّوابِ الجِسي، قول اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿إِنَ النَّينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ أُولَتِكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيَةِ ( ﴿ جَرَاقُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ ﴾ [البينة:٧-التينَ ءَامَنُوا عَلَيْهم، لِأَنَّ الثَّناءَ أعظمُ مِن الثَّوابِ الحسي.

وقَوْله: «وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ»، سَبَق أَنَّ المُرَادَ بِالآل هُمُ الأَتباع عَلَى الدِّين، إلا إِذَا قُرنَ بِالأَتباعِ عَلَى الدِّين؛ فَإِنَّهُ يَكُونِ المُرَادُ بِهِ المُؤْمِنِينَ مِن قَرابةِ النَّبِي صَاَّلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَاتَّمَ.

وقَوْله: «كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ وَعَلَى آلِ إِبْرِاهِيم»، «كَمَا صَلَّيْتَ» الكافُ هنا للتَّعْيِين، أي كما أنَّك صليتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَعَلَى آلِ إبراهيمَ سَابِقًا؛ فنسألُك أَنْ تُصَلَّى عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحُمَّدٍ لاحقًا.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري تعليقًا: كتاب تفسير القرآن، باب قَوْلِهِ: ﴿ إِن تُبَدُّواْ شَيَّاً أَوْ تُخْفُوهُ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَاكَ بِكُلِّ شَيِّءً عَلِيسًا ﴾ [الأحزاب: ٥٤].

وقَوْله: «إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ»، حميد: أي حامدٌ وبمَعْنَى محمود، فهو جَلَوَعَلا حامدٌ لن يستحقُّ الحمد، وهو محمودٌ لكمالِ صِفَاتِه، ومحمودٌ أي يَحْمَدُه الخَلق.

والمجيدُ اسم فَاعِل، أوصِفَةٌ مشبَّهة، أي في المَجْد، والمجدُ هوالعظمةُ والسلطان.

وقَوْله: «وبَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ»، أي أَنْزِلْ فيهم البَركة في العُلُومِ والأموالِ وغيرِها، «كَمَا بَارَكْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ، وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ».

# مِنْ فَوَائِدِ الحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: عرضُ الْعِلْمِ عَلَى طالبِ الْعِلْم، ووجهه أَنَّ كَعْبَ بْنَ الأشرفِ عرضَ عَلَى عَبْدِ الرَّحْنِ بْنِ أَبِي لَيْلَى أَنْ يُعلِّمَه.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: استعمالُ ما فِيهِ التَّشْوِيقُ في إيصالِ الْعِلْمِ إِلَى الطَّالب، «أَلَا أُهْدِي لَكَ هَدِيَّةً»؛ لِأَنَّ هَذَا يُشَوِّق، فإنَّه إِذَا قيل للإِنْسَان: أُهدي إليك هديةٌ، فلا بُدَّ أَنْ يشتاقَ ويَشْرَئِبَّ.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ التَّعْلِيمَ يُسمَّى هدية، وعلى هذا، إِذَا علَّمْتَ أَلْفَ نَفَرٍ -مثلًا-فقد أهديتَ إِلَيْهم، وَهِيَ أَفْضَلُ مِنْ هدية المال؛ لأنَّها تبقى، ويَكُونُ فِيهَا صَلَاحُ الدِّينِ وَالدُّنْيَا.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: حِرصُ الصَّحابَةِ رَضَالِلَهُ عَنْهُ عَلَى الْعِلْم؛ لأنَّهم سألوا النَّبي ﷺ أَنْ يُعَلِّرُ أَنْ يُعَلِّمُهم كَيْفَ يُصلُّونَ علَيْه.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: طلبُ الكشفِ عَنِ المُجمل؛ ليتمكنَ الإِنْسَانُ مِن التنفيذ عَلَى المُجمل؛ ليتمكنَ الإِنْسَانُ مِن التنفيذ عَلَى الوجه المَطْلُوب، والمجملُ قولُه تَعالَى: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلَّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ [الأحزاب:٥٦].

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: التوصلُ للشَّيْء بنظيرِه، لِقَوْلِم: «عَلِمْنَا كَيْفَ نُسَلِّمُ عَلَيْكَ»، أي ويَنْقُصُنَا أَنْ نَعْرِف كَيْفَ نُصلي.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: حرصُ النَّبِي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى تعليمِ أُمَّتِه أَكملُ ما يَكُون، لِقَوْلِه: «قُولُوا: اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ»؛ لِأَنَّ هَذِهِ الصيغةَ أكملُ ما يَكُون مِن الصِّيغ، وإلا فيكفي الإِنْسَانُ أَنْ يقول: اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّد.

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: التَّوسُّلُ بَأَفْعَالِ اللهِ عَنَّوَجَلَ، لقولِه عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ».

واعْلَم أَنَّ التَّوَسُّلَ فِي الدُّعَاء له أَنْوَاع:

النَّوعُ الأَوَّل: التَّوسُّلُ إِلَى الله بأسمائه: إمَّا تَفْصِيلًا، وإمَّا إجمالًا، فَإِنْ كَانَ تَفْصِيلًا، وإمَّا إجمالًا، فَإِنْ كَانَ إجمالًا فهو عامُّ. تَفْصِيلًا فليكنِ الاسم مطابقًا للسؤال، وَإِنْ كَانَ إجمالًا فهو عامُّ.

مِثَالُ الإجمال: قولُه: «أَسْأَلُكَ بِكُلِّ اسْمٍ هُوَ لَكَ سَمَّيْتَ بِهِ نَفْسَكَ، أَوْ عَلَّمْتَهُ أَحَدًا مِنْ خَلْقِكَ، أَوْ أَنْزَلْتَهُ فِي كِتَابِكَ، أَوِ اسْتَأْثَرْتَ بِهِ فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ (١)، هَذَا توسلٌ بالأَسْمَاءِ عُمُومًا.

ومِثال التَّوشُّلِ بالاسم الخاصِّ المُنَاسِبِ للمَطْلُوب، قولُ الرَّسُولِ ﷺ فيها علَّمه أبوبكر: «اغْفِرْ لِي مَغْفِرةً مِنْ عِنْدِكَ، وَارْ حَمْنِي إِنَّكَ أَنْتَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ»(٢)، والدَّاعي يدعو الله فيقول: يا غفُور اغفِر لي، فَهَذَا توسلُ إِلَى الله باسمٍ من أسهائه مُنَاسِب للسؤال.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (١/ ٤٥٢)، رقم ٤٣١٨)، وابن أبي شيبة (٦/ ٤٠، رقم ٢٩٣١٨)، والطبراني (١/ ١٦٩)، رقم ١٠٣٥٢)، وصححه الجاكم (١/ ٦٩٠، رقم ١٨٧٧).

<sup>(</sup>٢) أخرِجه البخاري: كتاب الأذان، باب الدُّعاء ُقبل السلام، رقَّم (٨٣٤)، ومسلم: كتاب الذكر والدُّعاء، باب استحباب خفض الصوت بالذكر، رقم (٢٧٠٥).

النَّوعُ الثَّانِي: التَّوسُّلُ إِلَى اللهِ تَعالَى بصِفَاتِه: مثل قولِك: «يَا حَيُّ، يَا قَيُّومُ، بِرَحْمَتِكَ أَسْتَغِيثُ »(۱) ، فَلَيْسَ المَعْنَى أَنَّك تستغيثُ بالرَّحَة؛ لِأَنَّ الاستغاثة بالرَّحَة عَلَى أَنَّهَا هِي المُغيثةُ شِركُ وكُفر، ولكنك تستغيث بالله متوسلًا إِلَيْه برحمتِه؛ ومِنه أَنَّهَا هِي المُغيثةُ شِركُ وكُفر، ولكنك تستغيث بالله متوسلًا إِلَيْه برحمتِه؛ ومِنه أيضًا دُعَاءُ الاستخارة: «اللَّهُمَّ إِنِي أَسْتَخِيرُكَ بِعِلْمِكَ، وَأَسْتَقْدِرُكَ بِقُدْرَتِكَ »(۱)، فَهَذَا مِن التوسُّل بالصِّفَة.

النَّوعُ الثَّالِث: التَّوشُلُ إِلَى اللهِ تَعالَى بأَفْعَالِه: وَهَذَا لَا بُدَّ أَنْ يَكُونَ الْفِعْلِ المَّوسَّل بِه مطابقًا للسؤال، ومِنه مَا فِي هَذَا الحَدِيث: «اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى اللهِ مُحَمَّدٍ، كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ، إِنَّكَ حَمِيدٌ نَجِيدٌ، اللَّهُمَّ بَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ، وَعَلَى اللهُ مُحَمَّدٍ، كَمَا بَارَكْتَ عَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ» فَهَذَا توسلٌ إِلَى الله بأَفْعَالِه.

النَّوعُ الرَّابِعِ: التَّوشُّلُ إِلَى اللهِ تَعالَى بالإِيمَان بِه: ومِن ذَلِكَ قَوْلَ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿ رَبِّنَ اللهِ اللهِ بَالإِيمَانِ أَنْ ﴿ رَبِّنَ اللهُ بِالإِيمَانِ أَنْ اللهُ بِالإِيمَانِ أَنْ يَغْفَرُ ذُنُوبَهُم.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي: أبواب الدعوات، باب عقد التسبيح باليد، باب منه، رقم (٣٥٢٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الدعوات، باب الدُّعاء عند الاستخارة، رقم (٦٣٨٢).

أَوْ مَالًا، فَلَبِثْتُ وَالقَدَحُ عَلَى يَدَيَّ، أَنْتَظِرُ اسْتِيقَاظَهُمَا حَتَّى بَرَقَ الفَجْرُ، فَاسْتَيْقَظَا، فَشَرِبَا غَبُوقَهُمَا، اللَّهُمَّ إِنْ كُنْتُ فَعَلْتُ ذَلِكَ ابْتِغَاءَ وَجْهِكَ، فَفَرِّجْ عَنَّا مَا نَحْنُ فِيهِ مِنْ هَذِهِ الصَّخْرَةِ، فَانْفَرَجَتْ شَيْئًا لَا يَسْتَطِيعُونَ الْخُرُوجَ»، قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «وَقَالَ الآخَرُ: اللَّهُمَّ كَانَتْ لِي بِنْتُ عَمِّ، كَانَتْ أَحَبَّ النَّاسِ إِلَيَّ، فَأَرَدْتُهَا عَنْ نَفْسِهَا، فَامْتَنَعَتْ مِنِّي حَتَّى أَلَّتْ بِهَا سَنَةٌ مِنَ السِّنِينَ، فَجَاءَتْنِي، فَأَعْطَيْتُهَا عِشْرينَ وَمِائَةَ دِينَارٍ عَلَى أَنْ تُخَلِّيَ بَيْنِي وَبَيْنَ نَفْسِهَا، فَفَعَلَتْ حَتَّى إِذَا قَدَرْتُ عَلَيْهَا، قَالَتْ: لَا أُحِلُّ لَكَ أَنْ تَفُضَّ الْخَاتَمَ إِلَّا بِحَقِّهِ، فَتَحَرَّجْتُ مِنَ الوُقُوعِ عَلَيْهَا، فَانْصَرَفْتُ عَنْهَا وَهِيَ أَحَبُّ النَّاسِ إِلَيَّ، وَتَرَكْتُ الذَّهَبَ الَّذِي أَعْطَيْتُهَا، اللَّهُمَّ إِنْ كُنْتُ فَعَلْتُ ابْتِغَاءَ وَجْهِكَ، فَافْرُجْ عَنَّا مَا نَحْنُ فِيهِ، فَانْفَرَجَتِ الصَّخْرَةُ غَيْرَ أَنَّهُمْ لَا يَسْتَطِيعُونَ الْخُرُوجَ مِنْهَا»، قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «وَقَالَ النَّالِثُ: اللَّهُمَّ إِنِّي اسْتَأْجَرْتُ أُجَرَاءَ، فَأَعْطَيْتُهُمْ أَجْرَهُمْ غَيْرَ رَجُل وَاحِدٍ تَرَكَ الَّذِي لَهُ وَذَهَبَ، فَثَمَّرْتُ أَجْرَهُ حَتَّى كَثُرَتْ مِنْهُ الأَمْوَالُ، فَجَاءَنِي بَعْدَ حِينٍ فَقَالَ: يَا عَبْدَ اللهِ أَدِّ إِلَيَّ أَجْرِي، فَقُلْتُ لَهُ: كُلُّ مَا تَرَى مِنْ أَجْرِكَ مِنَ الْإِبِلِ وَالْبَقَرِ وَالغَنَم وَالرَّقِيقِ، فَقَالَ: يَا عَبْدَ اللهِ لَا تَسْتَهْزِئْ بِي، فَقُلْتُ: إِنِّي لَا أَسْتَهْزِئُ بِكَ، فَأَخَذَهُ كُلُّهُ، فَاسْتَاقَهُ، فَلَمْ يَتْرُكْ مِنْهُ شَيْئًا، اللَّهُمَّ فَإِنْ كُنْتُ فَعَلْتُ ذَلِكَ ابْتِغَاءَ وَجْهِكَ، فَافْرُجْ عَنَّا مَا نَحْنُ فِيهِ، فَانْفَرَجَتِ الصَّخْرَةُ، فَخَرَجُوا يَمْشُونَ» (١٠).

النَّوعُ السَّادس: التَّوسُّلُ إِلَى اللهِ تَعالَى بِحَالِ العَبد: مِثل أَنْ تقول: اللَّهُمَّ إِنِي فَقيرٌ فَأَغْنِني، جَاهلٌ فَعَلِّمني، ضَعِيفٌ فَقَوِّني؛ ومِنه قول موسى ﷺ: ﴿رَبِّ إِنِي لِمَا أَنْ ذِكْرَ حَالِ المرءِ أَنَّ أِنَّ أِنَّ ذِكْرَ حَالِ المرءِ تَفويضُ العَبْدِ إِلَى اللهِ عَرَّفَتِلَ، وَهَذَا سببٌ لإِجابَة الدُّعَاء.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب إذا اشترى شيئًا لغيره بغير إذنه فرضي، رقم (٢٢١٥)، ومسلم: كتاب الذكر والدُّعاء، باب قصة أصحاب الغار الثلاثة، رقم (٢٧٤٣).

النَّوعُ السَّابِع: التَّوسُّلُ إِلَى اللهِ تَعالَى بدُعاءِ الرَّجُلِ الصَّالِح: أي بِأَنْ يدعُوَ لك، ومِنه أَنَّ رجلًا أتى إِلَى النَّبِي ﷺ وقال: «هَلَكَتِ الأَمْوَالُ وَانْقَطَعْتِ السُّبُلُ، فَادْعُ اللهُ يُغِيثُنَا» (۱)، فَهَذَا توسلُ إِلَى الله بدُعَاء الرَّجُل الصَّالِح.

لكنْ إِنْ طلبتَ مِن الرَّجُل الصَّالِحِ أَنْ يدعوَ لك، إِنْ كَانَ لعُمُومِ الْسُلِمينَ فلا بَأْس؛ لِأَنَّ هَذَا مِنَ الإِحْسَان إِلَى الدَّاعي والمدعوله، مِثَالُه الحَدِيث الَّذِي ذكرنا (فَادْعُ اللهَ يُغِيثُنَا)، فهو لعُمُوم المُسْلِمينَ، فلو أتيتَ إِلَى رجُلٍ صالحٍ تَتَوَخَّى أَن تُجَابَ دعوتُه؛ فقلتَ: ادعُ اللهَ تَعالَى بِنَصْرِ المجاهدين، ادعُ الله تَعالَى بالغيث للمُسْلِمينَ، فَهَذَا طيبٌ ومأثورٌ وسُنة.

وإنْ كَانَ الدُّعَاءُ لك خاصَّةً، فَهَذَا لا يَنْبَغِي إلا للنبي ﷺ؛ لِأَنَّ النَّبي ﷺ قد أُمِنَ جانبُه أَنْ يغترَّ بذَلِك، ولأنَّ إجابَةَ دعائِه قريبةٌ إِنْ لَمْ تَكُنْ مضمونة، ومِن ذَلِكَ أُمِنَ جانبُه أَنْ يغترَّ بذَلِك، ولأَنَّ إجابَة دعائِه قريبةٌ إِنْ لَمْ تَكُنْ مضمونة، ومِن ذَلِكَ أَنَّ النَّبي ﷺ لله حسابٍ ولا أَنَّ النَّبي ﷺ لله حسابٍ ولا عذاب؛ قَامَ عَكَّاشَةُ بنُ مُحِصن وقال: «ادْعُ الله لِي يَا رَسُولَ اللهِ أَنْ يَجْعَلَنِي مِنْهُمْ "''، فدعى له وقال أنت منهم.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل مِن ذَلِكَ دُعَاءُ الْسُلِمينَ للميت؟

الجَوَاب: لا، دُعَاءُ المُسْلِمينَ للميت شفاعةٌ، وَلَيْسَ وسيلة؛ لِأَنَّ الميتَ لم يطلبْ مِنهم أَنْ يدعُوا له حَتَّى نَقُول: إِنَّهُ توسلُ بدعائهِم.

فهَذِهِ سَبْعَةُ أَنْوَاعِ كلُّها جائزةٌ ومَشْرُوعَة.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الاستسقاء، باب الاستسقاء في المُسْجِد الجامع، رقم (٩٦٧)، ومسلم: كتاب صلاة الاستسقاء، باب الدُّعاء في الاستسقاء، رقم (٨٩٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الطب، باب من اكتوى أو كوى غيره، وفضل من لم يَكْتَوِ، رقم (٥٧٠٥)، ومسلم: كتاب الإيهَان، باب الدَّلِيل على دخول طوائف من المُسْلِمينَ الجنة بغير حساب ولا عذاب، رقم (٢٢٠).

لكنَّ التَّوسُّلَ إِلَى اللهِ تَعالَى بالأموات مِثل: أَسألُك بحُرمةِ فلان، أو جاهِ فلان، أَوْ مَا أَشْبَهَ ذَلِك؛ فَهَذَا توسلٌ بِدْعِيٌّ لا يَجُوز، لا فَائِدَة مِنه؛ فَإِنَّ كونَ هَذَا الَّذِي تتوسل بِه مِن أولياء الله حيًّا، أوميتًا لا ينفعُك.

والوسيلةُ لَا بُدَّ أَنْ نعلمَ أَنَّ لها أثرًا في حصول المَطْلُوب لأنَّها وسيلة، وجاهُ الولي، أو جَاهُ النَّبي لا ينفع شيئًا؛ لِأَنَّ الجاهَ إنَّها ينفع صاحبَه، ولا عَلاقة له بدعائك، وليهذا كَانَ الْقَوْلُ الرَّاجِحُ أَنَّ التَّوسُّلَ بجاه النَّبي عَلَيْهِ الصَّلَامُ مُحَرَّم؛ لأنَّه لا وسيلة في ذَلِك.

الْفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: أَنَّ أَكملَ صِفَةٍ لَصَلَاتِنا عَلَى النَّبِي ﷺ هي هَذِهِ؛ لِأَنَّ النَّبِي ﷺ عَلِيً المَّامَةُ أَمتَه أَكملَ ما يَكُون، لكنْ هل هي وَاجِبَة؟

فالجَوَاب: لا؛ لأنَّنا ذَكَرْنَا أَنَّ قَوْلَهُ: «قُولُوا: اللَّهُمَّ» للإِرْشَاد، لأَنَّه جوابٌ عن سؤال، فَإِنْ جَاءَ دَلِيلٌ يَدُلُّ عَلَى وُجُوبِ الصَّلَاةِ عَلَى النَّبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، فهو دَلِيلٌ خارجي.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل تجبُ الصَّلَاةُ عَلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ؟

الجَوَابِ: قيل: إِنَّهَا تجب فِي الْعُمْرِ مَرَّةً، وقيل: لَا تَجِبُ.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: وهل تجب إِذَا ذُكر اسمُه عندك؟

فَالجَوَابِ: أَكْثَرُ الْعُلَمَاءِ عَلَى أَنَّهَا لَا تجب، وأنَّمَا سُنَّة، والظَّاهِر مِن الأَدِلَّة أَنَّمَا تجب، أي تجب الصَّلَاةُ عَلَى النَّبِيِّ عَلَيْ عند ذكرِه؛ لِجَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ المشهور أَنَّ جِبْريلَ قَالَ للنبي ﷺ: «رَغِمَ أَنْفُ الْمُرِيِّ ذُكِرْتَ عِنْدَهُ فَلَمْ يُصَلِّ عَلَيْكَ. قُلْتُ: وَمِينَ» (١).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الأدب المفرد، رقم (٦٤٦).

والدُّعَاءُ لَا يَكُونَ عَلَى تركِ سُنة، وَإِنَّهَا يَكُونَ عَلَى تَركَ وَاجِب، وَهَذَا الْقَوْل هو الأرجح: أَنَّهُ إِذَا ذُكر النَّبِي ﷺ عندَك فلا بُدَّ أَنْ تصَلَّيَ علَيْه.

وَلَوْ سَأَلُ سَائِلٌ: هل يمكن أَنْ نأخذَ مِن الحَدِيث مَشْرُوعِيَّةَ تَكرارِ الشَّاءِ عَلَى الله؛ لِأَنَّ النَّبِي ﷺ ذكر: إنَّك حميدٌ مجيدٌ مرتين؟

الجَوَاب: نعم يمكن، لَا سِيَّمَا إِذَا اختلف الجِنْسُ والنَّوع، فهنا «اللَّهُمَّ صَلِّ» لَيْسَت هي «اللَّهُمَّ بَارِكْ»، وقَوْله: «إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ» مِن بابِ التوسُّلِ إِلَى الله بأسمائه.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل يَجُوز أَنْ نتوسلَ بربوبيةِ الله لشَيْءٍ معيَّن؟

الجَوَاب: نعم يَجُوز، فَإِنَّ النَّبي توسَّل إِلَى اللهِ تَعالَى بربُوبِيَّتِه للملائكة فقال: «اللهُمَّ رَبَّ جَبْرَائِيلَ، وَمِيكَائِيلَ، وَإِسْرَافِيلَ»<sup>(۱)</sup>، ولم يَقُلْ: اللَّهمَّ أسألُك بجبريل ومكائيل، أو بعمل جبريل ومكائيل، بل توسَّل إِلَى الله بربوبيتِه لهم، والربوبيةُ صِفةٌ مِن صِفاًت اللهِ تَعالَى.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين، باب الدُّعاء في صلاة اللَّيل، رقم (٧٧٠).

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل يُفهم مِن كونِ الصَّلَاةِ عَلَى النَّبي سُنة أَنَّ الإِنْسَانَ إِذَا تشهَّد، ولم يُصَلِّ عَلَى النَّبي فصَلَاتُه صَحِيحه؟

الجَوَاب: نعم، هَكَذا ذَكَرَ أكثرُ أَهْلِ الْعِلْمِ أَنَّ الصَّلَاةَ عَلَى النَّبِيِّ فِي الصَّلَاة سُنة، لكن مِنَ الْعُلْمَاءِ مَنْ قَالَ: إِنَّهَا وُكِن، ومِنهم مَن قَال: إِنَّهَا وَاجِبَة؛ لكنْ لَيْسَ هُناكَ دَلِيلٌ يطمئنُ إِلَيْه العَبْد، بحيثُ يبطلُ صَلَاةَ الإِنْسَانِ إِذَا لَمْ يُصَلِّ عَلَى النَّبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

١٢٧ – عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِتُهُ عَنَهُ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَدْعُو فِي صَلَاتِهِ وَيَقُولُ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ عَذَابِ القَبْرِ، وَمِنْ عَذَابِ النَّارِ، وَمِنْ فِتْنَةِ المَحْيَا وَلَقُولُ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ عَذَابِ القَبْرِ، وَمِنْ عَذَابِ النَّارِ، وَمِنْ فِتْنَةِ المَحْيَا وَالْمَاتِ، وَمِنْ فِتْنَةِ المَسِيحِ الدَّجَّالِ»(۱).

وفي لفظ لمسلم: «إِذَا تَشَهَّدَ أَحَدُكُمْ فَلْيَسْتَعِذْ بِاللهِ مِنْ أَرْبَعٍ يَقُولُ: اللهُمَّ إِنِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ عَذَابِ جَهَنَّمَ،...»(١)، ثُمَّ ذَكَرَ نَحْوَهُ.

## الشتزح

هذا البابُ هو بابُ التَّشَهُّد، والتَّشَهُّد في الصَّلَاة نوعان: تشهدٌ أول: وهو الَّذِي يَكُونُ فِي وسط الثَّلاثيةِ والرباعية، وتشهدٌ أخير: وَهُوَ الَّذِي يَلِيهِ السَّلام، لكنَّه لَا يُطْلَقُ إِلَّا عَلَى التَّشَهُّد، إِذَا كَانَ فِي الصَّلَاة تَشَهُّدَان.

قَوْله: «كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَدْعُو فِي صَلَاتِهِ»، أي يدعو دُعَاءَ مَسْأَلَة، أي يَسْأَل الله.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجنائز، باب التَّعَوُّذ من عذاب القبر، رقم (١٣٧٧)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب ما يستعاذ منه في الصَّلاة، رقم (٥٨٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب المساجد، باب ما يستعاذ منه في الصَّلاة، رقم (٥٨٨)، واللفظ له.

وقولُه: «فِي صَلَاتِهِ»، لم يُبَيِّنْ في هَذَا اللَّفْظِ أين مَكَانُ هَذَا الدُّعَاء، لكنَّه في اللَّفْظ الآخَرِ بيَّن أَنَّ ذَلِكَ فِي التَّشَهُّد؛ ولم يُبَيِّنْ أيضًا فِي هَذَا اللَّفْظِ أي التَّشَهُّدين، ولكنْ جَاءَ فِي لَفْظٍ آخَرَ فِي مسلم: «إِذَا فَرَغَ أَحَدُكُمْ مِنَ التَّشَهُّدِ الْآخِرِ»(١)، فتعيَّن أَنْ يَكُونَ هَذَا الدُّعَاءُ فِي التَّشَهُّد الأخيرِ الَّذِي يليه السَّلام.

قَوْله: «يَدْعُو فِي صَلَاتِهِ وَيَقُولُ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ عَذَابِ القَبْرِ»، اللَّهُمَّ: قال المُعْرِبُون: إِنَّهَا مُنادى، وَإِنَّ أصلَها يا الله، وحُذِفت الياءُ وعُوِّض عنها الله، وحُذِفت الياءُ وعُوِّض عنها الميم، وأُخرتِ الميمُ تبركًا بالبدءِ باسم الله عَنَّفَجَلً.

وقَوْله: «أَعُوذُ بِكَ»، أي أَعْتَصِمُ وأَلْتَجِئُ إليك مِن هَذِهِ الأُمُورِ: مِن عذابِ الْقَبْر، وعذابُ الْقَبْر ثابتُ فِي الْقُرْآنِ وَالسُّنَّةِ، وإنْ شئتَ فقل: والإجماع.

أمَّا الْكِتَابُ، ففي مثلِ قولِ الله تَعالَى عن آل فرعون: ﴿ اَلنّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا عُدُوًّا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُواْ ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ ﴾ [غافر:٢٦]، عُمْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوَّا وعَشيًّا في القُبُورِ قبلَ قِيامِ السَّاعة، وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُقَال: عُرْضُونَ عَلَيْهَا غُدُوّا وَعَشيًّا في القُبُورِ قبلَ قِيامِ السَّاعة، وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُقَال: ﴿ وَلَى قِراءَة: (ادْخُلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ) (٢)، وَمِنْ ذَلِكَ قَوْلُ الله تَعالَى: ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذِ الظَّلِمُونِ فِ عَمَرَتِ المُوّتِ المُوّتِ اللهُ وَعَلَى اللهُ عَمَلَتِ المُوّتِ عَذَابَ اللهُ وَعَنْ أَلَيْهُم عُمْ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذِ الظَّلِمُونَ فِ عَمَرَتِ المُوّتِ المُوّتِ وَالْمَالَةِ عَلَى اللهِ عَيْرَ اللهُ عَمَلَتُ اللهُونِ بِمَا كُنتُمُ اللّهِ عَلَى اللهِ عَيْرَ اللهُ عَلَى اللهِ عَنْ ءَاينِيهِ مَا أَنفُسَكُمُ أَلْيُومُ تُجْزَوْنَ عَذَابَ اللهُونِ بِمَا كُنتُمُ اللّهُ عَلَى اللهِ عَيْرَ اللهُ عَنْ اللّهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللّهُ عَلَى اللهِ عَنْ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب ما يستعاذ منه في الصَّلاة، رقم (٥٨٨).

<sup>(</sup>٢) الحجة في القراءات السبع، لابن خالويه (ص:٣١٥).

أَمَّا السُّنَّةُ فقد تواتر عَنِ النَّبِي ﷺ إِثْباتُ عذاب الْقَبْرِ.

وأمَّا ما هو إجماع، فَإِنَّ المُسْلِمينَ كُلَّهم قد أجمعوا عَلَى مَشْرُوعِيَّةِ هَذَا الذِّكْرِ فِي الصَّلَاةِ، وهو التعوُّذ مِن عذاب الْقَبْر، وكيف يُمْكِنُ أَنْ يتعوَّذَ الإِنْسَانُ مِنْ شَيْءٍ لَا وُجُود له؟! فإنكارُ عذابِ الْقَبْرِ إنكارٌ لإجماع المُسْلِمينَ.

لكن قد يَسْأَل سَائل: عذابُ الْقَبْرِ هل هو مَحْسُوسٌ، أو هُو عذابٌ غيبيٌّ؟

الجَوَابِ: هو عذابٌ غيبي، لكنْ قد يُطلِعُ الله تَعالَى مَن شاءَ مِن عباده علَيْه، وإلا فالأَصْلُ أَنَّهُ غيبي، وثما أَطْلَعَ اللهُ عَلَيْهِ بَعْضَ عبادِه الْقَبْران اللذان مرَّ بها الرَّسُولُ ﷺ وقال: «إِنَّهُمَا لَيُعَذَّبَانِ، وَمَا يُعَذَّبَانِ فِي كَبِيرٍ»(١)، فأطلعَ النَّبِيَّ ﷺ عَلَى عذاب صاحِبَيْ هَذَيْن القَبْرَيْن.

وكما يُذكر مِن حِكايَاتٍ كَثِيرَةٍ فِي هَذَا الْأَمْرِ مِن مُشاهدةِ نارٍ تنْبَعِث مِن القَبْر، أو سماعِ أصواتٍ مُزعجةٍ تَدُلُّ عَلَى التَّعذِيب، لكنَّ هَذَا لا يُوثَق بِه، إنَّما الثُّقَة بِمَا جَاءَ فِي الْكِتَابِ والسُّنَّةِ.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: وهل عذابُ الْقَبْرِ دائمٌ، أو منقطع؟

الجَوَاب: إِذَا كَانَ المعذَّبُ كَافِرًا؛ فعذابُه دائمٌ غيرُ منقطع، وَإِنْ كَانَ المعذَّبُ مِن العصاةِ دونَ الكَافِرِينَ؛ فَإِنَّهُ مِن الجائز أَنْ ينقطعَ، أو يَدُوم، ولكنَّه لَيْسَ كعذابِ الكَافِرِ في قبرِه، فَإِنَّ ذَلِكَ دائم، وأمَّا عذاب غير الكَافِرِ فقَدْ يدومُ، وَقَدْ لا يدوم.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل العذابُ يَكُونَ عَلَى الْبَدَنِ، أَوِ عَلَى الرُّوح؟

الجَوَابِ: عَلَى الرُّوحِ، وَهَذَا هُـوَ الْأَصْلُ، ولذَلِك لـو نُبشت القُبُورُ لوُجِدت

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الوُضُوء، باب ما جَاءَ في غسل البول، رقم (۲۱۸)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب الدَّليل على نجاسة البول ووجوب الاستبراء منه، رقم (۲۹۲).

أجسَامُ المعذّبين عَلَى مَا هِيَ عَلَيْهِ لَم تتأثر، لكنْ قال شيخُ الإِسْلام رَحْمَهُ اللّهُ (١): «فَاعْلَمْ أَنَّ مَذْهَبَ سَلَفِ الْأُمَّةِ وَأَئِمَّتِهَا أَنَّ اللّيِّتَ إِذَا مَاتَ يَكُونُ فِي نَعِيمٍ، أَوْ عَذَابٍ، وَأَنَّ مَذْهَبَ سَلَفِ الْأُمَّةِ وَلَئِمَتِهَا أَنَّ اللّهِ وَ تَبْقَى بَعْدَ مُفَارَقَةِ الْبَدَنِ مُنَعَّمَةً، أَوْ مُعَذَّبَةً ذَلِكَ يَحْصُلُ لِرُوحِهِ وَلِبَدَنِهِ وَأَنَّ الرُّوحَ تَبْقَى بَعْدَ مُفَارَقَةِ الْبَدَنِ مُنَعَّمَةً، أَوْ مُعَذَّبَةً وَأَنَّ الرَّوعَ تَبْقَى بَعْدَ مُفَارَقَةِ الْبَدَنِ مُنعَمَّةً، أَوْ مُعَذَّبَةً وَأَنَّ الرَّوعَ لَلْكَ يَوْمُ وَأَنَّ الرَّوعِ فَلَ اللهِ مَعَهَا النَّعِيمُ وَالْعَذَابُ، ثُمَّ إِذَا كَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ الْكُبْرَى أُعِيدَتِ الْأَرْوَاحُ إِلَى أَجْسَادِهَا، وَقَامُوا مِنْ قُبُورِهِمْ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ». الْقَيَامَةِ الْأَصْلَ أَنَّهُ عَلَى الرُّوح.

فهذ هو النَّوعُ الأولُ مِن العذاب، وهو عذابُ الْقَبْر.

والثّانِي قال: «وَمِنْ عَذَابِ النَّارِ»، أي جهنم -أعاذنا الله وإياكم مِنها - وعذابُ النَّارِ لا تسأل عنه، ولا عن فظاعتِه، وَقَدْ جَاءَ فِي الْكِتَابِ وَالسُّنّةِ مِن أَصنافِه ما يَرُوعُ النفوس، ويقطعُ القُلُوب، قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿ كُلّما نَضِعَتْ جُلُودُهُم بَدَلْنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا النفوس، ويقطعُ القُلُوب، قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿ وَإِن يَسْتَغِيثُواْ يُعَاثُواْ بِمَآءِ كَالْمُهُلِ يَشْوِى لِيَدُوقُواْ الْعَدَابَ ﴾ [النّساء:٥٥]، وقال تَعالَى: ﴿ وَإِن يَسْتَغِيثُواْ يُعَاثُواْ بِمَآءِ كَالْمُهُلِ يَشْوِى الْوَجُوةُ بِشَرَى الشّرَابُ وَسَآءَتْ مُرْتَفَقًا ﴾ [الكهف:٢٩]، وقال تعالى: ﴿ وَشُقُواْ مَا مَا عَمِيمًا فَقَطُعَ أَمْعَاتَهُمْ ﴾ [الشّماء:٥٥]، وقال اللهُ تَعالى: ﴿ وَأَمّا الّذِينَ فَسَقُواْ فَمَأُونَهُمُ النّالَّ كُلّما أَوْدُواْ فَيَا وَقِيلَ لَهُمْ ذُوقُواْ عَذَابَ النّادِ الّذِي كُنتُم بِهِ عَلَى اللهُ اللهُ يُعَلِي وَقِيلَ لَهُمْ ذُوقُواْ عَذَابَ النّادِ الّذِي كُنتُم بِهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ يَعَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَابَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

إذن: في الْكِتَابِ والسُّنَّة مِن عذابِ النَّارِ ما يَقْتَضِي للعاقل أَنْ يَسْأَلَ اللهَ أَنْ يُعيذَه مِن عذاب النَّار.

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي، لابن تيمية (٤/ ٢٨٤).

ثم اعْلَم أَنَّ التَّعَوُّذَ مِن عذاب الْقَبْرِ وعذاب النَّارِ لا يُقتصر فِيهِ عَلَى اللسَان، بل إِذَا تعوذْت فافعل السَّبب، أمَّا أَنْ تقول: أعوذُ بالله مِن عذاب جهنم، ومِن عذاب الْقَبْرِ وأنتَ تُعارسُ ما يَكُون بِه عذابُ الْقَبْر فَهَذَا خَطأ، بل حاول أَنْ تفعلَ الأَسْبابَ الَّتِي تُنْجيك مِن ذَلِك.

أرأيتَ لَوْ قلت: اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُك ذُرِّيةً صَالِحَةً، ولم تتزوج، هَذَا دُعَاءُ سَفِيه؛ كذَلِك الَّذِي يَسْتَعِيذُ بِالله مِنَ عذاب النَّارِ، وعذاب الْقَبْر، لَا بُدَّ أَنْ يفعلَ الأَسْبابَ، ويَسْأَلَ اللهَ أَنْ ينجيَه، فيقبل الأَسْبابَ الَّتِي جَاءَ بها.

قَوْله: «وَمِنْ فِتْنَةِ المَحْيَا وَالْمَاتِ»، المحيا أي الحياة، والمهاتُ أي الموت وفِتْنَةُ المحيا أَنْوَاعٌ لا يُمْكِن أَنْ تُحصى أبدًا؛ لِأَنَّ إراداتِ الخلق مُتنوعة، وأهواءهم مختلفة؛ فأحدُهم يُفتن بالنِّسَاء، وأحدُهم يُفتن باللَّل، وأحدُهم يُفتن بالقُصور، فهي لا تُحصى، لكنَّها تدور عَلَى شيئين: شُبُهات وشهوات:

فالشبهاتُ أصلُها نقصُ الْعِلْم؛ فيلتبِس عَلَى الإِنْسَانِ الحَقُّ بالبَاطِل، والشهواتُ أصلُها ضعفُ العزيمة؛ فلا يَكُون عند الإِنْسَانِ عزيمةٌ فيدعُ ما تشتهيه نفسُه إِذَا كَانَ فِي غضب اللهِ عَزَقِجَلَّ.

إذن: فِتْنَةُ المحيا ضابطُها: كلُّ ما يَصُدُّ عَنِ الله.

وفِتْنَةُ المهاتِ قيل: إِنَّهَا الفِتْنَةُ الَّتِي تَكُون عند الموت، وقيل: إِنَّهَا الفِتْنَةُ الَّتِي تَكُون بعد الموت، ولوقال قَائِل: إِنَّهَا الفاتِنتَانِ لَصَحَّ كَلَامُه.

والفِتْنَةُ عند الموتِ -أجارنا الله وإياكم- أَنْ يُجالَ بين الإِنْسَانِ، وبينَ حُسْنِ الخاتمة، فتجدُه يسعى في الدُّنْيَا ويَرْكُض، ويذهب ويجيء، فَإِذَا حلَّ به الأجلُ أوقع اللهُ في قلبه الشك، ومات عَلَى غير إيهان.

وقد ورد أَنَّ الشَّيْطَان يَأْتِي إِلَى الإِنْسَان فِي هَذِهِ الحَالَ الحرجة، ويتمثل له صنًا فيدعوه إِلَى عبادتِه، والإِنْسَان فِي مِثْلِ هَذِهِ الحال ما له نَفَس، ضَيِّقُ الصدر، شديدُ الألم الْقَلْبي والبدني؛ فَرُبَّمَا يَضِلُّ.

ولِهَذا كَانَ الشَّيْطَانُ أَشدَّ ما يَكُونُ حرصًا لإغواء بني آدمَ عند الموت؛ لأنَّها السَّاعةُ الحاسمة.

قال عبد الله بن أحمدَ بنِ حَنبل: حَضَرْتُ وفاة أبي أحمدَ، وبِيدِي الجزقة لأَشُدَّ لَخَيْه، فكان يَغْرَقُ ثم يُفِيق ويقول بيده: لا بَعْدُ، لا بَعْدُ. فَعَل هذا مِرارًا، فقلت له: يا أَبَتِ أَيُّ شَيْء ما يبدو منك؟ فقال: إن الشَّيْطَان قائمٌ بِحِذَائي عاضُّ عَلَى أنامِلِه يقول: يا أحمدُ فُتَّنِي. وأنا أقول: لا، بَعْدُ، لا حَتَّى أموت (١).

نعم، والله فاتَه؛ فقد جَاءَتْ محنةُ الْقَوْلِ بِخَلقِ القُرْآنِ فَتَبَت، ومَعْنَى بَعْدُ بَعْدُ: أي إِنَّ الإِنْسَانَ ما دامت روحُه في جسدِه فلا يأمنُ الفِتنة، فإنَّ الإِنْسَانَ قد يَضِلُّ -والعياذ بالله- عند آخِر سَاعَة.

ولكنْ أبشِروا، أنَّهُ متى صَدَقَتِ النيةُ مَعَ اللهِ، وصَلُحَ الْعَمَل؛ فلنْ يُخَيِّبَ اللهُ عبدَه أبدًا، لِأَنَّ اللهُ تَعالَى أكرمُ مِن عبدِه إِذَا عمِل له، قال النَّبِيُّ ﷺ: «تَعَرَّفْ إِلَيْهِ فِي اللَّهَ تَعالَى أكرمُ مِن عبدِه إِذَا عمِل له، قال النَّبِي ﷺ وهو حق، فاصدُقِ النيةَ مَعَ الله؛ يُيسِّرُ لكَ حُسْنَ الخاتمة.

ولكنْ أبشِروا، أَنَّهُ متى صَدَقَتِ النيةُ مَعَ اللهِ وصَلُحَ الْعَمَل؛ فلنْ يُحَيِّبَ اللهُ عَبِدَه أَبِدًا، لِأَنَّ اللهَ تَعالَى أكرمُ مِن عبدِه إِذَا عمِل له، قال النَّبِيُّ ﷺ: «تَعَرَّفْ إِلَيْهِ فِي

<sup>(</sup>١) التذكرة بأحوال الموتى وأمور الآخرة، للقرطبي (ص:١٨٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (١/ ٣٠٧، رقم ٢٨٠٤).

الرَّخَاءِ، يَعْرِفْكَ فِي الشِّدَّةِ»، وَهَذَا كَلَامُ النَّبِي ﷺ وهو حق، فاصدقِ النيةَ مَعَ الله يُيسِّرُ لكَ حُسنَ الخاتمة.

وقيل: إِنَّ فِتْنَةَ المهات ما يَكُون بعد الموت؛ لِأَنَّ النَّاسَ يُفتنون في قُبُورهم، يُسأَلُ الرَّجُلُ إِذَا دُفِن، وتولى عنْه أَصْحَابُه، يُقَال: مَن ربَّك؟ ما دينُك؟ مَن نبيُّك؟ فيُثَبِّتُ اللهُ تَعالَى الَّذِين آمنوا بالْقَوْل الثَّابت، ويقول المؤمن: ربي الله، وديني الإِسْلام، ونَبِيِّي مُحمَّد، وأمَّا المُنافِقُ أو المرتابُ فيقول: لا أدري، سمعتُ النَّاس يَقولُون شيئًا فقُلته.

إذن: فِتْنَةُ المهاتِ تشمل حالين: حالَ الإِنْسَانِ عند الاحتضار، وحالَ الإِنْسَانِ بعد الدفن فنتستعيذ باللهِ مِن الفِتنتين جميعًا.

قَوْله: «وَمِنْ فِتْنَةِ المَسِيحِ الدَّجَّالِ»، المسيحُ الدَّجَّالُ رَجُلٌ مِنْ بَنِي آدَمَ، وهو بالحاءِ المهملة، وَلَيْسَ كَمَا قَالَ بَعْضُ الْعُلَمَاءِ -عفا الله عنا وعنهم - أَنَّهُ المسيخ بالخاء، ولا يُقال: المسيح؛ لأنَّ المسيحَ هو عيسى بنُ مريم، ولكنَّ هَذَا خَطَأُ عَظِيمٌ، فكيف يقول أعظمُ الحَلق: المسيح. وأنتَ تقول: لا تَقُل المسيح، وقل: المسيخ؟ وَهَذَا مِن التَّنَطُّعِ المذمُوم، بل هو مسيح، لكنْ فرق بين المسيحِ عيسى بنِ مريم والمسيح الدَّجَال.

المسيحُ الدَّجَّالُ كذاب، يمسح الأَرْضَ بسُرعة، ويجول فِيهَا بسرعة، لكنَّه دجَّال، وعيسى بنُ مريمَ صادِق، رَسُولٌ مِن أولي العَزم، ثم الدَّجَّالُ يسمح الأَرْضَ بالسياحة، ولا يمسح ذا عاهةٍ إلا برئ بإذن الله، والفرقُ بَيْنَهُما وَاضِح، المهمُّ أنك تستعيذ مِن فِتْنَةِ المسيح الدَّجَّال.

والدَّجَّالُ جَمعُ داجِل، أو صيغةُ مُبالَغَةٍ مِن الدَّجَل لكَثْرَةِ دَجَلِه، والدَّجَلُ هو الكَذبُ المُمَوَّهُ الَّذِي يظنُّ سَامعُه أَنَّهُ صِدق، والمسيحُ الدَّجَّالُ رَجُلٌ خبيثٌ يخرج

فِي آخِرِ الزَّمَانِ فِتْنَةً للإِنْسَان، فقيل: إِنَّهُ يَدَّعي أُولًا أَنَّهُ نبيٌّ، ويتبعُه عَلَى ذَلِكَ مَن شاء الله، ثم يَدَّعي أَنَّهُ رب، وتَكُون الفِتْنَةُ هنا؛ فيأمرُ السهاءَ فتُمطر والنَّاسُ يشاهدون، ويأمرُ الأَرْضَ فتُنبت والنَّاسُ يشاهدون، فيقتُل الرَّجُلَ، ويمشي بين جَذْلَتَيْن مِن جسدِه، ثم يدعوه فيقوم حيًّا، وَهَذِهِ فِتْنَةٌ عَظِيمَةٌ جِدًّا، لا يَشعر بها إلا مَن يُلامِسُها، عَسدِه، ثم يدعوه فيقوم حيًّا، وَهَذِهِ فِتْنَةٌ عَظِيمَةٌ جِدًّا، لا يَشعر بها إلا مَن يُلامِسُها، أَمَّا مَن تُقرأُ عَلَيْهِ، فَإِنَّهُ وَإِنْ شَعَرَ بذَلِك يَقْشعِرُ جلدُه، ولكنَّه كما قيل: لَيْسَ مَن رأى كمَن سمع.

لِهِذَا أُمرِنَا أَنْ نستعيذَ بِاللهِ مِن فِتْنَةِ المسيحِ الدَّجَّال، مَعَ أَنَّنَا تعوَّذَنَا مِنْ قَبْلُ مِنْ فِتْنَة المَحيا، لكنْ نظرًا لِعِظمِ فتنتِه؛ خُصَّ بِالذِّكْرِ.

وقد أَخبر النَّبي ﷺ: «مَا بَيْنَ خَلْقِ آدَمَ إِلَى قِيَامِ السَّاعَةِ خَلْقُ أَكْبَرُ مِنَ الدَّجَالِ»(١)، وقال عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «إِنْ يَخْرُجْ وَأَنَا فِيكُمْ، فَأَنَا حَجِيجُهُ دُونكُمْ، وَإِنْ يَخْرُجْ وَأَنَا فِيكُمْ، فَأَنَا حَجِيجُهُ دُونكُمْ، وَإِنْ يَخْرُجْ وَلَسْتُ فِيكُمْ، فَأَنَا حَجِيجُهُ دُونكُمْ، وَإِنْ يَخْرُجْ وَلَسْتُ فِيكُمْ، فَأَمْرُؤٌ حَجِيجُ نَفْسِهِ، وَاللهُ خَلِيفَتِي عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ»(١).

ووصفه ﷺ لنا بأوصافٍ كَثِيرَة، فَهَلْ يُشرعُ لنا أَنْ نستعيذ بالله مِن هَذِهِ الأوصافِ الأَرْبَعةِ لِأَنَّ النَّبي ﷺ كَانَ يستعيذ مِنها؟

الجَوَاب: نعم، لقولِ الله تَعالَى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسَوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْكَخِرَ وَذَكَرَ ٱللّهَ كَذِيرًا ﴾ [الأحزاب:٢١]، ولأنَّه في ألفاظٍ أُخرى قال: «إِذَا تَشَهَّدَ أَحَدُكُمْ فَلْيَسْتَعِذْ بِاللهِ مِنْ أَرْبَعِ يَقُولُ: اللهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ عَذَابِ جَهَنَّم، وَمِنْ فَنْنَةِ المَحْيَا وَالْمَاتِ، وَمِنْ شَرِّ فِتْنَةِ المَسِيحِ الدَّجَّالِ» (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الفتن وأشراط السَّاعة، باب في بقية من أحاديث الدَّجَّال، رقم (٢٩٤٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الفتن وأشراط السَّاعِة، باب ذكر الدَّجَّال وصفته، رقم (٢٩٣٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الجنائز، باب التَّعَوُّذ من عذاب القبر، رقم (١٣٧٧)، مسلم: كتاب المساجد، باب ما يستعاذ منه في الصَّلاة، رقم (٥٨٨)، واللفظ له.

# مِنْ فَوَائِدِ الحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: مَشْرُوعِيَّةُ الاستعاذةِ مِنْ هَذِهِ الْأَرْبَعِ، والدَّلِيل مِن السُّنةِ الْقَوْليةِ والْفِعْلية: الْفِعْليةُ أَنَّ الرَّسُولَ ﷺ كَانَ يدعو بها في صَلَاتِه.

والْقَوْليةُ أَنَّهُ أَمَر بِذَلِك، ثم هَذَا الأَمْرُ هَلْ هُوَ عَلَى سَبِيلِ الوُجُوبِ، أو عَلَى سَبِيلِ الوُجُوبِ، أو عَلَى سَبِيلِ الاسْتِحْبَابِ، سَبِيلِ الاسْتِحْبَابِ، لِلْعُلَمَاءِ في هَذَا قولان: الأَوَّلِ الوُجُوبِ، والثَّانِي الاسْتِحْبَاب، والْقَوْلُ بِالوُجُوبِ، والثَّانِي الاسْتِحْبَاب، والْقَوْلُ بِالوُجُوبِ قولُ قوي؛ لِأَنَّ النَّبِي ﷺ أَمَرَ بِه، ولأَنَّ هَذِهِ أَمُورٌ عظام، يَنْبَغِي للإِنْسَان أَنْ يدعوَ اللهَ تَعالَى بِعِصْمَتِه مِنها.

ولِهَذا أمر طاوسُ -وهو أحدُ التَّابِعين- ابنَه لـما صَلَّى، ولـمْ يَسْتَعِذْ مِنْ هَذِهِ الْأَرْبَعِ، أَمَرَه أَنْ يُعِيدَ الصَّلَاة<sup>(۱)</sup>، وَهَذَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّها عندَه وَاجِبَة، وَأَنَّ مَن تعمَّد تَرْكها بَطَلتْ صَلَاتُه، ولا بُدَّ مِن الإِعَادَة.

ووُجُوبُها أقوى مِن وُجُوبِ الصَّلَاةِ عَلَى النَّبِي ﷺ فِي التَّشَهُّد، ومَعْلُومٌ أَنَّ المشهورَ عِند الحنابلةِ أَنَّ الصَّلَاةَ عَلَى النَّبِي ﷺ فِي التَّشَهُّد ركنٌ مِن أَرْكَان الصَّلَاة، لا تصح الصَّلَاةُ إِلَّا بِهَا، لكنَّ الصَّلَاةَ عَلَى النَّبي ﷺ فِي التَّشَهُّد لم يأتْ بها مِثل ما أَتى بِهَذَا، أي لم يَقُلِ النَّبي ﷺ إِذَا تشهد أحدُكم فليُصَلِّ عليَّ، لكنْ هنا قال: «إِذَا تَشَهَّد أَحَدُكُمْ فَلْيَسْتَعِذْ باللهِ».

إذن: مِن فَوائِدِ الحَدِيثِ مَشْرُ وعِيَّةُ التَّعَوُّذِ بِالله مِنْ هَذِهِ الْأَرْبَعِ.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: رحمةُ النَّبي ﷺ بأُمتِه، حيثُ أمرَهُم أَنْ يستعيذوا بالله مِنْ هَذِهِ الْأَرْبَع، رحمةً بهِم، وخَلاصًا منها.

<sup>(</sup>١) هذا الأثر أخرجه مسلم بلاغًا: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب ما يستعاذ منه في الصَّلاة، عقب حديث رقم (٩٠٠).

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ النَّبِي ﷺ في حاجةٍ إِلَى أَنْ يُعِيذَه اللهُ مِن هذا، وجه ذَلِكَ أَنَّهُ كَانَ يستعيذ بالله مِنها، ولو لا أَنَّهُ فِي حَاجَةٍ إِلَى ذَلِك، لكان فعلُه نوعًا مِن العَبَثِ الَّذِي لَا فَائِدَةَ مِنه.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: إِثْبَاتُ عذابِ الْقَبْرِ، إِذ لَوْ لَمْ يَكُنْ ثَابِتًا لَـمَا كَانَ فِي حاجةٍ للاستعاذةِ مِنه.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: هل لَا بُدَّ في عذاب الْقَبْرِ مِن أَنْ يُدفنَ الإِنْسَان، أو متى مات، وسلَّمه أهلُه إِلَى عالمَ الآخِرةِ ثَبَتَ العذاب؟

الجَوَاب: أَنَّهُ إِذَا مات وسلَّمَه أهلُه إِلَى عالَمَ الآخِرَةِ حصل العذابُ أو النعيم، وما دام بين أيديِهم فَإِنَّهُ لا يُعَذَّب؛ لأنَّه لم يدخلْ عالمَ الآخِرة.

### مَسْأَلَة:

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل الوسوسة الَّتِي تأتي للإِنْسَانِ في قلبه، تُخرجه من الإِيهَان؟ الجَوَاب: لا، الوسوسةُ الَّتِي تأتي الإِنْسَانَ في قلبِه في الخالقِ، أو في الرسلِ، أو في الكُتُب، إِنْ قبِلَها واستقرَّ علَيْها؛ فهي كُفرٌ ورِدَّة، وَإِنْ نَبَذَها، وفرَّ مِنها، فلا تضرُّه شيئًا، سواءٌ عند الماتِ، أو قبْلَه.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: ما تقولون فيمَن يقول: إِنَّ أَغْلَبَ مَن سيتبع المسيح الدَّجَّال هُم مِن الصوفية؟

الجَوَاب: لم نسمع أَنَّ مَن سيتبعُ الدَّجَّالَ الصوفية، ولكنْ أكثر مَن يتبعُ الدَّجَّالَ هُم الْيَهُود، فيتبع الدَّجَّال سبعون أَلفًا مِن يهود أصفهان في إيران (١)، ويتبعُه أناسٌ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الفتن وأشراط السَّاعة، باب في بقية من أحاديث الدَّجَّال، رقم (٢٩٤٤).

مِن كلِّ مكان سيدخلُه، إلا مكانين هما مكةً والمدينة (١).

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: إِثْبَاتُ عذابِ النَّارِ، والنَّارُ هي الدَّارُ الَّتِي أَعدَّها الله تَبَارَكَ وَتَعَالَ لأعدائه، وَهِيَ عَلَى الْقَوْلِ الرَّاجِحِ نارٌ وَاحِدَة؛ ومِن النَّاسِ مَنْ يَقُولُ: إِنَّهَا ناران: نارٌ للكَافِرِين، ونارٌ للعصاة مِن المُؤمِنينَ، والصَّوَابُ أَنَّهَا وَاحِدَة، لكنَّ عذابَها يَخْتَلِف، فَإِنَّ عذابَ الكَافِرِينَ أَشَدُّ.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل النَّارُ موجودةٌ الآن؟

الجَوَاب: نعم، بِدَلِيلِ الْكِتَابِ والسُّنَّة، أمَّا في الْكِتَاب، فمِثلُ قولِ الله تَعالَى: ﴿ وَالتَّقُوا اللهَ تَعالَى: ﴿ وَاتَّقُوا اللهَ اللَّهَ اللَّهِ اللهَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

أيضًا موجودةٌ بدلالةِ السُّنَّة، فَإِنَّ النَّبي ﷺ عُرضتْ عَلَيْهِ النَّار، ورأى فِيهَا عَمْرَو بْنَ عَامِر بْنِ لِحُيِّ يَجُرُّ قُصْبَهُ فِي النَّارِ (٢)، ورأى فِيهَا امَرْأَةَ عُذبتْ في هِرَّةٍ حَبَسَتْها (٣)، والهَرَّةُ هي القِطَّة، ولها أَسْهَاءٌ كَثِيرَة، مِنها الهرُّ، والقطُّ، والبَسُّ، والسِّنَّوْر.

إذن: النَّارُ موجودةٌ الآن بدلالةِ الْكِتَابِ والسُّنَّة.

لكن: هل النَّارُ تُعدَم أَمْ هي باقية؟

الجَوَاب: لا تُعدَم، بل هي باقيةٌ أبدَ الآبدين، وَقَدْ ذكر اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَ التأبيدَ فِي ثلاثِ سُور مِن القُرْآنِ:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب فضائل المدينة، باب لا يدخل الدَّجَّال المدينة، رقم (١٨٨١)، ومسلم: كتاب الفتن وأشراط السَّاعة، باب قصة الجساسة رقم (٢٩٤٣).

<sup>(</sup>٢) أخرَجه البخّاري: كتاب العمل في الصَّلاة، باب إذا أنفلتت الدابة في الصَّلاة، رقم (١٢١٢)، ومسلم: كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها، باب النار يدخلها الجبارون، رقم (٢٨٥٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب المساقاة، باب فضل سقي الماء، رقم (٢٣٦٥)، ومسلم: كتاب السلام، باب تحريم قتل الهرة، رقم (٢٢٤٢).

السُّورَةُ الأُولى: سُورَة النِّسَاء، قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَظَلَمُواْ لَمَ يَكُنِ ٱللهُ لِيَغْفِرَ لَهُمَّ وَلَا لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقًا ﴿ آَلَ اللهِ عَلِيقَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِهَمَّ أَبَدًا ﴾ [النِّسَاء:١٦٨-١٦٩]، ويلزم مِن تأبيدِ خلودِ مَن فِيهَا أَنْ تَكُونَ هِيَ مُأَبَّدَة.

السُّورَة الثَّانِية: سُورَة الأحزاب، قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿ إِنَّ اللهَ لَعَنَ ٱلْكَنفِرِينَ وَأَعَدَّ لَكُنفِرِينَ وَأَعَدَّ لَكُنفِرِينَ وَأَعَدًّ لَكُنْ سَعِيرًا ﴿ إِنَّ اللهُ عَلَايِينَ فِيهَا أَبَدًا ﴾ [الأحزاب:٦٤-٦٥].

السُّورَة الثَّالِثة: سُورَة الجن، قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿ إِلَّا بَلَنَعًا مِنَ ٱللَّهِ وَرِسَلَنتِهِ ۚ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, فَإِنَّ لَهُ, نَارَجَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَاۤ أَبَدًا﴾ [الجن:٢٣].

والعجبُ أَنَّ بَعْضَ علماءِ السُّنةِ قال بِعَدَمِ التأبيد، لكنَّ هَذَا قولُ لا نَسْتَطِيع أَنَّ نَقُول: إِنَّهُ بَاطِلٌ؛ لأَنَّه مخالفٌ لصريح القُرْآن، وأمَّا التَّعليلاتِ الَّتِي عَلَّلوا بها بِأَنَّ رحمةَ اللهِ سبقتْ غضبَه، وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ، فَإِنَّهَا أَشْبَهُ ذَلِكَ، فَإِنَّهَا أَشْبَهُ فَلِكَ، فَإِنَّهَا أَشْبَهُ فَلِكَ، فَإِنَّهَا النص مرفوضٌ ومدفوع.

نقول: نعم، رحمةُ اللهِ سبقتْ غضبَه لا شك، لكنَّ عدلَه قائم، وتعذيبُ الكَافِرِينَ أَبدَ الآبدين مِن باب العَدل؛ لِأَنَّ هؤُلاءِ أَفْنَوْا حياتَهم الدُّنْيَا في تكذيب اللهِ عَرَقِجَلَّ والاستكبارِ عن عبادتِه؛ فكان مِن العدل أَنْ تَكُونَ آخرتُهم كلُّها كَدُنْيَاهم.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: خطورةُ الفِتْنَةِ فِي الحِياةِ والمهات، وجه ذَلِكَ أَنَّ النَّبِي ﷺ وهو المعصوم كَانَ يستعيذُ مِنها، وَهَذَا يَدُلُّ عَلَى شِدَّةِ تأثيرِ فِتْنَةِ الدُّنْيَا، وأشدُّ ما يَكُون خطرًا شيئان: النِّسَاء، وما يُفتح علَيْنا مِن زهرةِ الدُّنْيَا، فَإِنَّ النَّبِي ﷺ قال: «مَا تَرَكْتُ بَعْدِي فِتْنَةً أَضَرَّ عَلَى الرِّجَالِ مِنَ النِّسَاء» وأخبر ﷺ: «أَخْوَفُ مَا أَخَافُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب النكاح، باب ما يتقى من شؤم المرأة، رقم (٤٨٠٨)، ومسلم: كتاب الذكر والدُّعاء والتوبة والاستغفار، باب أكثر أهل الجنة الفقراء وأكثر أهل النار النِّساء وبيان الفتنة بالنِّساء، رقم (٢٧٤٠).

عَلَيْكُمْ مَا يُخْرِجُ اللهُ لَكُمْ مِنْ زَهْرَةِ الدُّنْيَا»(١)، فالمالُ والنِّسَاءُ هما أَشَدُّ مَا يَكُونُ مِن فِتْنَةِ المحيا.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: خطرُ فِتْنَةِ المات، حيثُ استعاذ مِنها النَّبي ﷺ، ونحن نعلمُ علم اليقين أَنَّهُ ﷺ سيُختم له بأسعد ما يَكُون، لكنْ لخطورة الأَمْرِ استعاذ ﷺ مِن فِتْنَةِ المات.

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: خطرُ فِتْنَةِ المسيح الدَّجال، ووجهُه أَنَّ النَّبي ﷺ استعاذ مِنه، ثم إِنَّهُ أَنذَرَ أُمَّتَه، وحَذَّرَها مِن فتنتِه، وما مِن نبي إلا حَذَّرَ قومَه مِن فتنتِه (٢).

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: كَيْفَ تُنْذِرُ به الرسلُ وهو لا يَكُون إلا فِي آخِرِ الزَّمَانِ؟ أهذا لاحْتِهَال أَنْ يَخرجَ فِي حياتِهم أَمْ ماذا؟

فالجَوَاب: قَالَ بَعْضُ أَهْلِ الْعِلْمِ: لاحْتِهَالِ أَنْ يَحْرَجَ فِي حياة الأَنْبِيَاء، أو بعد موتِهم ما دام دِينُه قائمًا.

وقال آخَرون: إِنَّ هَذَا لَنْ يَكُون؛ لِأَنَّ فِتْنَةَ المسيحِ الدَّجَّال فِي آخِرِ الزَّمَانِ، لَكَنْ للتَّنويهِ عن شَرِّه، والحَوْفِ منه، وتَعْظِيمِ شأنِه أَنْذَرَتْ به الرُّسل.

ورأيٌ ثالثٌ يقول: فِتْنَةُ المسيحِ الدَّجَّال لَيْسَت مِن باب إضافةِ الفِتْنَةِ إِلَى الشَّخْص، بل إِلَى النَّوع، وَإِنَّ الْمَرَادَ مِن كل فِتْنَةٍ تُشبه فِتْنَةَ الدَّجَال، وَقَدْ أخبر النَّبي الشَّخْص، بل إِلَى النَّوع، وَإِنَّ الْمُرَادَ مِن كل فِتْنَةٍ تُشبه فِتْنَةَ الدَّجَال، وَقَدْ أخبر النَّبي الشَّخْص، وَتَنَةُ سَيَكُون فِي أُمتِه دَجَّالُون (٢)، فقال: إِنَّ الْمُرَادَ بالدَّجال هنا النَّوعُ لا الشَّخْص،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الزَّكَاة، باب الصدقة على اليتامى، رقم (١٤٦٥)، ومسلم: كتاب الزَّكَاة، باب تخوف ما يخرج من زهرة الدنيا، رقم (١٠٥٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي في الكبرى: كتاب المناسك، باب دور مكة، رقم (٢٢٤٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإِسْلام، رقم (٣٦٠٨)، ومسلم: كتاب الفتن وأشراط السَّاعة، باب إذا توجه المسلمان بسيفيهما، وباب لا تقوم السَّاعة حتى يمر الرجل بقبر الرجل، رقم (١٥٧).

وحِينَئذٍ يَصِحُّ أَنْ يُنْذِرَ به الرسلُ السَّابِقون؛ لِأَنَّ الشَّخْصَ الدَّجَّالَ لَا يَمْتَنِعُ أَنْ يَكُونَ فِي أَي أُمَّة.

لكنَّ الأقربَ -والله أعلم- أَنَّ فِتْنَهَ المسيحِ الدَّجَالِ مِن باب إضافةِ الشَّيء إِلَى المُعَيَّنِ بشَخْصِه، وَأَنَّ المُرَادَ به الدَّجَّالُ الَّذِي سيكُون فِي آخِرِ الزَّمَانِ، لكنَّ إنذارَ الأُممِ فِيهِ مِن باب تَعْظِيمِ شأنِه، وأنْ يَحذر البشرُ مِنه.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: من أين سيَأْتِي الدَّجَّال؟

الجَوَاب: سيَأْتِي مِن النَّاحية الشهاليةِ الشرقية، من طريقٍ يتخلل الجبال بين الشَّام والعراق؛ وأكثرُ أتباعِه الْيَهُود، ويتبعُه مِن يهود أَصْفَهَانَ في إيرانَ سبعون ألفًا.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: كم سيبقى في الأَرْض؟

فالجَوَاب: أخبر النَّبي عَيَّا أَنَّهُ يبقى أَرْبَعينَ يومًا (١)، الْيَوْم الأَوَّل كَسَنَةٍ، والثَّانِي كَشَهْر، والثَّالِث كأُسْبوع، وبقية الأَيَّام عادية، فيَكُون بقاؤه أَرْبَعَمِئَةٍ وأَرْبَعَةٍ وثَلاثِين يومًا، هَذِهِ الأَيَّامُ أيامٌ حقيقية.

وزعم بَعْضُ العُلَمَاءِ الَّذِين بضاعتُهم مُزْجَاةٌ في عِلم الحَدِيث، وقَالُوا: إِنَّ الْيَوْمَ الأُولَ كَسَنَةٍ مِن شِدَّتِه، والثَّانِي كشَهرٍ لِأَنَّ الشِّدةَ تَخِفُّ، والثَّالِثُ كأسبوعٍ لأَنَّ الشِّدةَ تَخِفُّ، والثَّالِثُ كأسبوعٍ لأَنَّ الشِّدةَ أيضًا؛ وَلَيْسَ المُرَادُ المُدَّةَ المَعْلُومة.

وَهَذَا يَدُلُّ عَلَى قِصَرِ عِلم هَذَا القَائِل فِي الحَدِيث، وذَلِك أَنَّ النَّبِي ﷺ لَمَا حَدَّث الصَّحَابَةَ قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، فَذَلِكَ الْيَوْمُ الَّذِي كَسَنَةٍ، أَتَكْفِينَا فِيهِ صَلَاةُ يَوْمٍ وَهَذَا يَدُلُّ دلالةً وَاضِحةً عَلَى أَنَّهُ طويلٌ عَلَى يَوْمٍ؟ قَالَ: «لَا، اقْدُرُوا لَهُ قَدْرَهُ»(٢)، وَهَذَا يَدُلُّ دلالةً وَاضِحةً عَلَى أَنَّهُ طويلٌ عَلَى

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الفتن وأشراط السَّاعة، باب ذكر الدَّجَّال وصفته، رقم (٢٩٣٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الفتن وأشراط السَّاعة، باب ذكر الدَّجَّال وصفته، رقم (٢٩٣٧).

مِقْدَار السَّنَة، وَلَيْسَ كَمَا قَالَ هَذَا الجاهلُ: إِنَّ الْمُرَادَ بِذَلِكَ طُولُ الْيَوْمِ مِن شِدَّة المَشَقَّة؛ لِأَنَّ الحَدِيثَ صريح.

ومِن الحِكمة أَنَّ اللهَ تَعالَى أَنْطَق الصَّحابَةَ أَنْ يَسْأَلُوا النَّبِي ﷺ: هل تكفيهِم فِيهِ صَلَاةٌ وَاحِدَة؛ لِأَنَّ هَذَا حَلَّ إِشْكَالًا فِي عصرِنا الحاضِرِ فِي المناطق القطبيةِ الَّتِي يَكُونُ فِيهَا الْيَوْمُ سِتَّةَ أَشْهُر، حيثُ نَقُول لهؤُلاءِ فِي الصَّلَاة: اقدُروا لها قَدْرَها، صَلُّوا صَلَاةَ ستةِ أَشْهُرٍ، ولا تعتبروا بالآفاق -طُلُوعِ الشَّفَقِ، أو غُرُوبِه- أَوْ مَا أَشْبَهَ ذَلِكَ.

# وَلَوْ سَأَلُ سَائِلٌ: ماذا يَدَّعِي الدَّجَّالُ، وماذا يصنع؟

الجُوَاب: قيل: إِنَّهُ يَدَّعِي أَنَّهُ نبيٌّ أُولَ ما يَظهر، حَتَّى يتبعَه رِعَاعُ النَّاس انتقل إِلَى دعوةٍ أكبرَ، أَنَّهُ رَبُّ، ثم إِنَّ اللهَ تَعالَى يُمكِّنُ له في أمورٍ مِن أُمور القُدرة، حيثُ إِنَّهُ يَأْتِي القومَ فيدعوهم إِلَى عبادتِه فيَأْبُوْن؛ فيُدبر عنهم فتصبح أَرْضُهم قاحلةٌ لَيْسَ فِيهَا نباتٌ، ولا تُدِرُّ علَيْهم مواشيهم، فيُصْبِحُون مُحجِلين.

ويَأْتِي إِلَى القوم ويدعوهم إِلَى أَنَّهُ رَبُّ فيُؤمنون به؛ فيأمرُ السهاءَ فتُمطر، والأَرْضَ فتُنبت، حَتَّى تعودَ علَيْهم سَارِحَتُهم أوفرَ ما تَكُون لحَا، وأغذَرَ ما تَكُون لبنًا (١)، وَهَذِهِ فِتْنَةٌ عَظِيمَة، لا سِيَّا بين الباديةِ رعاةِ الغَنم.

ومِن فتنتِه أيضًا أَنَّهُ يَأْتِي له شابٌ ويقول: أَنَا أَشْهَدُ أَنَّك أَنتَ المسيحُ الدَّجَّالُ الَّذِي أخبرنا عنك رَسُولُ الله ﷺ، فيقتلُه ويجعلُه قطعتين ويمشي بَيْنَهُما، ثم يأمر هَذَا الَّذِي قُطع قطعتين أَنْ يقومَ فيقومُ يتهللُ كأن لَمْ يَكُنْ بِهِ غُلف (٢)، لِهَذا استعاذ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الفتن وأشراط السَّاعة، باب ذكر الدَّجَّال وصفته، رقم (٢٩٣٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه: كتاب الفتن، باب فتنة الدَّجَّال، وخروج عيسى ابن مريم، وخروج يأجوج، ومأجوج، رقم (٧٧٧).

النَّبِي ﷺ من فتنتِه، وأمر أُمَّتَه أَنْ يستعيذوا بالله مِن فتنتِه، أعاذنا الله وإياكم مِنه.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: كَيْفَ تَكُون مِيتتُه؟

الجَوَاب: تَكُون مِيتتُه بِأَنْ ينزلَ عَلَيْهِ المسيحُ الصَّادقُ عيسى بنُ مريم، ينزل عند المنارةِ البيضاءِ بِدِمَشْقَ، ولا يحل لكَافِرٍ يجد نفسه أي ريحَ نفسِه ألا مات، فيدركُ الدَّجَّالَ بعد أَنْ يَهْرُبَ مِن عيسى عند باب لُدِّ، وَهِيَ قريةٌ في فَلسطين، وَهِيَ الآن تحت احتلال الْيَهُود، فيقتلُه وتَكُون نِهايَةُ المسيح الدَّجَّالُ<sup>(۱)</sup>.

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: الأَمْرُ بالاستعاذة بالله مِنْ هَذِهِ الْأَرْبَعِ، لقولِه: "إِذَا تَشَهَّدَ أَحَدُكُمْ»، فيجتمع في هَذَا السُّنَّة الْفِعْلية والْقَوْلية: الْفِعْليةُ هي أَنَّ النَّبي ﷺ يفعل ذَلِك، والْقَوْليةُ هي أَنَّهُ أَمَر.

واختلف العُلَمَاءُ رَحِمَهُمَاللَّهُ فِي هَذَا الْأَمْرِ: أَهُوَ للوُجُوبِ أَمْ للاسْتِحْبَاب: فقال بَعْضُ العُلَمَاء: إِنَّه للوُجُوب، أي يَجِب أَنْ يستعيذَ بالله مِن أَرْبَع.

وَهَذَا الْقَوْلُ لَيْسَ بعيدًا مِن الصَّوَابِ إِنْ لَمْ يَكُنْ هو الصَّوَابَ؛ لِأَنَّ النَّبِي ﷺ أُمر بذَلِك، وفَعَلَه بنفسِه، ولأنَّ هَذِهِ أمورٌ خطيرة، يَنْبَغِي للمرءِ أَنْ يلجأَ إِلَى اللهِ تَبَارَكَوَتَعَالَى فِي الخلاص مِنها، فالْقَوْلُ بالوُجُوب قولٌ قويٌّ، ولكن هل نأمرُ مَن لم يأتْ به في صَلَاتِه بالإِعَادَة؟

الجَوَاب: إِنْ نفعلْ فقدَ فعلَه لنا إِمامٌ، وهو طاوُس، وَإِنْ لم نفعلْ فقد تَركه لنا أَئمة، وهُم أكثرُ الْأُمَّةِ عَلَى أَنَّ هَذَا الذِّكْر لَيْسَ بوَاجِب.

الْفَائِدَةُ الْعَاشِرَةُ: أَنَّ هَذَا الدُّعَاءَ يَكُون فِي التَّشَهُّد الأخير، كَمَا جَاءَ ذَلِكَ فِي أَحد أَلفاظ صَحِيح مسلم رَحِمَهُ آللَّهُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الفتن وأشراط السَّاعة، باب ذكر الدَّجَّال وصفته، رقم (٢٩٣٧).

الْفَائِدَةُ الْحَادِيَةَ عَشْرَةَ: أَلَّا يلجاً الإِنْسَانُ عند الشدائدِ إِلَّا إِلَى اللهِ تَبَارَكَوَتَعَاكَ سواءٌ كانتْ هَذِهِ الشدائدُ واقعةً، أَمْ مُتَرَقَّبَة، لقولِه: «فَلْيَسْتَعِذْ بِاللهِ».

الفَائِدَةُ الثَّانِيةَ عَشْرَةَ: أَنَّ اللهَ تَبَارُكَوَتَعَالَى ملجأً كُلِّ خائف، ولِهذا قال النَّبِيُّ وهو يوصي ابنَ عمِّه عبدَ اللهِ بْنَ عَبَّاسٍ: «إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلِ اللهَ، وَإِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ بالله» (١).

وَلَوْ قَالَ قَائِل: هُناكَ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ مَنْ يُنكرون وُجُود الدَّجَّال، ويَدَّعون بِأَنَّ الأَرْضَ قد اعْتَشبت، ولا يوجدُ أثرٌ لهِذا الدَّجَّال، وأخذوا يتأولون أحاديثَ الدَّجَّالِ المتواترةِ بأنَّها عبارةٌ عَنِ الشَّر والفسَاد.

#### <del>-6920-</del>

١٢٨ – عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍ و عَنْ أَبِي بَكْرِ الصِّدِّيقِ رَضَالِلَهُ عَنْهُ: أَنَّهُ قَالَ لِرَسُولِ اللهِ عَلَمْ اللهِ عَلَمْ اللهِ عَلَمْ اللهِ عَلَمْ اللهِ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١/ ٢٩٣)، الترمذي: كتاب صفة القيامة، باب، رقم (٢٥١٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الفتن وأشراط السَّاعة، باب ذكر ابن صياد، رقم (٢٩٢٧).

<sup>(</sup>٣) أخرَّجه البخاري: كتاب التوحيد، باب قول الله تعالى: ﴿وَكَانَ اللّهُ سَكِيعًا بَصِيرًا ﴾ [النِّساء:١٣٤]، رقم (٦٩٥٣)، ومسلم: كتاب الذكر والدُّعاء والتوبة، باب استحباب خفض الصوت بالذكر، رقم (٢٧٠٥).

# الشتزح

قَوْله: «عَلِّمْنِي دُعَاءً أَدْعُو بِهِ فِي صَلَاتِي»، السَّائلُ أفضلُ سَائلٍ يَسْأَلُ الرَّسُولَ عَلَيْهِ الصَّلَةُ وَالسَّولُ أفضلُ مجيبٍ مِنْ بَنِي آدَمَ وهو الرَّسُول عَلَيْهِ، والْعَمَلُ أفضلُ عملٍ صالحٍ، وهو الصَّلَاة؛ فَإِذَا عرفتَ هَذَا تبين لك مِقْدَارُ هَذَا الدُّعَاء.

«عَلِّمْنِي دُعَاءً أَدْعُو بِهِ فِي صَلَاتِي»، أي أدعو به الله َ في صَلَاتِ. ولو قال قَائِل: ألَا يَجُوز أَنْ تَكُونَ الصَّلَاةُ هنا بِمَعْنَى الدُّعَاء؟

فالجَوَاب: لا؛ لأنَّه قال: أدعو بِهِ فِي صَلَاتِي، ولو أَرَادَ الدُّعَاءَ لقال: أَدْعُو بِهِ فِي حَائِي، فالصَّلَاةُ هنا قطعًا هي الصَّلَاةُ المعروفة.

واعْلَم أَنَّهُ إِذَا جَاءَت الصَّلَاةُ في لفظ الشَّارع، فهي لِلصَّلَاةِ المعروفة، إلا إِذَا دَلَّ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّهَا الدُّعَاء، فيُحمل عَلَى مَا جَاءَ بِهِ الدَّلِيل.

قَوْله: «اللَّهُمَّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي ظُلْمًا كَثِيرًا، وَلَا يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا أَنْتَ، فَاغْفِرْ لِي مَغْفِرَ اللَّهُمَّ فِي طُلْمًا كَثِيرًا، وَلَا يَغْفِرُ اللَّهُمُ هنا لَيْسَ للوُجُوب، فِي مَغْفِرَةً مِنْ عِنْدِكَ، وَارْحَمْنِي إِنَّكَ أَنْتَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ»، الأَمْرُ هنا لَيْسَ للوُجُوب، ولكنَّه للإِرْشَاد، وكُلَّما جاءك أمرٌ في جوابِ سؤالٍ فهو للإِرْشَاد، ولَيْسَ للوُجُوب إلا بدَلِيل آخر.

وعلى هذا: قولُ الصَّحابَة: «عَلِمْنَا كَيْفَ نُسَلِّمُ عَلَيْكَ، فَكَيْفَ نُصَلِّي عَلَيْكَ؟» قال: «قُولُوا: اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ»، لَا يَصِحُّ أَنْ نستدلَّ بِهِ عَلَى وُجُوبِ الصَّلَاةِ عَلَى النَّبِي ﷺ؛ لأَنَّه جوابُ اسْتِفْهَام، فهو للإِرْشَاد، فَإِنْ دَلَّ دَلِيلٌ وَجُوبِ الصَّلَاةُ عَلَى النَّبِي ﷺ عمِلْنا بِه، وإلا فهذِهِ الصيغةُ لا تقتضي الوُجُوب.

وَهَذَا حَتَّى فِي كَلَامِنا، إِذَا قَالَ لَك قَائِل: أين بيتُ فلان؟ قلت: اذهب مَعَ هذا، فَهَذَا أُمرٌ للإِرْشَاد، ولِهَذا لَوْ سلك طريقًا آخَر، لا يُقَال: إِنَّهُ أَصَاب، فالأَمْرُ في جواب السؤالِ لَيْسَ للوُجُوب، إِلَّا أَنْ يَكُونَ هناكَ دَلِيلٌ آخَرُ، وإلا فهو للإِرْشَاد.

لذَلِك أرشَدَه فقال: «قُلْ: اللَّهُمَّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي ظُلْمًا كَثِيرًا»، اللَّهُمَّ: أي يا الله، يقول المُحلِّلُون: (اللَّهُمَّ) أصلُها يا الله، حُذفت ياءُ النِّدَاء، وعُوِّض عنها الميم، ثم أُخرتِ الميم، لأنَّها لَيْسَت أصلًا في النِّدَاء، وللتبركِ بِذِكْرِ اسْمِ اللهِ قبل أداةِ النِّدَاء، واخْتِيرَت الميمُ عَلَى غَيْرِهَا مِنَ الحروف؛ لِمَا فِيهَا مِنَ الدَّلاَلَةِ مِنَ الضَّمِّ اللهِ فَقَالَ: اللَّهَمَّ.

إذن: اللهُم إعرابُها: منادَى مبنيٌّ عَلَى الضم في محلِّ نَصْبٍ.

قَوْله: «اللَّهُمَّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي ظُلْمًا كَثِيرًا»، ظُلمُ النفسِ بِحَمْلِها عَلَى المعَاصِي، أو مَنْعِها مِن الطَّاعة، وَكَانَ هَذَا ظُلمًا للنفس لِأَنَّ الوَاجِبَ عَلَى الْإِنْسَانِ أَنْ يرعى نفسه حقَّ الرعاية، فلا تظنَّ أنَّك مالكٌ لنفسِك، بل أنت ونفسُك مملوكان لله، فَإِذَا انتقصتَ شيئًا مِن حقِّها فقد ظلمتَها، فلو أَنَّ الإِنْسَانَ حبَس نفسَه عَنِ الأكل والشرب، لا استشفاءً، ولكن احتجاجًا؛ يَكُون ظالمًا لها.

ولِهَذا كَانَ مِن السَّفَه ما نسمع عنه مِن إضرابِ النَّاسِ عَنِ الطعام والشراب؛ لِأَنَّ عَدُوَّك إِذَا امتنعتَ عَنِ الطعام والشراب قال: زِدْ تُوفِّر لنا المال، وتَهلِك أنت، و لا فَائِدَة.

فالحَاصِل أَنْ نَقُول: إِنَّ ظُلمَ النفسِ يعود إِلَى أمرين: أولًا: حملُها عَلَى المعَاصِي، والثَّانِي: منعها مِن الطَّاعات، وَرُبَّمَا يَشمل أيضًا أَنْ تُمنعَ حَقَّها مما أباح الله لها مِن الطعام والشراب والتَّنَزُّهِ المُبَاح، وغير ذَلِكَ يَكُون ظلمًا.

وقَوْله: «كَثِيرًا» هل نَقُـول: إِنَّهُ عَلَى ظَاهِرِه، وَأَنَّ الإِنْسَان ظَلَمَ نفسَه كثيرًا؟ أو نَقُول: هَذَا مِنْ بَابِ الْمُبالَغَة؟

الجَوَاب: الأول؛ لأنَّه لا يكاد يَسْلَمُ عملٌ صالحٌ مِن نقصٍ، ولا تكاد تَسلم النياتُ مِن إِرادَةِ السُّوء، وكلُّ هَذَا ظُلم، وما أكثرَ هَذِهِ الْأَشْيَاءَ فِي عمل الإِنْسَان.

وقَوْله: «وَلَا يَغْفِرُ الذَّنُوبَ إِلَّا أَنْتَ»، ثَنَاءٌ عَلَى اللهِ عَنَّقَجَلَّ بكونِه هو تَبَارَكَوَتَعَاكَ يغفر الذنوب، وَلَا يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إلا الله عَرَّيَجَلَّ، لَـوِ اجتمع أهل الأَرْضِ عَلَى أَنْ يغفروا ذنبًا وَاحِدًا مِن ذنوبِك ما استطاعوا.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل الأبُ يغفر الذَّنْبَ عَنِ ابنِه؟

الجَوَاب: لا، ولا الابنُ عن أبيه.

والْمُرَادُ بِالذَّنْبِ الأَثْمُ الَّذِي اكتسبه العَبْد، وأَمَّا مَغْفِرَةُ الإِنْسَانِ لغيرِه فيها بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ مِنَ الحقوق، فَهَذَا جائز، كَمَا قَالَ تَعالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِنَ مِنْ الحقوق، فَهَذَا جائز، كَمَا قَالَ تَعالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِنَّ مِنْ الْحَقُومُ وَلَوْتُهُمُ وَاللَّهُ عَنُوا وَتَصْفَحُوا وَتَغْفِرُوا فَإِنَ مَنْ وَلَوْتُهُمُ وَالْوَلَهِمُ مَا وَاللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمُ ﴾ [التغابن:١٤]، فالذنوب الَّتِي هي المعَاصِي والآثام، لا يغفرها إلا الله عَنْوَبُلً.

قَوْله: «فَاغْفِرْ لِي مَغْفِرَةً مِنْ عِنْدِكَ، وَارْ حَمْنِي »، الفاءُ للتفريع عَلَى ما سبق، أي بِمَا أَنَّي ظلمتُ نفسي، وإنَّه لَا يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا أَنْتَ؛ فَاغْفِرْ لِي مَغْفِرَةً مِنْ عِنْدِك، وأضافها إِلَى عِنْدِيَّةِ الله عَنَّهَجَلَّ؛ ليتبين بذلك عِظمُها، لِأَنَّ الشَّيء مِن العَظيم يَكُون عَظِيمًا، ولأَجْل أَلَّا يتعلقَ قلبُ الإِنْسَانِ بغير اللهِ في مَغْفِرَة الذنوب.

قَوْله: «إِنَّكَ أَنْتَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ»، هَذِهِ الجملةُ تعليلٌ لما سَبَق، لَمَّا طلَب المَغْفِرة والرَّحَة، فكأنَّه المَغْفِرة والرَّحَة، فكأنَّه

قال: ولم أسألكَ المَغْفِرَةَ والرَّحْمَةَ إلا لأنَّك أنت الغفور الرَّحيم.

والمَغْفِرَةُ بَهَا زَوَالُ المَكْرُوه، والرَّحَةُ بَهَا حُصولُ المَطْلُوب؛ ولِهَذا تُقدَّم المَغْفِرَةُ عَلَى الرَّحَة؛ لِأَنَّ التَّخْلِيَة قَبْل التَّحْلِية، أي ثُخَلِّي الشَّيء عَنِ اللَّدَنِّسَاتِ قَبل أَنْ نُضيف إِلَيْه المحسِّنات.

والمَّانِي التجاوز؛ فأنتَ إِذَا سألتَ اللهَ المَعْفِرَة، تسألُه تَبَارَكَوَتَعَالَ أَنْ يستُرَ عُيوبَك عن والثَّانِي التجاوز؛ فأنتَ إِذَا سألتَ اللهَ المَعْفِرَة، تسألُه تَبَارَكَوَتَعَالَ أَنْ يستُرَ عُيوبَك عن عبادِ الله، وأنْ يتجاوز عنها، فأكثرُ النَّاسِ إِذَا سألوا المَعْفِرَة، يتبادر إِلَى أذهانِهم التجاوزُ عنها، وَهَذَا لا شك أَنَّهُ المَقْصُودُ الأول، ولكنْ مَعَ السَّتر، ودَلِيلُ أَنَّ المَعْفِرة متضمنةُ للمعنيين، أَنَّهَ مَأْخُوذَةٌ مِنَ المِعْفَر، وهو ما يُعظَى به الرَّأْسُ وقتَ القتال؛ لِئَلَّ تنالَه السِّهام، وهو جامعٌ بين السَّتر والوقاية.

فغطاء الرَّأْس الَّذِي يُطْلَقُ عَلَيْهِ الطَّاقِيَّة، وبَعْض النَّاسِّ يُسميها الكُوفِيَّة، هَذِهِ تستُّر الرَّأْس، ولكنَّها لا تَقِيه، لكن المِغْفَر الَّذِي يُوضع عَلَى الرَّأْس أيامَ القتال، وهو مِن حديد يَحصُل بِه السَّترُ والوقاية.

إذن: المَغْفِرةُ هي سَتر الذَّنْبِ عَنِ العِبَاد، والتجاوز عنه، ولو ظهر ذنبُك للنَّاسِ وتُبْتَ مِنه، فالَّذِي بينَك وبين الله انتهى، لكنَّ الَّذِي اطلع عَلَيْهِ النَّاسُ قد لا يَنتَهي، قد تبقى الصَّفحة عند النَّاسِ سوداء، بِمَا عملت مِن الذنوب ولو تُبْتَ.

وعلى هذا: فسَتْرُ الذُّنوبِ عَنِ النَّاسِ لا شكَّ أَنَّهُ مَقْصُودٌ عَظِيمٌ للمُذنب.

أمَّا الرَّحَةُ فبها حُصول المَطْلُوب، فالمَطْلُوب يحصلُ إِذَا تاب الإِنْسَانُ إِلَى الله، كَمَا قَالَ عَنَّ عَلَى: ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَنهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ فَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ يَ يُضَاعَفُ لَهُ ٱلْعَكَذَابُ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مُهَانًا اللهُ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَكَلًا صَلِحًا فَأُولَتِهِكَ يُبَدِّلُ اللهُ سَيِّعَاتِهِمْ حَسَنَدَتٍ وَكَانَ اللهُ غَفُولًا رَّحِيمًا ﴾ [الفرقان:٦٨-٧٠]، فالله يعفو ويبدلُ السيئة حسنة بعد التَّوْبَةِ النَّصُوح.

وقَوْله: «إِنَّكَ أَنْتَ الغَفُورُ»، أي ذو مَغفرة، وَهِيَ سَتْرُ الذُّنوبِ والعفو عنها، و«الرَّحِيمُ»، أي ذو الرَّحَةِ الَّتِي بها حُصول المَطْلُوب.

# مِنْ فَوَائِدِ الحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: حرصُ الصَّحابَةِ رَضَالِلَّهُ عَنَهُمْ عَلَى ما ينفعُهم ويقربُهم إِلَى الله، وعلى رأسِهم أبو بكرٍ الصديق رَضَالِلَهُ عَنْهُ، ولِهَذا ابتدَرَ النَّبي ﷺ بِهَذَا السؤال.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ أَفضلَ الدُّعَاءِ مَا يَكُونُ فِي الصَّلَاة، لقولِه: «عَلِّمْنِي دُعَاءً أَدْعُو بِهِ فِي صَلَاتِي»، ولم يَقُلْ: أَدْعُو بِهِ فِي خَلْوَتِي، أَو أَدْعُو بِهِ فِي الشَّارِع، أَوْ مَا أَشْبَهَ ذَلِكَ، فَهَذَا دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ أَفضلَ الدُّعَاءِ مَا يَكُونُ فِي الصَّلَاة، لِقَوْلِه ﷺ: «وَأَمَّا الشُّجُودُ فَاجْتَهِدُوا فِي الدُّعَاءِ، فَقَمِنٌ أَنْ يُسْتَجَابَ لَكُمْ»(١).

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّهُ إِذَا كَانَ الدُّعَاءُ فِي الصَّلَاة له مَزِيَّة، فإنَّنا إِذَا أردنا أَنْ ندعو الله بشَيْء، ندعوه قبل أَنْ نُسَلِّم مِن الصَّلَاة، وما يفعلُه بَعْضُ العوامِّ مِن كونهم إِذَا انتهوا مِن الصَّلَاة، رفعوا أيديهم إِلَى الدُّعَاء، وجعلوا يدعون، حَتَّى إِنَّ كونهم إِذَا انتهوا مِن الصَّلَاة، رفعوا أيديهم إِلَى الدُّعَاء، وجعلوا يدعون، حَتَّى إِنَّ دُعَاءهم بعد الصَّلَاة يَكُون أَشدَّ إخباتًا وخُشُوعًا مما لَوْ دعا فِي الصَّلَاة، فَهَذَا خَطَأ، فَإِذَا أَردتَ أَنْ تدعوَ الله، فادعُ الله قَبْلَ أَنْ تُسَلِّم، قبل أَنْ تنصر فَ مِن مواجهةِ اللهِ عَرْقَجَلَّ ومناجاتِه.

وبِناءً عَلَيْهِ نَقُول: في حَدِيث معاذِ بنِ جبل، أَنَّ النَّبي ﷺ أوصاه أَنْ يقولَ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الصَّلاة، باب النَّهْي عن قراءة القرآن في الرُّكُوع والسجود، رقم (٤٧٩).

دُبرَ كلِّ صَلَاةٍ مكتوبة: «اللَّهُمَّ أَعِنِّي عَلَى ذِكْرِكَ وَشُكْرِكَ وَحُسْنِ عِبَادَتِكَ»(١) قَبل السَّلام لوَجْهَيْن:

الوَجْهُ الأَوَّلُ: أَنَّهُ ورد فِي بَعْضِ أَلْفَاظِ الْحَدِيثِ أَنَّهُ يقَوْله في الصَّلَاة.

الوَجْهُ النَّانِي: أَنَّ الَّذِي يَكُونُ بَعْدَ الصَّلَاةِ لَيْسَ الدُّعَاء، وَإِنَّهَا هو الذِّكْر لقولِه تَعالَى: ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمُ الصَّلَاةَ فَاذَكُرُوا اللَّهَ قِيَمَا وَقَعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ ﴾ [النِّسَاء:١٠٣]، ولِهذا يَنْبغِي لك ألَّا تَدَعَ هَذَا الذِّكْر، وتختم به الصَّلَاة، أي هَذَا الدُّعَاء: «اللهُمَّ أَعِنِي عَلَى ذِكْرِكَ وشُكْرِكَ وحُسْنِ عِبادَتك»؛ لِأَنَّ النَّبي عَلَيْ قال الدُّعَاء: «لا تَدَعَنَ فِي دُبُرِ كُلِّ صَلَاةٍ»، فاحرصْ عَلَى هَذَا حَتَّى تَكُونَ آخذًا بوصية النَّبي صَاَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّةٍ.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: وهل دُعَاءُ الاستخارةِ يَكُون فِي الصَّلَاةِ أَمْ بَعد الصَّلَاة؟

الجَوَاب: وردتِ السُّنَّةُ أَنَّهُ بَعد الصَّلَاة، خلافًا لها اختارَه شيخُ الإِسْلامُ رَحَمَّهُ اللهُ فهو يرى أَنَّ دُعَاءَ الاستخارةِ قبل السَّلام (٢)، لكنَّ قولَه ضَعِيف؛ لِأَنَّ الحَدِيثَ صريحٌ في هَذَا، أو كالصريح، قال: «فَلْيُصَلِّ رَكَعَتَينِ ثُمَّ فَلْيَقُلْ "(٣)، ولم يَقُلْ: قَبْلُ أَنْ يُسْلِمُ.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: قَوْله عَلَيْهِ ٱلصَّلَامُ: «صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي» هل هُوَ مِنْ بَابِ الوُجُوب؟

الجَوَابِ: هَذَا فِيهِ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّهُ للاسْتِحْبَابِ؛ لِأَنَّ «صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي»

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢٤٤/٥)، وأبو داود: كتاب الصَّلاة، باب في الاستغفار، رقم (١٥٢٢)، والنسائي: كتاب السَّهْو، نوع آخر من الدُّعاء، رقم (١٣٠٣).

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي، لشيخ الإِسْلام ابن تيمية (٢٣/ ١٧٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الدعوات، باب الدُّعاء عند الاستخارة، رقم (٦٣٨٢).

فِيهِ أَشياءُ قيل: إِنَّهَا غَيْرُ وَاجِبَةٍ، فِيهِ قِراءَةُ مَا زَادَ عَلَى الفَاتِحَة، فَإِنَّهُ غيرُ وَاجِب، لقولِه ﷺ: «لَا صَلَاةَ لَمِنْ لَمْ يَقْرَأُ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ»(١)، فمفهومُه أَنَّ غيرها لا يجب.

والخُلَاصَةُ: أَنَّ هَذَا أَمْرٌ صالحٌ للوُجُوب، وصالحٌ للاسْتِحْبَابِ حسب الأَدِلَّة. وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: ما الفرق بين المَغْفِرَةِ والعفوِ والصَّفح؟

الجَوَابِ: قال تَعالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِنَ مِنْ أَزْوَجِكُمْ وَأَوْلَدِكُمْ عَدُوَّا لَّكُمْ مَا أَزْوَجِكُمْ وَأَوْلَدِكُمْ عَدُوَّا لَّكُمْ مَا أَخْدَرُوهُمْ وَإِن تَعَفُواْ وَتَصْفَحُواْ وَتَغْفِرُواْ فَإِنَ ٱللّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ ﴾ عَدُوًا لَآكُمْ فَالْحَفُو اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ والصَّفح أَنْ تُعْرِضَ عَنِ الذَّنْب، وَهُو مَأْخُوذٌ مِنَ صفحةِ العُنق، فكأنَّك تُولِّيه صفحة عُنقِك لا تلتفتُ إِلَيْه؛ والمَغْفِرَةُ أعلى، وَهِي أَنْ تستُرَ ما وقع مِنه، فَإِذَا أَسَاء أحدٌ إِلَى شَخْصِ فعَاقَبَه عَلَى إِسَاءته، فهنا لا عفوَ، ولا صفحَ، ولا مَغْفِرَة.

فإِذَا عَفَا وصفح، ولم يتكلمْ بِهَذَا أَمَامَ هَذَا الرَّجُلِ الَّذِي أَسَاءَ إِلَيْه، لكنَّه يتحدث عند النَّاس، يقول: فلانُ سَيِّع المعاملة، فَهَذَا لم يغفرْ، وَإِنْ عَفَا وصفح عَنِ الذَّنْب.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل الدُّعَاءُ في السُّجُود يَكُونُ بِكُلِّ مَا وَرَدَ عَنِ النَّبي ﷺ أو بها بَدا للإنْسَان؟

الجَوَابِ: الدُّعَاء يَكُون بِمَا بدا للإِنْسَان، لكنَّ الدُّعَاءَ الواردَ خيرٌ مِن الدُّعَاءِ المُستَحْدثَ، خيرٌ وأبرك؛ لِأَنَّ النَّبي ﷺ أعلمُ الحَلقِ بِمَا يستحقُّ للإِنْسَانِ، وما يحتاج مِن الدُّعَاء، ولأنَّ الإِنْسَانَ إِذَا دعا بالوارد، استشعر أَنَّهُ تابعٌ للسُّنة، ويَكُونُ له أجرُ المتابعة، كَمَا أَنَّهُ إِذَا دعا بالوارد صار معصومًا مِن الحَطَأ في هَذَا الدُّعَاء.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب وجوب القِرَاءَة لِلإِمَامِ والمأموم في الصلوات كلها، رقم (٧٥٦)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل رَكْعَة، رقم (٣٩٤).

ولذَلِك: تجد النَّاسَ الَّذِين يُثبتون الأدعية المسطورة المطوَّلة يحصلُ فِيهَا خللٌ كثير، إمَّا في التَّوشُل، وإمَّا في المُرَاد، فعَلَيْك أولًا بِمَا وَرَدَ، فهو أبركُ وأنفعُ وأحسنُ، ثم إِنْ بدا لك أَنْ تدعوَ بشَيْء آخر فلا بَأْسَ.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ هَذَا الدُّعَاءَ مَشْرُوعٌ في الصَّلوَات كلِّها، الْفَرِيضَةِ والنَّافِلَة؛ لِأَنَّ أَبَا بَكْرٍ لَم يُحُدد، قال: «أَدْعُو بِهِ فِي صَلَاتِي».

الفَائِدَةُ الْخَامِسَةُ: التَّوسُّلُ إِلَى اللهِ تَعالَى بِذِكْرِ حالِ الدَّاعي، لقولِه: «اللَّهُمَّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي ظُلْمًا كَثِيرًا»، فَإِذَا ذَكَر الدَّاعي حالَه الَّتِي تُوجب العطف علَيْهِ، والرأفة بِه، كَانَ ذَلِكَ مِنْ بَابِ التَّوسُّل، ودَلِيل هَذَا قولُ اللهِ تَبَارَكَوَتَعَالَى عن موسى: ﴿فَقَالَ بِه، كَانَ ذَلِكَ مِنْ بَابِ التَّوسُّل، ودَلِيل هَذَا قولُ اللهِ تَبَارَكَوَتَعَالَى عن موسى: ﴿فَقَالَ رَبِ إِنِي لِمَا أَنزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴾ [القصص: ٢٤]، فتوسل إلى اللهِ عَرَقِجَلَّ بِذِكْرِ حالِه الَّتِي تقتضى العطف عَلَيْهِ، والرَّحَة بِه.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنْ يحتقرَ الإِنْسَانُ نفسَه فِيهَا يَفْعَلُهُ مِنَ طاعةٍ وعِبادَة، وجه ذَلِكَ أَنَّهُ إِذَا كَانَ أَبُو بَكْرٍ الصديق علمَه النَّبي ﷺ أَنْ يقول: «اللَّهُمَّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِى ظُلْمًا كَثِيرًا»، فكيف بمن هو دونَه؟!

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: الثَّناءُ عَلَى اللهِ تَبَارَكَوَتَعَالَى بكونِه غافرَ الذُّنوب.

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: أَنَّهُ لا أحد يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا الله، فَلَوِ اجتمع الخَلقُ كلُّهم عَلَى أَنْ يتحملوا عنك سيئةً لم يتمكنوا، وذَلِك لِأَنَّ يَطْرَحُوا عنك سيئةً لم يتمكنوا، وذَلِك لِأَنَّ المَغْفِرَةَ تَكُونُ مِن الله وَحْدَهُ.

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: أَنَّهُ يَنْبَغِي إِذَا سأل الإِنْسَانُ شيئًا، أَنْ يَسْأَلَ أَعْلَى ما يَكُون مما يمكنُ أَنْ يصلَ إِلَيْه، لقولِه: «فَاغْفِرْ لِي مَغْفِرَةً مِنْ عِنْدِكَ»، حيثُ أضافها إِلَى عند الله، ومَعْلُومٌ أَنَّ العطاءَ مِن الكَرِيم يَكُونُ كثيرًا.

الْفَائِدَةُ الْعَاشِرَةُ: أَنَّ الْعَبْدَ محتاجٌ إِلَى مَغْفِرَةٍ لَـهَا وقع مِنْهُ مِن سيئات، وإلى رحمةٍ لـها يَستقبلُ مِن حياتِه، لقولِه: «فِاغْفِرْ لِي وارْحَمْنِي».

الْفَائِدَةُ الْحَادِيَةَ عَشْرَةَ: إِثْباتُ هذين الاسْمَيْن الْكَرِيمَيْن إِلَى اللهِ عَنَّهَجَلَ، وهما (الغَفُوُر)، و(الرَّحِيم).

ولَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل هذَانِ الاسْمَانِ مِن الأَسْمَاءِ اللَّازمة أم المتعدِّية؟

الجَوَاب: مِن الأَسْمَاء المتعدِّية، إذْ لَا يَتِمُّ الْإِيمَانُ بكل اسْمٍ مِنهما إلا بِمَا يدلُّ عَلَيْهِ الاسم.

فالغفور: نؤمن بِأَنَّ مِن أَسْهَاءِ الله الغَفور، ونؤمن أَنَّهُ مِن أوصافِه المَغْفِرَة، ونؤمن أَنَّهُ مِن أوصافِه المَغْفِرَة، ونؤمن أَنَّ الله يغفر الذُّنوبَ لمن يشاء.

والرَّحيم: نؤمن بِأَنَّ مِن أَسْمَاءِ الله الرَّحيم، وَأَنَّ هَذَا الاِسْمَ دَلَّ عَلَى ثبوتِ الرَّحَةِ للهِ عَرَّفَجَلَّ، وَأَنَّ اللهَ تَعالَى يرحمُ مَن يشاء، كَمَا قَالَ تَعالَى: ﴿ يُعَذِّبُ مَن يَشَاءُ وَيَغَفِرُ لِمَن يَشَاءُ ﴾ [المائدة:٤٠]، فلا بُدَّ مِن هَذِهِ الْأُمُورِ الثَّلائَةِ في هذين الاسمين وأمثالهما.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل هُناكَ أشياءُ أُخرى يُتوسل بِهَا إِلَى اللهِ مُبَاحة؟

الجَوَابِ: نعم، التوسُّلِ إِلَى الله بأسمائِه تَعالَى، إمَّا عُمُومًا، وإمَّا خصوصًا، أمَّا التَّوسُّلُ العامُّ، ففي حَدِيث ابن مسعودِ رَضَاللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ النَّبَيَّ عَلَيْ قال: «أَسْأَلُكَ بِكُلِّ اسْم هُوَ لَكَ، سَمَّيْتَ بِهِ نَفْسَكَ، أَوْ أَنْزَلْتُهُ فِي كِتَابِكَ، أَوْ عَلَّمْتُهُ أَحَدًا مِنْ خَلْقِكَ، أَوْ اسْتَأْثُرُّتَ بِهِ فِي عِلْم الْغَيْبِ عِنْدَكَ »(۱)، فهنا توسلُ بكلِّ الأَسْمَاء.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (١/ ٤٥٢، رقم ٤٣١٨)، وابن أبي شيبة (٦/ ٤٠، رقم ٢٩٣١٨)، والطبراني (١/ ١٦٩، رقم ١٠٣٥٢)، وصححه الحاكم (١/ ٦٩٠، رقم ١٨٧٧).

ويَكُونَ التَّوشُّلُ باسمِ خاصًّ، كما في هَذَا الحَدِيث: «فَاغْفِرْ لِي مَغْفِرَةً مِنْ عِنْدِكَ، وَارْحَمْنِي إِنَّكَ أَنْتَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ»، فَهَذَا توسلُ باسمٍ خاصًّ مُنَاسِبٍ للدُعَاء.

الثَّانِي: أَنْ يتوسلَ الإِنْسَانُ إِلَى اللهِ تَعالَى بصِفَةٍ من صِفَاتِه، كَمَا جَاءَ فِي الحَدِيث: «يَا حَيُ يَا قَيُّومُ بِرَحْمَتِكَ أَسْتَغِيثُ» (١)، فَهَذَا توسلٌ إِلَى اللهِ تَعالَى بالرَّحَة.

ومِنه دُعَاء الاستخارة: «اللَّهُمَّ إِني أَسْتَخِيرُكَ بِعِلْمِكَ»(٢).

ومِنه حَدِيث: «اللَّهُم بِعِلْمِكَ الْغَيْبَ، وَقُدْرَتِكَ عَلَى الخَلْقِ أَحْيِنِي مَا عَلِمْتَ الْحَيَاةَ خَيْرًا لِي» (٣).

١٢٩ - عَنْ عَائِشَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهَا قَالَتْ: مَا صَلَّى النَّبِيُّ ﷺ صَلَاةً بَعْدَ أَنْ نَزَلَتْ عَلَيْهِ: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ﴾ إِلَّا يَقُولُ فِيهَا: «سُبْحَانَكَ رَبَّنَا وَبِحَمْدِكَ اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي»(١).

• وفي لفظ: كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ يَقُولُ فِي رُكُوعِهِ وَسُجُودِهِ: «سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ رَبَّنَا وَبِحَمْدِكَ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي»(٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي: أبواب الدعوات، باب عقد التسبيح باليد، باب منه، رقم (٣٥٢٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الدعوات، باب الدَّعاء عند الاستخارة، رقم (٦٠١٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٣٠٠/ ٢٦٥، رقم ١٨٣٢٥)، والنسائي: كتاب السَّهْو، باب نوع آخر من الدُّعاء، رقم (١٣٠٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: كتاب تفسير القرآن، باب ﴿ وَمَن يَعْـَمَلْ مِثْقَـَـالَ ذَرَّةٍ شَـَرًا يَـرَهُ ﴾، رقم (٤٩٦٧).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب التسبيح والدُّعاء في السجود، رقم (٧٨٤)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب ما يقال في الرُّكُوع والسجود، رقم (٤٨٤).

### الشترح

قَوْلها: «مَا صَلَّى النَّبِيُّ صَلَاةً»، صَلَاة نَكِرَة في سياقِ النفي، فتعمُّ النَّافِلَةَ والْفَرِيضَة.

قَوْلَهَا: «بَعْدَ أَنْ نَزَلَتْ عَلَيْهِ: ﴿إِذَا جَاآءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ﴾»، الَّذِي أنزلها هو الله عَنْ يَجَلَّ.

وقَوْلها: ﴿ ﴿ إِذَا جَاءَ نَصْرُ ٱللّهِ وَٱلْفَتْحُ ﴾ ، تريد السُّورَة؛ لأنَّها نزلت كلُّها جملةً وَاحِدَة، والفتحُ هنا هُو فَتْحُ مَكَّة، وأمَّا قولُه تَعالَى: ﴿ لَا يَسْتَوِى مِنكُم مَنَ أَنفَىَ مِن قَبُلِ ٱلْفَتْحِ وَقَنْلَ ﴾ [الحديد: ١٠]، فالمُرَاد به صلحُ الحُدَيْبِيَة، وأمَّا قولُه: ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتَمَا مُبِينًا ﴾ [الفتح: ١]، فقد كَانَ النَّبي ﷺ يردد هَذِهِ السُّورَةَ حين دخل مكة فاتحًا لها، فيَحتمل أَنْ يَكُونَ فتحَ مكة، أو صُلحَ الحُدَيْبِيَة.

وقولُه: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ ٱللّهِ وَٱلْفَتْحُ ﴿ وَرَأَيْتَ ٱلنَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ ٱللّهِ ٱفْوَاجًا ﴾ أي بكثرة، ﴿ فَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِكَ وَٱسْتَغْفِرْهُ إِنَّهُ وَكَانَ تَوَّابًا ﴾، أمره الله عَرَّفِجَلَّ إِذَا حصلت هَذِهِ الأُمُورُ الثَّلاثَة: الأُوَّل: نصرُ الله، والثَّانِي: الفتح، والثَّالِث: دخُول النَّاس في دِينِه أفواجًا؛ أمرَ الله نبيَّه أَنْ يُسبحَ بحمدِ ربِّه ويستغفرَه، فَهَذِهِ الْآيةُ فِيهَا إِشَارَةٌ إِلَى قُربِ وفاةِ الرَّسُولِ ﷺ، وَأَنَّهُ إِذَا حصل النصرُ والفتح، ودخل النَّاس في دِين اللهِ أفواجًا؛ فقد انْتَهَتْ مهمتُه، فها بقي عَلَيْهِ إِلَّا أَنْ يُختمَ حياتَه ودخل النَّاس في دِين اللهِ أفواجًا؛ فقد انْتَهَتْ مهمتُه، فها بقي عَلَيْهِ إِلَّا أَنْ يُختمَ حياتَه ودخل النَّاس في دِين اللهِ أفواجًا؛ فقد انْتَهَتْ مهمتُه، فها بقي عَلَيْهِ إِلَّا أَنْ يُختمَ حياتَه بالاستغفارِ والتَّسْبيح.

وعَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رَضَالِلَهُ عَنْهُا قَالَ: كَانَ عُمَرُ يُدْخِلُنِي مَعَ أَشْيَاخِ بَدْرٍ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ: لِمَ تُدْخِلُ هَذَا الفَتَى مَعَنَا وَلَنَا أَبْنَاءٌ مِثْلُهُ؟ فَقَالَ: «إِنَّهُ مِثَنْ قَدْ عَلِمْتُمْ»، قَالَ: فَدَعَاهُمْ ذَاتَ يَوْمِ وَدَعَانِي مَعَهُمْ قَالَ: وَمَا رُئِيتُهُ دَعَانِي يَوْمَئِذٍ إِلَّا لِيُرِيَهُمْ مِنِّي،

فَقَالَ: مَا تَقُولُونَ فِي ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ ٱللّهِ وَٱلْفَتُحُ ﴿ وَرَأَيْتَ ٱلنَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ ٱللّهِ أَفُواَجًا ﴾ حَتَّى خَتَمَ السُّورَةَ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ: أُمِرْنَا أَنْ نَحْمَدَ اللهَ وَنَسْتَغْفِرَهُ إِذَا نُصِرْنَا وَفُتِحَ عَلَيْنَا، وَقَالَ بَعْضُهُمْ: لَا نَدْرِي، أَوْ لَمْ يَقُلْ بَعْضُهُمْ شَيْئًا، وَقَالَ بَعْضُهُمْ: لَا نَدْرِي، أَوْ لَمْ يَقُلْ بَعْضُهُمْ شَيْئًا، وَقَالَ بَعْضُهُمْ: لَا نَدْرِي، أَوْ لَمْ يَقُلْ بَعْضُهُمْ شَيْئًا، وَقَالَ لِي: يَا ابْنَ عَبَّاسٍ، أَكَذَاكَ تَقُولُ؟ قُلْتُ: لَا، قَالَ: فَهَا تَقُولُ؟ قُلْتُ: هُو أَجَلُ رَسُولِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَالْفَتْحُ فَتْحُ مَكَّةَ، فَذَاكَ عَلَامَةُ رَسُولِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَمْرُ: همَا أَعْلَمُ مِنْهَا إِلَّا مَا عَمَرُ: همَا أَعْلَمُ مِنْهَا إِلَّا مَا عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَمْرُ: همَا أَعْلَمُ مِنْهَا إِلَّا مَا عَلَى عَمْرُ اللهُ عَمْرُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

وقَوْله: ﴿ فَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ ﴾: أي تسبيحًا مقرونًا بالحمد، فالباء للمصاحبة، فتقول مثلًا: سبحان اللهِ وَالحَمْدُ لله، وذَلِك لأنَّه لا يَتِمُّ الكهالُ إلا بانتفاءِ النَّقص مَعَ ثبوت الكهال، فالكهالُ وحده لا يمنع مِن النقص، لكنْ إِذَا انتفى النقصُ مَعَ ثبوتِ الكهال، فالكهال، فالكهال، فالتَّسْبِيحُ مَعَ الحمد فِيهِ التّنزيهُ ثبوتِ الكهال، فالتَّسْبِيحُ مَعَ الحمد فِيهِ التّنزيهُ والتَّناءُ، فالتَّسْبِيحُ مَعَ الحمد فِيهِ التّنزيهُ والتَّناءُ، فالتَّسْبِيحُ مَعَ الحمد فِيهِ التّنزيهُ والتَّناءُ، فالتّنزيهُ في قولِه: ﴿ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرْهُ ﴾، والثّناءُ في قَوْلِه: ﴿ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرْهُ ﴾، الطلب مغفرته.

وقَوْله: ﴿إِنَّهُ, كَانَ نَوَّاكُا﴾، أي يتوب عَلَى مَنْ تَابَ.

قال أهلُ الْعِلْم: في هَذِهِ السُّورَةِ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّهُ يَنْبَغِي للإِنْسَانِ في آخِرِ حياتِه أَنْ يُكثرَ مِن الاستغفارِ والتَّسْبِيح، ﴿ فَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَٱسْتَغْفِرُهُ ﴾، فَإِنَّ اللهَ إِذَا استجاب له خرَج مِن الدُّنْيَا نَقِيًّا مِن الذُّنوب.

# مِنْ فَوَائِدِ الْحَدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى: إِثْبَاتُ نزولِ القُرْآنِ عَلَى النَّبِي ﷺ، لِقَوْلِها: «بعد أن أنزلت

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب المغازي، بعد باب منزل النبي على يوم الفتح، رقم (٤٢٩٤).

عَلَيْه»، وَهَذَا أمرٌ يقينيٌّ؛ لأَنَّه ذُكر في القُرْآن: ﴿إِنَّاۤ أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِنَبَ لِلنَّاسِ بِٱلْحَقِّ ﴾ [الزم:٤١].

لَوْ سَأَلُ سَائِلٌ: مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ رَحَهُمُواللَّهُ مَنْ يَقُولُ: إِنَّ التَّوسُّل بذات الرَّسُولِ عَلَيْ جائزٌ في حياتِه، ممتنع بعد مماته، ويستدلون في ذَلِكَ بحَدِيث الأَعْمَى لقولِه: «اللهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُك، وَأَتَوَجَّهُ إِلَيْكَ بِنَبِيِّكَ مُحَمَّدٍ نَبِيِّ الرَّحْمَةِ»(١)، فَهَلْ هَذَا الاسْتِدُلالُ صَحِيح؟

الجَوَاب: هَذَا الْقَوْلُ غِيرُ صَحِيح، وَهَذَا الاسْتِدْلالُ غِيرُ صَحِيح؛ لِأَنَّ ذاتَ الرَّسُولِ عَلَيْ ليستْ سببًا لحصول المَقْصُود، التَّوسُّلُ بجاهِه قد يَكُون أقربَ للجَوَاز، وأَمَّا الاسْتِدْلال فوَاضِح، لِأَنَّ قولَه: «أَسْأَلُكَ، وَأَتَوَجَّهُ إِلَيْكَ بِنَبِيِّكَ» بيَّنَه نفسُ الحَديث، أَنَّ الرَّسُولَ عَلَيْ دعا له. وَقَدْ يقول قَائِل: «أَسْأَلُكَ، وَأَتَوجَهُ إِلَيْكَ بِنَبِيِّكَ»، الحَديث، أَنَّ الرَّسُولَ عَلَيْ دعا له. وَقَدْ يقول قَائِل: «أَسْأَلُكَ، وَأَتَوجَهُ إِلَيْكَ بِنَبِيِّكَ»، أي بالإِيهان بِه، فيَشْمَلُ التَّوسُّلَ بالإِيهان.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: فِي الاسْتِسْقاء بَعْدَ وَفَاةِ النَّبِيِّ، طلبَ عمرُ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ الاسْتِسْقاءَ مِن ابنِ عمِّ الرَّسُولِ ﷺ العَبَّاس، فلماذا لم يستسق عمرُ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ بنفسِه؟

الجَوَابِ: هَذَا إظهارٌ لآل الْبَيْتِ مِن وجه، وثانيًا: القربُ مِن الرَّسُولِ عَيَا اللَّسُولِ عَيَا يُؤثُرُ ف في طلب الدُّعَاء، وعمرُ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ لم يَسْأَل العَبَّاسَ حاجةً لنفسِه، بل لعُمُومِ النَّاسِ.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: بِالنِّسْبَة للدُعَاء في الصَّلَاة، هل يُستحب أَنْ يُثني عَلَى الله تَعالَى في بداية الدُّعَاء، وأنْ يصَلِّيَ عَلَى النَّبي ﷺ؟

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢٨/ ٤٧٨، رقم ١٧٢٤٠)، والترمذي: أبواب الدعوات، باب في دعاء الضيف، رقم (٣٥٧٨)، وابن ماجه: كتاب إقامة الصَّلاة والسنة فيها، باب ما جَاءَ في صلاة الحاجة، رقم (١٣٨٥).

الجَوَاب: لا؛ لِأَنَّ الصَّلَاة حين يدخلُ فِيهَا فهي ثناءٌ عَلَى الله، فدُعَاءُ الاسْتِفْتَاح ثناء.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل هُناكَ فرقٌ بين الدُّعَاء بالصِّفة وبين التوسُّلِ بصِفَات الله؟ الجَوَاب: نعم بَيْنَهُما فرق؛ لِأَنَّ دُعَاءَ الصِّفةِ جعلَها مستقلةً في إيجاد الشَّيء لك، فلو قلت: يا قدرةَ الله أغْنِيني، مثلًا، أي إنَّك جعلتَ القُدرةَ إلهَا يُدعا، وَهَذَا شِم ك.

فدُعَاءُ الصِّفَةِ دُعَاءُ استقلال، فكأنَّها ربُّ يعطي ويمنع، أمَّا التوسُّلُ إِلَى الله فهو دُعَاءٌ إِلَى اللهِ تَعالَى، لكنْ إِذَا ذكرتَ الصِّفَةَ تَكُونُ سَبَبًا فِي إجابته.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: مَشْرُوعِيَّةُ هَذَا الذِّكْرِ: «سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ رَبَّنَا وَبِحَمْدِكَ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي» في كل صَلَاة، لِقَوْلِهِا: «مَا صَلَّى صَلَاةً».

الْفَائِدَةُ الثَّالِئَةُ: مُبادرةُ النَّبي ﷺ في الامتثال، لأنَّه مِن حين أَنْ نزلتْ عَلَيْهِ هَذِهِ السُّورَة، شَرَع يدعو بها في صَلَاتِه.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ القُرْآنَ كَلَامُ الله، لقولِها: «بَعْدَ أَنْ نَزَلَتْ عَلَيْهِ»، ومَعْلُومٌ أَنَّ الإنزال يَكُونُ مِن أعلى، وهو مِن اللهِ عَنَّقِجَلَّ.

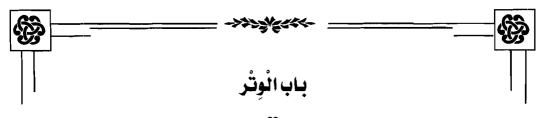
الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: أَنَّ اللهَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ قد يعطي الإِنْسَانَ آيةً تَدُلُّ عَلَى قُرْبِ أَجَلِه، لِإَنْ هَذِهِ الْآيَةَ دَالَّةٌ عَلَى قُربِ أَجَلِ النَّبِي ﷺ، كما صح ذَلِكَ عَنْ عُمَرَ رَضَيَلِيَّهُ عَنْهُ.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنَّ هَذَا الذِّكْرَ يقال فِي الرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ، لبيان ذَلِكَ فِي اللَّهُمَّ رَبَّنَا اللَّهُمَّ رَبَّنَا اللَّهُمَّ رَبَّنَا اللَّهُمَّ رَبَّنَا وَبِحَمْدِكَ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي»، لكن بعد أَنْ تقول: سُبْحَانَ رَبِّي الْعَظِيمِ؛ لِأَنَّ قول:

سُبْحَانَ رَبِّي الْعَظِيمِ فِي الرُّكُوع، وسبحان ربي الأَعْلَى فِي السُّجُود وَاجِب، كما صح ذَلِكَ عن رَسُولِ اللهِ ﷺ: كَمَّا نَزَلَتْ ﴿ فَسَيِّحَ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [الوَاقِعة: ٧٤]، قَالَ لَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ: «اجْعَلُوهَا فِي رُكُوعِكُمْ»، فَلَمَّا نَزَلَتْ ﴿ سَبِّحِ ٱسْمَ رَبِكَ ٱلْأَعْلَى ﴾ لَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ: «اجْعَلُوهَا فِي سُجُودِكُمْ» (١).

<del>-699-</del>

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٤/ ١٥٥)، وأبو داود: كتاب الصَّلاة، باب ما يقول الرجل في رُكُوعه وسجوده، رقم (٨٦٩)، وابن ماجه: كتاب إقامة الصَّلاة والسنة فيها، باب التسبيح في الرُّكُوع والسجود، رقم (٨٨٧).



#### • • 🚱 • •

قال الْمُؤَلِّف: «بابُ الْوِتْر»، والْوِتْر رَكْعَةٌ، أو ثلاث، أو خَمس، أو سَبْع، أو تِسع، أو إِحْدَى عشر، يختم بها الإِنْسَانُ صَلَاةَ اللَّيل.

ووقتُه مِن صَلَاةِ الْعِشَاءِ، وراتبتِها إِلَى طُلُوعِ الْفَجْرِ.

وقدرُه مختلِف، وحكمُه أَنَّهُ سنةٌ مؤكدة، لا يَنْبَغِي للإِنْسَانِ تركُها، حَتَّى إِنَّ الإِمَامَ أَحمد قال: «مَنْ تَرَكَ الْوِتْرَ عَمْدًا فَهُوَ رَجُلُ سَوْءٍ، لَا يَنْبَغِي أَنْ تُقْبَلَ لَهُ شَهَادَةٌ» (١)، وذَلِك أَنَّ تركَه للوترِ مَعَ فضيلتِه وقلتِه، يَدُلُّ عَلَى عَدَمِ مبالاتِه، وعدم اهتهامِه بِدِينِه.

وَقَالَ بَعْضُ أَهْلِ الْعِلْمِ: إِنَّهُ يَجِبِ -أي الْوِتْر - لِأَنَّ النَّبِي ﷺ أمر به.

وقال آخرون: يَجِب عَلَى مَنْ كَانَ له وِرْدٌ مِن اللَّيل، فَأَمَّا مَنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ تهجدٌ فلا يجب.

والْقَوْل الرَّاجِح: أَنَّهُ لَيْسَ بَوَاجِب، لكنَّه سُنةٌ مؤكَّدة، ويدُل عَلَى هَذَا أَنَّ رَجُلًا سَأَلَ النَّبي ﷺ عَنِ الإِحْسَان؛ فذكر له الصَّلوَاتِ الحَمْسَ، وقال هل عَلَى غيرها؟ قال: «لَا، إِلَّا أَنْ تَتَطَوَّعَ»(٢).

وعلَيْه فالْوِتْرُ لَيْسَ بِوَاجِب، لكنَّه سنةٌ مؤكدة، لا يَنْبَغِي للإِنْسَان أَنْ يدعَه.

<sup>(</sup>١) كشاف القناع عن متن الإقناع، للبهوتي (١/ ٤١٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الإِيمَان، بابُ: الزَّكَاة من الإِسْلام، رقم (٤٦)، ومسلم: كتاب الإِيمَان، باب بيان الصلوات الَّتِي هي أحد أركان الإِسْلام، رقم (١١).

# وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: وهل مِن شرط الْوِتْرِ القنوت؟

الجَوَاب: لا، القنوتُ لَيْسَ بِشَرْط، بل وَلَيْسَ بِسُنة، وَإِنَّمَا أَحْيانًا يقنت الإِنْسَانُ فِي الْوِتْر، أما اتخاذُه سُنةً راتبةً مَعَ كَثْرَة الأحاديثِ الْوَارِدَةِ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ في التهجد ولم يُذكرُ أَنَّهُ قَنَت فلا يَنْبَغِي، بل اقنت أَحْيانًا، ودَعْ أَحْيانًا أكثر.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: ذكرتُم أَنَّ وقتَها مِن صَلَاة الْعِشَاءِ فراتبتِها إِلَى طُلُوعِ الْفَجْرِ، فلو جَمع الْعِشَاء إِلَى المَغْرِب، فَهَلْ يدخل وقتُ الْوِتْر؟

فالجَوَاب: نعم يدخل، لأنَّه مقترنٌ بصَلَاة الْعِشَاء وراتبتِه، لِقَوْلِ النَّبي ﷺ: «اجْعَلُوا آخِرَ صَلَاتِكُمْ بِاللَّيْلِ وِتْرًا»(۱).

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: أَيُّ أَوْقاتِه أَفضلُ: أولُ اللَّيل أو آخِرُه أو وَسَطُه؟

فَالْجَوَابِ: كُلُّ الأَوْقَاتِ أُوتَرَ فِيهَا النَّبِي ﷺ، أُوتَرَ مِنْ أُوَّلِ اللَّيْلِ ووسطِه وآخرِه، لكنْ إِذَا كَانَ الإِنْسَان يطمع أَنْ يقومَ مِن آخِر اللَّيل، فليُوتِرْ آخِرَ اللَّيل كما قال النَّبِيُّ ﷺ: «إِنَّ صَلَاةَ آخِرِ اللَّيْلِ مَشْهُودَةٌ»(٢)، وذَلِك أفضل.

ومَن يخشى ألَّا يقومَ فالْأَفْضَلُ أَنْ يُوتِرَ قبل أَنْ ينام؛ لِأَنَّ النَّبِي ﷺ أُوصى أَبا هريرةَ رَضَانِي خَلِيلِي ﷺ بِثَلَاثٍ: أَبا هريرةَ رَضَانِي خَلِيلِي ﷺ بِثَلَاثٍ: صِيَامِ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ مِنْ كُلِّ شَهْرٍ، وَرَكْعَتَيِ الضُّحَى، وَأَنْ أُوتِرَ قَبْلَ أَنْ أَنَامَ ۗ (٣)، وَإِنَّهَا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الوتر، باب ليجعل آخر صَلَاته وترا، رقم (۹۹۸)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب صِلاة اللَّيل مَثْنَى مَثْنَى، رقم (۷۵۱).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب خاف ألا يقوم من آخر اللَّيل، رقم
 (۷۵۵).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب التهجد، باب صلاة الضحى في الحضر، رقم (١١٧٨)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب استحباب صلاة الضحى، رقم (٧٢١).

أمرَه وأوصاه قبل أَنْ ينام؛ لِأَنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ كَانَ فِي أَوَّلِ اللَّيْلِ يقرأ أحاديثَ النَّبي ﷺ يُرِددها يخشى أَنْ ينسَاها، فلا ينام إلا متأخرًا، والَّذِي لا ينام إلا متأخرًا الْأَفْضَل أَنْ يوترَ قبل أَنْ ينام، لأَنَّه قد لا يقوم، بل الغالِبُ أَنَّ مَن أَخَرَ النومَ أَخَر الاستيقاظ.

فإِذَا قال: أطمعُ أَنْ أقومَ فِي آخِرِ اللَّيْلِ، وأخَّر الْوِتْر إِلَى آخِر اللَّيل، ولكنه لم يقم، فهاذا يصنع؟

نقول: إِذَا كَانَ النَّهارُ فاقْضِ الرَّكَعات الَّتِي كنت تُوتِر بها، ولكنْ اشْفَعْها ولا تُوتِر، دَلِيل ذَلِكَ أَنَّ عَائِشَةَ رَضَيَلِيَّهُ عَنْهُ قالت: «كَانَ إِذَا غَلَبَهُ نَوْمٌ، أَوْ وَجَعٌ عَنْ قِيامِ اللَّيْلِ صَلَّى مِنَ النَّهَارِ ثِنْتَيْ عَشْرَةَ رَكْعَةً » (١) ، وَإِنَّمَا يُصَلِّي اثنتي عَشْرَةَ رَكْعَة ؛ لأَنَّه كَانَ غَايَةُ ما يقوم به في اللَّيل أحدَ عَشرة رَكْعَة ، فقضى الأكمل والأكثر، قضى اثْنَتَيْ عَشْرَةَ رَكْعَة ، فقضى الأكمل والأكثر، قضى اثْنَتَيْ عَشْرَةَ رَكْعَة أَلِأَنَّ الْوِثْرَ قد زال وقتُه.

فإِذَا قال قَائِل: هل للوتر آيات مُعَيَّنة؟

قلنا: إِذَا أُوتر بثَلاثَةٍ قرأ في الأُولي سُورَةَ الأَعْلَى، وفي الثَّانِية الكافِرُون، وفي الثَّالِثةِ قل هو الله أحد، وذهب بَعْضُ أَصْحَابِ الإِمَام أحمد إِلَى أَنَّ هَذِهِ الرواية عنه تَدُلُّ عَلَى وُجُوبِ الْوِتْر، وَأَنَّهُ قاله رَحِمَهُ ٱللَّهُ بِنَاءً عَلَى الْقَوْلِ بُوجُوبِه، أَمَّا إِذَا كَانَ مُستَحَبًّا فلا تُرَدُّ الشهادة.

وقال بَعْضُ أَصْحَابِه: هَذِهِ لا تَدُلُّ عَلَى أَنَّهُ يقول بالوُجُوب، لكنْ تدلُّ عَلَى أَنَّهُ يقول بالوُجُوب، لكنْ تدلُّ عَلَى أَنَّ هَذَا الرَّجُلَ مُتهاونٌ، ومثلُ هَذَا لَا يَنْبَغِي أَنْ تُقبلَ له شهادة؛ لأَنَّه ترَك أمرًا يسيرًا سهلًا وهو كثير الثَّواب.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل يصح فِي صَلَاةِ النَّافِلَةِ الجَّهَاعَةُ؟

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب جامع صلاة اللَّيل، رقم (٧٤٦).

فالجَوَاب: لَا بَأْسَ أَنْ تُصَلَّى النَّافِلَةَ جَمَاعَةَ أَحْيَانًا، وَلَيْسَ دَائِمًا؛ لِأَنَّ النَّبِي ﷺ قَامَ اللَّيل في جَمَاعَة، مَعَ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاس (١)، وعبدِ بنِ مسعود (٢)، وحذيفة بنِ اليهان (٢)؛ أمَّا اتخاذ ذَلِكَ سُنةً راتبةً كما يفعله بَعْضُ الشبابِ الآن، فَهَذَا خَطَأ، ومِن البِدع، والصَّحابَةُ الَّذِين هُم أحرصُ منا عَلَى الخَيْر، ما كانوا يفعلون هذا، لكنْ أَحْيَانًا إِذَا رأيت أَنْ تَصَلِّي جَمَاعَةً مَعَ أخيك ليُنَشِّطَك وتُنَشِّطَه فَهَذَا لَا بَأْسَ بِهِ.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل هُناكَ فرقٌ بين الْوِتْرِ والتهجدِ، وقيامِ اللَّيل؟

فالجَوَاب: نعم، الوِتْر سُنَّةٌ خَاصَّةٌ مُعَيَّنة، وقيام اللَّيلِ نفلٌ مُطلَق، والتهجد صَلاةُ اللَّيل، والْوِتْرُ يُعتبر أَنَّهُ تهجَّد.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل نَقُول: إِنَّ التهجدَ يَكُون بعد النوم؟

فَالْجَوَابِ: لا، هَذِهِ النَّاشئة قال تَعالَى: ﴿إِنَّ نَاشِئَةَ ٱلَيْلِ هِىَ أَشَدُّ وَطُّكًا وَأَقَوَمُ قِيلًا ﴿ النَّاسِئَة لا تَكُونُ إِلَّا بَعْدَ النوم. [المزمل:٦]، والنَّاشئة لا تَكُونُ إِلَّا بَعْدَ النوم.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: مَن قضى الْوِتْر في النَّهار فهاذا يُقال فيه؟

الجَوَابِ: يقرأ كما يقرأ بِه، وفي الرَّابِعةِ يقرأ فِيهَا «قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ» ويُكَبِّر.

قال النَّبي ﷺ: «مَنْ نَامَ عَنْ صَلَاةٍ، أَوْ نَسِيَهَا فَلْيُصَلِّهَا إِذَا ذَكَرَهَا» (١)، وهُنَا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الوُضُوء، باب التخفيف في الوُضُوء، رقم (١٣٨)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين، باب الدُّعاء في صلاة اللَّيل وقيامه، رقم (٧٦٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب التهجد، باب طول القيام في صلاة اللَّيل، رقم (١١٣٥)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين، باب استحباب تطويل القراءة في صلاة اللَّيل، رقم (٧٧٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب استحباب تطويل القراءة في صلاة اللَّيل، رقم (٧٧٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصَّلاة، باب من نسي الصَّلاة فليصل إذا ذكرها ولا يعيد إلا تلك الصَّلاة، رقم (٥٧٢)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب قضاء الصَّلاة الفائتة واستحباب تعجيل قضائها، رقم (٦٨٤).

فَائِدَة، قولُ الرَّسُولِ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ: «فَلْيُصَلِّهَا» أي صَلَّى كما كانت، فمثلًا إِذَا نَامَ عَنْ صَلَاة الْفَجْرِ وهم جَمَاعَة، وقاموا بعد طُلوع الشَّمْس، صَلَّى الْفَجْرَ وجَهَر بها؛ لأَنَّه قال: «فَلْيُصَلِّهَا» كما هي عَلَى صِفتها، ولو نَامَ عَنْ صَلَاةِ العَصر، ولم يستيقظْ إلا بَعْدَ غُرُوبِ الشَّمْسِ فَإِنَّهُ يقرأُها سرَّا.

#### **──**

١٣٠ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ، قَالَ: سَأَلَ رَجُلُ النَّبِيَ ﷺ وَهُوَ عَلَى المِنْبَرِ، مَا تَرَى فِي صَلَاةِ اللَّيْلِ، قَالَ: «مَثْنَى مَثْنَى، فَإِذَا خَشِى الصُّبْحَ صَلَّى وَاحِدَةً، فَأَوْتَرَتْ لَهُ مَا صَلَّى» (١). وَإِنَّهُ كَانَ يَقُولُ: «اجْعَلُوا آخِرَ صَلَاتِكُمْ وِتْرًا» (١).

#### الشكرح

قَوْله: «سَأَلَ رَجُلُ النَّبِيَّ»، الرَّجُلُ هنا مُبهَم، ولا يَجِب علَيْنا أَنْ نتكلفَ العُثورَ عَلَى عَيْنِه؛ لِأَنَّ المَقْصُودَ الحُكم، إِلَّا إِذَا كَانَ يتوقف الحكمُ عَلَى معرفتِه؛ فلا بُدَّ مِن البحث عنه.

وقولُه: «وَهُوَ عَلَى المِنْبَرِ»، جملةٌ حاليَّة، وَهِيَ حالٌ مِن المفعول.

وقَوْله: «مَا تَرَى فِي صَلَاقِ اللَّيْلِ»، ترى مِن الرأي، أي ما رأيَّك فِي صَلَاقِ اللَّيْلِ، فأجابه النَّبي صَاَّلِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: وهل يُسأل النَّبي ﷺ عن رأيه في حُكْمِ شَرْعِيّ؟

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب الحلق والجلوس في المَسْجِد، رقم (٤٦٠)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب صلاة اللَّيل مَثْنَى مثنى والوتر رَكْعَة، رقم (٧٤٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخّاري: كتاّب الوتر، باب ليجعل آخر صَلَاته وترا، رقم (٩٩٨)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب صلاة اللّيل مَثْنَى مَثْنَى، رقم (٧٥١).

الجَوَاب: نعم.

وقَوْله ﷺ: «مَثْنَى مَثْنَى»، أي ثِنتين ثِنتين، ومثنى مَثْنَى اسمٌ لا ينصرف؛ لأنَّه معدولٌ عَنِ اثْنَيْن اثْنَيْن، ومِن موانع الصرف العدُّلُ مَعَ العَلَمِية، أو الوصفِيَّة.

وقَوْله ﷺ: «فَإِذَا خَشِيَ الصُّبْحَ»، خَشِيَ: بمَعْنَى خاف، والصُّبْحُ: أي طُلوع الصُّبْح. الصُّبْح.

وقَوْله ﷺ: «صَلَّى وَاحِدَةً، فَأَوْتَرَتْ لَهُ مَا صَلَّى»، أي جَعَلَت السَّابِق الَّذِي هو مَثنى مَثنى وترًا، فَإِذَا صَلَّى ثِنتين ثِنتين ثِنتين ثِنتين حَتَّى خَشِيَ الصُّبْحَ فأتى بوَاحِدَة، صَارَتِ المُثَنَّاة مِن قبل وِترًا.

وقَوْله: «اجْعَلُوا آخِرَ صَلَاتِكُمْ وِتْرًا»، أي اختِموا صَلَاةَ اللَّيلِ بالْوِتْر، سواءٌ ختمتموها فِي أَوَّلِ اللَّيْلِ كرجُلٍ لا يتهجد، أو فِي آخِرِ اللَّيْلِ.

### مِنْ فَوَائِدِ الحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: حرصُ الصَّحابَةِ رَخِوَلِكَاعَاهُ عَلَى الْعِلْم، فكانوا يَسْأَلُون عن كل دقيقٍ وجليل، وَهَذَا مِن رحمة الله تَبَارَكَوَتَعَالَى بالأُمة؛ لِأَنَّ سؤالهُم تكمُل به الشريعة، فَإِنَّ الشريعة نوعان، شريعةٌ ابتدائية بدونِ سبب، وشريعةٌ جوابيةٌ تأتى لسبب، والله تعالى لم يَدَعْ شَيْئًا مِنْ أُمُورِ الدِّين يحتاجه النَّاسُ إلا يَسَّر الله له مَن يَسْأَلُ عنه، أرائيتم حين تحدَّث النَّبي ﷺ عَنِ الدَّجَالِ وقال: «أَرْبَعُونَ يَوْمًا، يَوْمٌ كَسَنَةٍ، وَيَوْمٌ كَسَنَةٍ، وَيَوْمٌ كَسَنَةٍ، وَيَوْمٌ كَسَنَةٍ، وَيَوْمٌ كَسَنَةٍ، وَيَوْمُ اللهِ فَذَلِكَ الْيَوْمُ الَّذِي كَسَنَةٍ، أَتَكُفِينَا فِيهِ صَلَاةٌ يَوْمٍ؟ قَالَ: «لَا، اقْدُرُوا لَهُ قَدْرَهُ» (١)، وَهَذَا يبين لنا أَنَّ كَسَنَةٍ، أَتَكُفِينَا فِيهِ صَلَاةً يَوْمٍ؟ قَالَ: «لَا، اقْدُرُوا لَهُ قَدْرَهُ» (١)، وَهَذَا يبين لنا أَنَّ الدِّينَ لَا بُدَّ أَنْ يكمُلَ إِمَّا ابتداءً، أوجوابًا عن سؤال.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الفتن وأشراط السَّاعة، باب ذكر الدَّجَّال وصفته، رقم (٢٩٣٧).

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: جَوَازُ سؤالِ الخطيبِ عَلَى المنبر، لقولِه: «وَهُوَ عَلَى المِنْبَرِ»، وَهَذَا يَشْمَل مَا إِذَا كَانَ مستمرًا في الخُطبة، أو جالسًا بين الخطبتين إِنْ كانتْ صَلَاةَ الجُمْعَة، وَهَذَا له شواهد، مِنها حَدِيثُ الرَّجُلِ الَّذِي دخل والرَّسُول ﷺ يخطب، فقال: «يَا رَسُولَ اللهِ، هَلَكَتِ الأَمْوَالُ وَانْقَطَعْتِ السُّبُلُ، فَادْعُ اللهَ يُغِيثُنَا» (١)، فَهَذَا كله وَهُو عَلَى المِنْبَر، فيستفاد مِنْهُ جَوَاز مكالمةِ الخطيبِ عَلَى المنبر.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: كَيْفَ نجمع بين هَذَا وبين قول النَّبي ﷺ: «إِذَا قُلْتَ لِصَاحِبِكَ يَوْمَ الجُمُعَةِ: أَنْصِتْ، وَالإِمَامُ يَخْطُبُ، فَقَدْ لَغَوْتَ»(٢)؟

فالجَوَاب: الجِهَةُ مُنفَكَّة، فالنَّهْيُ عن تخاطُب النَّاس فيها بينهم، والجائزُ مكالمة الخطيب، فمكالمةُ الخطيبِ لَيْسَ بها بأس؛ لِأَنَّ الخطيبَ إِذَا كلَّمتَه سينشغلُ بجوابِك، فلا تنشغلُ أنتَ بالكلام عَنِ الخُطبة، لكنْ لو خاطبتَ غيرَك انشغلتَ أنت، وأشغلتَ غيرَك.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: وهل يَجُوز أَنْ نسأل الخطيبَ سؤالًا لا حاجة له؟ الجَوَاب: لا؛ لِأَنَّ في هَذَا إشغالًا للخطيب بِهَا لا فَائِدَة منه.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: وهل يَجُوز أَنْ يُكلَّمَ الخطيبُ ويقال مثلًا: إِنَّ الصَّوْتَ ضَعِيف؟ فالجَوَاب: نعم يَجُوز؛ لِأَنَّ هَذَا لَمُصْلَحَةٍ وحاجَة.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ النَّبِي ﷺ يُجيب برأيه، حيثُ قال: «مَا تَرَى فِي صَلَاةِ اللَّيْلِ؟» فأجابه، وهُنَا نسأل: هل للنبي ﷺ أَنْ يحكُم برأيه؟

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجمعة، باب الاستسقاء في الخطبة يوم الجمعة، رقم (٩٦٨)، ومسلم: كتاب صلاة الاستقاء، باب الدُّعاء في الاستسقاء، رقم (٨٩٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الجمعة، باب الإنصات يوم الجمعة والإمام يخطب، رقم (٨٩٢)، ومسلم: كتاب الجمعة، باب الإنصات يوم الجمعة في الخطبة، رقم (٨٥١).

فالجَوَاب: نعم، لقولِه تَعالَى: ﴿ إِنَّا أَنَرَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلْكِئْبَ بِٱلْحَقِّ لِتَحْكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ مِمَا أَرَىٰكَ ٱللَّهُ عَزَوَجَلَّ. النَّاسِ مِمَا أَرَىٰكَ ٱللَّهُ عَزَوَجَلَّ.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: وهل كُلُّ حُكمٍ، أو قول يقولُه يَكُون بِوَحْيٍ؟

فالجَوَابِ: إِمَّا أَنْ يَكُونَ بِوَحْيٍ، وَإِمَّا أَنْ يَكُونَ باجتهادٍ مِن الرَّسُول ﷺ ورأيه، فيقرُّه اللهُ عَلَيْه، وبإقرار اللهِ عَلَيْهِ يَكُون شرعًا.

ونحن نَعلم أَنَّ سُنَّة النَّبِي عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ الَّتِي تَثبت بِهَا الأَحْكَام، هي قولُه وفعلُه وإقرارُه، فَإِذَا كَانَ إقرارُ النَّبي عَلَيْ عَا تثبت به الشريعة، فإقرار اللهِ أيضًا مما تثبت به الشريعة، ولِهَذا أَحْيانًا يتكلم النَّبي عَلَيْ بِهَا أراه الله، ثم يَأْتِي الوحي زائدًا، أو مُعدِّلًا، فقد سُئل عَنِ الشهادة: هل تُكفِّر الذَّنْب؟ فقال: «نَعَمْ، وَأَنْتَ صَابِرٌ مُحْتَسِبٌ، مُقْبِلٌ غَيْرُ مُدْبِرٍ، إلَّا الدَّيْنَ، فَإِنَّ جِبْرِيلَ عَلَيْهِ السَّلامُ قَالَ لِي ذَلِكَ النَّانَ مَهنا حِينَا تكلم بكلامٍ عامٍّ أتاه الوحي أَنْ يستثنيَ مِن ذَلِكَ الدَّين.

إذن: النّبي عَلَيْ يَحَكم بِمَا أراه الله، وحُكمُه شرعٌ، فَإِنْ كَانَ بوحي فذاك، وَإِنْ لَمْ يَكُنْ بوحي فبالإقرار، ولِهذا يجب علينا أَنْ نبحث كُلَّ حُجةٍ ورَدَ علينا فِيهَا أَنَّ النّبي عَلَيْ لَمْ بِه، بمَعْنَى لَوْ أَنَّ شيئًا وقع في عهد الرَّسُول عَلَيْهِ الصَّلاَ وُلَمْ ولم يُنكرُه النّبي عَلَيْهِ، فلك أَنْ تحتج وتقول: هَذَا حُكمه كذا؛ لأنّه فُعل فِي عَهْدِ النّبي صَالَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ.

فإِذَا قال لك قَائِل: لَعَلَّ النَّبِيَّ لم يعلم!

فقل: إِذَا لَم يعلمْ فاللهُ قد عَلِمَ، ولنْ يُقِرَّ اللهُ شيئًا بَاطِلًا خَفِيَ عَلَى الرَّسُول

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الإمارة، باب من قتل في سبيل الله كفرت خطاياه إلا الدين، رقم (١٨٨٥).

عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، ولِهَذا قَالَ اللهُ عَنَّوَجَلَّ: ﴿ يَسْتَخْفُونَ مِنَ النَّاسِ وَلَا يَسْتَخْفُونَ مِنَ النَّهِ وَهُوَ مَعَهُمْ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَىٰ مِنَ الْقَوْلِ وَكَانَ اللهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُجِيطًا ﴾ اللهِ وَهُو مَعَهُمْ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَىٰ مِنَ الْقَوْلِ وَكَانَ اللهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُجيطًا ﴾ [النِّسَاء:١٠٨]، فهنا أنكرَ لهم شيئًا يخفى عَلَى الرَّسُول عَلَيْهِ الصَّلَامُ وعلى الصَّحابَة، عِمَّا يَدُلُّ عَلَى أَنْ اللهَ لَا يُقِرُّ عَلَى بَاطِل، بل لَا بُدَّ أَنْ يُبَيِّنَه.

استدل بَعْضُ العُلَمَاءِ بَحَدِيثِ معاذٍ رَضَالِتُهُ عَلَى جَوَازِ صَلَاةِ الْمُفْتَرِضِ خَلْفَ الْمُتَنَفِّلُ، حيثُ إِنَّ مُعَاذًا كَانَ يُصَلِّي الْعِشَاءَ خَلْف النَّبِي ﷺ، ثم يَرْجِعُ إِلَى قَوْمِهِ الْمُتَنَفِّلِ، حيثُ إِنَّ مُعَاذًا كَانَ يُصَلِّي الْعِشَاءَ خَلْف النَّبِي ﷺ، ثم يَرْجِعُ إِلَى قَوْمِهِ فَيُصَلِّي بِهِم (۱)، فاحتجَّ مَن يرى جَوَازَ ائتهام المفترضِ بالمتنفل بِهَذَا الحَدِيث، ورُدَّ فَيُصَلِّي بِهِم أَنَّ النَّبِي ﷺ لم يَعْلَمُه، لأنَّنا لا نَدْرِي أَنَّهُ عَلِم بِهِ أَمْ لَا، والأَصْل عدمُ الْعِلْم فبهاذا نَرُدُنُ؟

الجَوَاب: نَرُدُّه بوَجْهَيْن: أمَّا وجهٌ فلا تَجِيصَ عنه، وهو أنَّ اللهَ عَلِم، وَلَوْ كَانَ لَا يرضاه اللهُ لَبَيَّنَه.

ثانيًا: كَيْفَ يُمكن أَنْ نَنفيَ عِلْمَ الرَّسُولِ ﷺ به، وهو الَّذِي وبَّخ معاذًا حين شُكي إِلَيْه أَنَّهُ يُطَوِّل في صَلَاة الْعِشَاء، فَإِنَّ مُلابسَات القضيةِ تَدُلُّ عَلَى أَنَّ الرَّسُولَ علم بذَلِك.

إذن: قَوْله: «مَثْنَى مَثْنَى» أي تُصلي ثِنتين ثِنتين، فيستفاد مِنْ هَذَا الحَدِيثِ أَنَّهُ لَا تَجُوزُ الزِّيَادَةُ عَلَى رَكْعَتَيْن، حَتَّى قال الإِمَام أحمد رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «لَوْ قَامَ فِي صَلَاةِ اللَّيْلِ فَحُكْمُهُ حُكْمُ الْقِيَامِ إِلَى ثَالِثَةٍ فِي الْفَجْرِ» (١). فهاذا يصنع الرَّجُلُ إِذَا قَامَ إِلَى ثَلاثَة ناسيًا فِي صَلَاةِ الْفَجْرِ؟ يَجِب أَنْ يرجِع، فَإِنْ تمادى بَطَلَتْ صَلَاتُه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب إذا صلى ثم أم قوما، رقم (٧١١)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب القِرَاءَة في العشاء، رقم (٤٦٥).

<sup>(</sup>٢) المغني، لابن قدامة (٢/ ٣٤).

وعلى هذا: فَإِذَا قَامَ الإِنْسَان فِي صَلَاةِ اللَّيْلِ إِلَى ثالثة؛ قلنا: ارجِع، فَإِنْ لم يرجعْ بَطَلَت صَلَاتُه حَتَّى لَوْ أَمَّهَا أَرْبَعًا، فَإِنَّهَا لا تَصِحُّ، لِقَوْلِه: «مَثْنَى مَثْنَى».

فإِذَا قال قَائِل: وهل صَلَاةُ النَّهار كذَلِك مَثْنَى مثنى؟

فالجَوَاب: نعم؛ لِأَنَّ الزِِّيَادَةَ فِي صَلَاةِ اللَّيْلِ والنَّهَارِ مَثْنَى مَثْنَى، صححها كَثِيرٌ مِنَ الْعُلَاءِ، مِنهم شيخنا عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ باز رَحِمَهُ اللَّهُ، فصَلَاةُ اللَّيل والنَّهار مَثْنَى مَثْنَى، وعلى هَذَا فيُقال فِي صَلَاةِ النَّهارِ كَمَا يُقَالُ فِي صَلَاةِ اللَّيْلِ، متى ثبتت الزيادةُ وَجَبَ الأخذُ بها.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّهُ لا حَدَّ للعَدد فِي صَلاةِ اللَّيْلِ، بِمَعْنَى أَنَّ لك أَنْ تَصَلَّةِ أَلْفَ رَكْعَةٍ إِنِ استطعت، وجه الدَّلَالَةِ أَنَّ هَذَا الرَّجُلَ لا يدري شيئًا عن صَلاةِ اللَّيْلِ، فهو جاهِل، فأخبره النَّبي ﷺ بِمَا يَجِب أَنْ يُخبرَه به، وَهِي أَنَّهَا مَثنى مَثنى، ولم يُحدِّد له، فعَلِمْنا مِن ذَلِكَ أَنَّهُ لا حَدَّ لها، خلافًا لمِن قال: إِنَّهُ لا تَجُوزُ الزِّيَادَةُ عَلَى يُحدِّد له، فعَلِمْنا مِن ذَلِكَ أَنَّهُ لا حَدَّ لها، خلافًا لمِن قال: إِنَّهُ لا تَجُوزُ الزِّيَادَةُ عَلَى يُحدِّد له، فعَلِمْنا مِن ذَلِكَ أَنَّهُ لا حَدَّ لها، خلافًا لمِن قال: إِنَّهُ لا تَجُوزُ الزِّيَادَةُ عَلَى إحْدَى عشرة رَكْعَة، أو ثلاث عَشرة رَكْعَة، واحتج بِقَوْلِه ﷺ: «صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي» أَصَلِي المَاكَيفِيَّة، فالكاف للتشبيه، والحَدِيثُ خاطَبَ به النَّبي ﷺ مالِكَ بنَ الحُويْرِث وهو بُلكَيفِيَّة، فالكاف للتشبيه، والحَدِيثُ خاطَبَ به النَّبي ﷺ مالِكَ بنَ الحُويْرِث وهو يُصلِّي معه صَلَاةَ الفَرائِض.

فالصَّوَابِ إذن: أَنَّ للإِنْسَانِ أَنْ يُصَلِّيَ مَا شَاءَ مِنَ العَدد، لكنْ يجعل الصَّلَاةَ مَثنى مَثنى.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: أَيهما أَفضلُ، إكثارُ العَددِ، أَو الإِطَالَة فِي الْقِيَامِ وَالرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ؟

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب الأذان للمُسَافِر، رقم (٦٣١)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب من أحق بالإمامة، رقم (٦٧٤).

فا لَجُوَاب: الْأَفْضَل فِي ذَلِكَ إِذَا كَانَ الإِنْسَانُ يُصَلِّي وحدَه أَنْ يرى ما هو أصلَح ، لِقَلْبِه، أَحْيانًا يرى أَنَّ الخُشُوعَ، وإِطَالَةَ الرُّكُوعِ والسُّجُودِ أَخْشَعُ للقلب وأَصْلَح، ويجد لَذَّة في الصَّلَاة عَلَى هَذَا الحال، فهنا نَقُول: الإطالَةُ في الْقِيَامِ وَالرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ وَيجد لَذَّة في القيامِ وَالرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ أَفْضَلُ، وأَحْيانًا يَكُون لَهُ شَيْءٌ مِنَ الكسل، فيُحب ألَّا يتأنَّى كثيرًا فيكسل، ويأتيه النوم، فهنا نَقُول: الْأَفْضَلُ كَثْرَةُ العَددِ، وإطَالَةُ الْقِيَامِ وَالرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ.

وقد سُئل الإِمَام أَحمدُ رَحِمَهُ اللَّهُ عن مَسْأَلَةٍ فقال: «انظر إِلَى مَا هُوَ أَصلحُ لقلبِكُ فَافْعَلْهُ» (١).

الْفَائِدَةُ الْخَامِسَةُ: أَنَّ نهايةَ وقتِ الْوِتْرِ طُلُوعُ الْفَجر، لِقَوْلِه: «فَإِذَا خَشِيَ الصَّبْحَ صَلَّى وَاحِدَةً»، فَإِنْ طلَع الْفَجْرُ قبل أَنْ يُوترَ فَإِنَّهُ لا يُوتر، لِأَنَّ الوَقْتَ فاتَ، ولكنْ هل يسقُط الْوِتْر أو لا يسقط؟

الجَوَاب: يسقط الْوِتْر، إلا أَنَّ وِرْدَهُ مِن اللَّيل يَنْبَغِي أَنْ يَقضيَه، لِقَوْلِ الله تَعالَى: ﴿ وَهُو اللَّذِى جَعَلَ الْيَتَلَ وَالنَّهَارَ خِلْفَةً لِمَنْ أَرَادَ أَن يَنَّكَرَ أَوْ أَرَادَ شُكُورًا ﴾ [الفرقان: ٢٦]، ولأنَّ النَّبي ﷺ كَانَ إِذَا غلبه نومٌ أو وجعٌ صَلَّى مِنَ النَّهَارِ اثْنَتَيْ عَشْرَةَ رَكْعَةً، ولا عرضة لِقَوْلِ مَنْ قَالَ مِنَ السلف أو الخلف: إِنَّهُ يقضيه فيها بين آذانِ الْفَجْر وصَلَاةِ الْفَجْر، لمخالفتِه للجميع.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: اسْتِحْبَابُ خَتمِ صَلَاةِ اللَّيلِ بالْوِتْر، لِقَوْلِ النَّبِي ﷺ: «اجْعَلُوا آخِرَ صَلَاتِكُمْ وِتْرًا»، ويتفرع عَلَى ذَلِكَ أَنَّ هَذِهِ المَشْرُوعِيَّة مِن مُقْتَضَى قولِ الرَّسُولِ عَلَى ذَلِكَ أَنَّ هَذِهِ المَشْرُوعِيَّة مِن مُقْتَضَى قولِ الرَّسُولِ عَلَى ذَلِكَ أَمْرِنا أَنْ نختمَ صَلَاةَ اللَّيلِ بالْوِتْرِ، ﷺ: «إِنَّ اللهَ وِتْـرٌ مُحِبُّ الْوِتْـرَ» (٢)، ولذَلِك أُمـرِنا أَنْ نختمَ صَلَاةَ اللَّيلِ بالْوِتْرِ،

<sup>(</sup>١) الفروع ومعه تصَحِيح الفروع لعلاء الدين علي بن سليمان المرداوي (٢/ ٣٥١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الدعوات، باب لله مائة اسم غير واحد، رقم (١٤١٠)، ومسلم: كتاب الذكر والدُّعاء، باب في أسماء الله تعالى وفضل من أحصاها، رقم (٢٦٧٧).

وصَلَاةَ النَّهارِ بالْوِتْر أيضًا، وذَلِك في صَلَاة المَغْرِب.

ولكنْ: هل كونُه يجب الْوِتْرَ فِي كُلِّ شَيْء؟

الجَوَاب: لا، لكنْ فيها شَرع، وفيها قَدَّر؛ لأَنَّك إِذَا تأَمَّلْتَ أقدار اللهِ وشرائعه، وجدتَ كثيرًا مِنها يُختم بالْوِتْر: كالسَّموَاتِ السَبْع، والأَرْضين السَبْع، وصومِ رَمَضَانَ شهرًا وَاحِدًا، والحج مرةً وَاحِدَة، وأشياء كَثِيرَة، لكنْ لَيْسَ المَعْنَى أَنَّهُ يُشرع لنا أَنْ نُوتِرَ فِي كُلِّ شَيْءٍ.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: أَنَّ الإِنْسَانَ يُوتر متى خَتَم صَلَاة اللَّيل، سواءٌ فِي أَوَّلِ اللَّيْلِ أَوْ فِي آخِرِهَ.

١٣١ - عَنْ عَائِشَةَ رَضَالِلَهُ عَالَثُ: «مِنْ كُلِّ اللَّيْلِ قَدْ أَوْتَرَ رَسُولُ اللهِ ﷺ مِنْ أُولِ اللَّيْلِ، وَأَوْسَطِهِ، وَآخِرِهِ، فَانْتَهَى وِتْرُهُ إِلَى السَّحَرِ»(١).

#### الشترح

فِي هَذَا الحَدِيثِ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ الْوِتْرَ يَكُونُ فِي كُلِّ اللَّيل، المهم أَنْ يَكُونَ آخِرَ الصَّلَاة، ولِيهَ مَن لمْ يَقُمْ فِي آخِرِ اللَّيْلِ؛ يُوتر قَبل أَنْ ينام، ومَن كَانَ يقوم؛ يوتر إِذَا قَامَ وصَلَّى وخَتَم صَلَاتَه بالْوِتْر.

# مِنْ فَوَائِدِ العَدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الأُولَى: أَنَّ الأَمْرَ واسعٌ في الْوِتْر، مِن أولِ اللَّيلِ، أو أوسطِه، أو آخرِه. الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: مُرَاعَاةُ النَّبِي ﷺ للأَحْوَال، لأَنَّنا نعلم أَنَّهُ لم يوتر عَلَى هَذَا الْوَجْهِ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب صلاة اللَّيل، رقم (٧٤٥).

عبسًا، ولكنْ بحسبِ الأَحْوَال، فقد ينشط فِي أَوَّلِ اللَّيْلِ ويخشى أَنْ يَكُونَ كَسْلانَ في آخرِه، فنقول: أوترْ أولًا.

وَقَدْ يتعب في أولِه، ويحب أَنْ يستريحَ قليلًا، ويستيقظَ في وسط اللَّيل، نَقُول: اجعل الْوِتْرَ في وسطِه.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ الْوِتْرَ يَنْتَهِي بِطُلُوعِ الْفَجْرِ، لقولِها: «فَانْتَهَى وِتْرُهُ إِلَى السَّحَرِ».

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: حَدِيث: «اجْعَلُوا آخِرَ صَلَاتِكُمْ بِاللَّيْلِ وِتْرًا»، هل يَدُلُّ عَلَى أَنَّ مَنْ صَلَّى فِي أَوَّلِ اللَّيْلِ يَجِب عَلَيْهِ الْوِتْر؟

الجَوَاب: لا، لأنَّ هَذَا إِرْشَادٌ للوقت، والإِرْشَاد للوقتِ لَا يَدُلُّ عَلَى الوُجُوب، فَمثلًا لَوْ قلتُ لك: إِذَا صليتَ الْوِتْر فصَلِّ عَلَى النَّبي ﷺ في التَّشَهُّد، فَهذَا لَا يَدُلُّ عَلَى وُجُوبِه. عَلَى وُجُوبِه.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: لَوْ أُوتر قبل أَنْ ينامَ، ثم قَامَ مِنَ اللَّيْلِ فَصَلَّى، هل يُوتر مَرَّةً أُخرى؟

الجَوَابِ: في هَذَا خلاف: فَمِنَ الْعُلَمَاءِ مَنْ قَالَ: إِنَّهُ يُنقض وترُه، أي إِنَّهُ يُصَلِّي أُولَ ما يُصَلِّي رَكْعَة، كي تشفعَ الرَّكْعَةَ السَّابِقة، فيُنقض الْوِثْر، لكنَّ هَذَا الْقَوْلَ لا صِحَّةَ له، لا مِن الْأَثْرِ، وَلَا مِنَ النظر، أمَّا الأثرُ فَلَمْ يَرِدْ عَنِ النَّبِي ﷺ أَنَّهُ كَانَ يَشْكِيْ أَنَّهُ كَانَ لَهُ اللَّهُ وَلا أَرشَدَ إِلَيْهِ.

وأمَّا النظرُ، فلا يُمْكِن أَنْ تُبنى رَكْعَةٌ عَلَى رَكْعَةٍ سَابِقةٍ بينهما سَاعات، وَرُبَّهَا يَكُون انتقض الوُضُوء، أو رُبَّها يَكُون أتى أهله، فَهَذَا قولٌ ضَعِيفٌ لا عِبرة بِه.

وَلَا يُمْكِنُ أَنْ نَقُول: أَوْتِرْ مرتين؛ لأنَّه لا وِتْرَانِ فِي ليلة، وَلَا يُمْكِنُ أَنْ نَقُول: لا تُصَلِّ بعد الْوِتْر، بل قال: «اجْعَلُوا آخِرَ صَلَاتِكُمْ لا تُصَلِّ بعد الْوِتْر، بل قال: «اجْعَلُوا آخِرَ صَلَاتِكُمْ

بِاللَّيْلِ وِتْرًا»، وَقَدْ فَعَلَ وأُوتَرَ بِناءً عَلَى أَنَّهُ لَمْ يَقُمْ، فَإِذَا قَامَ فَلَيُصَلِّ، وحِينَئذٍ يتقرر أَنْ يُصَلِّي رَكْعَتَيْن رَكْعَتَيْن فقط بِدُونِ وتر.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: رَجلٌ أُوتر فِي أَوَّلِ اللَّيْلِ، ثم قَامَ فِي آخِرِ اللَّيْلِ لِيُصَلِّيَ، فكيف تَكُون صَلَاتُه؟ الجَوَاب: مَثْنَى مَثْنَى، ولا يوتر ثانية.

١٣٢ - عَنْ عَائِشَةَ، قَالَتْ: «كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يُصَلِّي مِنَ اللَّيْلِ ثَلَاثَ عَشْرَةَ رَكُعةً، يُوتِرُ مِنْ ذَلِكَ بِخَمْسٍ، لَا يَجْلِسُ فِي شَيْءٍ إِلَّا فِي آخِرِهَا»(١).

#### الشترح

قَوْلها: «كَانَ رَسُولُ الله ﷺ يُصَلِّي»، المشهورُ عند العُلَمَاءِ أَنَّ (كَانَ) تُفيد الاسْتِمْرَار والدوام، لكن هَذَا غالبًا وَلَيْسَ دائبًا، وَالدَّلِيلُ عَلَى ذَلِكَ أَنَّ الصَّحَابَةَ رَضَالِيَهُ عَنَمُ ذَكروا أَنَّ النَّبي ﷺ كَانَ يَقْرَأُ فِي صَلَاةِ الجُمُعَةِ بالأَعْلَى والغاشية (٢)، والحَدِيث الآخر كَانَ يقرأ بالجُمعةِ والمُنافِقين (٣)، فَإِذَا قلنا: إِنَّ (كَانَ) تَدُلُّ عَلَى والدوام والاسْتِمْرَار؛ صار في الحَدِيثين تناقُضٌ وتعارُض.

لكن نَقُول: (كَانَ) تَدُلُّ عَلَى الثبوتِ والاسْتِمْرَارِ غالبًا، وَقَدْ لا تَدُلُّ عَلَى ذَلِك، فَهنا تقول عَائِشَةُ رَضَالِيَّهُ عَنْهَ: «كَانَ رَسُولُ اللهِ يُصَلِّى مِنَ اللَّيْلِ ثَلَاثَ عَشْرَةَ رَكْعَةً»، فهنا تقول عَائِشَةُ رَضَانَ مَن اللَّيْلِ ثَلَاثَ عَشْرَةَ رَكْعَةً»، مَعَ أَنَّهُ ثَبَتَ أُنَّها حين سُئلت عن قيامِ النَّبي عَلَيْ فِي رَمَضَانَ قالت: «مَا كَانَ يَزِيدُ فِي

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب صلاة اللَّيل، وعدد ركعات النبي ﷺ في اللَّيل، وأن الوتر رَكْعَة، وأن الرَكْعَة صلاة صَحِيحة، رقم (٧٣٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الجمعة، باب ما يقرأ في صلاة الجمعة، رقم (٨٧٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب الجمعة، باب ما يقرأ في صلاة الجمعة، رقم (٨٧٩).

رَمَضَانَ، وَلَا فِي غَيْرِهِ عَلَى إِحْدَى عَشْرَةَ رَكْعَةً»(١)، فَهَذَا لا تعارُض فيه؛ لِأَنَّ (كَانَ) إنَّما تُفيد الاسْتِمْرَار والدوام غالبًا لا دائهًا.

وقَوْ لها: «يُصَلِّي مِنَ اللَّيْلِ ثَلَاثَ عَشْرَةَ رَكْعَةً»، (مِن) هَذِهِ بِمَعْنَى (في)، أي يُصَلِّي في اللَّيل، أو هي بيانيةٌ لبيان الزمن الَّذِي تقع فِيهِ الصَّلَاة.

وقَوْلها: «ثَلَاثَ عَشْرَةَ رَكْعَةً، يُوتِرُ مِنْ ذَلِكَ بِخَمْسٍ، لَا يَجْلِسُ فِي شَيْءٍ إِلَّا فِي آخِرِهَا»، فَيَكُونَ الباقي ثهاني رَكَعات، فيُصَلِّبها مَثنى مَثنى ثم يوتر بخمسٍ جميعًا لا يَجْلِس في شَيْء إِلَّا فِي آخِرِهَا، أي لا يَجْلِس بعد رَكْعَتَيْن، ولا بَعد أَرْبَع، ولا بعد سِت، وَإِنَّهَا يُصَلِّبها سَرْدًا.

# مِنْ فَوَائِدِ الحَدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى: أَنَّ النَّبِي ﷺ قد يزيد عَلَى إِحْدَى عشرة رَكْعَة، لِقَوْلِها: «ثَلَاثَ عَشْرَةَ رَكْعَةً».

فَإِنْ قِيلَ: كَيْفَ الجمع بين هَذَا، وبين حَدِيثِها الآخَر: «مَا كَانَ يَزِيدُ»؟

فالجمع أنَّها قالت: «مَا كَانَ يَزِيدُ»، تُريد ما بَعد رَكْعَتي التهجُّد الَّتِي يُفتتح بها التهجُّد، وذَلِك أَنَّ الإِنْسَانَ إِذَا أَرَادَ أَنْ يتهجد؛ يُصَلِّي أُولًا رَكْعَتَيْن خفيفتين، ثم يُطيل، لِأَنَّ النَّبي ﷺ كَانَ يفتتح صَلاةَ اللَّيْلِ بِرَكْعَتَيْنِ خفيفتين، وورد مِن أمرِه أيضًا أَنَّهُ أَمَرَ بِأَنْ تُفتتح صَلاةُ اللَّيل بِرَكْعَتَيْن خفيفتين، والسِّرُ فِي ذَلِكَ أَنَّ الشَّيْطَانَ يَعقِد عَلَى قافيةِ الإِنْسَان إِذَا نام ثلاثَ عُقَدٍ (١) تُثَبِّطُه عَنِ الخَيْر، فَإِذَا قَامَ للخير، يَعقِد عَلَى قافيةِ الإِنْسَان إِذَا نام ثلاثَ عُقَدٍ (١) تُثَبِّطُه عَنِ الخَيْر، فَإِذَا قَامَ للخير،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب التهجد، باب قيام النبي ﷺ باللَّيل في رمضان وغيره، رقم (١١٤٧)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين، باب صلاة اللَّيل وعدد ركعاتها، رقم (٧٣٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب التهجد، باب عقد الشيطان على قافية الرأس إذا لم يصل باللَّيل، رقم

وذَكَر اللهَ انحلَّت عُقدة، فَإِذَا توضَّأ انحلَّت عُقدة، فَإِذَا صَلَّى انحلَّت الثَّالِثة.

إِذَنَ يَنْبَغِي أَنْ تُصَلِّيَ صَلَاةً خَفِيفَةً لتُسرع في حَلِّ العُقَد، فيَكُون نفيُها أَنَّهُ لم يَزِد عَلَى إِحْدَى عشرةَ، تريد بذَلِك التهجُّد؛ وإِثْبات أَنَّهُ يُصَلِّي ثلاثَ عشرةَ، تريد بذَلِك الرَّكْعَتَيْن الخفيفتين اللتين تَسْبِقَان التهجُّد.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: جَوَازُ الإيتارِ بالخَمْسِ مجموعةً بدونِ سلام إِلَّا فِي آخِرِهَا، لقولِهَا رَضَالِلَهُ عَنْهَا: ﴿لَا يَجُلِسُ فِي شَيْءٍ إِلَّا فِي آخِرِهَا»، وعلى هَذَا يَكُون المستثنى مِن قول النَّبي وَضَالِلَهُ عَنْهَا: ﴿لَا يَجُلِسُ فِي شَيْءٍ إِلَّا فِي آخِرِهَا»، وعلى هَذَا يَكُون المستثنى مِن قول النَّبي عَلْنَا اللَّهُ اللَّيلِ مَثْنَى مَثْنَى مَثْنَى »، هَذَا إِذَا قلنا: إِنَّ الْوِتْرَ يدخل في عُمُوم صَلَاة اللَّيل، أمَّا إِذَا قلنا: إِنَّ الْوِتْرَ مِنْ الْوِتْرَ مِنْ إِذَا قلنا: إِنَّ صَلَاةَ اللَّيلِ نَفْلُ مطلَق، فالْوِتْرُ لم يدخل أصلًا، لكنَّ المعروفَ أَنَّ الْوِتْرَ مِنْ قِيلِهِ اللَّيْلِ مَثْنَى مَثْنَى مَثْنَى ».

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: إِذَا أَرَادَ أَنْ يُوترَ بثلاثٍ فكيف يصنع؟

نقول: السُّنةُ وردت بِأَنَّ لذَلِك صِفتين: الأُولى: أَنْ يَسْرُدَ الثَّلاثَةَ، ولا يَجْلِس إِلَّا فِي آخِرِهَا، والثَّانِية: أَنْ يُصَلِّيَ رَكْعَتَيْن، ويَأْتِي بالثَّالِثة، وكِلاهُما سُنة.

وما يظنُّه بَعْضُ العوامِّ مِن أَنَّ الرَّكْعَتَيْن السَّابِقتين للركعةِ لَيْسَتا للوِتر فَهَذَا خَطأَ، فَيَنْبَغِي لنا نحن طلبةَ الْعِلْمِ أَنْ نُبِينَ للنَّاسِ أَنَّهُ إِذَا أُوتر بسبع يَسْرُدها كالحَمْسِ بسلامٍ وَاحِدٍ، وَإِذَا أُوتر بسعٍ، فَإِنَّهُ يَسْرُدها، ولكن يَجْلِس في الثَّامنةِ فيتشهَد، ولا يُسلِّم، ثم يُصَلِّي التَّاسعة، والحِكمةُ مِنْ هَذَا أَنَّهُ إِذَا صَلَّى التسعة جميعًا قد يَلحقه تَعَبُّ، فشُرع أَنْ يَجْلِسَ فِي الثَّامنةِ ليستقبلَ التَّاسعة بنشاط.

وإِذَا أُوتر بإِحْدَى عَشْرَةَ يُسَلِّم مِن كُل رَكْعَتَيْن، وَلَم يَرِدْ عَنِ النَّبِي ﷺ أَنَّهُ كَانَ يجمعُها في تشهُّدٍ وَاحِد.

<sup>= (</sup>۱۱٤۲)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب ما روي فيمن نام اللَّيل أجمع حتى أصبح، رقم (۷۷٦).

وَلَوْ سَأَلُ سَائِلٌ: هل هَذِهِ الصِّفَات تَكُون لمن أُوترَ وحدَه أُو مَعَ جَمَاعَةٍ محصورةٍ اختاروا ذَلِك، أو في إِمَام الحي؟

الجَوَاب: أنَّمَا مَشْرُوعةٌ في حَقِّ مَن أُوتَرَ وحدَه، أُو في حق جَماعَةٍ محصورةٍ اختاروا هَذِهِ الصِّفة، أَمَّا إِذَا كَانَ يُصَلِّي عَلَى أَنَّهُ إِمَامٌ راتِبٌ فِي هَذَا المَسْجِدِ، فلا يُشرعُ له ذَلِك؛ لِأَنَّهُ لَمْ يَرِدْ عَنِ النَّبِي عَلَيْ أَنَّهُ حين صَلَّى بأَصْحَابِه ثلاثَ ليالٍ في رَمَضَان له ذَلِك؛ لِأَنَّهُ لَمْ يَرِدْ عَنِ النَّبِي عَلَيْ أَنَّهُ حين صَلَّى بأَصْحَابِه ثلاثَ ليالٍ في رَمَضَان أَنَّهُ أُوتَر بهم عَلَى هَذِهِ الصيغة، وَأَنَّ في ذَلِكَ مَشَقَّةً وأللًا عَلَى المُؤمِنينَ أَنْ يَسُرُدَ بهم خَس رَكَعاتٍ، أو سبع رَكَعاتٍ، أو تسعًا بتسليم وَاحِد.

وَلَوْ سَأَلُ سَائِلٌ: هل يمكن للإِنْسَان أَنْ يقول: تباركتَ وتعاليتَ بَعد الصَّلَاة؟ الجَوَاب: لا، الْأَفْضَلُ أَنْ يقول: تباركت؛ لِأَنَّ تباركتَ وتعاليتَ جَاءَت فِي مَوْضِع آخَرَ غيرِ هذا.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: بِالنِّسْبَة للقنوتِ في الْوِتْر في صَلَاة التراويح، هل يَكُون بعد الرُّكُوع، أو قبلَ الرُّكُوع؟

فالجَوَاب: الْقُنُوتُ فِي الْوِتْرِ فِيهِ نظر؛ لِأَنَّ جميعَ الواصفين لتهجدِ النَّبي ﷺ لا يذكرون أنّه قَنَت، ولِـهَذا لا تنبغي المداومة عَلَيْهِ حَتَّى في رَمَضَان، فَإِذَا قنتَ فلا يُكثرُ عَلَى النَّاس، فبَعْضُ النَّاسِ يُطَوِّل في القنوت وَهَذَا مخالفٌ للسُّنة.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل الْأَفْضَل أَنْ يوترَ بثلاث رَكَعاتٍ مَسرودةٍ في التراويح، أو أَنْ يُصَلِّي مَثْنَى، ويوتر بوَاحِدَة؟

فالجَوَابِ: كُونُه يُوتر بالثَّلاثَة مَسرودةً، فَلَيْسَ هُناكَ مَضَرَّةٌ، وفيه إظهارٌ للسُّنَّة، وبيانُ أَنَّ ما يعتقدُه العوامُّ أَنَّهُ لَا بُدَّ مِنْ رَكْعَتَيْن منفصلتين فِيهِ نظر.





#### • • ﴿﴾ • •

١٣٣ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ رَ عَلِيَهُ عَنْهُا: «أَنَّ رَفْعَ الصَّوْتِ بِالذِّكْرِ حِينَ يَنْصَرِفُ النَّاسُ مِنَ المَكْتُوبَةِ كَانَ عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ عَيْكِيْهِ "().

وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: «كُنْتُ أَعْلَمُ إِذَا انْصَرَفُوا بِذَلِكَ إِذَا سَمِعْتُهُ» (٢).

• وفي لفظ: «مَا كُنَّا نَعْرِفُ انْقِضَاءَ صَلَاةِ رَسُولِ اللهِ ﷺ إِلَّا بِالتَّكْبِيرِ »<sup>(٢)</sup>.

#### الشترح

قال الْمُؤَلِّف: «بابُ الذِّكْرِ عقِبَ الصَّلَاة».

والذِّكُرُ عقبَ الصَّلَاةِ مَأْمُورٌ به بِنَصِّ القُرْآن، قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمُ الشَّلَوٰةَ فَاُذَكُرُوا اللهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِكُمْ ﴾ [النِّسَاء:١٠٣]، أي في أي حالٍ مِن الأَحْوَال، حَتَّى لو أنَّ الإِنْسَانَ سَلَّم وانصرف ومشى، فليَذْكُرِ الله وهو يمشي لقولِه: ﴿ فَاذْكُرُوا اللهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ ﴾.

وأكثرُ العُلَمَاءِ وَإِنْ لَمْ يَكُنْ كلُّ الْعُلَمَاءِ عَلَى أَنَّ الذِّكْرَ لَيْسَ بِوَاجِب، ولكنْ سُنةٌ مؤكدة، فيبتدئ بالاستغفار، فيستغفر الله ثلاثًا لأنَّه أَلْصَقُ بالصَّلَاة، إِذْ إِنَّ هَذَا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب الذكر بعد الصَّلاة، رقم (٨٤١)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب الذكر بعد الصَّلاة، رقم (٥٨٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب الذكر بعد الصَّلاة، رقم (٨٤١)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب الذكر بعد الصَّلاة، رقم (٥٨٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة فيها، باب الذكر بعد الصَّلاة، رقم (٥٨٣).

الاستغفار مِنْ أَجْلِ ما حصل فِي الصَّلَاةِ مِن خَلَل، فلا يخلو الإِنْسَانُ مِن تقصير فيستغفر اللهَ ثلاثًا، ثُمَّ يَقُولُ بَعْدَ هذا: اللَّهُمَّ أنتَ السَّلامُ ومِنك السَّلامُ، تباركتَ يا ذا الجلال والإكرام، وَإِنَّمَا يُثني عَلَى اللهِ عَرَّفَجَلَّ باسم السَّلامِ مِن أَجْلِ التوسُّلِ بِه إِلَى سلامةِ صَلَاتِه مِن النقص.

وقولُه: «فَاذْكُرُوا الله»، مجملٌ غيرُ مُفَصَّل، أي لم يُبَيِّنُ فِيهِ ما يَذْكُرُ اللهَ بِهِ، ولكنَّ السُّنَّة بيَّنت ذَلِك؛ لِأَنَّ السُّنَّة تُبيِّنُ مُجُملَ القُرْآن، فبيَّن الرَّسُولُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ بِسُنَّتِه الْقَوْليةِ والْفِعْليةِ نوعَ هَذَا الذِّكْر، وعَددَه، وكيفيتَه.

إذن: الذِّكْر بعد الصَّلَاةِ مَشْرُوعٌ بالقُرْآن والسُّنَّةِ وعملِ السلف.

قَوْله: «أَنَّ رَفْعَ الصَّوْتِ»، أي بحيثُ يُسمع، ويقال: رفعَ صوتَه.

وقولُه: «بِالذِّكْرِ»، أي المَشْرُوع بعد الصَّلَاة.

وقولُه: «حِينَ يَنْصَرِفُ النَّاسُ مِنَ المَكْتُوبَةِ»، أي حين يَفرغون مِنها.

وقَوْله: «كُنْتُ أَعْلَمُ إِذَا انْصَرَفُوا بِذَلِكَ»، أي بانقضاءِ الصَّلَاةِ، أو بالذِّكْر إِذَا سمعتُه، وَذَلِكَ لِأَنَّ ابْنَ عَبَّاسٍ رَضِيَّكُ عَنْهُا كَانَ مِن الصِّغَار، وَكَانَ يَكُونُ فِي آخِرِ النَّاس.

وفي لفظ: «مَا كُنَّا نَعْرِفُ انْقِضَاءَ صَلَاةِ رَسُولِ اللهِ ﷺ إِلَّا بِالتَّكْبِيرِ»، فكأنَّ هَذَا يُوحي بِأَنَّ التَّكبِيرِ أَعْلَى مِن التَّسْلِيم، ويَجُوز أَنْ يَكُونَ مَعْنَى «مَا نَعْرِفُهُ إِلَّا بِالتَّكْبِيرِ» أي بتكبير النَّاس، فنسمع المؤخَّرَ مِن النَّاس، فلا يَكُون هنا دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ رَفْعَ الصَّوْتِ أَعْلَى مِن التَّسْلِيم.

## مِنْ فَوَائِدِ الحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: مَشْرُوعِيَّةُ رفعِ الصَّوْتِ بالذِّكْرِ عَقِب الْفَرِيضَة؛ لأَنَّه كَانَ يُفعل عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ ﷺ وهو يَسمع ذَلِكَ ويُقِرُّه، بل إِنَّ ظَاهِرَ اللَّفْظِ الأخيرِ أَنَّ النَّبي ﷺ نفسَه كَانَ يفعل ذَلِك، لقولِه: «مَا كُنَّا نَعْرِفُ انْقِضَاءَ صَلَاةِ رَسُولِ اللهِ»، فاختلف العُلَمَاءُ رَحَهُمُ اللَّهُ فِي هَذِهِ المَسْأَلَةِ: هل الْأَفْضَلُ أَنْ يُسرَّ، أو الْأَفْضَلُ أَنْ يجهر؟

فإِذَا رَدَدْنا هَذَا إِلَى الْكِتَابِ والسُّنَّة، وجدنا أَنَّ اللهَ تَعالَى أَمَر بالذِّكْر، ولم يُبينْ سِرَّا أو جهرًا، ووجدنا أَنَّ سُنَّةَ النَّبِيِّ يَئِلْاً تَدُلُّ عَلَى أَنَّهُ يَكُون جهرًا، فَإِذَا كَانَ كَذَلِكَ، فالوَاجِبُ الأخذُ بالسُّنَّة، وأَنْ نجهرَ بِه عقِب الْفَرِيضَة، سواءٌ كانتِ الْفَرِيضَةُ سِرِّيةً أَمْ جَهْريَّة.

وَقَالَ بَعْضُ أَهْلِ الْعِلْمِ: إِنَّهُ يذكرُ اللهُ تَعالَى سرَّا، وأجابوا عَنِ الحَدِيث أَنَّ النَّبي ﷺ كَانَ يجهرُ بِهِ مِنْ أَجْلِ أَنْ يُعَلَّمه النَّاس، لا لِأَنَّ الجهرَ بذاتِه مسموح به.

ولكنَّ هَذَا جوابٌ فِيهِ نَظر؛ لِأَنَّ النَّبِي ﷺ لم يَكُنْ ليُشَرِّعَ شيئًا يمكنُ أَنْ يُعَلِّم النَّاسِ بدونِه، فهنا -مثلًا- يمكنُ أَنْ يُعلِّمَ النَّبِي ﷺ النَّاسَ الذِّكْرَ بالْقَوْل، فلا يُمْكِنُ أَنْ يَعلِّمُ النَّبِي ﷺ النَّاسَ الذِّكْرَ بالْقَوْل، فلا يُمْكِنُ أَنْ يَعْدِلَ عَنِ التَّعْلِيمِ بالْقَوْل إِلَى أَمْرٍ لَيْسَ بِمَشْرُوعٍ، وَلَيْسَ بِحَاجة إِلَيْه.

ثم نَقُول: إِنَّ النَّبِي ﷺ جَهَر بذَلِك ليُعَلِّمَ النَّاسَ أَصلَ الذِّكْرِ ووَصْفَه، ومَعْنَى وَصْف الذِّكْر أي إِنَّهُ جَهْرٌ.

وإِذَا تأملتَ هَذَا النزاعَ وَهَذِهِ الإِجابَةَ الضَّعِيفة؛ عرَفت كَيْفَ يَكُون الضَّرَرُ فيها إِذَا اعتقد الإِنْسَانُ الشَّيء ثم استدل، فتجد بَعْضَ النَّاسِ إِذَا اعتقد الشَّيء ثم استدل له، يحاول أَنْ يلويَ أعناقَ النُّصُوصِ إِلَى المَعْنَى الَّذِي يعتقده، وإلى الحُكم النَّدِي يراه، فيصرف النُّصُوص إِلَى ما يرى أو يعتقد، وَهَذَا والله مِن أكبرِ الضَّرر؛ لِأَنَّ هَذَا يريد أَنْ تَكُونَ النَّصُوصُ تابعةً له، وَلَا يُرِيدُ أَنْ يَكُونَ تابعًا للنصوص.

ولِهَذا قيل: اسْتَدِلَّ ثم اعْتَقِدْ، بمَعْنَى أَنَّك تُقابِلُ النُّصُوصَ وأنتَ خالي الذِّهن، مُتَجَرِّدٌ عن كل تَعَصُّبية، ثُمَّ بَعْدَ ذَلِكَ اعتقد، ليَكُونَ اعتقادُك مبنيًّا عَلَى شريعة،

ولتَكُون تابعًا للنُّصوص، ولا تَكُونَ النُّصُوصُ تابعةً لك، أولًا ابحَث عَنِ الدَّلِيلِ ثُم ابْنِ ما تعتقدُه، أو ما تحكم بِه عَلَى مُقْتَضَى هَذَا الدَّلِيل.

وقد رأينا في كَلَام العُلَمَاءِ رَحَهُ وَاللهُ مِن ذَلِكَ العجبَ العُجاب، أَنَّ الرَّجُلَ إِذَا كَانَ ينتمي إِلَى مذهب مُعَيَّن، يحاول أَنْ يلوي أعناق نصوصِ الْكِتَابِ والسُّنَة إِلَى ما كَانَ يعتقد، وَهَذَا ضررٌ عَظِيم، قَالَ اللهُ عَنَّفِجَلَّ: ﴿ وَلَوِ ٱتَّبَعَ ٱلْحَقُّ أَهْوَآءَهُمْ لَفَسَدَتِ كَانَ يعتقد، وَهَذَا ضررٌ عَظِيم، قَالَ اللهُ عَنَّفِجَلَّ: ﴿ وَلَوِ ٱتَّبَعَ ٱلْحَقُّ أَهْوَآءَهُمْ لَفَسَدَتِ السَّمَوَتُ وَهَذَا ضررٌ عَظِيم، قَالَ اللهُ عَنَّفِهِنَ ﴾ [المُؤْمِنُون: ٧١]، ونحن لا نتهم أحدًا مِنَ العُلَمَاءِ، ولا سيّمَا العُلكَاءُ المخلصون المعروفون بِصِدْقِ النيةِ، ونَصِيحَةِ الأُمَّة، لكنْ نرى أَنَّ هَذَا مِن الأُمور التي تُخِلُّ باسْتِدلَالهم، وبناء الأَحْكَام.

إذن الخُلَاصَةُ: أَنَّهُ يُسَنُّ أَنْ يجهرَ الإِنْسَان بالذِّكْر عقِب الْفَرِيضَة.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: هَذَا يُشَوِّش عَلَى الذَّاكرين.

قلنا: إِنَّ النَّاسَ إِذَا كانوا كلُّهم رفعوا أصواتَهم، فَإِنَّهُ لا تشويش، التشويشُ إِذَا تميَّز أحدُ الأصواتِ بشَيْء، فَإِنَّهُ يأخذُ بألباب النَّاسِ ويُشَوِّش علَيْهم، أمَّا إِذَا كانوا كلُّهم يجهرون؛ فَإِنَّهُ لا تشويش، لِأَنَّ الأصواتَ تختلطُ فلا تشويش.

فإذَا قال قَائِل: إِذَا مَنعتم أَنْ يَكُونَ تشويشًا عَلَى الآخَرين، فَإِنَّهُ تشويشٌ عَلَى الَّذِين يُكمِلون صَلَاتَهم.

نقول: هنا جوابان:

الجَوَابِ الأَوَّل: أَنَّ النَّنْبَ ذَنْبُ المتخلِّف الَّذِي تأخَّرَ عَنِ الجَمَاعَة، لكن هَذَا الجَوَابِ لا يستقيم؛ لِأَنَّ هَذَا الرَّجُلَ قد يَكُون مَعذورًا في التخلف، فلا يَكُون مُفَرِّطًا، ولأَنَّه مِنْ فَضْلِ اللهِ وسَعَةِ رحمتِه أَنَّهُ مَنْ أَدْرَكَ رَكْعَةً مِنَ الصَّلَاةِ فَقَدْ أَدْرَكَ مُفَرِّطًا، وللإِنْسَانِ أَنْ يتأخَّرَ حَتَّى يسمعَ الإِقَامَة، لِقَوْلِ النَّبِي ﷺ: «إِذَا سَمِعْتُمُ الصَّلَاةَ، وللإِنْسَانِ أَنْ يتأخَّرَ حَتَّى يسمعَ الإِقَامَة، لِقَوْلِ النَّبِي ﷺ: «إِذَا سَمِعْتُمُ

الإِقَامَةَ، فَامْشُوا إِلَى الصَّلَاةِ»(١)، ولم يَقُلْ: إِذَا أُذِّن. فها دام قد رُخِّص لَهُ أَنْ يَبْقَى في بيتِه حَتَّى يسمعَ الإِقَامَةَ ثم جَاءَ فلم يُفرِّط.

والجَوَابِ الثَّانِي: إِذَا كَانَ يلزمُ أَنْ يُشَوِّشَ عَلَى القاضي لـما فاتَه، كأَنْ يَكُونَ إِلَى جنبِك وأنتَ تعلم يقينًا أنَّك إِذَا جهرتَ شَوَّشْتَ علَيْه؛ فهنا نَقُول: حَصَلَتْ أَذِيَّةٌ بفعلِ مسنون، وتركُ المسنونِ لدفع الأذيةِ أَوْلى.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: جَوَازُ الْعَمَلِ بالقَرَائِن، لقولِه: «كُنْتُ أَعْلَمُ إِذَا انْصَرَفُوا بِلَلِكَ إِذَا سَمِعْتُهُ»، لأنَّه لم يسمع التَّسْلِيم، لكنَّه سمع الذِّكْر الَّذِي يَكُونُ بَعْدَ التَّسْلِيم، وَمَا كَانَ بَعْدَ الشَّيء لأنَّه قبلَه.

الفَائِدةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ رَفَعَ الصَّوْتِ بِالذِّكْرِ أَعْلَى مِن رَفَعِ الصَّوْتِ بِالتَّسْلِيم، لَقُولِه: «مَا كُنَّا نَعْرِفُ انْقِضَاءَ صَلَاةِ رَسُولِ اللهِ عَلَى مَن عَلَى يَمينِه ومَن عَلَى يسَارِه، الوَاقِع؛ لِأَنَّ النَّبِي عَلَيْهِ الصَّدُةُ وَالسَّلَمُ إِذَا سلَّم يُسلِّم عَلَى مَن عَلَى يَمينِه ومَن عَلَى يسَارِه، ولا يَجِب مِن ذَلِكَ أَنْ يرفع مِن صوتِه، لكنْ إِذَا سبَّح وكبَّر فَإِنَّهُ يَكُون مستقبلًا النَّاس، والصَّوْتُ يُسمع ممن استقبل النَّاسَ أكثرَ مما إِذَا كَانَ النَّاسُ خلفَ ظهرِه، أو يُقال: إِنَّ التَّكبيرَ يَكُون مِن جميع النَّاسِ مِن أَوَّل الصَّفُوفِ إِلَى آخرِها، لكنَّ التَّسْلِيمَ يَكُون مِن الإِمَام، فلا يلزمُ أَنْ يسمعَه كلُّ مَن في المَسْجِد، فيكُون قولُه: «إلَّا بِالتَّكبِيرِ» أي بتكبير النَّاسِ الَّذِين في آخِر الصُّفُوف، وعلى هَذَا فلا يَلْزَمُ أَنْ يَكُونَ رَفِعِه بالتَّسْلِيم. يَكُونَ موتِ النَّبي عَيَّةِ بالتَّكبير أقوى مِن رفعِه بالتَّسْلِيم.



<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب قول الرجل: فاتتنا الصَّلاة، رقم (٦٣٥)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب استحباب إتيان الصَّلاة بوقار وسكينة، رقم (٦٠٣).

١٣٤ – عَنْ وَرَّادٍ كَاتِبِ المُغِيرَةِ بْنِ شُعْبَةَ، قَالَ: أَمْلَى عَلَيَّ المُغِيرَةُ بْنُ شُعْبَةَ فِي كِتَابٍ إِلَى مُعَاوِيَةَ: أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيُّ كَانَ يَقُولُ فِي دُبُرِ كُلِّ صَلَاةٍ مَكْتُوبَةٍ: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ اللَّكُ، وَلَهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ، اللَّهُمَّ لَا مَانِعَ لِحَا أَعْطَيْتَ، وَلَا مُعْطِيَ لِهَا مَنَعْتَ، وَلَا يَنْفَعُ ذَا الْجَدِّ مِنْكَ الْجَدُّ» ثُمَّ وَفَدْتُ بَعْدَ لِهَا أَعْطَيْتَ، وَلَا مُعْطِي لِهَا مَنَعْتَ، وَلَا يَنْفَعُ ذَا الْجَدِّ مِنْكَ الْجَدُّ» ثُمَّ وَفَدْتُ بَعْدَ ذَا لِهَ إِلَى مُعَاوِيَةَ، فَسَمِعْتُهُ يَأْمُرُ النَّاسَ بِذَلِكَ (١).

## الشكرح

المغيرةُ مصروف؛ لدخُولِ (ال) علَيْه، وشُعبةُ غيرُ مصروف؛ لِأَنَّ فِيهِ العَلَمِيَّةَ والتأنيثَ اللَّفْظِيَّ.

قولُه: ﴿فِي كِتَابِ إِلَى مُعَاوِيَةَ»، هَذَا الْكِتَابِ لَم يُدْرَ مَا مَضْمُونُه، فيَحتمل أَنَّهُ كتابٌ يتضمن أشياءَ كَثِيرَةً وجَّهَها المغيرةُ إِلَى معاويةَ للنصيحة، ويَحتمل أَنَّهُ كتب له هَذَا الذِّكْرَ فقط، ولعلَّه صَلَّى في مسَاجد الشَّامِ، ولم يسمعهم يَقولُون ذَلِك.

قَوْله: «كَانَ يَقُولُ فِي دُبُرِ كُلِّ صَلَاةٍ مَكْتُوبَةٍ»، الدُّبرُ يُطلق عَلَى معنيين: أحدُهما: آخِرُ الصَّلَاة.

والثّاني: ما بَعد الصَّلَاة، ويُعَيِّنُ هَذَا الحالُ والمقال، فالذِّكْر في دُبُر الصَّلَاةِ بعد التَّسْلِيم، ولا شك، لقولِه تَعالَى: ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُ مُ ٱلصَّلَوْةَ فَأَذْ كُرُواْ ٱللّه ﴾ [النِّسَاء:١٠٣]، وعَنْ مُعَاذِ بْنِ جَبَلِ رَضَيَلِيَّهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ أَخَذَ بِيدِهِ يَوْمًا، فَقَالَ: (يَا مُعَاذُ إِنِّي والله لَأُحِبُّكَ » فَقَالَ مُعَاذُ: بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي يَا رَسُولَ الله، وَأَنَا والله أُحِبُّك، فَقَالَ: (الله مُعَاذُ: بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي يَا رَسُولَ الله، وَأَنَا والله أُحِبُّك، فَقَالَ: (الله مُعَاذُ، لَا تَدَعْ فِي دُبُرِ كُلِّ صَلَاةٍ أَنْ تَقُولَ: اللَّهُمَّ أَعِنِي

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب الذكر بعد الصَّلاة، رقم (٨٤٤)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب استحباب الذكر بعد الصَّلاة وبيان صفته، رقم (٥٩٣).

عَلَى ذِكْرِكَ، وَشُكْرِكَ، وَحُسْنِ عِبَادَتِكَ»<sup>(۱)</sup>، هنا الدبرُ لَيْسَ فِيهِ مَا يَدُلُّ عَلَى الْمَرَادِ بعد التَّسْلِيم، فنحمله عَلَى ما قبل التَّسْلِيم؛ لِأَنَّ مَا قَبْلَ التَّسْلِيم محلُّ دُعَاء، وما بعد التَّسْلِيم محلُّ ذِكر.

قَوْله: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ»، إلَه بمَعْنَى مألُوه، نظيرُه في البناء غِراس بمَعْنَى مغروس، وبناء بمَعْنَى مَبنى.

إذن: (فِعَال) في اللُّغَة الْعَرَبِيَّةِ تأتي بمَعْنَى (مفعول)، وعلَيْه فـ(إله) بمَعْنَى (مألوه)، والمألوهُ هو المعبود الَّذِي تألمُه القُلُوبُ حبَّا وتَعْظِيمًا.

و(لا) هنا نَافِيَةٌ للجنس، تحتاج إِلَى اسمٍ وخَبر، اسمها (إله)، وخبرُها مَحْذُوف؛ وقيل: إِنَّ خبرَها اسم الجلالة، لكنَّ الصَّحِيحَ أَنَّهُ مَحْذُوف؛ لِأَنَّ (لا) النَّافية للجنس لا تعمل إلا في النكرات، كَمَا قَالَ ابْنُ مالكٍ رَحْمَهُٱللَّهُ(٢):

عَمَلُ (إِنَّ) اجْعَلْ لِـ(لَا) فِي نَكِرَهُ مُفْـرَدَة جَاءَتْـكَ أَوْ مُكَـرَّرَهُ

وعلى هَذَا نَقُول: الخبرُ مَحْذُوف، تقديرُه حَقَّ، وَهَذَا أحسنُ مِن تقديرِنا: بِحَق، فَاكثر النَّاس يَقولُون: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، أي لا معبود بحقٍّ إلا الله. وَهَذَا يَقْتَضِي أَنْ يَكُونَ خبرُها اسم الجلالة.

فنقول: التقديرُ لا إلهَ حَقَّ. وَهَذَا هو المطابِق لَمَ دَلَّ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ، قَالَ اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَى: ﴿ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ ٱللهَ هُوَ ٱلْحَقُ ٱلْمُبِينُ ﴾ تَبَارَكَوَتَعَالَى: ﴿ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ ٱللهَ هُوَ ٱلْحَقُ ٱلْمُبِينُ ﴾ [الحج: ٦]، وقال: ﴿ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ ٱللهَ هُوَ ٱلْحَقُ ٱلْمُبِينُ ﴾ [النور: ٢٥].

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٥/ ٢٤٤)، وأبو داود: كتاب الصَّلاة، باب في الاستغفار، رقم (١٥٢٢)، والنسائي: كتاب السَّهْو، نوع آخر من الدُّعاء، رقم (١٣٠٣).

<sup>(</sup>٢) ألفية ابن مالك (ص:٢٢).

# وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: وهل هُناكَ معبوداتٌ وَهِيَ بَاطِلة؟

الجَوَاب: نعم، وسمَّاها اللهُ تَعالَى آلهة، قَالَ اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَى: ﴿وَلَا تَجَعَلَ مَعَ اللّهِ إِلَهَا اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَى: ﴿وَلَا تَجَعَلَ مَعَ اللّهِ إِلَهَا ءَاخَرَ ﴾ [الإسراء:٣٩]، وقال تَعالَى: ﴿ فَمَا أَغْنَتْ عَنْهُمْ ءَالِهَ تُهُمُ ٱلَّتِي يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ مِن شَيْءٍ ﴾ [هود:١٠١]، لِأَنَّ هؤُلاءِ المُشْرِكين يتألَّـهُون لـهَذِهِ الأصنام، كما يتألـهون للهِ عَنَّهَ عَلَى.

واعْلَم أَنَّك إِذَا قلت: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، فليستْ لفظةً تُقال باللسَان، بل لها مقتضياتٌ ولوازمُ، إِنْ جئتَ بها فقد شهِدْتَ أَلَّا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وإِنْ أَخْلَلْتَ بها لم تكنْ أَتيتَ بِلَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، ولكنْ عن تكذيب، ونحن أتيتَ بِلَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، ولكنْ عن تكذيب، ونحن نشهد أنَّهم كاذبون في قولهِم لرَسُول اللهِ عَلَيْهُ نشهد أنَّهم كاذبون في قولهِم لرَسُول اللهِ عَلَيْهُ إِنَّك لرَسُولُ الله؛ لأنَّهم لَوْ ذكروا اللهَ مِن قُلُوبِهم ما أَبْطَنُوا الكُفرَ أبدًا.

و «إلا» أداةُ حصر، واسمُ الجلالةِ بدلٌ مِن الخبرِ المَحْذُوف.

وقَوْله: «وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ»، وحدَه تـوكيدٌ للإِثْبات، ولا شريك له تـوكيدٌ للنفي.

وقَوْله: «لَهُ الْمُلْكُ، وَلَهُ الْحَمْدُ»، الملكُ أي ملكُ السَّموَات والأَرْض، وتقديمُ الخبر يَدُلُّ عَلَى الاختصاص، أي إِنَّهُ خاصٌّ بالله تَبَارَكَوَتَعَالَى، وله الحمد عَلَى مُلكِه فهو عَرَبَحَ مَالكُ لكنَّه محمودٌ عَلَى مُلكِه، وذَلِك أنّه سُبْحَانهُ وَتَعَالَى لاَ يَفْعَلُ إِلَّا ما يُحمد عليه، وأصْحَابُ المُلكِ يُحمدون مِن وجه، ويُذمُّون مِن وجه، فقد يُحمد الإِنسَانُ، لكنَّه لا يُحمد عَلَى كُلِّ حَالٍ، فلا بُدَّ مِن تقصير، وبَعْضُ النَّاسِ يَملك ويُذمُّ عَلَى كُلِّ حَالٍ، يُضيع ما يملك، ويعذبُه ويعتدي عَلَيْهِ ويظلمُه، أمَّا اللهُ عَرَبُطَلَ فَإِنَّ مُلكَه مقرونٌ بالحمد، ولِهذا قال: لَهُ المُلْكُ وَلهُ الحمد.

قَوْله: «وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ»، فلا يَستعصي عَلَيْهِ شَيْءٌ في ملكِه أبدًا، حَتَّى الموجودات يَقدر أَنْ يعدمَها.

فَإِذَا قَالَ قَائِل: الجِنَّةُ أَبَدِيَّة والنَّارُ أَبَدِيَّة، فَهَلْ يَقدر الله أَنْ يُعْدِمَها ؟

فالجَوَاب: نعم يَقدر، لكنْ لخبرِه الصَّادق نَعلم أَنَّ إعدامَها مستحيل، لا لذاتِه ولكنْ لإخبارِ الله عَرَقِبَلً.

أَحْيانًا نسمع مِن عبارات بَعْضِ النَّاس «أَنَّهُ عَلَى ما يشاء قدير» وَهَذَا خَطأ، لِأَنَّ هَذَا تقديمٌ للمَعمول، ومعناها أَنَّ قدرتَه خاصَّةٌ بِهَا يشاء، وأمَّا مَا لا يَشاء فَلَيْسَ قادرًا علَيْه، وَهَذَا معنَّى بَاطِل، فها اقتضت حكمتُه إيجادُه أوجدَه، وما اقتضت حكمته عدمَه لم يُوجدُه.

إذن: إِذَا سمعنا مَن يقول: «إِنَّهُ عَلَى ما يشاء قدير»؛ نُنكر عَلَيْهِ ونقول: صِف اللهَ بِمَا وَصَف به نفسَه، فقُل: إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ، فَإِذَا احتجَّ علَيْنا وقال: فِي الْقُرْآنِ مَا يَدُلُّ عَلَى ما قلت، فقرأ قول الله تَعالَى: ﴿وَهُو عَلَى جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَاءُ قَدِيرٌ ﴾ [الشورى:٢٩]، يَدُلُّ عَلَى ما قلت، فقرأ قول الله تَعالَى: ﴿وَهُو عَلَى جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَاءُ قَدِيرٌ ﴾ [الشورى:٢٩]، فاحتجاجه بهذه الآية غير صَحِيح؛ لِأَنَّ المعلق بالجمع المشيئة لا القدرة، ولِهذا قال: ﴿عَلَى جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَاءُ ﴾ أي: إِذَا يشاء الجمع قدير لا يمتنع عليْه، قال تَعالَى: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُۥ إِذَا يَشَاءُ أَرُادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُۥ كُن فَيكُونُ ﴾ [يس:٨٦].

قَوْله: «اللَّهُمَّ لَا مَانِعَ لِمَ أَعْطَيْتَ»، اعترافٌ أَنَّ الله هو الَّذِي بيده الأَمْر، والمَعْنَى لَا مَانِعَ لِمَا قضيتَ إعطاءه، أي إِذَا قَدَّرْتَ أَنْ تُعطيَ أحدًا شيئًا، فلا أحدَ يَسْتَطِيع أَنْ يمنعَك، أي إِنَّ اللهَ تَعالَى هو الحاكمُ وَلَيْسَ المحكومَ علَيْه، وَهَذَا تفويضُ كَامِلٌ في الْأُمُورِ إِلَى اللهِ وَحده، وأنتَ إِذَا آمنتَ بها آمنت بِأَنَّ الحٰلقَ لا ينفعوك فيما أَرَادَ اللهُ أَنْ يضرَّك بِه، وَلَا يُمْكِنُ أَنْ يضروك فيما أَرَادَ الله أَنْ ينفعَك بِه.

قَوْله: ﴿وَلَا يَنْفَعُ ذَا الْجَدِّ مِنْكَ الْجَدُّ»، أي ولا ينفع صاحبَ الجَدِّ مِنك الجَدُّ، أي جَدُّه، والجَدُّ مِنك الجَدُّ، وكَلِمَةُ أي جَدُّه، والجَدُّ هنا بمَعْنَى الحَظِّ والغنى والقوَّة لا ينفعُه ذَلِكَ مِنَ اللهِ عَرَّفَجَلَ، وكَلِمَةُ (مِنك) توحي بِأَنَّ (يَنْفَعُ) مضمنُ مَعْنَى (يمنع)، لا ينفعه منه أي لا يمنعه جَدُّه وحظُّه وغِناه مِن الله عَرَّفَجَلَ.

قَوْله: «ثُمَّ وَفَدْتُ بَعْدَ ذَلِكَ إِلَى مُعَاوِيَةَ، فَسَمِعْتُهُ: يَأْمُرُ النَّاسَ بِذَلِكَ»، الَّذِي وفَد وسمع هو وراد، وفَد بَعْدَ ذَلِكَ عَلَى معاوية رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ، فسمعه يأمر النَّاسَ بذَلِك، أي بِأَنْ يقولوا هَذَا الذِّكْر.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: إِذَا أَرَادَ الإِنْسَانَ أَنْ يجهر بالذِّكْر في قوم لم يعتادوا علَيْه، فَرُبَّمَا حدث خلافٌ بين النَّاس بِسَبَب هذا، فَهَلِ الْأَفْضَل الامتناع أو المتابعة؟

فالجَوَاب: إِذَا فعل الإِنْسَانُ السُّنةَ مَرَّةً بَعْدَ أُخْرَى وهو ممن يراه النَّاسُ عالمًا اقتنعوا بِهَذَا، ولذَلِك يُصَلِّي الإِنْسَانُ مثلًا في مسَاجد لم يعتادوا رفعَ الصَّوْت، فَإِذَا رفع الصَّوْت فَإِذَا رفع الصَّوْت اتَجهت الأبصارُ إِلَيْه، وَرُبَّمَا ينظرون إِلَيْه نظرَ غضب، فَإِذَا جَاءَ الوَقْتُ الثَّانِي كَانَ الأمرُ أخف، وَإِذَا كانوا يثقون بعلمهِ فعلوا مثلَه.

لكنْ لَوْ فَرضنا أَنَّهُ غريبٌ في قومِه، وخاف مِن الفِتْنَة؛ فهنا درءُ المَاسِدِ أُولى مِن جَلْبِ المصالح.

### مِنْ فَوَائِدِ الحَدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى: مَكَاتَبَةُ الْخُلَفَاء، وجه ذَلِكَ أَنَ الْمُغِيرَةَ بْنَ شُعْبَةَ كَتَب إِلَى معاوية، وَهَذَا وَاجِبٌ عَلَى كُلِّ مَن يمكن أَنْ ينتفعَ ولي الأَمْرِ مِن كتابه؛ لِأَنَّ هَذَا هدي السلف، وولي الأَمْرِ لا شك أَنَّهُ كغيرِه يخفى عَلَيْهِ كثيرٌ مِن الأُمُور.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّهُ يَنْبَغِي توجيهُ وُلاةِ الأُمُورِ إِلَى ما جَاءَت به السُّنَّة وَإِنْ لَمْ يَكُنْ

وَاجِبًا؛ لِأَنَّ هَذَا الذِّكْرَ الَّذِي ذَكره المغيرةُ لَيْسَ بِوَاجِب، ومع هَذَا كَتب به إِلَى معاوية.

الفَائِدَةُ الثَّالِئَةُ: الْعَمَلُ بالإملاء، وَقَدْ جَاءَ ذَلِكَ فِي القُرْآن، وعمِل به القُرْآن، وعمِل به القُرْآن، وعمِل به القُرْآن وعمِل به القُرْآن فَقَدْ قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَا يَأْبَ كَاتِبُ أَن يَكُنُبَ وَعَمِل به المُسْلِمون، أَمَّا فِي القُرْآن فَقَدْ قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَا يَأْبَ كَاتِبُ أَن يَكُنُبَ كَاتِبُ أَلَا فَي فَلَيْا وَلَا عَلَيْهِ الْعَقَ ﴾ [البقرة:٢٨٢]، أي فليبادر بالْكِتَابة ولا يتأخر إِذَا طُلِبَ مِنْهُ ذَلِكَ، ويُملل بمَعْنَى يُملي، أمللتُ عَلَى فلانٍ وأمليتُ عَلَى فلانٍ .

فَدَلَّ ذَلِكَ عَلَى أَنَّ الإملاءَ مُعتبرٌ، وعمِل به المُسْلِمون، ولا سِيَّا رواةُ الحَدِيث، فَمَا أَكْثَرَ الأَحاديثَ النِّي رُوِيَت بالإملاء، وَلَكِنْ لَا بُدَّ أَنْ يَكُونَ المُملى عَلَيْهِ ثقة، فَإِنْ لَمْ يَكُنْ ثقةً نظرنا، إِنْ كَانَ المُملي يتعقب ما أملاهُ ويراجعُه حصل المَقْصُود، وَإِنْ كَانَ لا يتعقبُه، فَإِنَّهُ لا يَجُوز الاعتهاد عَلَى مَنْ لَيْسَ بثقة؛ لأنَّه رُبَّها يزيد أو يَنقص أو يُغيِّر.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: مَشْرُوعِيَّة هَذَا الذِّكْر بعد الصَّلْوَات المَكتوبة (لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ»، وسبق شرحُه.

ولكن لا يقَوْله مِن حين أَنْ يُسَلِّم؛ لِأَنَّ أَوَّل ذِكر يقال بعد التَّسْلِيم هو الاستغفار ثلاثًا، و «اللَّهُمَّ أنتَ السَّلامُ ومِنكَ السَّلامُ تبارَكْتَ يَا ذَا الجَلالِ وَالإِكْرَامِ»(١)، كَمَا جَاءَ فِي الأحاديث، بعد هَذَا لَيْسَ هُناكَ شَيْء مرتَّب.

الْفَائِدَةُ الْخَامِسَةُ: انْفِرَاد الله تَبَارَكَوَتَعَالَى بالألوهية؛ لِقَوْلِه: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَه».

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب استحباب الذكر بعد الصَّلاة وبيان صفته، رقم (٩٩١).

الْفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: انْفِرَاد الله تَبَارَكَوَتَعَالَ بِالْمُلْكِ الْمَطْلَق، والحمد المُطْلَق؛ ويُؤْخَذ مِن: «لَهُ المُلْكُ وَلَهُ الحَمْدُ».

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: أَنَّ الربَّ عَرَّجَلَّ محمود عَلَى كُلِّ حَالٍ؛ لِأَنَّ الْمُلْكَ مُلْكه، يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ، ولكِنَنا نعلم بمُقْتضَى اسمه (الرَّحيم)، ومُقتضَى اسمه (الحكيم) أَنَّهُ لَا يَفْعَلُ شيئًا إلَّا لِحِكْمة، حتَّى ما يكرهه العِبَاد، فَإِنَّهُ يفعله رحمةً بهم؛ لِأَنَّ مِن أسهائه (الرَّحِيم)، فَإِذَا ظهر الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ والبحر؛ أجدَبَتِ الأَرْض، وقُحِط المطر، وفسَدَت البحار؛ فهَذِهِ نِقْمةٌ لا شَكَّ، لكنها رحمة؛ لها يترتب عليها مِن الآثار الحميدة، ولِهذا قرَنَ المُلك بالحمد ليتَبيَّن أَنَّ مُلْكَه مبنيٌّ على الحمد، وتدبيره يُحْمَد عَلَيْهِ، حتَّى فيها يسوء المرء؛ ولِهذا كَانَ النَّبيُّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم - إِذَا أَصَابه ما يَسُوؤه يقول: «الحَمْدُ لله عَلَى كُلِّ حَالٍ» (۱)، ولا يقول كها قوْل الجهّال: «على أَلَا المَمْدُ للهِ اللهُ عَلَى مَكْرُوهِ سِواه»؛ فإنَّها عبارة مُنكَرة، لِأَنَّ قولك: «على مَكْرُوه سِواه» عتاب لله عَرَقَجَلً؛ فقل كها قال نبيًك.

الفَائِدَةُ النَّامِنَةُ: بيان قُدرة الله الشَّاملة؛ لِقَوْلِه: ﴿ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴾، وإذَا آمنتَ بذَلِك؛ تعلَّق قلبُك بالله عَرَّفَجَلَّ، فلَا تيْأَس مِن تغْيِير الأُمُور؛ لِأَنَّ اللهَ تَعالَى قادر.

مِثَال: أَصَابِ الرَّجُلَ مرضٌ شديدٌ جدًّا، فاستبعد أَنَّ الله يَشفيه منه، واستحسر عَنِ الدُّعَاء، وآخَر قال: أنا أعلم أَنَّ الله عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ، وسأل الله الشه الشَّفاء، فأيها المُصِيب؟

لا شك أَنَّهُ الثَّانِي الَّذي يدعو الله؛ وحِينَئذٍ تدعو الله عَنَّفَظَ، حتَّى فيها يُستبعد حصولُه؛ لأنَّ الله عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه: كتاب الأدب، باب فضل الحامدين، رقم (٣٨٠٣).

وهَذِهِ مَسْأَلَة تفوت كثيرًا مِن النَّاس، وهي: إِذَا أَصَابه مرض شديد، أو لَا يُرجَى بُرؤه؛ اسْتَحْسَر عَنِ الدُّعَاء، وقال كَلَامًا فِيهِ تسخُّط؛ فَهَذَا غلط، فَقَدْ قُلْمُ تُعالَى اللهُ تَعالَى لزكريَّا: ﴿وَقَدُ خَلَقْتُكَ مِن قَبْلُ وَلَمْ تَكُ شَيْئًا ﴾، فالَّذِي خَلق مِن قَبْلُ وَلَمْ تَكُ شَيْئًا ﴾، فالَّذِي خَلق مِن قَبل، وركَّب العظامَ واللحم والأعصاب وغَيْرَها قَادِرٌ عَلَى أَنْ يشفيَ هَذِهِ الأعضاء الَّتِي مَرِضَتْ.

الْفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: أَنَّ مَا قَدَّرَ اللهُ تَعَالَى إعطاء، لا يَمْلِكُ أَحدٌ مَنْعه، ومَا قَدَّر مَنْعه لا يَمْلِكُ أَحدٌ مَنْعه، ومَا قَدَّر مَنْعَه لا يَمْلك أَحدٌ إعطاءه؛ لِقَوْلِه: «اللَّهُمَّ لَا مَانِعَ لِمَا أَعْطَيْتَ، وَلَا مُعْطِيَ لِمَا مَنْعَتَ»، إذَا آمَنْتَ بِهَذَا؛ فَإِنَّك تَعْتَمد في حصول المَطْلُوب، ودفع المَكْرُوه عَلَى الله عَنَّهَ عَلَى الله عَنَّهَ عَلَى الله عَنَّهَ عَلَى الله عَنْهَ عَلَى الله عَنْهُ عَلَى الله عَنْهَ عَلَى الله عَنْهَ عَلَى الله عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَلَى الله عَنْهَ عَلَى الله عَنْهَ عَلَى الله عَنْهَ عَنْهَ عَنْهَ عَلَى اللهُ عَنْهُ عَنْهَ عَنْهُ عَنْهَ عَنْهَ عَلَى اللهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ عَلَى عَنْهُ عَلَى عَنْهُ عَنْهُ

فلو آمنًا حَقًا؛ لحصَّلنا خيرًا كثيرًا، ولمَا رجَعْنا إلَى أَحَدٍ مِنَ النَّاسِ إلَّا فيها أُمِرْنا بالرُّجوع إِلَيْه؛ لأنَّه لا واسطة بيننا وبين الله في الدُّعَاء، فنسأل اللهَ ولا نسأل غيره، لَا مَانِعَ لِـمَا أعطى، ولا ومُعطى لـما منَع.

الْفَائِدَةُ الْعَاشِرَةُ: أَنَّ أَصْحَابِ الحظ والغِنَى والنَّصيب لا ينفعهم ذَلِكَ إِذَا أَرَادَ اللهُ بِهِم سُوءًا؛ لِقَوْلِهِ: ﴿وَلَا يَنْفَعُ ذَا الجَدِّ مِنْكَ الجَدُّ»، وقال اللهُ في كتابه: ﴿وَإِذَا أَرَادَ اللهُ بِهَوْمِ سُوءًا فَلَا مَرَدَّ لَهُۥ﴾.

الْفَائِدَةُ الحَادِيَةَ عَشْرَةَ: أَنَّهُ يَنْبَغِي للإِنْسَانِ المتابِعةُ فيها صدر منه، وَأَنَّ ذَلِكَ مِن هَدْي السَّلف، ويُؤخَذ مِن «ثُمَّ وَفَدْتُ بَعْدَ ذَلِكَ عَلَى مُعَاوِيَةَ فَسَمِعْتُهُ يَأْمُرُ النَّاسَ بِذَلِكَ».

فكثير من النَّاس يشير بالشَّيء، أو يسعى بالشَّيء ولا يُتابع؛ وَهَذَا نقصٌ في السلطة، المتابعةُ لا بُدَّ منها فِي كُلِّ شَيْءٍ يَصْدُر منك، حَتَّى في أهلك إِذَا أمرتَهُم بأمرٍ سَابق هل نَقَدُوا أَمْ لا؛ حَتَّى تَكُون لك قِيمتُك.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيَةَ عَشْرَةَ: تواضُع معاوية رَضَالِيَّهُ عَنْهُ.

وجه ذَلِك: أَنَّهُ قَبِلَ ما كتبَ به المغيرة، بل زاد عَلَى ذَلِكَ أَنَّهُ صار يأمر النَّاس بذَلِك، وَهَذَا مِن مَناقبه و مَحاسنه.

مَسْأَلَة: ولكن معاوية وغير معاوية لَيْسَ معصومًا مِن الإِثْم، فقَدْ يَأْثُم، وَقَدْ يَضَم، وَقَدْ يَخْطئ، وما جرَى منه مَعَ عَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ وغيره فَإِنَّهُ صادرٌ عَنِ اجتهاد لا شَكَّ عندنا فيه، والمجتهد قد يصيب، وَقَدْ يخطئ؛ فَلَا يَجُوزُ لَنَا أَنْ نُحَمِّل أمثال هؤلاءِ العُظاء الحَطأ بقَطْع النظر عمَّا وراء ذَلِكَ.

إننا نَعلم أَنَّ عِلِيَّ بن أبى طالب أقربُ إِلَى الحق مِن معاوية، ولا شكَّ عندنا في هذا؛ لِأَنَّ عَيَّارُ بْنُ يَاسِرٍ كَانَ مَعَ عَلِيِّ بْنِ أبى طالب وقتله أَصْحَاب معاوية، وَقَدْ في هذا؛ لِأَنَّ عَيَّارُ بْنُ يَاسِرٍ كَانَ مَعَ عَلِيِّ بْنِ أبى طالب وقتله أَصْحَاب معاوية، وَقَدْ قَالَ النَّبِيُّ عَيَّارٍ، تَقْتُلُهُ الفِئَةُ البَاغِيَةُ النَّانِيُ عَيَّارٍ، لكن مَعَ هَذَا لَا نَنْظُرَ إِلَى هَذَا الخَطَأ الَّذِي وقَعَ، ونتعامَى عَنِ المحاسن؛ هَذَا لَيْسَ مِنَ العدل.

#### 

• وَفِي لَفْظِ: «كَانَ يَنْهَى عَنْ قِيلَ وَقَالَ، وَإِضَاعَةِ الْمَالِ، وَكَثْرَةِ السُّؤَالِ، وَكَانَ يَنْهَى عَنْ عُقُوقِ الأُمَّهَاتِ، وَوَأْدِ الْبَنَاتِ، وَمَنَعَ وَهَاتِ» (٢).

### الشكرح

والنَّهي هنا مِن الرَّسُول صَلَّالَلَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ٓ الدِّوسَلَّمَ.

«يَنْهَى عَنْ قِيلَ وَقَالَ»، يعني عن كَوْن الإِنْسَان لَيْسَ له هَمٌّ إلَّا تَتبُّع النَّاس،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب التعاون في بناء المُسْجِد، رقم (٤٤٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الاستقراض، باب ما ينهى عن إضاعة المال، رقم (٢٢٧٧)، ومسلم: كتاب الأقضية، باب النَّهْي عن كثرة المسائل من غير حاجة، رقم (٥٩٣).

ويقول قال فلان كذا وكذا، وإذَا استحيى أَنْ ينسبه إِلَى فلَان؛ فَإِنَّهُ يقول: قيل كذا وكذا.

فلَيسَ هُمُّه إلَّا محورًا يدور فيها يقول النَّاس، والَّذِي يفعل هَذَا مِن أكثر النَّاس كَذَبًا، كَمَا جَاءَ فِي الحَدِيثِ «كَفَى بِالمُرْءِ كَذِبًا أَنْ يُحَدِّثَ بِكُلِّ مَا سَمِعَ»(١)، ولذَلِك تجد هؤلَاء النقَّالة من أكثر النَّاس خطرًا.

إذن، يُنهى عَنْ قِيلَ وَقَالَ؛ لأن هَذَا يُحمل عَلَى الكذب والعَجَلة، وبه انتِفَاء كَمال الإِيمَان؛ لِأَنَّ النَّبيَّ –صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم– قال: «مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهُ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيَقُلْ خَيْرًا أَوْ لِيَصْمُتْ» (٢).

«**وَإِضَاعَة الْمَال**»، أي: صَرْفه في غير فَائِدَة دِينيَّة، أو دنيوية، وبذَلِك مثَّلَ العُلَمَاء لِهِذا بالرَّجُل يشتري النقد ويُولَع به لأَجْلِ ما يشاهده، كَيْفَ تَسْتَعِر النَّار؟!

مِثَال ثانٍ: إِنْسَان يشتري مُفَرْقعَات ثُم يُفَرقِع بها، ويُناظِر كَيْفَ يَكُون صوتُها؛ هَذَا أَيضًا إضاعةُ مالٍ.

والضَّابط في إضاعة المال: صرْفُه في غير فَائِدَة دِينية أو دنيوية.

فَإِنْ قَالَ قَائِل: مَا تَقُولُونَ فِي الألعاب الآن المنتشرة في البلاد، هل صَرْف المال فِيهَا مِن باب إضاعة المَالِ أَوْ لَا؟

قُلْنا: فِيهِ تَفْصِيل، والتَّفصِيل يَعُود عَلَى أَنْ يَكُونَ الإِنْسَان عنده مَلَلٌ وتَعَبُّ، وَقَدْ عَوَّد نفسه أَنْ لا يَزُول مَلَله وتعَبه إلَّا بمثل هذا؛ فنقول لا بَأْس، وَكَذَلِكَ مَن

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: المقدمة، باب النَّهْي عَنِ الحَدِيث بكل ما سمع، رقم (٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الأدب، باب من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤذ جاره، رقم (٢) أخرجه البخاري: كتاب الإيهان، باب الحث على إكرام الجار والضيف، رقم (٤٧).

عنده صبيان، لِأَنَّ الصِّبيان يُرخَّص لهم في اللعب ما لَا يُرَخَّص للكبار، وَهَذِهِ قَاعِدَة معروفة عند العُلَمَاء.

قد يَحْرُم عَلَى الإنسَان أَنْ يلعب بأَرَجُوز<sup>(۱)</sup>، فقَدْ نَقُول للكبير هَذَا حرام عَلَيْك؛ لِأَنَّ وَقْته أَثْمَنُ مِن أَنْ يُضيعه في هذا، لكنَّ الصَّبِيَّ له ذَلِك؛ فيُرخَّص للصِّغار ما لا يرخَّص للكِبَار عنك.

مِثَال: الورَقة، هي للرِّجَال حرَام؛ لأنَّهَا تُلْهِيهم، وتُضيع أَوْقاتهم، وأَوْقات الرِّجال ثَمِينة لكن الصِّبْيَان لهم ذَلِكَ، لأنَّهُم يُرخص لَهُمْ كَمَا قَالَ هَذَا شيخ الإِسْلام (٢).

أمَّا مَن يشتري مصحفًا ليَقْرأه؛ فهَذِهِ فَائِدَة دِينية.

مَسْأَلَة: لا يَجُوز التشاؤم حتَّى لَوْ قُصِد به الخبر، فلْيُتفاءل خيرٌ، ويُرجَى مِن الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى الحظ النَّاجِح، لكن مُجَرَّد الخبر بلا حَظِّ لا يَضُرُّ، كما قال نوح عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ ﴿ هَا ذَا يَوْمُ النَّا وَصَدُهُ ذَمَّ الْيَوْم، إنَّما قصده أَنْ يُخْبر بأَنَّه شديد عليه.

«وَكَثْرَة السُّؤَال»، السؤال نوعان: سؤال مال، وسؤال عِلم.

أمَّا سؤال المال؛ فَإِنَّهُ حرام، كَثُر أَمْ قلَّ، إلَّا إِذَا سأل الإِنْسَان ما هو له، أو اضطُرَّ إلى ذَلِك.

مِثَال: إِذَا سأل الإِنْسَان الفقير المضطَر؛ فهنا له أَنْ يَسْأَل؛ لأَنَّه لَيْسَ عِنْدَهُ مَا يَكْفِيه، أو ما يتغطَّى به مِن البرد، وهو إِنْ لَمْ يَفْعَلْ تَضَرَّر؛ فله أَنْ يَسْأَل لِأَنَّ هَذَا لِدَفْعِ الضَّرر عنه.

<sup>(</sup>١) أراجوز أو القراقوز، وهُنَاك مَن يسميها دُمَّى متحركة، هي كلمة ذات أصل تركي لكلمة (قره قوز).

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي، لشيخ الإِسْلام ابن تيمية (٣٠/٢١٦).

وللفقير أَنْ يَسْأَلَ مَا هو له مِن زكاة الغنيِّ؛ لأن له أَنْ يتملك هَذَا الشَّيء.

مِثَال آخر: أَنْ يُقدِّم الإِنْسَان طلبًا إِلَى جهَة مسؤولة تُوزع الكُتُب؛ فيُقدم إِلَيْها طلبًا للكتب؛ فَهَذَا لا بَأْس به، لأن هَذَا له.

وهل لمثل ذَلِكَ أَنْ يَسْأَل إِنْسَانًا في مرتبةٍ أَعْلَى مِن مرتبته بِالنِّسْبَة للوظيفة، فوظيفته مثلًا بعشَرة آلاف فطلب وظيفة بِاثْنَيْ عَشَرَ أَلْفًا هل له ذَلِك؟

قال النَّبيُّ عَلَيْهُ لِعُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضَالِلَهُ عَنْهُ: ﴿إِذَا جَاءَكَ مِنْ هَذَا الْمَالِ شَيْءٌ وَأَنْتَ عَيْرُ مُشْرِفٍ وَلاَ سَائِلٍ، فَخُذْهُ، وَمَا لاَ فَلاَ تُتْبِعْهُ نَفْسَكَ ('')، فاشترط ألَّا يَكُون مستشرفًا للهال، ولا سَائلًا.

وعلى هذا، لا يَنْبَغِي للإِنْسَان أَنْ يُقَدِّم طلبًا في ترقيته؛ لِأَنَّ المال الَّذِي يسعى إِلَى أَنْ يَأْخُذَ منه أكثر مال المُسْلِمينَ، فَلَيْسَ له حق أَنْ يتقدَّم، إِنْ جاءه شَيْء بلا طلب، أو سعى له أحدٌ بِدُونِ طلب منه؛ فلا بَأْس وإلَّا فلا.

فصار سؤال المال الأصل فِيهِ التحريم إلَّا ما استُثْنِي، كالسؤال للعِلْم بِالنِّسْبَة للجاهل عن مَسْأَلَة علمية، أمَّا إِذَا نزلَتْ به النَّازلة، فالسُّؤال عنها عند الإِشْكَال وَاجِب؛ لِقَوْلِ الله تَبَارَكَوَتَعَالَ: ﴿فَسَعَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعَامُونَ ﴾ [النحل: ٤٣].

أمَّا إِذَا لَم تنزل به النَّازلة، فإن كَانَ طالب عِلم يريد أَنْ يَسْأَل لَيُبقي ذَلِكَ ذُخرًا عنده إِذَا شُئل أجاب؛ فَهَذَا لَا بَأْسَ بِهِ، وَهِيَ مِن طُرق طلب الْعِلْم، وَأَمَّا إِذَا لَمْ يَكُن طالبَ عِلم فهنا إِنْ سأل عن نازلة؛ فلا بَأْس، وإن سأل عن غير نازلةٍ فلا يُؤثَّم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الزَّكَاة، باب من أعطاه الله شيئا من غير مَسْأَلَة ولا إشراف نفس، رقم (۱۷۳)، ومسلم: كتاب الزَّكَاة، باب إباحة الأخذ لمن أعطي من غير مَسْأَلَة ولا إشراف، رقم (۱۶۷۳).

وكان بَعْض السلف إِذَا سُئِلَ عَنْ مَسْأَلَةٍ، قال للسَائل: أوقعَتْ؟ فإِنْ قال: نعم، أجابه، وَإِنْ قال: لا، لم يُجِبْه، لِئَلَا يتعود النَّاس عَلَى كَثْرَة السؤال.

أمَّا كَثْرَة المجادلة بِدُونِ عِلم؛ فهِيَ أَبلغُ في النَّهْي؛ لِأَنَّ المجادلة بغَيْر عِلم لَيْسَ فِيهَا إِلَّا مُجُرَّد المِرَاء والجدَل، أَمَّا إِذَا كَانَتِ المجادلة بحق، وَأَنَّ المَسْأَلَة محل إِشْكَال؛ فلا بَأْس، لكن مجادلة بغير عِلم، ومجادلة بأشياء لا يُمْكِن التوصُّل إِلَيْها؛ فَهَذَا لا شك أَنَّهُ منهيٌّ عنه جميعًا.

ومن ذَلِك: المجادلة فيها يتعلَّق بأَسْهَاء الله وصِفَاته مما لم يَرِد السؤال عنه مِن الصَّحَابَة –رضوان الله عنهم–؛ فَإِنَّ هَذَا لا شَكَّ أَنَّهُ منهِيٍّ عنه.

الْخَلَاصَةُ: أنَّ السؤال ينقسم إِلَى سؤال مالٍ، وسؤال عِلم.

سؤال المال الأَصْل فِيهِ التحريم، ولا يَجُوزُ إِلَّا عِنْدَ الضَّرُورَة، أو فيها للإِنْسَان حق فيه.

و أمَّا الْعِلْم فنقول كَثْرَة السؤال إِذَا كَانَتْ مِنْ طالب عِلم مِن أَجْل أَنْ يعرف المَسَائل تحسُّبا؛ لِمَا قد يَردُ عَلَيْهِ مِن الأسئلة، فَهَذَا لَا بأس به.

أمَّا إِذَا كَانَ لمجادلة مَحْضَة، فَهَذَا منهيٌّ عنه، وَأَمَّا إِذَا كَانَ السؤال مِن عامِّي فَإِنَّ كَثْرَة السؤال منهيُّ عنها، ويقال للعامِّي: هل وقعت هَذِهِ أَم لا، فإذَا قال: نعم؛ فيَجِب أَنْ يجاب.

«وَكَانَ يَنْهَى عَنْ عُقُوقِ الأُمَّهَاتِ»، النَّهْي: هـ و طلب الكَفِّ عَلَى وجـ ه الاستعلاء.

ووجه الاستِعْلَاء: إِذَا كَانَ عَلَى وَجْهِ الالْتِهَاس، أو التذلل؛ فهو عَلَى وجه الالتهاس يُسمَّى التهاسًا إِذَا كَانَ للمسَاوي، وَإِذَا كَانَ لمن هو أَعْلَى فهو دُعَاء.

و «عُقُوق» جمع عَقّ، ويَخْتَمِل أَنْ تَكُونَ مصدرًا، والمُرَاد به قطع الإِحْسَان والبِرِّ بِهم، والبِرِّ، مأخوذ مِن عَقَ أي قَطَعَ، فعُقوق الأمهات هو قطعُ الإِحْسَان والبِرِّ بِهم، و «الأُمَّهَات» جمع أُمِّ، وتُقال في العاقلِ أُمَّهات، وأمَّا فيها لا يعقل فتقال: «أُمَّات» فزادوا الهاء في جمع العاقل؛ لِأَنَّهُ أشرفُ، أَمَّا إِذَا كَانَ لغير العاقل، فَإِنَّهُ يُقال أُمَّات بدُونِ زيادة.

وذكر عقوق الأمهات، ولم يذكر عُقوق الآباء؛ لِأَنَّ الغالب أَنَّ العَقَّ يَكُون في الأمهات لقصُورهِنَّ وضَعْفِهنَّ، بخِلَاف الآباء، فالأب يأخذ حقه.

قال: ﴿وَوَأَدِ الْبَنَاتِ﴾، ينهى عن وَأْدِ البنات، والوأدُ هو دَفْنُ الأنثى وَهِيَ حَيَّة، وكانوا في الجاهليَّة يَئِدُونَ البناتِ، أي يَدفِن الرَّجُل ابنته وَهِيَ حَيَّة، وتخاطِبُه فيدفنها خَوْفًا مِن العاركم زعموا؛ ولِهَذا ﴿ وَإِذَا بُشِرَ أَحَدُهُم بِٱلْأَنثَى ظَلَ وَجَهُهُ فيدفنها خَوْفًا مِن العاركم نِعَ أَلْقَوْمِ مِن شُوّءِ مَا بُشِرَ بِهِ ﴿ وَإِذَا بُشِرَ بِهِ ﴾ [النحل:٥٨-٥٩]، ثم يردد في نفسه ﴿أَيْمُسِكُهُ مُنَى هُونٍ ﴾ أي على ذُلِّ وهَوَانٍ، ﴿ أَمْ يَدُسُهُ فِي ٱلتُرَابِ ﴾ يعني يئدُه، ﴿ أَلَا سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴾ .

«وَمَنْع وهَاتٍ»، مَنْع: أي مَنْع بَذْل المال فيها يُشرع بذلُه فيه، وَهَات: يعني الشُّح والحِرص عَلَى المال؛ فتجده يَمنع ما يجد، ويطلب مَا لَا يَسْتَحِقُّ.

# مِنْ فَوَائِدِ الحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: النَّهْي عن كَثْرَة نَقل الكَلَام؛ لِقَوْلِه: «يَنْهَى عَنْ قِيلَ وقَالَ»، وَقَدْ جَاءَ الحَدِيث: «كَفَى بِالمَرْءِ كَذِبًا أَنْ يُحَدِّثَ بِكُلِّ مَا سَمِعَ»(١)، وكم مِن كَلَام نُقِلَ، وعند الفَحص والتدبُّر يَكُون خَطَأ، ولا سِيَّا ما يُنقَل عن أهل العِلْم في الفتاوى

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: المقدمة، باب النَّهْي عَنِ الحَدِيث بكل ما سمع، رقم (٥).

الَّتِي تُنقل عَنِ الشَّخص ولم يُفتِ بها، إمَّا لكون الَّذِي نقلها فهم كَلَام المفتي عَلَى ما نقل، أو أَنَّ المفتي فَهِمَ سؤاله عَلَى وجهٍ آخَر؛ فأفتى بحَسب فَهْمه، أو أَنَّ هَذَا الَّذِي نقل الفتوى له هوًى، يُريد أَنْ يَقْبل النَّاسُ ما ذكر، ولكنه يعرف أَنَّهُ لن يُقبَل إِذَا تَكَلَّمَ بِهِ هو؛ فينسب ذَلِكَ إِلَى عالم لئلَّا يُقبل، أو لغرض سيئ بِالنِّسْبَة للعالم؛ فيريد أَنْ يُشَوِّه سُمعته فينقل عنه مَا لَا يَكُونُ مقبولًا؛ فكل هَذِهِ تدخل تحت قَوْله: «قِيلَ وقَالَ».

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: النَّهْي عَنْ إِضَاعَةِ المَالِ، وَهَذَا النَّهْي للتحريم؛ لِقَوْلِ الله تَبَارَكَ وَتَعَاكَ: ﴿ وَلَا نُؤْتُوا اللهُ فَهَا النَّهُ اللهُ عَلَا لَكُمُ اللَّي جَعَلَ اللهُ لَكُمْ قِيْمًا ﴾ [النِّسَاء:٥]، فالمال تقوم به مَصَالِحُ الدِّينِ وَالدُّنْيَا؛ فَلَا يَجُوزُ أَنْ يُهدَر ويُضاع، ويُبْذَل فيها لا ينفع.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: النَّهْي عن كَثْرَة السؤال.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: النَّهْي عن عقوق الأمهات، وهو مِنْ كَبَائِرِ الذُّنُوبِ بل من أكبر الْكَبائِر.

الفَائِدَةُ الْحَامِسَةُ: النَّهْي عن وَأْدِ البنات، وهو أيضًا مِنْ كَبَائِرِ الذُّنُوبِ، بل مِن أعظم الْكَبائِر؛ لأن وَأْدَ البنات يعني قتل النفس المعصومة بغير حق، وَقَدْ قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُثَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُۥ جَهَنَمُ خَكلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ ٱللّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾.

فَإِنْ قَالَ قَائِل: هل يَدْخُلُ فِي ذَلِكَ وأد الأبناء؟

قلنا: نعم، يدخل للقِيَاس، ولكن ذكر وأدَ البنات؛ لِأَنَّ ذَلِكَ هُوَ المعمول بِهِ فِي الجَاهِلِيَّةِ، كَمَا أَنَّ عقوق الآباء أيضًا مُحَرَّم، ومِن كبائر الذنوب، لكن ذكر عقوق الأمهات لِأَنَّهُ الغالب؛ لضَعْفهِنَّ، وعدم المجادلة عن أنفُسِهنَّ. الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: النَّهْيُ عَنِ البُّخْلِ والشُّح.

فالبخل: منعُ ما يجب.

والشُّحُّ: طلَب مَا لَيْسَ لَك؛ لِقَوْلِه: «ومَنْع وهَاتٍ»، كل هَذِهِ الْأَشْيَاء تشْتَر ك في أَنَّهَا محرَّمة، «قِيلَ وَقَالَ، وَإِضَاعَةِ المَالِ، وَكَثْرَةِ السُّؤَالِ، وَعُقُوقِ الأُمَّهَاتِ، وَوَأْدِ في أَنَّهَا محرَّمة كلها، وتختلف في أَنَّ الْبَنَاتِ، وَمَنْعٍ وَهَاتِ»، سِتَّة أشياءَ تشترك في أنها محرَّمة كلها، وتختلف في أَنَّ بعضها مِن أكبر الْكَبائِر، وبَعْضَها دُونَ ذَلِك.

#### —<del>CSO</del>—

١٣٥ – عَنْ سُمَيٍّ مَوْلَى أَبِي بَكْرِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ الْحَارِثِ بْنِ هِشَامٍ عَنْ أَبِي صَالِحِ السَّمَّانِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَحَالِكُ عَنْهُ أَنَّ فَقَرَاءَ المُسْلِمِينَ أَتَوْا رَسُولَ اللهِ ﷺ فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ عَلْ اللهُ ثُورِ بِالدَّرَجَاتِ الْعُلَى وَالنَّعِيمِ الْمَقِيمِ. قَالَ: وَمَا ذَاكَ؟ قَالُوا: يُصَلُّونَ كَمَا نُصَلِّ ، وَيَصُومُونَ كَمَا نَصُومُ، وَيَتَصَدَّقُونَ وَلا نَتَصَدَّقُنَ ، وَيُعْتِقُونَ قَالُوا: يُصَلُّونَ كَمَا نُصَلِّ ، وَيَصُومُونَ كَمَا نَصُومُ، وَيَتَصَدَّقُونَ وَلا نَتَصَدَّقُنَ ، وَيُعْتِقُونَ وَلا نُعْتِقُ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «أَفَلا أُعَلِّمُكُمْ شَيْئًا تُدْرِكُونَ بِهِ مَنْ سَبَقَكُمْ ، وَتَسْبِقُونَ مَنْ بَعْدَكُمْ . وَلا يَكُونُ أَحَدٌ أَفْضَلَ مِنْكُمْ ، إلَّا مَنْ صَنَعَ مِثْلَ مَا صَنَعْتُمْ؟ » قَالُوا: بَلَى ، مَنْ بَعْدَكُمْ . وَلا يَكُونُ أَحَدٌ أَفْضَلَ مِنْكُمْ ، إلَّا مَنْ صَنَعَ مِثْلَ مَا صَنَعْتُمْ؟ » قَالُوا: بَلَى ، مَنْ بَعْدَكُمْ . وَلا يَكُونُ أَحَدٌ أَفْضَلَ مِنْكُمْ ، إلَّا مَنْ صَنَعَ مِثْلَ مَا صَنَعْتُمْ؟ » قَالُوا: بَلَى ، مَنْ بَعْدَكُمْ . وَلا يَكُونُ أَحَدٌ أَفْضَلَ مِنْكُمْ ، وَكَعْمَدُونَ دُبُرَ كُلُّ صَلَاةٍ : ثَلاثًا وَثَلاثِينَ مَرْ مَنْ مَا مَنَعْ مَثْلَ مَا صَنَعْ مَثْلُ وَ وَلَا يُنِينَ مَا اللهِ . قَالَ: «تُسَبِّحُونَ وَتُحَمِّرُونَ وَتَحْمَدُونَ دُبُرَ كُلِّ صَلَاةٍ : ثَلاثًا وَثَلاثِينَ مَلَّونَ دُبُرَ كُلِّ صَلَاةٍ : ثَلاثًا وَثَلاثِينَ

قَالَ أَبُو صَالِح: فَرَجَعَ فُقَرَاءُ الْمُهَاجِرِينَ، فَقَالُوا: سَمِعَ إِخْوَانُنَا أَهْلُ الأَمْوَالِ بِهَا فَعَلْنَا، فَفَعَلُوا مِثْلَةً. فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «ذَلِكَ فَضْلُ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ».

«قَالَ سُمَيُّ: فَحَدَّثْتُ بَعْضَ أَهْلِي هَذَا الحَدِيثَ، فَقَالَ: وَهِمْتَ، إِنَّمَا قَالَ (تُسَبِّحُ اللهَ ثَلَاثِينَ، وَتُكَبِّرُ اللهَ ثَلَاثِينَ».
 «تُسَبِّحُ اللهَ ثَلَاثِينَ، وَتَحْمَدُ اللهَ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ، وَتُكَبِّرُ اللهَ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ».
 فَرَجَعْتُ إِلَى أَبِي صَالِحِ فَقُلْتُ لَهُ ذَلِكَ، فَأَخَذَ بِيَدِي فَقَالَ: اللهُ أَكْبَرُ، وَسُبْحَانَ اللهِ،

وَالَحَمْدُ للهُ، اللهُ أَكْبَرُ، وَسُبْحَانَ اللهِ، وَالَحَمْدُ لله، حَتَّى تَبْلُغَ مِنْ جَمِيعِهِنَّ ثَلَاثَةً وَثَلَاثِينَ، ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ اللهِ عَلَىٰ اللهُ ا

# الشترح

قال: «فُقرَاء المهاجِرِينَ» الفُقراء هُم المُعْدَمُون مِن المال.

#### والفقر نوعان:

فَقْرُ قَلَب، كَأَنْ يَكُون الإِنْسَان دائمًا في حرص شَديدٍ عَلَى المال، وعنده الملايين ويطلب الرِّيَال الوَاحِد؛ فَهَذَا نَقُول فيه: فَقْرُ قَلب، وَهَذَا جَاءَ فِي الحَدِيثِ «إِنَّمَا الْغِنَى غِنَى الْقَلْبِ وَالْفَقْرُ فَقْرُ الْقَلْبِ» (٢).

وفقر يَدٍ، وهو الحقيقِيُّ الحِسِّيُّ، وهو مَنْ لَيْسَ لَهُ مال، ويدُه خالية، والمُرَاد به هنا فقراء المهاجرين.

"وَالْمُهَاجِرِينَ" جمع مُهَاجِر، وهُم الَّذِين هَاجِروا مِنْ مَكَّةَ إِلَى المدينة إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ؛ فِرارًا بِدِينهم، أَتَوْا رَسُول الله عَلَيْ : "فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، قَدْ ذَهَبَ أَهْلُ اللهُ اللهُ عُلَيْ وَالنَّعِيمِ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى وَالنَّعِيمِ المُقيمِ"، أي اخْتصَّ أهل الغِنَى بالدرجات العُلَى مِن الجنَّة، وَهِيَ المنازل؛ لأن منازل الجنَّة بَعْضُها فوقَ بَعْض، والنعيم المقيم يعني نعيم الجنَّة؛ لِأَنَّهُ دائم ف المُقيم "هنا بمعني الدَّائم.

«قَالَ: «ومَا ذَاكَ؟» يعني كَيْفَ ذَهَبُوا بِهَذَا، «يُصَلُُّونَ كَمَا نُصَلِّي، وَيَصُومُونَ كَمَا نَصَلِّي، وَيَصُومُونَ كَمَا نَصُومُ، وَيَتَصَدَّقُونَ وَلا نَتَصَدَّقُ، وَيُعْتِقُونَ وَلا نُعْتِقُ»، ذكروا أَرْبَعة أشياء:

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب استحباب الذكر بعد الصَّلاة وبيان صفته، رقم (٥٩٥).

<sup>(</sup>٢) أخرَجه النسائي في الكبرى: كتاب الرقائق، رقم (١١٧٨٥).

الأوَّل، «يُصَلُّونَ كَمَا نُصَلِّي»، فقد شارَكُونا في عملنا.

الثَّانِي، «يَصُومُونَ كَمَا نَصُومُ»، فقد شارَكُونا في عملنا.

الثَّالِث، «ويَتصَدَّقُونَ ولَا نَتَصَدَّقُ».

الرَّابِع، «ويَعْتِقُونَ وَلَا نَعْتِقُ»؛ فلَمْ نُشاركهم في عملهم، فبِهَذَا صاروا أفضل منَّا؛ لأنَّهُم يشاركوننا في شيئين، ويُفارِقُونَنا في شيئين، فقد امتازوا عنَّا وطلبونَا في ذَلِك.

والحامل لَهُمْ عَلَى هَذَا: لَيْسَ حسدًا لهؤُلاءِ لأغنياء، إنَّمَا لِطَلب مسَاواةٍ في الفضل، فهم لا يريدون أَنْ يَحْسُدوا هؤُلاءِ، لأن هَذَا فضل الله، لكن يريدون أَنْ يَعْسُدوا هؤُلاءِ، لأن هَذَا فضل الله، لكن يريدون أَنْ يَعملوا عملًا يسَاوون به الأغنياء؛ فقال النَّبيُّ ﷺ: «أَفَلا أُعَلِّمُكُمْ شَيْئًا تُدْرِكُونَ بِهِ مَنْ سَبَقَكُمْ...»، إِلَى آخِره.

 "قَالَ أَبُو صَالِح: فَرَجَعَ فَقَرَاءُ المُهَاجِرِينَ، فَقَالُوا: سَمِعَ إِخْوَانُنَا أَهْلُ الأَمْوَالِ بِمَا فَعَلْنَا، فَفَعَلُوا مِثْلُهُ»، الآن سَاواهم؛ لأن كُلَّا مِن الصَّحابَة يتسَابِقُونَ إلى الحَيْرات؛ ففعلوا مثله، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: "ذَلِكَ فَضْلُ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ» فالآن وقف الأَمْر، "فضْلُ اللهِ تَعالَى يُؤْتِيه مَنْ يَشَاءُ، فالله تَعالَى قد يتفضَّل على هَذَا بزيادة المال، وعلى هَذَا بزيادة النَّشاط، وَهَذَا بزيادة الْعِلْم كها تعلمون، قَالَ اللهُ تَعالَى مُشيرًا إلى هذا: ﴿ آهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ خَنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَيْوَةِ لَكُنَّ فَرَفَعَنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَتِ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضَا سُخْرِيًا وَرَحْمَتُ رَبِكَ خَيْنُ وَالْعَنْ وَالْعِلْم والمال والله مُعْمَعُونَ ﴾، فالله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى رفع النَّاسَ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ فِي الْعِلْم والمال والقُوة والعِزة وغير ذَلِك، وفضل الله تَعالَى يُؤْتِيه مَنْ يَشَاءُ.

## فِي هَٰذَا الحَدِيث فَوائِد منها:

الفَائِدَةُ الأُولَى: حرص الصَّحابَة رَضَالِكُ عَلَى المَسَابِقة في الخَيْر، يُؤْخَذ من كون المهاجرين أتوا إِلَى رَسُول الله ﷺ يريدون التسَابُق في الخَيْر حَتَّى يُسَاووا الأغنياء.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: يَنْبَغِي للإِنْسَان إِذَا سأل شيئًا أَنْ يبين وجه مسألته؛ لِقَوْلِه: «ذَهَبَ أَهْلُ الدُّثُورِ بِالدَّرَجَاتِ الْعُلَى وَالنَّعِيمِ المُقِيمِ».

الفَائِدَةُ النَّالِثَةُ: حُسْن الأداء في سياق الكَلَام؛ وذَلِك أَنَّ الفقراء ذكرُوا العِبَادَات الَّتِي يَشْتَرك فِيهَا الأغنياء والفقراء أولًا، ثم ذكرُوا المميِّزات الَّتِي اشتركوا فِيهَا وهي: الصَّلَاة والصوم، فكُلُّ يُصلِّي ويَصُوم مِن غنِيٍّ وفقِير، وأمَّا الخصال الَّتِي امتاز بها الأغنياء فهي: الصدقة والعِتاق؛ لِأَنَّ هَذِهِ لَا تَكُونُ إِلَّا للغَنِي، فَهُم قَدَّمُوا ما يشتركون فيه؛ لئلاً يُقال: إِنَّ أصلَ سؤاله مِن أَجْلِ ذِكْر تمييز، فهُم لَيْسَ عندهم نِيَّة لما يتميزون به علَيْنا، ولكن يريدون أَنْ يسَاووهم في الفضل.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ النبِيَّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم- لَا يَعْلَمُ الْغَيْبَ؛ لِقَوْلِه: «وَمَا ذَاكَ»، ولو كَانَ يعلم الغيب لَعَلِمَ مَا أَرَادوا، ونفي عِلْم النَّبِيِّ عَيَيْهِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ اللهُ تَعالَى بالغيب موجود في القُرْآن، وهو مَأْمُورٌ أَنْ يُعلنه عَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ، قَالَ اللهُ تَعالَى لنبيّه: ﴿ قُل لَا أَقُولُ لَكُمُ إِنِي مَلَكُ إِنْ لنبيّهِ وَلاَ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلاَ أَقُولُ لَكُمُ إِنِي مَلَكُ إِنْ لنبيّه: ﴿ قُل لَا آفُولُ لَكُمُ إِنِي مَلَكُ إِنْ اللهِ وَلاَ أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلاَ أَقُولُ لَكُمُ إِنِي مَلَكُ إِنْ اللهِ وَلَا أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلاَ أَقُولُ لَكُمُ إِنِي مَلَكُ إِنْ اللهِ وَلَا أَعْلَمُ الْعَيْبَ وَلاَ أَقُولُ لَكُمُ إِنِي مَلَكُ إِنْ اللهِ وَلَا أَعْلَمُ الْعَيْبَ وَلاَ أَقُولُ لَكُمُ إِنِي مَلَكُ إِنْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ وَلَا أَعْلَمُ اللهُ ال

وقال اللهُ تَعالَى لنبيِّه أَنْ يعلن إعلانًا: ﴿ قُلْ إِنِي لاَ أَمْلِكُ لَكُمُ ضَرًّا وَلا رَشَدًا ﴿ قُلْ إِنِي لاَ أَمْلِكُ لَكُمُ ضَرًّا وَلا رَشَدًا ﴿ قُلْ إِنِي لَنَ يُجِيرَنِي مِنَ ٱللهِ أَحَدُ وَلَنْ أَجِدَ مِن دُونِهِ عَمُلْتَحَدًّا ﴾ لَوْ أَرَادَ بِي سوءًا فلا أَحَدَ يمنع الله، ولن أجد مِن دونه ملتحدًا إلا بلاغًا، و(إلا) أداة استِثْناء مُنقطع، يعني: لكن وظيفتي البلاغ.

وبِهَذَا نرُدُّ عَلَى أولئك القوم الَّذِين عَلَوْا فِي رَسُولِ اللهِ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ عَلَم وغيرنا ممن اللهِ وسلم - حتَّى زعموا أَنَّهُ يعلم الغيب، يقولُون إننا نحب الرَّسُول، وغيرنا ممن يَقُولَ: إِنَّهُ لَا يعلم الغيب، لا يُحبه، فنقول أنتُم الَّذِين كذَّبتم الرَّسُول، وكذَّبتم مَن أرسل الرَّسول إذ ادَّعيتم أَنَّهُ يعلم الغيب؛ لأنَّ الَّذِي أرسله أمرَه أمرًا خاصًّا أَنْ يقول ﴿ قُلُ لَا آفُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآبِنُ اللهِ ﴾ ما بيدي خزائن الله، ولست الَّذِي أَغْنِي النَّاس، ولا أمنع النَّاس ﴿ وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ ﴾ وَقَدْ قال ذَلِكَ الرَّسُولُ، ونَشْهَد أَنَّهُ قال، والْقَوْلُ الآن بين أيدينا.

فنقول: أنتم الَّذِين تَدَّعون أَنَّهُ يعلم الغيب قد كذَّبتم الله، وكذَّبتم رَسُوله؛ فعَلَيْكم أن تتوبوا إِلَى الله.

وَكَذَلِكَ الَّذِينَ يَدَّعُونَ أَنَّ النَّبِيَّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَم- يُنجي مِن الشر، ويُغيث الملهوفَ؛ نَقُولَ هَذَا كُفر بالله ورَسُوله، وشِرك يُخرج عَنِ الملة، ولكن ﴿ أَفَمَنَ زُيِّنَ لَهُۥ سُوّءُ عَمَلِهِۦ فَرَءَاهُ حَسَنَا فَإِنَّ ٱللَّهَ يُضِلُّ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى مَن يَشَآءُ فَلَا لَذْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَتٍ ﴾، وقال عَنَّقِجَلَّ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ زَيَّنَا لَهُمُّ أَعْمَلَهُمْ فَهُمْ يَعْمَهُونَ ﴾.

فَعَلَى كُلِّ حَالٍ، نحن نؤمن بِأَنَّ النَّبِيَّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم- لَا يَعْلَمُ اللهُ عَلَيْ كُلِّ حَالٍ، نحن قد يوجِي الله له بشَيْء غيبيِّ؛ فيقَوْله.

مسألة: هل تدخل عملية الإجهاض في مَعْنَى العَزل، وتُعتبر مِن الوأد؟

الجَوَاب: لا، عملية الإجهاض لا تدخل، وَإِنْ كَانَ النَّبِيُّ ﷺ سماه «الْوَأْدَ الْخَفِيَّ» (١)، لكِنَّه أباحَهُ، وأخبر أَنَّهُ نوعٌ مِن الوَأْدِ، لكن لَيْسَ الْمُرَادُ بِهِ الوَأْدِ في قَوْلِه تَعالَى: ﴿وَإِذَا ٱلْمَوْءُ.دَةُ سُهِلَتْ﴾، ولا في هَذَا الحَدِيث.

مسألة: بِالنِّسْبَة للجِدال بين طُلَّابِ الْعِلْم ما ضوابِطُه؟

الجَوَاب: الجدال لإِثبات الحق وَاجِبٌ، ولكن تجادل بشَيْء تَكُون فِيهِ الحُجة، ثم إني أقول: إياك أن تَدخل في جدال مَعَ أهلِ البَاطِل، وأنت لستَ عَلَى يقين مِن الرَّد علَيْهم، لأنك إِنْ فعَلْتَ هذا تضَرَّرْتَ، وأوْرَدُوا عَلَيْك شُبَهًا لا تستطيعها؛ وحِينئذٍ تَكُون قد أسأتَ إِلَى نفسك، أمَّا الجدال في مراجعة الْعِلْم فَلا بَأْسَ بِهِ؛ لِأَنَّهُ يُعتبر مُذَاكرة.

وأمَّا الجدال، أو السؤال عن عِلم الغيب -ولو مرَّةً وَاحِدَة- فَمَنْهِيٌّ عنه.

«قَالَ سُمَيُّ: فَحَدَّثْتُ بَعْضَ أَهْلِي هَذَا الْحَدِيثَ»، وظنَّ سُمَيُّ أَنَّ قَوْله: «تُسَبِّحُونَ وَتَحْمَدُونَ وَتَحَبِّرُونَ ثَلاثًا وَثَلَاثِينَ»، يعود للجميع، أي: قَسَّم المجموع، بمعني أَنْ تقول: «سُبْحانَ اللهِ، والحَمْدُ لله، والله أكْبَر» هَذِهِ ثلاث مرَّات؛ فجعل كل جملة تُعتبَر وَاحِدَة؛ فيكُون التَّسْبِيح إحدَة عَشَرة، والتَّكبير إحدَة عَشَرة، والتَّحْمِيد

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب النكاح، باب جَوَاز الغيلة...، رقم (١٤٤٢).

إحدة عَشَرة، فيسَاوِي الجميع ثلاثًا وثَلاثِين؛ هَذَا مَا ظنَّهُ سُمَيٌّ أَنَّ مَعْنَى الحَدِيث أَنَّ عَشَرة، فيسَاوِي الجميع ثلاثًا وثَلاثِين؛ وعلى هَذَا مِحموع هَذِهِ الثَّلاث «التَّسْبِيح والتَّكبير والتحميد» يبلغ ثلاثًا وثَلاثِين؛ وعلى هَذَا الْفَهْم يَكُون كما يلي:

"شُبْحانَ اللهِ" إِحْدَى عَشرة مرة، و "الحَمْدُ لله " إِحْدَى عشرة مرة، و "اللهُ أَكْبَرُ" إِحْدَى عشرة مرة؛ فقد أتى بثلاث و ثَلاثِين، لكن كل وَاحِدِ إحدَة عَشَرة، "فَقَالَ: وَهِمْتَ، إِنَّمَا قَالَ: تُسَبِّحُ اللهَ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ " وَهَذَا شرط للحَدِيث، وَلَيْسَ ضِدَّ الحَدِيث، "تُسَبِّحُ اللهَ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ " وَهَذَا للهَ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ، وَتُحَمِّدُ اللهَ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ، وَتُحَمِّدُ اللهَ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ، وَتُحَمِّدُ اللهَ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ، وَتُحَمِّدُ اللهَ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ " وَلَكُبِّدُ اللهَ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ " وَلَكُبِّدُ اللهَ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ اللهَ تَلاثًا وَثَلَاثِينَ اللهَ تَلاثًا وَثَلَاثِينَ اللهَ تَلاثًا وَثَلَاثِينَ اللهَ تَلاثًا وَثَلَاثِينَ اللهَ عَلاثًا وَثَلَاثِينَ اللهَ عَلَاثًا وَثَلَاثِينَ " وَلَكُمْ اللهَ عَلَاثًا وَثَلَاثِينَ اللهَ عَلَاثًا وَثَلَاثِينَ اللهَ عَلَاثًا وَتُلَاثِينَ اللهَ عَلَاثًا وَتُلَاثِينَ اللهُ عَلَاثًا وَتُلَاثِينَ اللهُ عَلَاثًا وَتُلَاثِينَ اللهُ عَلَاثًا وَتُلَاثِينَ اللهَ عَلَاثًا وَتُكَابِرُ اللهَ عَلَاثًا وَلَاثُهُ اللهُ عَلَاثًا وَتُلَاثِينَ اللهُ عَلَاثًا وَتُلَاثِينَ اللهُ عَلَاثًا وَلَيْنَ اللهُ عَلَاثًا وَلَاثُونَ اللهُ عَلَاثًا وَتَلَاثُونَ اللهُ عَلَاثًا وَلَاثُونَ اللهُ عَلَاثًا وَلَيْنَ اللهُ اللهُ

«فَرَجَعْتُ إِلَى أَبِي صَالِحٍ فَقُلْتُ لَـهُ ذَلِكَ، فَأَخَذَ بِيَدِي فَقَـالَ: اللهُ أَكْبَرُ، وَسُبْحَانَ اللهِ، وَالحَمْدُ لله، حَتَّى تَبْلُغَ مِنْ جَسِيعِهِنَّ ثَلَاثَةً وَثَلَاثِينَ»؛ فَتَكُونِ الجميع تسعة وتسعين، وَهَذَا هو الصَّوَاب.

الْفَائِدَةُ الْخَامِسَةُ: أَنَّ النَّبِيَّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم - كَانَ لَا يَعْلَمُ الْغَيْبَ؛ لِقَوْلِه: «وَمَا ذَاكَ»، والقُرْآن الكرِيم صريح في هذا، بل إِنَّ اللهَ تَعالَى أَمرَهُ أَمرًهُ أَمرًا خاصًّا أَنْ يُبَلِّغَ النَّاسِ بأَنَّه -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم - لَا يَعْلَمُ الْغَيْبَ.

مَسْأَلَة: ويترتب عَلَى هَذِهِ الفَائِدَة إبطالُ قول مَن يقول: إِنَّ النَّبِيَّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم- يعلم الغيب، كما قال البُوصيري يُخاطِب النَّبِيَّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم-(۱):

فَإِنَّ مِنْ جُودِكَ اللَّهُ نَيَا وَضَرَّتَهَا وَمَرْ عَلُومِكَ عِلْمَ اللَّوْحِ وَالْقَلَمِ وَالْقَلَمِ وَالْقَلَمِ وَالْقَلَمِ وَالْقَلَمِ وَالْقَلَمِ وَاللهِ وَاللهِ عَلَيْهِ الدُّنْيَا وَلَقَد كذب -واللهِ - وأشرك بالله؛ لأنَّه إِذَا كَانَ مِنْ جُود الرَّسُول عَلَيْهِ الدُّنْيَا

<sup>(</sup>١) ديوان البوصيري (ص:٢٥٢).

والآخِرَة؛ فَمَا الَّذِي بَقِيَ لله؟! وَإِذَا كَانَ مِنْ عُلُومه -وَلَيْسَ كُلْ عُلُومِه- عِلْم اللَّوحِ والقَلم؛ فَهَذَا يعني أَنَّهُ يَعلم جميع الغيوب؛ وَهَذَا تكذيب وَاضِح لِقَوْلِه تَعالَى: ﴿ قُلْ لَاۤ أَقُولُ لَكُمۡ عِندِى خَزَآبِنُ ٱللَّهِ وَلَاۤ أَعَلَمُ ٱلْغَيْبَ ﴾.

والعجب أَنَّ هَذِهِ القصيدة عند أَصْحَابِ المولد البِدْعِيِّ هي القصيدة العَصْماء الَّتِي يتَرَنَّمُون بها، وَيَتَقَرَّبُونَ إِلَى اللهِ تَعالَى بتلاوتها؛ نسأل الله السَّلامة والعافية.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنَّ النبِيَّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم- لا يتكلم عَلَى شَيْءٍ إِلَّا حيثُ يعلم ما ذاك ما ذاك فلا يتسَرَّع في الحكم عَلَى الشَّيء؛ لِقَوْلِه: «قَالَ: «وَمَا ذَاكَ؟».

الْفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: التَّشْوِيق للشَّيْء قَبل الحَدِيث عنه؛ لِقَوْلِه: «أَفَلَا أُعَلِّمُكُمْ شَيْئًا» إِلَى آخره.

والتَّشْوِيق مِن أَسَاليب اللَّغَة الْعَرَبِيَّة؛ لِأَنَّهُ إِذَا شُوِّقَ الإِنْسَان انفتح ذِهنه، ومِن وَتَشَوَّق لَهَا شُوِّق إِلَيْه حَتَّى يَرِدَ المشوَّق به عَلَى قَلْبٍ مُسْتَعد لِفَهْمِه ووَعْيِه، ومِن ذَلِكَ قَوْله تَعالَى: ﴿ يَكَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا هَلَ أَدُلُكُو عَلَى تِجَرَوْ نُنجِيكُم يِّنَ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [الصَّف:١٠]، والاسْتِفْهَام هنا للتشويق؛ لِأَنَّ كُل وَاحِدٍ إِذَا قال: هل أَدُلُكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيكُم وَالْمُنْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيكُم مِنْ عذاب أليم، فَسَوْفَ يتشوَق، ويتطلع إِلَى هَذِهِ التجارة؛ فبيَّنهَا الله عَنْهَجَلَّ بِقَوْلِه: ﴿ فَرَقِمُنُونَ بِلِهِ مَنْ سَبَقَكُمْ وَتَسْبِقُون بِهِ مَنْ سَبَقَكُمْ وَتَسْبِقُون بِهِ مَنْ بَعُدَكُمْ ».

الْفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: فَضِيلَة هَذَا الذِّكر يعني النَّبيُّ عَلَيْهُ جعلَهُ سببًا للصَّبْر.

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: إِثْبَات تفَاضُل النَّاس فيها بينهم؛ لِقَوْلِه: «وَلَا يَكُونُ أَحَدُهُمْ أَفْضَلَ مِنْكُمْ»، وَهَذَا أمرٌ لَا شكَّ فِيهِ حِسَّا وفِطرةً وشرعًا.

أمَّا تفاضُل النَّاس حِسَّا؛ فكلٌّ يَعلم أنَّ النَّاس يتفاضلون في القُوة والنَّشاط والحزم والحفظ؛ لا إِشْكَال في هذا.

وأمَّا تفاضُل النَّاس فِطرة، فلأنَّ كل إِنْسَانٍ مفطُور عَلَى أَنَّهُ لا يستوي الرَّضيع الَّذِي فِي المهد مَعَ الشَّاب الجَلْد، ولو قلت لأحدٍ أيها أقوى: هَذَا الرضيع، أو هَذَا الشَّاب الجَلْد، لكن سَيَقُولُ هَذَا الاسْتِفْهَام يدلُّ عَلَى غَبَاوةِ الرَّجُل، أو جنُونِه؛ لِأَنَّهُ مخالفٌ للفِطرة.

أُمَّا الشَّرع فواضِح: قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿ الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى ٱلنِّسَآءِ بِمَا فَضَكَلَ ٱللهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ ﴾ [النِّسَاء: ٣٤]، وقال اللهُ تَعالَى: ﴿ يَلْكَ ٱلرُّسُلُ فَضَلْنَا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴾ [البقرة: ٢٥٣]، والنُّصُوص في هَذَا كَثِيرَة.

إذن، التفاضُل بين بني آدم أمرٌ مَعْلُوم بالحِسِّ والفِطرة والشَّرع.

الفَائِدَةُ العَاشِرَةُ: أَنَّ النَّاس إِذَا عَمِلُوا عَمَلًا وَاحِدًا، فإن الظَّاهِر عَدَمُ الفَائِدَةُ العَاشِرَةُ: أَنَّ النَّاسِ إِذَا عَمِلُوا عَمَلُ وَيَكُونَ هَذَا الَّذِي عَمِل مثل عَمَلِ هَا فَي هَذَا الَّذِي عَمِل مثل عَمَلِ صاحبه أشدَّ إخلاصًا، أو أشدَّ متابعة وحُبًّا لِلرَّسُول ﷺ؛ وحِينَئذٍ يَمْتَاز عمله بَهَذِهِ الفَضِيلَة.

وفي الحَدِيث إِشْكَالٌ، وهو قَوْله: «وَلَا يَكُونُ أَحَدٌ أَفْضَلَ مِنْكُمْ، إلَّا مَنْ صَنَعَ مِثْلَ مَا صَنَعْتُمْ»؛ لِأَنَّ مُقْتَضَى الحال أَنَّ مَن صنع مِثل ما صنعُوا لا يُمْكِن أَنْ يَكُونَ أَفْضَل إلَّا إِذَا حملنا الحَدِيثَ عَلَى أَنَّ الْمُرادَ بِهِ مخاطبةُ الفُقراء بِالنِّسْبَة للأغنياء، فَإِنَّ أَفْضل إلَّا إِذَا حملنا الحَدِيثَ عَلَى أَنَّ المُرادَ بِهِ مخاطبةُ الفُقراء بِالنِّسْبَة للأغنياء، فَإِنَّ الأَعنياء إِذَا صنعوا مِثلما صنعوا، وهُم يفْضُلُونَهُم في الإِنْفاقِ صَارُوا أَفْضَل مِنْهُم؛ الأغنياء إِذَا الحَدِيث عَلَى ظَاهِرهِ.

أما إِذَا قلنا: «وَلَا يَكُونُ أَحَدٌ أَفْضَلَ مِنْكُمْ، إلَّا مَنْ صَنَعَ مِثْلَ مَا صَنَعْتُمْ»

إِن الْمُرَاد بِالْأَفْضَل هِنَا المَسَاوِي؛ لِأَنَّهُ فِي مُقَابِل قَوْلَهُم: "قَدْ ذَهَبَ أَهْلُ الدُّثُورِ بِالدَّرَجَاتِ الْعُلَى وَالنَّعِيمِ الْمُقِيمِ»؛ وعلَيْه فيَكُون المَعْنَى: ولا يَكُون أحدُّ مِثلكم إلَّا مَن عَمِل مثلهَا عملتم، لكن الأوَّل أحسنُ.

الفَائِدَةُ الحَادِيَةَ عَشْرَةَ: الرَّدّ عَلَى الجَبْرِيَّة.

وجه ذَلِك: أَنَّهُ أضاف الْفِعْلِ إِلَى الفَاعِل، فقال إلَّا مَن صنعَ مِثلها صنَعْتُم، فالجَبريَّة يرَوْن أَنَّ نِسْبَةَ الْفِعْلِ إِلَى الْفَاعِلِ نسبةٌ بَجَازِية لا حقيقة، وَأَنَّ الفَاعِل حقيقة هو الله عَنَّفَجَلَّ، وَهَذَا لا شكَّ أَنَّهُ بَاطِلٌ، وَإِنْ كَانَ فِي الْقُرْآنِ مَا يشبه أَنْ يَكُونَ قَوْلهم هَذَا حقًا، لكن هَذَا مِن حِكْمَة الله عَنَّفَجَلَّ فِي أَنَّهُ جَعَلَ فِي القُرْآن شيئًا مُتَشَابِهًا؛ حَتَّى يُعلم الرَّاسخُ فِي الْعِلْم مِن الَّذِي فِي قَوْلِه زَيْغٌ.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةَ عَشْرَةَ: فَضِيلَة هَذَا الذِّكْرِ خَلْف الصَّلْوَات، وهو «سُبْحانَ اللهِ، واللهُ أَكْبَرُ، والحَمْدُ لله»، واللهُ أَكْبَرُ، والحَمْدُ لله»، الخلافُ في هَذَا سهْلُ، ولم يأتِ في هَذَا الحَدِيثِ ما يُكمل به المِئَة، ولكِنَّه جَاءَ فِي حَدِيثِ آخَرَ، وَهُوَ أَنْ يَقُولَ: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ المُلْكُ وَلَهُ الحَمْدُ، وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ، وَبِذَلِكَ تَتِمُّ مِائَةٌ»(١).

واعْلَم أَنَّ هذَا الذِّكر ورَد عَلَى أَرْبَعَةِ أَوْجُهِ:

الوَجْهُ الأَوَّلُ: هكَذا «سُبْحانَ اللهِ، والحَمْدُ لله، وَاللهُ أَكْبَرُ ثَلَاثًا وثلَاثين»، وتختم بكَلِمَة التَّوحِيد «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ المُلْكُ وَلَهُ الحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ».

الوَجْهُ الثَّانِي: أَنْ تُسَبِّح الله ثلاثًا وتَلاثِين وحْدَها، وتَحمد الله ثلَاثًا وثَلاثِين

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساجد، باب استحباب الذكر بعد الصَّلاة وبيان صفته، رقم (٩٧).

وحْدَها، وتُكبِّر اللهَ أَرْبَعًا وتَلاثِين؛ فيَكُون المجموع؛ مِئَة، لأَنَّه إِذَا كَانَ ثلاثًا وتَلاثِين، وثلاثًا وثَلاثِين، وثلاثًا وثَلاثِين؛ هَذِهِ مِئَة .

الوجه الثَّالث: «سُبْحانَ اللهِ» وحْدَها عشرًا، و«الحَمْدُ للهِ» وحْدَها عشرًا، و«الحَمْدُ للهِ» وحْدَها عشرًا، و«اللهُ أَكْبَرُ» وحْدَها عْشرًا؛ المجموع ثَلاثُون.

الوجه الرَّابع: أَنْ تقول «سُبْحانَ اللهِ، والحَمْدُ للهِ، ولا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، واللهُ أَكْبَرُ خَسًا وعشرين»؛ الجميع مِئَة.

فإذَا قال قَائِل: أيها أفضَل، أَنْ آخُذ وَاحِدًا وأَسْتَمِر علَيْه، أو أَنْ أُنوِّع؟ قلنا: في ذَلِكَ خِلَاف، منهم مَن قال تقْتَصِر على أكمل الوُجُوه، واترك الباقي. ومنهم مَن قال: افْعَل هَذَا تارَةً وَهَذَا تارَةً.

والثَّانِي هو الصَّوَاب، أَنَّكَ تعْمَل بِهَذَا تَارَةً، وبِهَذَا تَارَةً؛ لأنك إِذَا عملت بالسُّنة عَلَى وُجُوهها؛ استفدتَ فَوائِد:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى: تحقيق اتِّباع السُّنة؛ لأنَّ السُّنة وردَتْ علَى هَذَا وَهَذَا، فَإِذَا أَتَيْتَ مرَّة جَذَا، وَمَرَّة جَهَذَا اتَّبعتَ السُّنة.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَلَّا تنسى السُّنَّة الثَّانِية يعني حِفظ السُّنَّة الثَّانِية؛ لأنك إِذَا هجَرْت السُّنَّة الثَّانِية، واقتصرت عَلَى وَاحِدَة نسيتَ الثَّانِية.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: إحْضَار القَلْب؛ لأنك إِذَا نوَّعت فَسَوْفَ تُحْضِر قلبك للعمَل بالنَّوع الثَّانِي، أمَّا إِذَا استمرَرْتَ عَلَى وَاحِدٍ صِرت كالآلَةِ الميكَانِيكِيَّةِ؛ فالفَوائِد إذن ثَلاثَة.

ولذَلِك يَنْبَغِي للإِنْسَان إِذَا وردت السُّنة عَلَى وُجُوهٍ مُتنوعة أَنْ يقول هَذِهِ مَرَّة وَهَذِهِ مرَّة.

وأَبْرَز مِثَالَ لذَلِك: هو هَذِهِ الأذكار الَّتِي بعد الصَّلَاة، والذِّكْر في أوَّل الصَّلَاة –أي دُعَاء الاسْتِفْتَاح – فِيهِ ثلاثَة سُنن أو أَرْبَع: «سُبْحَانك اللَّهُمَّ وبِحَمْدِك وتَبارُك اسْمُك (۱) ، و «اللَّهُمَّ بَاعِد بَيْنِي وَبَيْنَ خَطَايَايَ (۱) ، «اللَّهُمَّ رَب جِبْرَائِيل ومِيكَائِيل اسْمُك (۱) ، و «اللَّهُمَّ بَاعِد بَيْنِي وَبَيْنَ خَطَايَايَ (۱) ، «اللَّهُمَّ رَب جِبْرَائِيل ومِيكَائِيل ومُيكَائِيل ومِيكَائِيل ومُنْ ومِيكَائِيل ومِيكَائِيل ومُنْ ومُ

فالتحقيقُ الْعَمَلُ بالسُّنَّة لأنَّهَا ورَدَتْ بِهَذَا وهذَا، فَإِذَا اقتصرت عَلَى وَجْهٍ وَاحِدٍ تُرِكَت الوُجُوه الأُخْرَى.

الثَّانِي: أَلَّا يُهْدَرَ الوجه الثَّانِي، بل يَكُون مَعْلُومًا عند الإِنْسَان يتذكره دائمًا.

الثَّالث: أَنَّ ذَلِكَ أَدْعَى لِحُضُور الْقَلْب؛ لأَنَّكَ إِذَا أَردْتَ أَنْ تنتقل مِنْ شَيْءٍ إِلَى آخَرَ فَسَوْفَ ثُمِضر قَلبَك؛ فيَكُون هَذَا أَولى.

مسألة: إِذَا وردَتْ أذكار في محلِّ واحِدٍ، فَهَلْ نَقُول اقْتصِر عَلَى واحِد مِن الأذكار؟ أَمْ نَقُول اجمعْ ما يُمكن جمعُه؟

الجَوَاب: الصَّحِيح أَنْ نَجْمَع ما يُمْكِن جَمَّه، فمثلًا: وردَتْ أَذكارٌ عَقِبَ الصَّلَاة، منها: مَا مرَّ عَنِ المغيرة بن شُعبة رَضَالِيَهُ عَنْهُ، ومنها: حَدِيث أبي هريرة رَضَالِيَهُ عَنْهُ، فلا نَجْمَع بينها إِذَا لَـمْ يُمْكِنِ الجَمع، لأَنَّ السُّنة وردَتْ بالاقتصار عَلَى وَاحِدٍ كَالاستِفْتاح، فإِذَا ورد -مثلًا - ثَلاثَة أوجُه، هل نَقُول افعَل الأوجُه الثَّلاثَة، بمَعْنَى

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الصَّلاة، باب حجة من قال لا يجهر بالبسملة، رقم (٣٩٩).

<sup>(</sup>٢) أخرَجه البخاري: كتاب الأذان، باب ما يقول بعد التَّكبير، رقم (٧٤٤)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب ما يقال بين التَّكبيرة الْإِحْرَام و القِرَاءَة، رقم (٥٩٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين، باب الدُّعاء في صلاة اللَّيل، رقم (٧٧٠).

أن تجمعها جميعًا؟ الجواب: لا، مَا نَقُول هَذَا لِأَنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ لَهَا قال: يَا رَسُولَ أَرَأَيْتَ سُكُوتَكُ بَيْنَ التَّكبِيرِ والقِرَاءة ما تقُول؟ قالَ: «أَقُولُ: اللَّهُمَّ بَاعِدْ بَيْنِي وَبَيْنَ خَطَايَايَ»(۱)، ولم يذكر الصِّفات الأُخْرَى، وَهَذِهِ مَسْأَلَة يَجِب التَّنبه لها، وهو أَنَّهُ إِذَا وردت أذكار لا تتنافى بمَعْنَى أَنَّهُ يمكن أن تُقال في هَذَا المحالِّ، فقُلها جميعًا «سبحان ربي العَظِيم» في الرُّكُوع، و«سُبحانك اللَّهُمَّ رَبَّنَا وَبِحَمْدِك اللَّهُمَّ اغْفِرْ ليسبحان ربي العَظِيم» في الرُّكُوع، و«سُبحانك اللَّهُمَّ رَبَّنَا وَبِحَمْدِك اللَّهُمَّ اغْفِرْ ليسبحان ربي العَظِيم» في الرُّكُوع، و«سُبحانك اللَّهُمَّ رَبَّنَا وَبِحَمْدِك اللَّهُمَّ اغْفِرْ ليسبحان ربي العَظيم» في الرُّكُوع، و«سُبحانك اللَّهُمَّ رَبَّنَا وَبِحَمْدِك اللَّهُمَّ اغْفِرْ ليسبحان ربي العَظيم» في الرُّكُوع، و«سُبحانك اللَّهُمَّ ربَّنَا وَبِحَمْدِك اللَّهُمَّ اغْفِرْ ليسبحان ربي العَظيم» والرَّعُن عَبَّاس وحَدِيث بن مسعود، فلا نَقُول أتى بها جميعًا؛ والتَّشهد اختلف فيه حَدِيث ابنُ عبَّاس وحَدِيث بن مسعود، فلا نَقُول أتى بها جميعًا؛ لِأَنَّ التَسْهُد إمَّا هذَا وإمَّا هذا.

على كل حال، إِنْ كُنْت تُرِيدُ الأذكار الَّتِي عَلَّمها الرَّسُول عَلَيْهِ الصَّلاَهُ وَالسَّلامُ عَلِيًّا وفاطمة أَنَّهُ يُقال بدلها هَذَا الذِّكر فغَلط، لأنَّهَا وردَتْ بخصوصها، وتبقى عَلَى عَلَيْه، ولم يَرِد أَنَّ النَّبيَّ عَلَيْه كَانَ يُسبح عند النوم سوَى ذَلِك، لكن قصدي إِذَا وردت الأذكار قبل النوم فقد كَانَ النَّبيُّ عَلَيْهِ إِذَا أَرَادَ أَنْ ينام قَالَ كَذَا وَكَذَا، وجاء حَدِيث آخَر كَانَ يَقُولُ كَذَا وَكَذَا؛ فاجمع بينها.

مسألة: هل إِذَا أَكْثَرُنا مِن الألفاظ في الأذكار؛ يَكُون الأجر مضاعفًا، وإن كَانَ اللَّفْظ لم ترد به السُّنة؟

الجَوَاب: إحياء السُّنة أفضل مِن العدد، وَلَيْسَ كل ما كثر فَهُو أفضل، بل كُل ما كَانَ اتباعًا للسُّنة فهو الْأَفْضَل.

أرأيتم لَوْ أَنَّ أَحَدًا مِنَ النَّاسِ قَالَ أُرِيدُ أَنْ أُطِيلٍ فِي سُنة الفَجْرِ فِي قراءتها وركُوعها وسجودها وقِيَامها، وآخَر يقول: أُخفِّفها مقتصرًا عَلَى ما ورد؛ فالثَّانِي

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب ما يقول بعد التَّكبير، رقم (۷۱۱)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب ما يقال بين التَّكبيرة الْإِحْرَام والقراءة، رقم (٥٩٨).

أفضل؛ ولِهَذا نَقُول: اتباع السُّنة أفضل مِن غيره ولو كَثُر، وانظر إِلَى قَوْله تَعالى: ﴿ ٱللَّذِى خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوْةَ لِيَبْلُوَكُمْ أَيْتُكُو آخَسَنُ عَمَلاً ﴾ [الملك: ٢] ولم يقل أكثر عملًا.

وهَذِهِ قَاعِدَة أَن إتيان السُّنة أفضل مِن كَثْرَة الْعَمَل.

مِثَال: الَّذِين يقومون اللَّيل كله، أو الَّذِين يقومون بَعْض اللَّيل، أيها أفضل؟ لا شك أَنَّهُ الثَّانِي؛ لِأَنَّهُ اتباع للسُّنة.

مسألة: قَوْله: «دُبُرَ كُلِّ صَلَاةٍ»، لَوْ كَانَ بين الأذكار والصَّلَاة فاصِلٌ، فَهَلْ تُقال بعد هَذَا الفاصل أو لا؟ مِثل مَن صلَّى رَكْعَتَيْن بعد ما يُصَلِّي الرَّاتبة؟ الجَوَاب: لَا بُدَّ أَلَّا يَفْصِلَ بينهما صَلَاة.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةَ عَشْرَةَ: تنافُس الصَّحَابَة رَضَالِيَّهُ عَنْهُمْ فِي فِعْلِ الخَيْر، وجه ذَلِك: أَنَّ الفقراء لَكَمَّ النَّبُقُ عَشْرَةً عَلَيْهِ الصَّكَةُ وَالسَّلَامُ رجعُوا إِلَى الرَّسُول ﷺ يَسْأَلُون مَرتبة أُخْرَى، ولكن النَّبِيَ ﷺ حَسم ذَلِك بِقَوْلِه: «ذَلِكَ فَضْلُ اللهِ يُؤْتِيه مَنْ يَشَاء».

فَإِنْ قَالَ قَائِل: أَلَيْسَ العاجز عَنِ العَمَل الصَّالح يُثاب ثَوَاب الفَاعِل؟

قلنا: نعم، يُثاب ثَوَاب الفَاعِل، لكن بأصْل النَّية لا بالعمَل؛ وذَلِك فيها جَاءَ به الحَدِيث: «مَثَلُ هَذِهِ الْأُمَّةِ، كَمَثَلِ أَرْبَعَةِ نَفَر، رَجُلُ آتَاهُ اللهُ مَالًا وَعِلْمًا، فَهُو يَعْمَلُ بِعِلْمِهِ فِي مَالِهِ، يُنْفِقُهُ فِي حَقِّه، وَرَجُلُ آتَاهُ اللهُ عِلْمًا، وَلَمْ يُؤْتِهِ مَالًا، فَهُو يَقُولُ: لَوْ كَانَ بِعِلْمِهِ فِي مَالِه، يُنْفِقُهُ فِي حَقِّه، وَرَجُلُ آتَاهُ اللهُ عَلْمَ لَه، قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ: «فَهُمَا فِي الْأَجْرِ مَواءٌ، وَرَجُلٌ آتَاهُ اللهُ مَالًا، وَلَمْ يُؤْتِهِ عِلْمًا، فَهُو يَغْمِلُ فِي مَالِهِ يُنْفِقُهُ فِي غَيْر حَقِّه، وَرَجُلٌ آتَاهُ اللهُ مَالًا، وَلَمْ يُؤْتِهِ عِلْمًا، فَهُو يَغْمِلُ فِي مَالِهِ يُنْفِقُهُ فِي غَيْر حَقِّه، وَرَجُلٌ لَمْ اللهُ عَلْمَ مَالًا، فَهُو يَقُولُ: لَوْ كَانَ لِي مِثْلُ هَذَا، عَمِلْتُ فِيهِ مِثْلَ وَرَجُلٌ لَمْ الله عَلَمْ وَلَا مَالًا، فَهُو يَقُولُ: لَوْ كَانَ لِي مِثْلُ هَذَا، عَمِلْتُ فِيهِ مِثْلَ اللّهِ عَلَيْهِ مِثْلُ اللهِ يَنْفِقُهُ فِي عَيْر حَقِّهِ، وَلَا مَالًا، فَهُو يَقُولُ: لَوْ كَانَ لِي مِثْلُ هَذَا، عَمِلْتُ فِيهِ مِثْلَ اللّهِ يَنْفِقُهُ فِي عَمْلُ». قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْه وَلَهُ مَا فِي الْوزْرِ سَوَاءٌ» (١).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه ماجه: كتاب الزهد، باب النية، رقم (٤٢٢٨).

فهنا قال النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «هُمَا فِي الأَجْرِ سَوَاءٌ»، مَعَ أَنَّ الفقير لم يعمل، ولكِنَّه تمنَّى.

فَيُثاب هَذَا عَلَى قَدْر نِيَّته، ولكن لَيْسَ ثَوَابه كَثَوَاب المباشر للعمَل؛ لِأَنَّ الثَّواب والعقاب بالقِسْط، والقسط لا يُمْكِن أَنْ يُسَوَّى رَجل لم يعمل، ولكنه تمنَّى فِعل رَجُلٍ؛ لِأَنَّ الثَّانِي عَمِل فعلًا لَا يُسَاوِي به الأوَّل؛ لأنَّ الثَّانِي زاد علَيْه، ولكن في النِّية نَقُول: إنه يُثاب عَلَى نِيَّته؛ وحِينَئَذٍ لَا يَبْقَى فِي هَذَا الحَدِيثِ إِشْكَال، لِأَنَّ فِي النِّية نَقُول: إنه يُثاب عَلَى نِيَّته؛ وحِينَئَذٍ لَا يَبْقَى فِي هَذَا الحَدِيثِ إِشْكَال، لِأَنَّ جوابه كما ذكرنا، والفقراء يُرِيدُون أَنْ يَكُونوا مِثل الأغنياء سواء بسواء.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةَ عَشْرَةَ: يَنْبَغِي للإِنْسَان إِذَا خاف التسلسل أَنْ يقطع؛ لِأَنَّ النَّبِيَ عَلَيْ قطعَ طَمَعَ هؤُلاءِ الفقراء بِقَوْلِه: «ذَلِكَ فضْلُ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ».

نظير هذا: أَنَّ النبِيَّ ﷺ لما حَدَّث عن سبعين ألفًا مِن أُمَّتِه يدخلون الجنَّة بلا حِسَابٍ ولا عذَاب، قَامَ عكَّاشَة بن مِحْصَن، وقال: يَا رَسُولَ اللهِ، ادْعُ اللهَ أَنْ يَجْعَلَنِي مِنْهُمْ. يَجْعَلَنِي مِنْهُمْ. يَجْعَلَنِي مِنْهُمْ. يَعْمَلُنِي مِنْهُمْ. فقال: «أَنْتَ مِنْهُمْ». فقام رَجُل آخر فقال: ادْعُ اللهَ أَنْ يَجْعَلَنِي مِنْهُمْ. فقال له: «سَبَقَكَ بِهَا عُكَّاشَةُ» (١)؛ مِن أَجْل أَنْ يَقْطع التَّسَلل، وَرُبَّهَا يقوم مَن لا يستحق هذا، فإذَا رأيت الأَمْر سيتفاقَم ويتسَلْسَل ويَزِيد؛ فاقْطَع، ولسْتَ بمُلْزَم أَنْ تَسْتَمر.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ لله تَعالَى يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ فِي عباده مِن عطاءٍ ومَنْع؛ لِقَوْلِه: «ذَلِكَ فَضْل اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ»، وأَنَّ كُلَّ شَيْءٍ علَّقهُ الله أو رَسُولُه بالمشيئة؛ فالْرَاد مشيئة مَبنِيَّة عَلَى الحِكْمَة؛ وَهَذِهِ قَاعِدَة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الطب، باب من اكتوى أو كوى غيره، وفضل من لم يَكْتَوِ، رقم (٥٧٠٥)، ومسلم: كتاب الإِيهَان، باب الدَّلِيل على دخول طوائف من المُسْلِمينَ الجنة بغير حساب ولا عذاب، رقم (٢٢٠).

ولِهَذا لا يعترض معتَرِضٌ فيقول: لماذا يُغني اللهُ فُلانًا ويُفقر فلانًا؟ أو لماذا يُعطي الله فلانًا صِحَّةً ويعطي هَذَا مرضًا؟ أو لماذا يعطي هَذَا أولادًا وَهَذَا يجرمه؟ وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ.

نقول: هَذَا فِعْلِ الله، وفِعْلِ الله تَعالَى مبنيٌّ عَلَى الحِكْمَة.

وفي الحَدِيث القُدُسِي: «إِنَّ مِنْ عِبَادِي المُؤْمِنِينَ لَنْ لَا يُصْلِحُ إِيمَانَهُ إِلَّا الْغِنَى، وَلَوْ أَفْقَرْتُهُ لَأَفْسَدَهُ ذَلِكَ، وَإِنَّ مِنْ عِبَادِي الْمُؤْمِنِينَ لَمَنْ لَا يُصلِحُ إِيمَانَهُ إِلَّا الْفَقْرُ، وَلَوْ أَغْنَيْتُهُ لَأَفْسَدَهُ ذَلِكَ» (١).

إذن، الله تَبَارَكَ وَتَعَالَ له الجِكْمَة في الإعطاء والمنع، ثم يقال: المُلك لله عَرَّفَهَلَ، فَإِذَا مَنَّ بمُلْكِه بشَيْء لَا يلزمه أَنْ يَمُنَّ عَلَى الآخر، ولِهذا لها مَثَّل النَّبيُّ ﷺ هَذِهِ الأُمَّة بالنِّسبة للأُمَم السَّابقة كرجُل استأجَر أُجَراء في أَوَّلِ النَّهَارِ، وأعطاهم أُجرتهم، وفي وسط النَّهار أعطاهم أُجرتهم في آخِرِ النَّهارِ مِنْ بعد الْعَصْرِ إِلَى الْغُرُوبِ، فأعطاهم الأجرة مرَّتَيْن؛ فاحتجَ الأوَّل كَيْفَ تعطي هؤُلاء الأجر مرتين وهم أقصرُ منا؟

فقال هل ظلَمْتُكُم، وهل نقَصْتكُم مِن حَقِّكُم شيئًا؟ قَالُوا: لا، الاتفاق عَلَى أَجر وَاحِدٍ، قال: «فَذَلِكَ، فَضْلِي أُوتِيهِ مَنْ أَشَاءُ»(٢).

فالمهم أَنَّهُ لَيْسَ لنا أَنْ نتحَكَّم عَلَى الله عَنَّفَكِلَّ فنفَرض علَيْه.

بقِيَ أَنْ يقال: ما الحِكْمَة؟

نقول: الحِكْمَة لَا يمكن أن نُقدِّرها حِكْمَةً محدَّدة إلَّا في كلِّ قضِيَّة بعَيْنِهَا.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البغوي في شرح السنة (۲۲/٥)، وأبو نعيم فى الحلية (۳۱۸/۸)، وابن عساكر (۷/ ۹۵).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الإجارة، باب الإجارة إلى نصف النَّهار، رقم (٢٢٦٨).

## إذًا قال قَائِل: ما الحِكمة؟

نقول: لَا يمكن أَنْ نُحَدِّد الحِكْمَة إلَّا فِي كلِّ قضِيَّة بِعَيْنها، لكن هُناكَ حِكْمَة إلَّا فِي كلِّ قضِيَّة بِعَيْنها، لكن هُناكَ حِكْمَة إلَّا فَي اللَّهُ مِن مَنْعِه، فلَوْ لَا هَذَا التَّمَيُّز والتفاضُل؛ مَا عُرف فضْل الله مِن منعه عَنَّقِجَلَ، ولذَلِك لا يَعْرِفُ الإِنْسَان قَدْرَ العافِية إلَّا إِذَا أُصِيب بِمَرض.

ولو كَانَ النَّاس طبقة وَاحِدَة؛ لم يعرف الإِنْسَان فضل الله عَلَيْهِ بِهَا أعطاه مِن الصِّحَةِ والعَافية والمال.

أيضًا لَوْ تسَاوَى النَّاسِ مَا اتخذ بَعْضهم بَعْضا سُخْرِيًّا، إذ لَوْ كَانَ النَّاسِ عَلَى طبقة وَاحِدَة ما عَمِل أحدُّ للآخر.

مثل لَوْ قَدَّر اللهُ كُلَّ النَّاس متساوين في المال، وعندهم ملايين، وأردْتَ أن تَقْلَع بابًا لِتُركِّبه في جِهَةٍ أُخْرَى؛ فلَن تجد، وسَيقُولُ عندي مليون. فهكذا تتعطل المصالح، ولِهذا أشار الله إلى ذَلِكَ بِقَوْلِه: ﴿ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ ﴾ [الزخرف:٣١]، للمالح، ولِهذا أشار الله إلى ذَلِكَ بِقَوْلِه: ﴿ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ ﴾ [الزخرف:٣١]، يعني ليا قَالُوا ﴿ وَقَالُوا لَوَلا نُزِلَ هَذَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلِ مِنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴾ [الزخرف:٣١]، يعني يحتقرون الرَّسُول عَيْهِ الصَّلَامُ وهُم الحُقراء، ﴿ وَقَالُوا لَوَلا نُزِلَ هَذَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلٍ مِنَ الطَّائف ومكَّة، يعني لِئام النَّاس.

فقال اللهُ تَعالَى رادًا علَيْهم ردًّا مُقْنِعًا، قال: ﴿ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَيِكَ ﴾، الجَوَاب: لا، ﴿ فَعُنُ قَسَمُنَا بَيْنَهُم مَعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ الْجَوَاب: لا، ﴿ فَعُنُ قَسَمُنَا بَيْنَهُم مَعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَنتِ لِيَتَخِذَ بَعْضُهُم بَعْضَا سُخْرِيًا وَرَحْمَتُ رَبِكَ خَيْرٌ مِمّا يَجْمَعُونَ ﴾ [الزخرف:٣٦]، ورجن الله عَنْ يَجَمَعُونَ ﴾ [الزخرف:٣٦]، فلم يذكر الله عَنْ يَجَلَ جوابًا آخر، وهو أَنْ يُقَالَ: إِنَّ مُحَمَّدًا عَلَيْ رَجُل مِن القريتين عَظِيم، ولو كَانَ الجَوَابُ هَكَذا؛ لكانَ حقًّا بِلَا شَكًّ أعظم الخَلق نسَبًا وشرَفًا وجاهًا

هو الرَّسُول عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ لكن لم يقُل هَكذا؛ لئلَّا يَكُون فِيهِ منازعة، فيَقُول هؤُلاءِ لَيْسَ هو الرَّجُل العَظِيم.

فقال: ﴿نَحَنُ قَسَمَنَا بَيْنَهُم مَعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَأَ وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَنتِ ﴾ [الزخرف:الآية ٣٢] وَلَيْسُوا هم الَّذِين يقسمون رحمة الله.

وَهَذَا مِنْ أَدَبِ المناظرة: أَنَّكَ إِذَا ناظرَكَ أَحَدٌ فَأْتِهِ بِحُجَّة لا يَسْتَطِيعِ الخلاص منها، وَهَذَا مِثَال يصلح ﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا نُزِلَ هَذَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ الْقَرْيَاتَيْنِ عَظِيمٍ﴾ [الزخرف:٣١].

مِثَال: آخر في قصة إبراهيم لم قال المُحَاجُّ له: أنا أُحْيِي وأُمِيت. ﴿قَالَ إِبْرَهِكُمُ فَالَ إِبْرَهِكُمُ فَإِنَ اللَّهُ يَأْتِي بِٱلشَّمْسِ مِنَ ٱلْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ ٱلْمَغْرِبِ فَبُهُتَ ٱلَّذِى كَفَرَ ﴾ [البقرة:٢٥٨]، ما يقدر أن يُجارِيَهُ، فأنت عند المناظرة اخْتَرِ الحُجّة الَّتِي لا يُمْكِن أَنْ يُدافِعَها الخصم ويعارضها حَتَّى تَقْصِمَ ظَهره.

إذن، فِي هَذَا الحَدِيثِ قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «ذَلِكَ فَضْلُ اللهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ»؛ مِن أَجْل أَنْ يَقْطَع التَّسَلْسُل والحجَّة.

الْفَائِدَةُ السَّادِسَةُ عَشْرَةَ: إِثْبات مشيئة الله تَبَارَكَوَتَعَالَى وَأَنَّ كل شَيْء بمشيئته.

وَهَذَا يَقْتَضِي أَلَّا تَسَأَلَ إِلَّا الله، وأَلَّا تَلْجَأَ إِلَّا إِلَى الله؛ لأَنَّ الحَلق إِنْ شاءوا أَنْ ينفعوك؛ واللهُ لم يشأ؛ فلن ينفعوك؛ إذن، ما دُمْتَ تَعْرِف، وتَعْلَمُ عِلْم اليَقِين أَنَّ الشَّيء بمشيئة الله، فإنَّك لن تلجأ إِلَّا إِلَى اللهِ عَنَّهَجَلَّ.

نسأل الله أَنْ يرزقنا وإِيَّاكُم اليقين في هذا؛ لِأَنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ -ولا سِيَّا ضُعفاءُ الإِيمَان - يَعتمِدُون عَلَى الأُمُور المادِّيَّة، ويَنْسَوْنَ الخالق عَزَّقَجَلَّ؛ فيعتمدون عَلَى الأُمُور المادِّيَّة، ويَنْسَوْنَ الخالق عَزَّقَجَلَّ؛ فيعتمدون عَلَى الأَسْباب، وَهَذِهِ آفَةٌ عَظِيمَة، ولذَلِك فَإِنَّه كثيرًا مَا تفوت

مصالحُ كَثِيرَةٌ مِن أَجْل اعتهاده عَلَى غير الله، ولقد قال النَّبِيُّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَسلم -: «لَوْ أَنَّكُمْ كُنتُمْ تَوكَّلُونَ عَلَى اللهِ حَقَّ تَوكُّلِهِ لَرُزِقْتُمْ كَمَا يُرْزَقُ الطَّيْرُ تَعْدُو خِمَاصًا وَتَرُوحُ بِطَانًا» (١)، أي: تذهب في أوَّلِ النَّهَارِ جائعة، وتَعُود في آخِر النَّهارِ معلوءة البُطون، وَهِي لَيْسَ عندها تكسُّب، ولا تَعْرف البيع والشِّراء، لكن هَذَا الطَّائر يطير معتمِدًا عَلَى الله عَنَّفِيَلَ، والطَّائر يعرف ربَّه.

الْفَائِدَةُ السَّابِعَةُ عَشْرَةَ: أَنَّ الخبراء والعُلمَاء قد يتوَهَّمون في مَدلُول النص؛ فيَفْهَمُونه عَلَى غير وجهه، وذَلِك فيها ذَكَر سُمَيٌّ عن نفسه.

ولا تعجب، فَإِنَّ اللهَ تَعالَى يقول في القُرْآن الكَرِيم: ﴿ وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ اخْلاف في الْفَهْم الخاطئ، لَوَجَدُواْ فِيهِ اخْلاف في الْفَهْم الخاطئ، أو القياس الفَاسِد، هكذَا قال الإِمَام أحمد رَحْمَهُ اللهُ، وصَدق أكثرُ ما تَجِد الخَطَأ في فَهْم النُّصُوص عَلَى غير المُرَاد، أو في قياسٍ فاسِد لا تتم فِيهِ أَرْكَان القياس.

الْفَائِدَةُ الثَّامِنَةَ عَشْرَةَ: التَّصريح للإِنْسَان بِهَا هو مُتَّصِف به؛ لِقَوْلِهِم: «وَهِمْتَ»، فلا حَرَج أَنْ تَقُول للإِنْسَان إِذَا وَهِم في فَهْمِ الحَدِيث، أو الآية: وَهِمْتَ، ولكن إِذَا خشيتَ مِن هَذَا ضررًا بِحَيْثُ يستنكر، ويَغَار لنَفْسه، ولا يَقْبل الحق؛ فعبِّر بعبارة ثانية تَكُون أَلْيَنَ مِنْ هَذَا.

انظر إِلَى قول إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ لأبيه: ﴿ يَتَأْبَتِ إِنِّى قَدْ جَآءَنِى مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَٱتَبِعْنِيٓ ﴾ [مريم:٤٣]، ولم يَقُل: يا أَبَتِ إِنَّك جاهل، ولم يَقُل: يا أَبَتِ إِنَّك أقلُّ منِّي عِلْهًا، ويلزم منه أَنْ يَكُونَ أَبوه أَنقصَ منه عِلْهًا، ولكن الأسلوب له تأثير.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي: كتاب الزهد، باب في التوكل على الله، رقم (٢٣٤٤)، وابن ماجه: كتاب الزهد، باب التوكل واليقين، رقم (٤١٦٤)، وقال الترمذي: حسن صَحِيح لا نعرفه إلا من هَذَا الوجه.

قيل: إِنَّ أحد الخُلُفَاء رأى في المنام أَنَّ أسنانه سَقَطَت في المنام، فدعا بمُعَبِّر يَعْبُرُها، قال له: ماذا تقول، فقد رأيتُ أسناني سَقطت. فقال له: تموت حاشيتُك وعِيالُك وأهلُك. فغضب، وفَزِعَ إِلَى حُراسه أَنِ اضربوه، ثُم أُخْرِجُوه، فقال: هاتوا وَاحِدًا غيرَه، فجاؤوا بشَخْصِ آخَر، فقصَّ عَلَيْهِ الرؤيا، قال: ما تقول؟ فقال: إِنَّ وَاحِدًا غيرَه، فجاؤوا بشَخْصِ آخَر، فقصَّ عَلَيْهِ الرؤيا، قال: ما تقول؟ فقال: إِنَّ الخليفة يَكُون أطولَ أهلِه عُمُرًا. فشرَّ الرَّجُل واستأنس، وقال الخليفةُ: أَكْرِمُوه. فالمَعْنَى وَاحِد لكن التعبير اختلف، فالتَّعبير له تأثير عَلَى النفس، وعلى الانقياد، وعلى الْفَهْم.

الْفَائِدَةُ التَّاسِعَةَ عَشْرَةَ: وُجود صِفة وَاحِدَة مِن صِفة التَّكبير، وفيه تُبَيِّن مُجْمَلَ القُرْآن الكَرِيم، قَالَ اللهُ عَرَّفِكَ ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُكُمُ ٱلصَّلَوْةَ فَأَذُ كُرُواْ ٱللهَ ﴾ [التِّسَاء:١٠٣].

فجَاءَت السُّنة فبَيَنَتْ، إذن السُّنةُ تُبَيِّن القُرْآن، وما نحن ببعيد عن (العَقِيدَة الواسطية)، حيثُ قال شيخ الإِسْلام (١): «ثُمَّ سُنَّة رَسُولِ اللهِ ﷺ تُفَسِّرُ الْقُرْآنَ، وَتُبَيِّنُهُ، وَتَدُلُّ عَلَيْهِ، وَتُعَبِّرُ عَنْهُ».

وَهَذَا أَمثلته كَثِيرَة، فهَذِهِ الصِّيغة في التَّسبيح والتَّكبير والتحميد صيغةٌ مُتَّفَق عليها.

وهُنَاكَ صِيَغٌ أُخرى، مِثل: أَنْ تُسَبِّحَ الله ثلاثًا وثَلاثِين، ثم تَحمد الله ثلاثًا وثَلاثِين، ثُم تُحمد الله ثلاثًا وثَلاثِين، ثُم تُكبِّر الله أَرْبَعًا وثَلَاثِينَ، تختلف عن هَذِهِ الصيغة بأنَّكَ تَسْرُد التَّسْبِيحِ كَامِلًا، وتزيدذ في التَّكبير وَاحِدَة؛ ليَكُون المجموع مِئَة.

وفي صِفَةٍ ثالثة: أَنْ تُسَبِّح الله، وتَحْمَد الله، وتُكَبِّر الله، وتُهَلِّل، «سُبْحانَ اللهِ، والمُحَدُّد الله، وكَلَ إِلَهَ إِلَا اللهُ، واللهُ أَكْبَرُ »، خمسًا وعشرين مرة؛ فيكُون الجميع مِئَة.

<sup>(</sup>١) العقيدة الواسطية، لشيخ الإسلام ابن تيمية (ص:٧٥).

وفي صِفَةٍ رابعة: أَنْ تُسَبِّح اللهَ عَشْرًا، وتَحمده عشرًا، وتُكَبِّره عشرًا؛ فيَكُون الجميع ثَلَاثِينَ.

وفي صِفَةٍ خامِسَة: لكِنَّها هي الَّتِي وَهِم فِيهَا سُمِيٌّ أَنْ تُسَبِّحَ إِحْدَى عَشرة، وتَّحْمَد إِحْدَى عَشْرة، وتُكَبِّر إِحْدَى عشرة؛ فيَكُون الجميع ثلاثًا وثَلَاثِينَ، لكن هَذِهِ لَمْ تَصِح؛ لِأَنَّهُ تبيَّن أنَّهَا وَهُمٌ؛ فالصِّفات إذن أَرْبَعٌ.

والْأَفْضَل، بل والصَّحِيح أَنْ يفعل الإِنْسَان هَذِهِ تَارَةً، وَهَذِهِ تَارَةً، من باب التنويع، وحِفظ السُّنة، ومِن فَوائِد أَنْ يَأْتِيَ الإِنْسَان بجميع الصِّفَات ويُنَوِّعَها:

أَوَّلًا: تحقيق اتِّباع السُّنة.

ثانيًا: أَنْ تحضر السُّنة الأُخْرَى.

ثالثًا: أَنْ يدفع السَّآمة واللَّل عن نفسه باسْتِحْضَار قلبه.

رابعًا: حِفظ السُّنة.

خامسًا: اتِّباع السُّنة وحفظها؛ لأنك لَوْ تَسْتَمر في وَاحِدٍ نَسِيت الباقي.

سَادسًا: تحقيق المتابعة؛ لِأَنَّ النبِيِّ عَيْكِيَّ فَعَل هَذَا وهذَا.

سَابِعًا: حضُور القَلْب؛ لِأَنَّ الإِنْسَان لَوِ استَمَرَّ عَلَى طَرِيقَةٍ وَاحِدَةٍ؛ صارَتْ هَذِهِ الطَّريقة كَأُنَّهَا طبيعة، فتَجِدُه يَقُوم بها وقَلْبه غافِل، وَهَذَا يقع كثيرًا، أَنَّ الإِنْسَان يقول قولًا اعتاده، ولا يدري؛ لأنَّهُ اتخذه عَادَةً وطبيعة، لكنه لَوْ أَرَادَ أَنْ يَجْمَعَ بَيْنَ هَذَا وَهَذَا عَادَةً وطبيعة، الكنه لَوْ أَرَادَ أَنْ يَجْمَعَ بَيْنَ هَذَا وَهَذَا عَارَقَا وَاللَّريقَة.

وهي الَّتِي اختارها شيخ الإِسْلام ابن تَيْمِيةَ رَحْمَهُ اللَّهُ؛ فكل عِبادَة وردت عَلَى وُجُوه متنوعة؛ فالأَفْضَل أَنْ يَأْتِيَ بَها عَلَى هَذِهِ الْوُجُوهِ كَلْها.

مَسْأَلَة: وهل يُقال بالتنوُّع في القراءات في القُرْآن الكَرِيم؟

الجَوَاب: نعم، لكن القراءات يَجِب أَنْ تتأكَّد من ثبوتها، فإِذَا تأكَّدت أَنَّ هَذِهِ قِراءَة فاقرأ بهَذِهِ مرة، وبهَذِهِ مرة، بِشَرْط أَلَّا يَكُون ذَلِكَ عند العوامِّ؛ فانتبه لهِذا الشَّرْط؛ لِأَنَّ العوامَّ هوَامُّ، أي: حشرات يأكُلْنَك وأنت لا تدري؛ فلا تقرأ بقِرَاءة عند العوامِّ أبدًا؛ لِأَنَّ ذَلِكَ يؤدِّي إِلَى أحد أمرَيْن فاسِدَيْن: إمَّا أَنَّهُم يتَّهِمُونك بأنك غَلِطْتَ، وأَنَّك لم تَحْفَظ، وإمَّا أن تَقِلَّ هيبةُ الْكِتَابِ العزيز في نفوسِهم، وَهذَا خطر عَظِيم.

ولِهَذا نحن نُخَطِّئ غَايَةَ التخطئة أولئك الَّذِين يَعرفون قراءات متعدِّدَة، ثُم يتَرَنَّمُون بها أمامَ العامَّة أَحْيانًا، حَتَّى في الصَّلَاة إِذَا قَرَأَ بخلاف ما يعرفونه ستنشغل قُلُوبُهم وهم يُصَلُّون.

فإِذَا كنت تريد السُّنة بأَنْ تقرأ بالقراءات كلها، فلدَيك صَلَوات كَثِيرَة لَيسَ معك أحدٌ، مِثل قيام اللَّيل، ورواتب الصَّلَاة السِّريَّة، فاقرأ فيها بالقراءات المختلفة.

مَسْأَلَة: هل نَقُول: إِذَا قرأت بقِرَاءة لأَحد القُرَّاء، هل يلزمُك أن تستمر عَلَى هَذِهِ الْقِرَاءَة، أم يَجُوز لك أن تنتقل لقِراءَة قارئ آخَر؟

قال بَعْضهم: إِذَا قرأتَ بقِراءَة قارئ فاستَمِر علَيْها، ولكن الصَّحيح خلاف ذَلِك، وهو أَنَّهُ لك أَنْ تقرأ بقِراءَةٍ لقارئ معين، وبقية الصَّفحة -مثلًا- تقرأها بقِراءَةٍ أُخْرَى؛ لأنَّ الكُلَّ سُنة، حتَّى القارئ المخالف لِصَاحبه يُقِرُّ مَا قَرَأَ به صاحبه لا يُنكره، وما دام الأَمْر كذَلِك، وكله وارِدٌ، فلا حَرَج.



١٣٦ - عَنْ عَائِشَةَ رَضَالِنَّهُ عَانَ النَّبِيَّ ﷺ صَلَّى فِي خَمِيصَةٍ لَهَا أَعْلَامٌ، فَنَظَرَ إِلَى أَعْلَامُهُ، فَنَظَرَ إِلَى أَعْلَامُهُ فَلَكُمْ الْمُعْرِفَ قَالَ: «اذْهَبُوا بِخَمِيصَتِي هَذِهِ إِلَى أَبِي جَهْمٍ، وَأْتُونِي إِلَى أَبِي جَهْمٍ، فَإِنَّهَا أَلْهَتْنِي آنِفًا عَنْ صَلاتِي»(١).

- خميصة لها أعلام: كسَاءٌ مُرَبّع مخطّط بألوان مختلفة.
- الأنبِجانِيَّة: كساء غليظ لَيْسَ له أعلام، منسوبة إلى بلد تسمى أنبِجان.
   الشَّرِح

«الخَمِيصَة» فسَّرها المُؤلِّف بأنها كِسَاء مربع، وقَوْلها: «لَهَا أَعْلامٌ» أي خطوط مخطَّطة، وَهَذَا يعني أنها جميلة لها أعلام «فَنَظَرَ إِلَى أَعْلامِهَا نَظْرَةً»، وهو يُصلِّي عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالْسَلَامُ نظر نظرةً وَاحِدةً طويلةً، أو قصيرة؟ الظَّاهِر أنها قصيرة، كما نَقُول -مثلا- لحظة (نَظْرَةً) وَاحِدة.

«فَلَمَّا انْصَرَفَ قَالَ: «اذْهَبُوا بِخَمِيصَتِي هَذِهِ إِلَى أَبِي جَهْمٍ»، اذْهَبُوا بِخَمِيصَتِي: أضافها لنَفْسِه؛ لأنَّها مِلْكُه، وأشار إِلَيْها للتَّحَقُّق، وأمر أَنْ يذهبوا بها إِلَيْه لأنَّه هو الَّذِي أهداها لِلرَّسُول صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّر.

والنَّبيُّ -صَلَّى الله عَلَيْهِ وعلَيْه وسلم - لها شغلَتْه هَذِهِ الخميصة أرَاد أَنْ يُخْرِجَهَا مِنْ مِلْكِه ويَدَعَهَا، وأحَقُّ النَّاس بها صاحِبُها، ولولا أَنَّ النبِيَّ ﷺ له منزلة كَبِيرة في نفْسِه مَا أهداها إِلَيْه؛ لِأَنَّ الظَّاهر أنها خميصة عالية جميلة، ولكنه قال: «وَأْتُونِي بِفْسِه مَا أهداها إِلَيْه؛ لِأَنَّ الظَّاهر أنها خميصة عالية جميلة، ولكنه قال: «وَأَتُونِي بِفْسِه أَبِي جَهْمٍ»، والأنْبِجَانِيَّة كِسَاء غليظ، يعنِي قولوا لأبي جَهْمٍ: خُذ الخميصة، وأَعْطِنَا الأَنْبِجَانِيَّة، وَإِنَّمَا أَمرَ بذَلِك لِئلًا ينكسِر قلبُه، فيقول: كَيْفَ ردَّ النبِيُ ﷺ وَأَعْظِنَا الأَنْبِجَانِيَّة، وَإِنَّمَا أَمرَ بذَلِك لِئلًا ينكسِر قلبُه، فيقول: كَيْفَ ردَّ النبِيُّ ﷺ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب إذا صلى في ثوب له أعلام ونظر إلى علمها، رقم (٣٧٣)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب كراهة الصَّلاة في ثوب له أعلام، رقم (٥٥٦).

هديَّتَه، فأَرَاد عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ أَنْ يَجْبُرُ قلبَه بِأَنْ يطلب أَنْبِجَانِيَّتَهُ، «فَإِنَّهَا أَلْهَتْنِي آنِفًا عَنْ صَلاتِي»، فالضَّمِير واسْم الإشارة يَعُودان عَلَى أقرب مفعول وهو الأَنْبِجانِيَّة، لكن السِّيَاق يأبَى أَنْ يَعُود الضمير عَلَى الجميع؛ فجينَاذٍ نَقُول: إِنَّ الضَّمير يعود عَلَى الجميع؛ فجينَاذٍ نَقُول: إِنَّ الضَّمير يعود عَلَى الجميع، فاللَّهُ ويِّين: الضَّميرُ واسْمُ الإِشَارَة يَعُودان لأَقْرَبِ مَذكور، ما لم يَمنع منه مانِعٌ معنويٌّ، أو لَفْظِيُّ.

# مِنْ فَوَائِدِ الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: حِرْص النَّبِيِّ ﷺ علَى حُضور قلبه في الصَّلَاة؛ لِأَنَّهُ رد لَخَمِيصَة الَّتِي أَلْـهَتْهُ.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: يَنْبَغِي أَنْ يُزيل كل ما يُلهيه عن صَلَاته، سواء كَانَتْ نُقوشًا فِي الْأَرْضِ، أَوْ فِي الجِدار، أو في أيِّ مكان.

ويتفرع من هَذِهِ الفَائِدَة: أَلَّا يُصَلِّيَ الآن عند قوم يتحَدَّثون، لأَنَّهُم يُلْهونه، فلا تُصَلِّ عند قوم يتحدَّثون.

ولَيسَ لك حق في إسكاتهم، اللَّهُمَّ إِلَّا أَنْ يَكُونُوا في المَسْجِد؛ إذن ماذا نصنع؟ نُغَيِّر المكان.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ النَّظَرِ إِلَى غَيْرِ موضع السُّجُود لا يُبْطِل الصَّلَاة؛ لِقَوْلِه: «فنَظَر إِلَى أَعْلَامِهَا».

وهل المَشْرُوع في صَلَاته أَنْ يَنظر إِلَى موضع سُجوده، أو ينظُر أمامَه، أو لا يَتَقَصَّدُ شيئًا، فيُطْلِق نَظَرَهُ، فيَنْظُرُ إِلَى مَا يُرِيدُ؟

في هَذَا خِلَافٌ بَيْنَ أَهْلِ الْعِلْمِ:

فمنهم مَن قال -وهُم أكثر العُلَمَاء-: إنه ينظر إِلَى موْضِع سجُوده إلا في حال التَّشَهُّد؛ فَإِنَّهُ يَنْظُرُ إِلَى السَّبَّابة، لا سِيَّما عند رفعها عند الدُّعَاء.

وقيل: يَنظر تِلقاء وجهه إلَّا فِي الرُّكُوع، فينظر إِلَى قدَمَيْه، أما كونُه ينظر إِلَى قدَمَيْه، أما كونُه ينظر إِلَى قدمَيه فِي الرُّكُوع، فلأنَّ الصَّحَابَة رَجَهَا الرُّكُوع، فلأنَّ الصَّحَابَة رَجَعَالِلهُ عَنْهُ كَانُوا يَنظُرون إِلَى الرَّسُول ﷺ وهو يُصلِّي.

ودَلِيل ذَلِك: أَنَّهُ لَمَا حَدَّثُوا أَنَّهُ كَانَ يَقْرَأُ فِي الصَّلَاة، قيل لهم بِمَ عرَفتُم ذَلِك؟ قَالُوا: باضْطِرَاب لِحْيَتِه (١)، يعني بحَركتها.

وَهَذَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّهُمْ كانوا ينظرون إِلَيْه، وفي صَلَاة الكسُوف لـمَّا حدَّثهم ﷺ وَأَنَّهُ رأى الجنَّة والنَّار، قال: «وَذَلِكُمْ حِينَ رَأَيْتُمُونِي تَقَدَّمْتُ حَتَّى قُمْتُ فِي مَقَامِي»(٢)، وَهَذَا أَيْضًا يَدُلُّ عَلَى أَنَّهُمْ كانوا ينظرون إِلَيْه.

ولما صُنع له المنبر قَامَ يُصَلِّي علَيْه، وجعل يُصَلِّي عَلَيْهِ ويركع، وَإِذَا أَرَادَ السُّجُود نزل وسجد في الأَرْض، وقال: «فَعَلْتُ هَذَا لِتَأْتَمُّوا بِي، وَلِتَعْلَمُوا صَلَاتِي»<sup>(٣)</sup>، وَهَذَا يَدُلُّ أَيْضًا عَلَى أَنَّهُم كانوا ينظرون إِلَيْه.

لكن قد ينازع مُنازعٌ في هَذَا الاستِدْلَال فيقول: إِنَّ نَظَر الصَّحَابَة إِلَى الرَّسُول ﷺ له فَائِدَة، وهي: التعلُّم؛ لِأَنَّ النَّبيَّ ﷺ في إطلاق الْقَوْل بِأَنْ يَنظُر إِلَى الإِمَام فِيهِ نظر، لِأَنَّ الصَّحابَة كانوا ينظرون إِلَى الرَّسُول ﷺ مِن أَجْل أَنْ يتعلَّمُوا.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب رفع البصر إلى الإمام في الصَّلاة، رقم (٧٤٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الكُسُوف، باب صلاة الكُسُوف جماعة، رقم (١٠٥٢)، ومسلم: كتاب الكُسُوف، باب ما عرض على النبي ﷺ في صلاة الكُسُوف، رقم (٩٠٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب جَوَاز الخطوة والخطوتين في الصَّلاة، رقم (٣).

فيُقال: إِذَا كَانَ الإِمَام عالِمًا بالشريعة، حريصًا عَلَى تَطْبِيقِها، فلا حَرَج أَنْ ينظُر المَأْمُوم إِلَيْه؛ فاشترطنا شرطين:

أنْ يَكُون عالمًا بالشريعة.

أَن يَكُون حريصًا عَلَى تطبيقها؛ لِأَنَّ مِنَ العُلَمَاءِ مَن نعلم أَنَّهُم يعلمون أَنَّ هَذَا مَشْرُوع، لكن لا يفعلونه، إمَّا نسيانًا، أو تهاوُنًا، وَمِنَ الْعُلَمَاءِ مَنْ نَعْلم أَنَّهم حريصُون عَلَى الخَيْر، لكنهم جُهَّال، ليْسُوا بذَلِك الْعِلْم الواسع.

وبَعْض العُلَمَاء يَقولُون: إِذَا كنت بِلِباس الْإِحْرَام، وأمكنَك مُشاهدة الكَعْبَة؛ فانظُر إِلَى الكَعْبَة.

فهَذِهِ أَقْوَالَ العُلَمَاء الَّتِي تحضرني، ولكن الَّذِي يَظهر أمامنا لكي يَكُون أقرب إلى الخُشُوع هو أَنْ ينظُر إِلَى موضع السُّجُود.

فإِذَا قال قَائِل: هل يستحب أَنْ يُغْمِضَ عينيه في الصَّلاة؟

فالجَوَابِ: لا، لا نرَى هذا، حَتَّى لَوْ كَانَ أخشعَ له؛ لِأَنَّهُ إِذَا أَغْمَض عينيه فقَدْ تعبَّد بعِبادَةٍ لم تُشْرع، بل نص العُلَمَاء عَلَى كراهة تغميضِ العَينين في الصَّلَاة.

وسؤال النَّاس عن هَذَا كثير، فنقول هَذَا مِن وَحْيِ الشَّيطان، وَقَـدْ أَوْقَعْتَ نفسَك في مَكْرُوه، أو في بِدعة.

لو قال قَائِل: إِذَا كَانَ فِي حَاجَةٍ إِلَى النظر فَهَلْ ينظر؟

الجَوَاب: نعم لا بَأْس عند الحَاجَة؛ ومِن الحاجَة: أَنْ يَكُونَ عند الأُمِّ صبِيُّها، وهي تخشَى عَلَيْهِ إِذَا دَبَّ أَنْ يقع في ماءٍ، أو في نارٍ، فتَرَقُبه بِعَيْنِها، وَهَذَا يَجُوز، وكل ما دعَت إله الحَاجَة أَنْ ينظر إِلَيْه فهو جائز.

مِثَال: لَوْ كَانَ الإِنْسَان قد وعَد شَخْصًا السَّاعة الوَاحِدَة، وشَرع في الصَّلَاة، فلا يَجُوزُ لَهُ النَّظَرُ في السَّاعة داخل الصَّلَة؛ لأنَّهَا لَيْسَت حاجة.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: جَوَاز أَمْرِ الْإِنْسَانِ غيرَه إِذَا لَمْ يَكُنْ فِي ذَلِكَ مِنَّة علَيْه؛ لِقَوْلِه «اذْهَبُوا بِخَمِيصَتِي»، وهو يُخاطِب، فَإِنْ كَانَ فِي ذَلِكَ مِنَّة؛ فلاَ.

وقد بايع الصَّحَابَة رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ رَسُولَ الله ﷺ أَلَّا يَسْأَلُوا النَّاس، فكَان سَوْط أَحَدهِم يَسقُط وهو رَاكب عَلَى بَعِيره فيَنزِل ويَأْخُذه، ولَا يَقُولُ: يَا فُلَانٌ نَاوِلْنِي إِيَّاهُ(١)، كَل ذَلِكَ ليَرْدَع الإِنْسَان عَن أن يُذِلَّ نفسه؛ لأن سؤال النَّاس ذُلُّ.

لكن إِذَا علِمْتَ مِن صاحبك أَنَّهُ يفرح إِذَا أَمَرْتَه فلا بَأْس؛ لِأَنَّ هَذَا إِحْسَان له؛ فقد يَكُون هَذَا الرَّجُل صديقًا لك حميًا، وتَمَّنُّ عَلَيْهِ إِذَا قلتَ له: أعطني كذا، فافْعَلْ فِي هَذِهِ الْحَالَ بغرض الإِحْسَان إِلَيْه، وإِذْ خَال السُّرور علَيْه.

الْفَائِدَةُ الْخَامِسَةُ: حُسْن خُلق النَّبِيِّ عَيْكِةً الَّذِي لا يُجَارَى علَيْه، ولا يُهارَى فيه.

وجه ذَلِك: أَنَّهُ أَمَرَ بإرسَال الخَميصة إِلَى أَبِي جَهْمٍ، واستجلاب الأَنْبِجَانِيَّة حَتَّى لا يَنْكَسِر قلبُه.

الْفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنَّهُ يَنْبَغِي للإِنْسَانَ أَنْ يراعيَ أَحْوَالَ صاحبه، وأَنْ يَدْفع عنه كلَّ مَا يُدخِل عَلَيْهِ الْهَمَّ والغَمَّ تَأَسِّيًا بِالرَّسُولَ صَلَّالِلَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ الِهِ وَسَلَّمَ.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: يَنْبَغِي للإِنْسَان أَنْ يُبَيِّنَ السَّبب إِذَا كَانَ السَّببُ قد يَخفَى عَلَى الإِنْسَان.

الْفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: أَنَّ عَلَى المرء مُراعاةَ أَحْوَالِ صاحبِه، وأَنْ يَدفع عنه كل ما يُدخِل عَلَيْهِ الْهَمَّ والغَمَّ، تأسيًا بالرَّسُول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىۤ الِهِ وَسَلَّمَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الزَّكَاة، باب كراهة المَسْأَلَة للناس، رقم (١٠٤٣).

الْفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: أَنَّهُ يَنْبَغِي للإِنْسَانَ أَنْ يُبَيِّنَ السَّبِ، إِذَا كَانَ السَّبِ قد يخفى عَلَى النَّاس، فكثيرًا ما يفعل الإِنْسَان، أو يقول شيئًا قد يَخفى سببُه، فيَنْبَغِي أَنْ يُبَيِّن العِلة ليَكُون معذورًا، ويُؤْخَذ ذَلِكَ مِن قول النَّبِيِّ عَلَيْهِ: «فَإِنَّهَا أَلْهَتْنِي آنفًا».

الفَائِدَةُ العَاشِرَةُ: أَنَّهُ يَنبغي للإِنْسَان أَنْ يَجتنبَ كلَّ ما يُلهيه عن صَلَاته؛ لِأَنَّ الحُكم يَدور مَعَ عِلَّتِه، فَهَا دَامَتِ الْعِلَّةُ أَنَّهَا أَلْهَتْهُ فنقول: كلُّ مُلهٍ عَنِ الصَّلَاة الحُكم يَدور مَعَ عِلَّتِه، فَهَا دَامَتِ الْعِلَّةُ أَنَّهَا أَلْهَتْهُ فنقول: كلُّ مُلهٍ عَنِ الصَّلَاة الجتنبه.

ولِهَذَا قَالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «لَا صَلَاةَ بِحَضْرَةِ طَعَامٍ، وَلَا وَهُوَ يُدَافِعُهُ الأَخْبَثَانِ» (١)؛ لأنَّه إِذَا صَلَّى فِي هَذِهِ الحَالَ انشغَلَ بلا شك، لَا سِيَّمَا إِذَا كَانَ يُدافعه الأَخْبَثَانِ، فَإِنَّهُ لا يَسْتَطِيع أَنْ يفهمَ ما يقول، وَرُبَّمَا أسرعَ سُرعةً ثُخلِّ بالطُّمَأْنِينَة، هَذَا مَعَ وُجود الضَّرر البَدَنِيِّ عَلَى الإنْسَان في مُدافعة الأخبثين.

فإِذَا قال قَائِل: ما وجه إدخال هَذَا الْحَدِيثِ فِي بابِ الذِّكْرِ بَعد الصَّلَاة؟

فَاجَوَابِ: أَنَّ فِيهِ دَلِيلًا عَلَى أَنَّ الذِّكْرَ فِي الصَّلَاة لا يُشترط فِيهِ الموالاة؛ لأنَّ النَّبي ﷺ تكلَّم مِن أَوَّل ما صَلَّى، ولكن هَذَا الاستنباط فِيهِ نَظَرٌ؛ لأَنَّنا لا نَدْرِي: هل هَذِهِ الصَّلَاة فَرِيضَة أَمْ نَافِلَة؟ بل الَّذِي يظهر أَنَّها نَافِلَة؛ لأنَّ المعروف أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ الصَّلَاة وَرِيضَة أَمْ نَافِلَة؟ بل الَّذِي يظهر أَنَّها نَافِلَة؛ لأنَّ المعروف أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ كَانَ يُصَلِّي الْفَرِيضَة فِي المَسْجِد، إلا فِي مَرضِ مَوْتِهِ (٢).

وعلى هَذَا الحَدِيثَ فِي باب اللهُ نَدْرِي لهاذا وضع المُؤَلِّف هَذَا الحَدِيثَ فِي باب اللهِّكُر بعد الصَّلَاة.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب كراهة الصَّلاة بحضرة الطعام الذي يريد أكله في الحال وكراهة الصَّلاة مع مدافعة الأخبثين، رقم (٥٦٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب حد المريض أن يشهد الجماعة، رقم (٦٦٤)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب استخلاف الإمام إذا عرض له عذر من مرض، رقم (٤١٨).

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل نَعُدُّ التَّسبيح أَمْ لا؟ وَإِذَا عَدَدْنَاه فبِالأَصَابِع أَمْ بالحَصى؟ وَإِذَا عَدَدْنَاه بالأَصَابِع فَكَيْفَ يَكُونُ ذَلِكَ؟

فالجَوَاب: إِذَا كَانَ الإِنْسَان يُمكن أَنْ يَضبط التَّسبيح بِدُونِ عَدِّ، فَلَا حَرَجَ عَلَيْهِ أَنْ يُسبِّح بِدُونِ عَدِّ، وَإِذَا كَانَ لَا بُدَّ أَنْ يَعُدَّ، فَإِنَّهُ يَعُدُّ بِالأَصَابِع، ويَجُوز بالحَصى، أو ما ينوب مَنابه؛ كالمِسْبَحَة، لكن الأَصَابِع أفضلُ؛ لِأَنَّ النَّبِي ﷺ قال: «اعْقِدْنَ بِالأَنَامِلِ فَإِنَّهُنَّ مَسْؤُولَاتُ مُسْتَنْطَقَاتُ»(۱).

ولكن نرى كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ يَعُدُّون بِالأَنامِل، كل أَنْمُلة تسبيحة، فيَكُون الأَصبع الوَاحِد يَعُدُّ فِيهِ ثلاثًا، لكن في هَذَا نظر؛ لِأَنَّ قَوْله: «اعْقِدْنَ بِالأَنَامِلِ»، العَقد عند العرب يَكُون بِثَنْيِ الأَصَابِع، ولذَلِك في حَدِيثِ عبد الله بْنِ عَمْر و «خَصْلتَانِ، أَوْ خَلَّتَانِ لَا يُحَافِظُ عَلَيْهِمَا عَبْدٌ مُسْلِمٌ إِلَّا دَخَلَ الجَنَّة، هُمَا يَسِيرٌ، وَمَنْ يَعْمَلُ بِهَا قَلِيلٌ، يُسَبِّحُ فِي دُبُرِ كُلِّ صَلَاةٍ عَشْرًا، وَيَحْمَدُ عَشْرًا، وَيُكَبِّرُ عَشْرًا، فَذَلِكَ خَسُونَ وَمِائَةٌ بِاللِّسَانِ، وَأَلْفٌ وَخَسُ مِائَةٍ فِي المِيزَانِ، وَيُكَبِّرُ أَرْبَعًا وَثَلَاثِينَ إِذَا أَخَذَ وَمِائَةٌ بِاللِّسَانِ، وَأَلْفٌ وَخَسُ مِائَةٍ فِي المِيزَانِ، وَيُكَبِّرُ أَرْبَعًا وَثَلَاثِينَ إِذَا أَخَذَ مَصْحَعَهُ، وَيَحْمَدُ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ، وَيُسَبِّحُ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ، فَذَلِكَ مِائَةٌ بِاللِّسَانِ، وَأَلْفٌ وَثَلَاثِينَ، وَيُسَبِّحُ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ، فَذَلِكَ مِائَةٌ بِاللِّسَانِ، وَأَلْفُ وَثَلَاثِينَ، وَيُسَبِّحُ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ، فَذَلِكَ مِائَةٌ بِاللِّسَانِ، وَأَلْفٌ وَثَلَاثِينَ، فَذَلِكَ مِائَةٌ بِاللِّسَانِ، وَأَلْفٌ وَلَاثِينَ يَعْقِدُهَا بِيَدِهِ (\*).

يعني: بِثَنْيِ الأَصَابِع، والَّذِين يَعُدُّون بالأنامل لا يَثْنُون أَصَابِعَهُم، وَهَذَا مِن الوَهْمِ في الفَهم.

فإِذَا قال قَائِل: إِنَّ أَلْفَاظَ الْحَدِيث فِي الْأَنَامِل.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٦/ ٣٧٠)، وأبو داود: كتاب الصَّلاة، باب التسبيح بالحصى، رقم (١٥٠١)، والترمذي: كتاب الدعوات، بابٌ، رقم (٣٥٨٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود: كتاب الأدب، باب في التسبيح عند النوم، رقم (٥٠٦٥)، والنسائي: كتاب السَّهْو، باب عدد التسبيح بعد التسليم، رقم (١٣٤٨).

قلنا: الأنامِل تُطلَق عَلَى الأصابع كلها، مِن باب إطلاق البَعْض وإِرادَة الكل، فقد يُطلق الكل ويُراد به البَعْض، كَمَا فِي قَوْلِهِ تَعالَى: ﴿ يَجْعَلُونَ أَصَابِعُهُمْ فِي ءَاذَانِهِم ﴾ البقرة: ١٩]، أطلق الكل (الأصابع) وأَرَاد الجزء (الأنامل)؛ لِأَنَّهُ يستحيل دخُول الأصبع كَامِلًا فِي الأذن.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: يَستعمل النَّاس في بَعْض البلاد المِسْبَحَة كَقَرينة تَدُلُّ عَلَى أَنَّهم مُسلمون، ففي بَعْض الأماكن يَكُون المُسْلِمون غير معروفين، فالملابس كلها سواء، فَإِذَا مات الشَّخْص في حادثٍ بَحَثُوا في جُيوبِه، فمَن أَخْرَجُوا مِن جَيْبِه مِسْبَحة دَفَنُوه؛ لأَنَّه مُسلم، ومَن لا يوجد في جَيبه مِسبحة فهو غير مُسلم، في رأيكم في هذا؟

الجَوَابِ: هَذَا خَطَأَ؛ لِأَنَّهُ قَدْ يَكُونُ مسلًّا، وَلَيْسَ معه مِسْبَحَة.

والخُلَاصَةُ: لَا بَأْسَ أَنْ يَكُونَ العدُّ بالحصى والمِسْبَحَة، لكن لا يَكُون العدُّ بالأَصَابِع والمِسْبَحَة فِيهَا مَفَاسِد وهي: بالأَصَابِع أفضل، ثم إِنَّ المِسْبَحَة فِيهَا مَفَاسِد وهي:

أولًا: أَنَّ بَعْضهم يختار عددًا مُعَيَّنًا مِن الخَرَز، وَقَدْ يَتَّخِذ أَلْفَ وَاحِدَة، ثم يُعلِّقها في صدره، كأنَّما يقول للنَّاسِ: انظروا، إني أُسَبِّحُ أَلْفَ مَرَّةٍ، وَهَذَا يدخل في الرِّياء.

ثانيًا: أَنَّ الَّذِين يَعُدُّون بالمِسْبَحَة قد تغفُل قُلُوبهم؛ ولذَلِك نشاهدهم يَعُدُّون بالخَرَز وعُيُونُهم تَشْخَصُ يَمينًا ويسَارًا، والْقَلْب يَتْبَعُ العَين.

ثالثًا: أَنَّهُ عُدول عمَّا أرشد إِلَيْه النَّبِيَّ عَلَيْكُ، وهو العَقد بالأنامل.

لَوْ سَأَلَ سَائِلُ: هـل تبطـل مَشْرُ وعِيَّة التَّسْبِيح إِذَا طـال الفَصْل بين الصَّـلَاة والذِّكْر؟

الجَوَابِ: نعم، إِذَا طال الفَصل عُرْفًا بين الصَّلَاة، وبين الذِّكْر فاتت مَشْرُ وعيتها.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: وهل يَضُرُّ الفَصْل بصَلَاة الجَنَازَة؟

الجَوَابِ: لا يَضُرُّ الفَصْل بصَلَاة الجَنَازَة؛ لأنَّه يَسير.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هُناكَ بَعْض النَّاس إِذَا عجز عن أَنْ يَجْمَعَ بَيْنَ حَدِيثين يقول: هَذَا وَهْمٌ مِن الرَّاوي، فَهَلْ يصح؟

الجَوَاب: نعم يصح، إِذَا كَانَ وهمًا مِن الرَّاوي، مِثَال: إِذَا كَانَ الحَدِيث رواه خُسْمة، وانفرد وَاحِدٌ بِهَا يُعارض هؤُلاءِ الخَمسة، فَهَذَا يَكُون وهمًا.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: وحَدِيث: «أَفْلَحَ، وَأَبِيهِ إِنْ صَـدَقَ، أَوْ دَخَـلَ الجَنَّةَ وَأَبِيهِ إِنْ صَدَقَ»(١)، بَعْضهم قـال: إِنَّ ذكـر كَلِمَة (أبيه) وَهَـمٌ مِن الرَّاوي، فـما صِحة هَذَا الكَلَام؟

الجَوَابِ: هَذَا شَاذٌّ، وَلَيْسَ وهمًا؛ لِأَنَّ الرِّوايَاتِ كُلَّها ما ذكرت «وأبوه»، وَلَيْسَ هَذَا فحسب، بل قد يلجأ بَعْض النَّاس إِلَى النَّسْخ إِذَا عجز عَنِ الجَمْعِ بَيْنَ الأحاديث.



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الإِيمَان، باب بيان الصلوات الَّتِي هي أحد أركان الإِسْلام، رقم (١١).



#### • • 🚱 • •

قَوْله: «بين الصَلَاتين» هَذَا عامٌّ أريد به الخاصُّ، أريد به الجمعُ بَيْنَ الظُّهْرِ وَالْعَصْرِ، أو بين المَغْرِب والْعِشَاء، فصَلَاةُ الفَجر لا تُجْمَع مَعَ ما قَبْلَها، ولا ما بَعْدَها؛ لِأَنَّ بينها وبين الَّتِي قَبْلَها نِصف اللَّيل، وبينها وبين الَّتِي بَعدها نِصف النَّهار، فهي مُنْفَرِدة، قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿ أَقِمِ الصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ ﴾ أي: زَوالها، النَّهار، فهي مُنْفَرِدة، قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿ أَقِمِ الصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ ﴾ أي: زَوالها، ﴿ إِلَىٰ غَسَقِ النَّيلِ ﴾ أي: نِصف اللَّيل، كل هَذِهِ أَوْقات لِلصَّلَاةِ، ﴿ وَقُرْءَانَ الْفَجْرِ ﴾، فَضَل قرآن الْفَجْر -يعني: صَلَاته - عَيَا قَبْلَه، وعَيَا بَعْدَه.

ولِهَذا كَانَ الْقَوْلِ الرَّاجِحِ الَّذِي لَا شَكَّ فِيهِ عندي أَنَّ صَلَاة الْعِشَاء تَنْتَهِي بِنِصْفِ اللَّيل، وَأَنَّ المُرْأَة لَوْ طَهُرت بَعْدَ مُنتصف اللَّيل مِن الحيض، فَلَيْسَ علَيْها صَلَاة الْفَجْر، صَلَاة عِشاء، ولا مَعْرب، كما لَوْ طَهُرت في الضحى، فَلَيْسَ علَيْها صَلَاة الْفَجْر، ولم يَرِدْ عَنِ النَّبي عَلَيْهِ الصَّلَة أَوَالسَّلَامُ حَدِيثٌ لا صَحِيح ولا ضَعِيف أَنَّ صَلَاة الْعِشَاء ولم يَرَدْ وَتُها إِلَى الْفَجْر، بل الأحاديث تُؤيِّد ظاهِرَ القُرْآن، أَنَّ صَلَاة الْعِشَاء إِلَى نَصْفِ اللَّيل فقط.

إذن صَلَاة الْفَجْر لا تُجمع إِلَى الَّتِي قَبْلَها، ولا الَّتِي بعدها؛ لِأَنَّ بَيْنَهُمَا وَقْتًا لَيْسَ وقتًا لِلصَّلَاةِ، وَكَذَلِكَ العَصْر لا تُجمَع إِلَى المَغْرِب، ولا المَغْرِب للعصر؛ لِأَنَّ كلَّ صَلَاةٍ منهما لـها وقتها، فهَذِهِ نَهاريَّة، وَهَذِهِ ليلية.

ولم يَبْقَ لنا إلا الظُّهر مَعَ العَصْر، أو المَغْرِب مَعَ الْعِشَاء، فهَذِهِ الصَّلوَات يُجمَع بَعْضُها إِلَى بَعْضٍ، إمَّا جَمْعَ تقديم، وإما جَمْعَ تَأْخِير.

# فَإِنْ قِيلَ: ما الأَصْل في المَسْأَلَة، تحريم الجَمع أَمْ جَوَازه؟

قلنا: الأَصْل في المَسْأَلَة تحريم الجَمع؛ لِقَوْلِ الله تَبَارَكَوَتَعَالَى: ﴿ فَإِذَا أَطْمَأْنَنَتُمْ فَأَقِيمُوا الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿ فَإِذَا الطّمَأْنَتُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلَوٰةَ إِنَّ الصَّلَوٰةَ كَانَتُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَبًا مَّوْقُوتًا ﴾ [النِّسَاء:١٠٣]، فلكل صَلَاةٍ وقتُ محددُ، فمَن قدَّم صَلَاةً عَلَى وقْتِها، أو أَخَرَهَا عَنْ وَقْتِها فقَدْ تَعَدَّى صَلَاةٍ وقتُ محددُ، فمَن قدَّم صَلاةً عَلَى وقْتِها، أو أَخَرَها عَنْ وَقْتِها فقد تَعَدَّى حُدود الله، ويَكُون آثيًا عاصيًا، وصلاته غير مقبولة، إلا مَن أَخَرها لعُذرٍ؛ كَنَوْمٍ، أو نسيانٍ، وعلَيْه أَنْ يُصلِّيها إِذَا زال عُذره.

# فَإِنْ قِيلَ: هل التساهل في الجَمع حرام أمْ جائز؟

قلنا: التسَاهل في الجَمع حرام بلا شك، ولِهذا يَجِب الإنكار عَلَى بَعْض الأَئِمَّة الَّذِين جَوَّزُوا الجَمْعَ بَيْنَ المَغْرِبِن وَالْعِشَاءِ، أَو بَيْنَ الظُّهْرِ وَالْعَصْرِ إِذَا جَاءَ الشَّيل الخفيف، ويُنكر علَيْهم إنكارًا عَظِيمًا؛ لأنَّهم سيُقدِّمون الْعِشَاء عَلَى وقْتِها الشَّيل الخفيف، والمطر الَّذِي يُبيح الجَمع هو المطر الكثير الَّذِي يَكُون فِيهِ المَشَقَّة، أمَّا المطر الخفيف، فلا يَجُوزُ الجَمْعُ فيه؛ لِأَنَّ الأَصْل وُجُوبٍ كل صَلَاة في وقتها.

والجمع بين الصَلَاتين له أسبابٌ كَثِيرَة يجمعها شَيْءٌ وَاحِدٌ وَهُوَ: المَشَقَّةُ، فَإِذَا شَقَّ عَلَى الْإِنْسَانِ أَنْ يُصليَ كل صَلَاة في وقتها جاز له الجمع.

#### -692

١٣٧ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ رَضَالِلَهُ عَنَاكَ: «كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَجْمَعُ وَ اللهِ ﷺ وَعَالَتُهُ عَلَى اللهَ اللهُ عَلَيْهُ عَلَى طَهْرِ سَيْرٍ، وَيَجْمَعُ بَيْنَ المَغْرِبِ فِي السَّفَرِ بَيْنَ صَلَاةِ الظُّهْرِ وَالْعَصْرِ، إِذَا كَانَ عَلَى ظَهْرِ سَيْرٍ، وَيَجْمَعُ بَيْنَ المَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ»(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب تقصير الصَّلاة، باب الجمع في السفر بين المغرب والعشاء، رقم (۱۱۰۷).

### الشترح

الجمع بين الصَلَاتين لدفع المَشَقَّة، فمتى كَانَ عَلَيْك حرجٌ أو مَشَقَّة في تَرْكِ الجَمع، فاجمَعْ.

فَإِنْ قِيلَ: هل السَّفَر والمرض مِن الحَرج أم لا؟

قلنا: نعم، السَّفَر والمرض مِن الحَرج.

فَإِنْ قِيلَ: هَلْ خَوْفُ ضياع المال مِن الحَرج؟

قلنا: نعم مِن الحَرج، فمثلا لَوْ ضَلَّت ناقةٌ لرَجُل في صَلَاة المَغْرِب، فقال الرَّجُل: إن جمعتُ أمكنني أَنْ أُدْرِكَ النَّاقة؛ لأني سأواصل الطلب، وإن لم أجمع لَزِمَ أَنْ أُوقِفَ الطلب لصَلَاة الْعِشَاء، ويَكُون في هَذَا مَشَقَّة علَيْه، إذن لَهُ أَنْ يجمع حَتَّى يَسْتَطِيعَ إدراك النَّاقة.

فَإِنْ قِيلَ: إِنْسَان في بيته في وقت الظُّهر، وأَرَاد أَنْ يُسَافر بالنَّقل الجماعي، وَقَدْ يفوته وقت صَلَاة العَصْر، هل يجمع أَمْ لا؟

قلنا: لَهُ أَنْ يجمع إِذَا كَانَ يشق عَلَيْهِ أَنْ يُصَلِّي الثَّانِية في وقتها.

إذن مَدارُ هَذَا الأَمْرِ عَلَى المشقَّة.

فَإِنْ قِيلَ: قَدِمَ رَجُلٌ مِن سَفَر إِلَى بلده في وقت الظُّهر، وهو في شِدَّة التعب، ويَشُقُّ عَلَيْهِ أَنْ ينتظر العَصْر، وإن نام خَافَ أَلَّا يَقُوم، فَهَلْ يجمع بَيْنَ الظُّهْرِ وَالْعَصْرِ أَمْ لا؟

قلنا: له أَنْ يجمع؛ لِأَنَّهُ لَوِ انتظر صَلَاة العَصْر يَكُونَ فِي ذَلِكَ مَشَقَّةٌ علَيْه.

فالجمع أسهل من القصر؛ لِأَنَّ القصر في الصَّلَاة لَيْسَ لَهُ إِلَّا سبب وَاحِد وهو

السَّفَر، والجَمع لا تُحصى أسبابُه، فيَجُوز للإِنْسَان الجمعُ بين الصَّلوَات إِذَا كَانَتْ هُناكَ مَشَقَّة فِي أَنْ يُصَلِّي كل صَلَاة في وقتها.

هَذَا هو الْقَوْل الرَّاجِح الَّذِي يَدُلُّ عَلَيْهِ قَوْلُ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَ: ﴿ يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَ: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمُ فِي الدِّينِ اللهِ اللهُ اللهِ اله

وَقَالَ بَعْضُ أَهْلِ الْعِلْمِ: إِنَّه لا يَجُوز الجَمْعُ إطلاقًا؛ لأنَّ الله قال: ﴿إِنَّ الصَّلَوَةُ كَانَتُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَبًا مَّوْقُوتًا ﴾ [السَّاء:١٠٣] فقيل لهم: أَلَيْسَ قد أجمع المُسْلِمون عَلَى الجَمع في عَرَفَة ومُزْ دَلِفَة؟ قَالُوا: بلى، لكن هَذَا الجَمع للنَّسك لا للسَّفر، فهو جمع مِن شعائر الحج، لكن هَذَا الْقُوْل ضَعِيف؛ لأَنَّنا نعلم أَنَّ الجمع بالنِّسبة لمُزْ دَلِفَة سببُه السَّفَر؛ لِأَنَّ الرَّسُول أَتى مِن أقصى عَرَفَة إِلَى مُزْ دَلِفَة عَلَى بَعِيره، وَهَذَا يستوعب كُلَّ وقتِ المَغْرِب، ولِهَذَا كَانَ جمع الرَّسُول عَيْ فِي مُزْ دَلِفَة جمع تَأْخِير، أما في عرفة فأرَاد عَيْ أَنْ يُصلِّي العَصْر قَبْلَ دُخُولِ وَقْتِهَا حَتَّى يتفرق النَّاس في مواقفهم، فاختار فأراد عَيْ أَنْ يُصلِّي العَصْر قَبْلَ دُخُولِ وَقْتِهَا حَتَّى يتفرق النَّاس في مواقفهم، فاختار الجَمع لكثرَة النَّاس؛ ولأنَّ النَّاس إِذَا ذهبوا إِلَى مواقفهم صَلَّى كل قومٍ في مكانهم، وإنْ أَتُوا إِلَى الرَّسُول عَيْهِ شَقَ علَيْهم، ولذَلِك جمع رَسُول اللهِ صَلَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّهُ.

وأما أَنَّ سبب الجَمع هو النُّسك، فَهَذَا قول خَطَأ؛ لِأَنَّهُ لَوْ كَانَ السَّبَبُ هو النُّسك، لكان عَلَى مَن يَأْتِي قارنًا إِلَى مكة أَنْ يجمع مِن وقت الْإِحْرَام.

وعلَيْه فالنُّسُك لا دَخْلَ له في الجَمع.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الإيكان، باب الدين يسر، رقم (٣٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب العلم، باب ما كان النبي ﷺ يتخولهم بالموعظة والعلم كي لا ينفروا، رقم (٦٩)، ومسلم: كتاب الجهاد والسير، باب في الأمر بالتَّسِير وترك التنفير، رقم (١٧٣٤).

فَإِنْ قِيلَ: هل يَجُوز أَنْ يجمعَ رَجُلٌ مُبتلًى بالحَدَثِ الدَّائم مِن رِيحٍ، أو بَوْلٍ، أَوْ غَائِطٍ؟

قلنا: يَجُوز أَنْ يجمعَ؛ لأنَّه يَشُقُّ عَلَيْهِ أَنْ يَتَوَضَّأُ لكل صَلَاة.

فَإِنْ قِيلَ: امَرْأَةٌ مُرضِعٌ، وولدُها يبكي باسْتِمْرَار، ويَشُقُّ علَيْها أن تُصَلِّيَ كل صَلَاة في وقتها، فَهَلْ يَجُوزُ لَـهَا أَنْ تجمع بين الصَّلوَات؟

قلنا: نعم يَجُوزُ لَهَا أَنْ تجمع؛ وذَلِك للمَشَقَّة.

فَإِنْ قِيلَ: لَوْ كَانَ الإِنْسَان يَدْرُس في بلدٍ لا يُمْكِن أَنْ يجعلوا فسحة لِلصَّلَاةِ، هل يَجُوز أَنْ يجمع؟

قلنا: نعم يَجُوز أَنْ يجمع؛ لِأَنَّهُ إِذَا ترك الجَمع يَكُون في الأَمْر مشقَّة علَيْه، إمَّا أَنْ يدع الدَّرس، وإمَّا أَنْ يُؤخِّر الصَّلَاة، فالأَمْرُ واسعٌ، ولله الحمد؛ لأنَّ الجمع سببه أَنْ يَكُونَ فِي تركه مَشقَّة، ولو كَانَتْ يَسيرة.

قال: «يجمع بَيْنَ الظُّهْرِ وَالْعَصْرِ إِذَا كَانَ عَلَى ظَهْرِ سَيْرٍ».

قَوْله: «عَلَى ظَهْرِ سَيْرِ»، يعني: إِذَا كَانَ يسيرُ؛ لِأَنَّ الْمَسَافِر إِمَّا أَنْ ينزل في مكان للراحة، وَإِمَّا أَنْ يَكُونَ قد جَدَّ به السَّير، فَهَذَا الحَدِيثُ يَدُلُّ عَلَى أَنَّهُ يجمع إِذَا كَانَ عَلَى ظَهر سَير فَإِنَّهُ لا يَجمع، ووجه ذَلِكَ كَانَ عَلَى ظَهر سَير فَإِنَّهُ لا يَجمع، ووجه ذَلِكَ أَنَّ الْمُسَافِر لا حاجة له إِلَى الجمع إِلَّا إِذَا كَانَ عَلَى ظَهْر سَيْر، أَمَّا إِذَا كَانَ نازلًا في مكانٍ ما ليستريح، أو لتَرْعَى الإبل -مثلًا- أَوْ مَا أَشْبَهَ ذَلِكَ، فَإِنَّهُ لا حاجة له إِلَى الجمع، فهو والمقيم عَلَى حَدِّ سواء.

وقَوْله: «وَيَجْمَعُ بَيْنَ المَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ»، ولم يُبيِّن هنا إِذَا كَانَ عَلَى ظَهر سَير، ولم يُبيِّن أيضًا أَنَّهُ إِذَا كَانَ عَلَى سَفر.

فَإِنْ قِيلَ: إِنَّ الجَمْعَ بَيْنَ المَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ جَوَازُه أُوسِعُ مِن الجَمع بَيْنَ الظُّهْرِ وَالْعَصْرِ؟

قلنا: نعم، ذهب بَعْض أهل الْعِلْم إِلَى أَنَّ الجَمْعَ بَيْنَ المَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ أُوسِعُ مِن الْجَمَع بَيْنَ المَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ أُوسِعُ مِن الْجَمع بَيْنَ الظُّهْرِ وَالْعَصْرِ، فمثلًا: قال فقهاء الحنابلة في الجَمع للمطر والوَحل أو الوَحْل: يَجُوز الجَمع للمطر والوَحل بين المَغْرِب والعِشَاء، ولا يَجُوز بَيْنَ الظُّهْرِ وَالْعَصْرِ. لكنَّ هَذَا الْقَوْل مرجوح، والصَّحِيح أَنَّهُ متى وُجدت المشقَّة جاز الجَمع.

إذن قَوْله: "وَيَجْمَعُ بَيْنَ المَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ" يُمكن أَنْ يُقال: وَيَجمع بَيْنَ المَغْرِبِ
وَالْعِشَاءِ فِي السَّفَرِ إِذَا كَانَ عَلَى ظَهر سَير، ونجعل هَذِهِ الجملة المستقلة تابعة
للجملة الَّتِي قَبْلَها، وحِينَئذٍ لا يَكُون هُناكَ فرقٌ بَيْنَ الظُّهْرِ وَالْعَصْرِ، وبين المَغْرِبِ
والْعِشَاء، وَهَذَا هو الأقرب.

فَإِذَا قَالَ قَائِلٌ: إِذَا كنت تقول: هَذَا هو الأقرب، فلماذا فَصَل بينهما ابنُ عَبَّاس يَخِيَّلِيَّهُ عَنْهُا؟

نقول: يَخْتَمِل أَنْ يَكُونَ هَذَا الفَصل مِنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، أَو مَمْن بَعده، وَأَنَّهُ ذُكر بعد أَن تَتَ الجُملة الأُولى، فالأقرب أَنَّ الحَدِيث وَاحِدٌ، وَأَنَّهُ يجمع بَيْنَ المَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ فِي السَّفَر إِذَا كَانَ عَلَى ظَهر سَير.

## مِنْ فَوَائِدِ الحَدِيثِ:

أُولًا: يُسْرُ الشَّريعَة الإِسْلاميَّة، وذَلِك بمُرَاعَاة المشقَّة، أَنَّهُ إِذَا شَقَّ الأَمْرِ تَيَسَّر، وَهَذَا داخل في قَوْلِ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿ يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ ٱلْيُسْدَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْمُسْدَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْمُسْدَ ﴾ [البقرة:١٨٥].

ثانيًا: جَوَاز الجمع في السَّفر بين الصَلَاتين، إِذَا كَانَ عَلَى ظَهْر سَير.

ثَالثًا: استنبط بَعْض الفُقَهَاء أَنَّهُ إِذَا كَانَ فِي السَّفَرِ، وَلَيْسَ عَلَى ظَهْرِ سَيرِ، فَإِنَّهُ لا يجمع، والحقيقة أنَّهُ لَيْسَ فِي الحَدِيث دَلِيل عَلَى هذا، فالحَدِيث يَدُلُّ عَلَى أَنَّهُ إِذَا كَانَ عَلَى ظَهر سَير جَمَع، وَإِذَا لَمْ يَكُنْ عَلَى ظَهر سَير فهو مسكوت عنه؛ لِأَنَّ الَّذِي يُمكن أَنْ يَكُونَ لَهُ مفهوم هو الْقَوْل، أمَّا الفِعل فَلَيْسَ له مفهوم، إذ إِنَّ الفِعل مَعْنَاه وُجُودُ الفِعل في تلك الصورة، لكن لا يعنى انتفاءه عمَّا سِواه، وعلَيْه فَلَيْسَ في الحَدِيث ما يَدُلُّ عَلَى امْتِنَاعِ الجَمعِ في غيرِ السَّيرِ، ولِـهَذا كَانَ الْقَوْلِ الرَّاجِح أَنَّهُ يَجُوز الجَمع للمُسَافِر مطلقًا، وَإِنْ لَمْ يَكُنْ عَلَى ظَهر سَير، ويُؤيِّد هَذَا حَدِيث أبي جُحَيْفَةَ فِي حَجَّةِ الْوَدَاعِ: «دُفِعْتُ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهٌ وَهُوَ بِالأَبْطَحِ فِي قُبَّةٍ كَانَ بِالْهَاجِرَةِ، خَرَجَ بِلاَلٌ فَنَادَى بِالصَّلاَةِ ثُمَّ دَخَلَ، فَأَخْرَجَ فَضْلَ وَضُوءَ رَسُولِ الله ﷺ فَوَقَعَ النَّاسُ عَلَيْهِ يَأْخُذُونَ مِنْهُ، ثُمَّ دَخَلَ فَأَخْرَجَ العَنَزَةَ، وَخَرَجَ رَسُولُ الله ﷺ كَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَى وَبِيصِ سَاقَيْهِ، فَرَكَزَ العَنَزَةَ ثُمَّ صَلَّى الظُّهْرَ رَكْعَتَيْنِ، وَالعَصْرَ رَكْعَتَيْنِ، يَمُرُّ بَيْنَ يَدَيْهِ الحِمَارُ وَالمَرْأَةُ»(١)، هَكَذا جَاءَ في الحَدِيث، وَهَذَا ظَاهِر بأنَّه جمع وهو ماكِثٌ غير سَائر، وَهَذَا الْقَوْل هو الرَّاجِح، أَنَّ الْمَسَافِر يَجُوز له الجَمع بكل حالٍ؛ لأنَّه إِنْ لم تتحقق المشقَّة، فهو في مَظِنَّة المشقَّة.

رابعًا: أَنَّهُ لَا يَجُوزُ الجَمْعُ بين الجُمعة والعَصر؛ لِقَوْلِه: «بَيْنَ صَلَاةِ الظُّهْرِ وَالْعَصْرِ» والجُمعة لا تُسمَّى ظُهرًا، وَلَيْسَتْ ظُهرًا، فهي تختلف عَنِ الظهر اخْتِلَافات كَثِيرَة، والأَصْل وُجُوب أداء كل صَلَاة في وقتها.

فَإِنْ قِيلَ: إِنَّهُ يَجُوزُ الْجَمْعُ بَيْنَ الْجُمعة والعَصْر؟

قلنا: إِنَّهُ لَا يَجُوزُ الجَمْعُ بين الجُمُعَة والعَصْر،؛ لِأَنَّ الأَصْل وُجُوب أداء كل

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب المناقب، باب صفة النبي ﷺ، رقم (٣٥٦٦)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب سترة المصلي، رقم (٥٠٣).

صَلاة في وقتها، وعلى مَن ادعى ذَلِكَ أَنْ يَأْتِي بِدَلِيلِ يَدُلُّ عَلَى أَنَّ النَّبِيَ عَلَيْ جَع بِين الجُمعة والعَصر، بل رُبَّهَا نَقُول: إِنَّ الدَّلِيل دَلَّ عَلَى خلاف ذَلِك، وهو أَنَّ رَجُلًا دَخَلَ المَسْجِدَ يَوْمَ جُمُعَةٍ، مِنْ بَابٍ كَانَ نَحْوَ دَارِ الْقَضَاءِ، وَرَسُولُ اللهِ عَلَيْ قَائِمٌ يَخْطُبُ، فَاسْتَقْبَلَ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ قَائِمٌ اللهُمَّ أَغِنْنَا، قَالَ: فَوَفَعَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ يَدَيْهِ، ثُمَّ قَالَ: «اللهُمَّ أَغِنْنَا» قَالَ: فَرَفْعَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ يَدَيْهِ، ثُمَّ قَالَ: «اللهُمَّ أَغِنْنَا» اللهُمَّ أَغِنْنَا» قَالَ أَنسٌ: وَلا وَاللهِ مَا نَرَى فِي السَّمَاءِ مِنْ سَحَابٍ وَلا قَلْ اللهُمَّ أَغِنْنَا» قَالَ أَنسُ: وَلا وَاللهِ مَا نَرَى فِي السَّمَاءِ مِنْ سَحَابٍ مِنْ سَحَابٍ وَلا قَلْ اللهُمَّ أَغْفَنَا وَاللهِ مَا نَرَى فِي السَّمَاءِ مِنْ سَحَابٍ مِنْ اللهُمَّ أَغِنْنَا» اللهُمَّ أَغِنْنَا» اللهُمَّ أَغِنْنَا» قَالَ أَنسُن وَلا دَارٍ، قَالَ: فَطَلَعَتْ مِنْ وَرَائِهِ سَحَابًة مِنْ اللهُمَّ مَنْ وَرَائِهِ سَحَابًة فَلْ اللهُمَّ مَعْ مَنْ وَرَائِهِ مَا رَأَيْنَا وَلَا قَلْ اللهُمَّ عَلَى اللهُمَّ مَعْ فَلَ وَاللهِ مَا رَأَيْنَا وَلا عَلَيْنَا وَلا عُولًا وَاللهِ عَلَيْل التَّرْسِ، فَلَيَ السَّعُهُمَ قَائِمًا، فَقَائِمًا، فَقَالَ: يَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْ يَدَيْهِ، فُمَّ قَالَ: «اللهُمَّ عَلَى اللهُمْ مَعْ اللهُ عَلَيْنَا، اللهُمَّ عَلَى الْآكَامِ، وَالظَّرَابِ، وَبُطُونِ الْأَوْدِيَةِ، وَمَنَابِتِ الشَّعْجَوِلُ اللهُمَّ عَلَى اللهُمْ مَعَ عَلَى اللهُمُ مَعْ عَلَى اللهُمْ عَلَى اللهُمْ مَعْ عَلَى اللهُمْ مَعْ عَلَى اللهُمْ عَلَى اللهُمْ عَلَى اللهُمْ مَعْ عَلَى اللهُمْ وَخُولُنَا وَلا عَلَيْنَا، اللهُمْ عَلَى الْآكَامِ، وَالظَّرَابِ، وَبُطُونِ الْأَوْدِيَةِ، وَمَنَابِتِ الشَّعَرِسُ اللهُمْ وَلَى اللهُمْ مَا عَلَى اللهُمْ مَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُمْ مَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُهُ اللهُ ال

وَفِي بَعْضِ الرِّوايَاتِ أَنَّ الرَّسُولِ ﷺ كَانَ إِذَا قال: «حَوَالَيْنَا» مَا يُشِيرُ بِيكِهِ إِلَى نَاحِيَةٍ مِنَ السَّحَابِ إِلَّا انْفَرَجَتْ()، وذَلِك بأمر اللهِ عَرَّجَلَّ، وَلَيْسَ بأمر رَسُوله، ولا بقُدرة رَسُوله، ولكن بأمر الله، كها قال اللهُ عن عيسى: ﴿وَأَحْمِي ٱلْمَوْتَى بِإِذِنِ ٱللهِ ﴾ ولا بقُدرة رَسُوله، ولكن بأمر الله، كها قال اللهُ عن عيسى: ﴿وَأَحْمِي ٱلْمَوْتَى بِإِذِنِ ٱللهِ ﴾ [آل عمران: ٤٩].

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجمعة، باب الاستسقاء في خطبة الجمعة غير مستقبل القبلة، رقم (١٠١٤)، ومسلم: كتاب صلاة الاستسقاء، باب رفع اليدين بالدُّعاء في الاستسقاء، رقم (٨٩٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الجمعة، باب الاستسقاء في الخطبة يوم الجمعة، رقم (٩٣٣)، ومسلم: كتاب صلاة الاستقاء، باب الدُّعاء في الاستسقاء، رقم (٨٩٧).

فالجُمعة الأُولى فِيهَا مُسَوِّع للجَمع، وهو المطر؛ لِأَنَّ النَّبي ﷺ لَمْ يَنْزِلْ مِنَ السَّقف المنبر إلا والمطر يتحادَرُ مِن لِحْيَتِه، أي إِنَّ الوابِل كَانَ قويًّا حَتَّى إنه خَرَّ مِن السَّقف فأَصَاب رَسُول الله، وَمَعَ ذَلِكَ لَمْ يَجمع، وفي الجُمُعَة الثَّانِية فِيهَا مُسَوِّغٌ، وهو الوحل، ولم يجمع النَّبي ﷺ بين الجُمعة والعَصر.

وقياسها عَلَى الظُّهر قياسٌ مَعَ الفارق العَظِيم؛ لِأَنَّ بين الجُمُعَة والظُّهر أكثرُ مِن ثَلَاثِين فرقًا، فكيف يُلحق هَذَا جِهَذَا مَعَ هَذَا الفرق.

خامسًا: أَنَّ الجمع لا يَكُونُ إِلَّا بَيْنَ فريضتين مُتجانِستين، فالظُّهر والعَصْر متجانسَان في الزمن والعَدد، الزمن: كِلاهُما نَهاري، والعَدد كِلاهُما أَرْبَعُ رَكَعات.

وصَلَاة المَغْرِب والْعِشَاء متجانستان في شَيْءٍ وَاحِدٍ، وَهُوَ الزمن، أما العَدد فَمُختلف؛ لأنَّ المَغْرِب وِتْرُ النَّهار.

فَإِنْ قِيلَ: هل يصح أن نَقُول: كُلَّمَا جاز الجمعُ جاز القَصر؟

قلنا: عُدْتَ مريضًا ذات مَرَّة، وسألتَه: كَيْفَ حالك، وكيف صَلَاتُك؟ قال: الحَمْدُ لله، لي خَسْمَةَ عَشَرَ يَوْمًا وأنا أَجَعُ وأَقْصُر، وهو في بلده، وَقَدْ بنى هَذَا الحكم عَلَى قَاعِدَة: كُلَّمَا جاز الجَمعُ جاز القَصر، وَهَذَا غَيْرُ صَحِيحٍ.

ولذَلِك عَلَى هَذَا المريض أَنْ يُعيد عن كل يومٍ ثلاثَ صَلَوات: الظُّهر والعَصْر والْعِشَاء.

فَإِنْ قِيلَ: هل يُعيد كل صَلاة مَعَ مَثيلتها، أو يُعِيدها جميعًا مرَّة وَاحِدَة؟

قلنا: يَجِب أَنْ يُعيدَها جميعًا، بِقَدْرِ ما يَسْتَطِيع، أما قول بَعْض العوامِّ: اقضِ كلَّ صَلَاةٍ مَعَ مَثِيلتها، فَهَذَا خَطأ، ولا يَجُوز؛ لأنَّه يستلزم تَأْخِيرَ قضاء الصَّلوَات، ولا يَجُوز تَأْخِيرُ قضائها، بل يَجِب قضاؤها عَلَى الفَوْرِ. فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: صار عَادَة بَعْض النَّاس الجمع بَيْنَ الظُّهْرِ وَالْعَصْرِ، وَإِذَا سُئل قال: المشقَّة أو النُّعاس أو كذا، فَهَلْ هَذَا يصح؟

فالجَوَابِ: نعم له ذَلِك، والله يتولى حِسَابه.

فَإِنْ قِيلَ: أَنَا لَا آتِ مِن الْعَمَلِ إِلَا مُتعبًا جدًّا، ويَشُقُّ عليَّ أَنِّي أُصلي الظُّهر، فَهَلْ لِي لي أن أجمع الظُّهر والعَصْر؟

قلنا: لَكَ أَنْ تُصَلِّيَ الظُّهر والعَصْر في وقت الظُّهر، ولك أن تُصلِّيهما فِي وَقْتِ الْغُصْرِ إِذَا كَانَ الظُّهر لم يأتِ موعدُه، فالدِّين يسر؛ ولأنَّ هُناكَ بَعْض النَّاس ينام في الشُّجُودِ، وَلَا يقوم عندما يَكُون مُتعبًا، وَهَذِهِ ظَاهِرة موجودة؛ ولِهذا نُهي الشُّجُودِ، وَلَا يقوم عندما يَكُون مُتعبًا، قال النَّبِيَ ﷺ: «فَإِنَّهُ لَا يَدْرِي لَعَلَّهُ يَذْهَبْ الْإِنْسَان أَنْ يُصلِّي إِذَا كَانَ ناعسًا، قال النَّبِيَ ﷺ: «فَإِنَّهُ لَا يَدْرِي لَعَلَّهُ يَذْهَبْ يَسْتَغْفِرُ لِنَفْسِهِ فَيَسُبُّ نَفْسَهُ»(۱).

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: أحد أقاربي طيَّار، ودائمًا أكثرُ الرَّحلات تأتيه في اللَّيل، فينام بعد العَصْر، يقول: لا أَسْتَطِيع أن أقومَ المَغْرِب لأني إِذَا قُمت للمَغْرِب -والوَقْت ضَيِّق بين المَغْرِب والْعِشَاء - فلن أَسْتَطِيع أَن أَنام مرة ثانية، وسوف أتعب في السَّفر، لأني أكون طول اللَّيل سهرانًا، فينام ويؤخر المَغْرِب يُصليها مَعَ الْعِشَاء، فَهَلْ هَذَا يصح؟

الجَوَابِ: لَا بَأْسَ فليسَ هُناكَ مانع.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: أَلَيْسَ البَدل يقوم مَقام المُبْدَل منه، إذن فالجُمعة بدلٌ عَنِ الظُّهر؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الوُضُوء، باب الوُضُوء من النوم، ومن لم ير من النعسة والنعستين، أو الخفقة وُضُوءا، رقم (۲۱۲)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب أمر من نعس في صَلَاته، رقم (۷۸٦).

الجَوَاب: لا، لَيْسَت الجُمُعَةُ بدلًا عَنِ الظهر، ولذَلِك لَوْ صلَّى الظُّهر مَعَ قُدرته عَلَى الجُّمعة لا يَصِحُّ لَهُ ذَلِكَ، ولكن إِذَا فاتت الجُمُعَة صلَّى الظُّهر؛ لِأَنَّ هَذَا الوَقْت لَا بُدَّ أَنْ يَكُونَ فِيهِ صَلَاة إمَّا الجُمعة أو الظُّهر.

وَمِنْ ثُمَّ تَعْلَمُ أَنَّهُ إِذَا فاتت صَلَاة الْعِيد فَإِنَّ الإِنْسَان لا يَقضيها؛ لِأَنَّ صَلَاة الْعِيد شُرعت عَلَى هَذَا الوجه، فالصَّحِيح أَنَّ الإِنْسَان إِذَا جَاء إِلَى المَسْجِد، ووجد النَّاس قد صَلَّوا صَلَاةَ الْعِيدِ، وَأَنَّ الإِمَام يخطب، فلَا يُصَلِّ إِلَّا تَحِيَّة المَسْجِد فقط.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: إِذَا فاتت الجُمعة يَسْتَطِيع الإِنْسَان أَنْ يُصَلِّيها ظُهرًا، فَهَلْ نَسْتَطِيع أَن نَجمع العَصْر مَعَ الجُمعة، إِذَا وُجد سببٌ لذَلِك؟

الجَوَاب: إيَّاك أن تُعارض النَّص بالاجتهاد؛ لِأَنَّ هَذَا خَطَأ، ما دام سبب الجمع قد وُجِد في عهد الرَّسُول ﷺ، ولم يَجمع النَّبي العَصر مَعَ الجُمعة، فيكفي هَذَا النصُّ، ولا اجتهاد معه.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: نَزَلَ مَطر أثناء صَلاة المَغْرِب، وتشاور الإِمَام مَعَ المُصَلِّين في جَمع الْعِشَاء مَعَ المَغْرِب، ولم يستمرَّ المطر إلا دقيقة ثم توقف، وانْقَشَع السَّحاب، فما حُكم هَذِهِ الصَّلَاة؟

الجَوَاب: لا بَأْس بذَلِك، ما عَلَيْهِ شَيْء؛ لأنَّهُم جمعوا وظنُّوا أَنَّ المطر سيستمر، وما دام قد وُجِد أصلُه -أصل المطر- فَإِنَّهُ مُسوِّغ للجَمع.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: كلُّ يَدَّعِي المشقَّة، فها ضابِط المَشَقَّة؟

الجَوَاب: لا يُحاسِب العِبَادَ إلا اللهُ، وَهَذَا شَيْءٌ بَيْنَ الْعَبْدُ وربِّه، إِذَا قَالَ: أَنَا وَاللهُ مُتعَب، مَا أَسْتَطِيعُ أَنْ أَظلَّ مستيقظًا إِلَى وقت الصَّلَاة الثَّانِية، وإِن نِمْتُ أَضَعْتُها عَن وَقْتِها، فنقول له: اجمع، وَهذا يحدث كثيرًا الآن، فهُناكَ مَن يَدْرُس خارِجَ بَلَدِه،

ويُصَلِّي الظَّهر في مكانِ دِراسته، ويقول: لَا بُدَّ أَنْ أَجْعَ لأني إِذَا وَصَلْتُ إِلَى بلدي أَكونُ مُتعبًا جدًّا، نَقُول له: اجمع، فالأَمْر مُيَسَّر والحَمْدُ لله.

فكل إِنْسَانٍ يُحاسِب نَفْسَهُ، وهو مُؤْتَمَنٌ عَلَى دِينِهِ، ولِهَذا لا نُحاسب شَخصًا عَلَى زكاته عندما يقول: أُدَّيْتُ الزَّكَاةَ المفروضة، وَكَذَلِكَ لَوْ رأينا إِنْسَانًا بَعد العَصْر في رَمَضَان، ووجدنا أَنَّهُ نشيطٌ، والوَقْت حَارٌ، والنَّهار طويل، وكأنها أَكَلَ وشَرِبَ هَذَا الرَّجُل، قلنا له: هل أنت مُفطر؟ فقال: ما أفطرتُ، ولكن الله أعطاني قُدرة وقُوَّة وأنا صائم، فيجب علَيْنا أن نُصدقه، وَأَمْرُهُ إِلَى اللهِ.

ولو وجدنا رَجُلًا يَمُرُّ مِن أمام المَسْجِد، ولا يدخل لِلصَّلَاةِ، وقلنا له: تعالَ إِلَى الصَّلَة، قال: صليتُ بالمَسْجِد الفلاني، أو سَوْفَ أُصلي في المَسْجِد الفلاني، فلا نَقُول له: لَا بُدَّ أَنْ تُصَلِّي معنا.

والخُلَاصَةُ: أَنَّ كُلَّ إِنْسَانٍ مؤتمنٌ عَلَى دِينه.





#### · • 🚱 • ·

١٣٨ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِلهُ عَلَى اللهِ عَلَى

### الشترح

سبق لنا بيان الجمع بَيْنَ الصَّلَاتَيْنِ فِي السَّفر، حُكم جمع الظَّهر والعَصْر، والمَغْرِب والْعِشَاء.

فَإِنْ قِيلَ: هل الجَمع بينهما سُنة أَمْ رُخصة؟

قلنا: إِذَا كَانَ عَلَى ظَهر سَيْرٍ فالجَمع سُنة، وَإِذَا كَانَ عَلَى غير ظَهْر سَيْرٍ، فالجَمع رُخصة، عَلَى أَنَّ بَعْضَ العُلَماء يَقولُون: لَا يَجُوزُ الجَمْعُ، وممن قال بِهَذَا شيخ الإِسْلام ابن تَيْمِيةَ رَحَمَهُ ٱللَّهُ (٢)، لكِنَّنا نُخالفه في هذا، ونقول: إِنَّ الجَمع في السَّفَر جَائزٌ، سواء كَانَ ماكثًا، أو سَائرًا، لكن إِنْ كَانَ سَائرًا فالْأَفْضَلُ الجَمع وإن كَانَ نازلًا فالْأَفْضَلُ عدم الجَمع، هَذَا تحليل هَذِهِ المَسْأَلَة.

فَإِنْ قِيلَ: هل الْأَفْضَل جمعُ التقديم أَمْ جمعُ التَّأْخِير؟

قلنا: الْأَفْضَل ما هو أرفقُ بالإِنْسَان، بِدَلِيلِ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ كَانَ إِذَا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب تقصير الصَّلاة، باب من لم يتطوع في السفر دبر الصَّلاة وقبلها، رقم (۱۱۰۲)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب صلاة المُسَافِرين وقصرها، رقم (۲۸۹).

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوى، لشيخ الإِسْلام ابن تيمية (٢٤/ ١٩).

ارتحل قَبل أن تزيغَ الشَّمْس أَخَّر الظُّهر إِلَى العَصْر، وَإِذَا ارتحل بعد أن تزيغَ الشَّمْس قَدَّم العَصْر مَعَ الظُّهر<sup>(۱)</sup>.

وعلى هَذَا يَكُون الْأَفْضَلُ هو الأرفق بالإِنْسَان، قال بَعْضهم: إلا في عَرَفَة، فالْأَفْضَلُ التَّاخِيرُ مُطلقًا، ولكن الصَّوَاب الأول، أما عرفة فنقول: الْأَفْضَل التقديم بلا شَكًّ؛ لِأَنَّ ذَلِكَ أرفقُ بالنَّاس، الأول، أما عرفة فنقول: الْأَفْضَل التقديم بلا شَكًّ؛ لِأَنَّ ذَلِكَ أرفقُ بالنَّاس، ولِيَتَّسِعَ الوَقْت للدُعَاء والذِّكْر والقِرَاءَة، وأما في مُزدلفة فالأرفق التَّأْخِير إِذَا تأخر في الوصول إلَيْها؛ لأنَّه مِن المَشَقَّة أَنْ يقف الإِنْسَان أثناء سَيْرِه مِن عَرفَة إِلَى مُزدلفة ليصلي فالنَّفْضُلُ التَّأْخِير، ولو وصَل إِلَى مُزدلفة بَعْدَ غُرُوبِ الشَّمْسِ بقليل فَإِنَّهُ يُصليل المَّالِي المَّرْب.

فَإِنْ قِيلَ: لَوْ وصل الحاجُّ إِلَى مُزدلفة بَعْدَ غُرُوبِ الشَّمْسِ بقليل وصلَّى المَغْرِب، فَهَلْ يُصلِّي معها الْعِشَاء أم لا؟

قلنا: فِيهِ احْتِهَال، قد يُقال: إِنَّهُ يُصلِّي معها العِشَاء؛ لِأَنَّ النَّبِيَّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم- بادَرَ بالصَّلاة حين وصَلَ إِلَى مُزدلفة، وَقَدْ يُقال: لا، ما دام قد وَصَلَ إِلَيْها وقتَ المَغْرِب، فالْأَفْضَل ألَّا يَجمع، وعلَيْه أَنْ يُصلِّي صَلاَة المَغْرِب فِي وَصَلَ إِلَيْها وقتَ المَغْرِب، فالْأَفْضَل ألَّا يَجمع، وعلَيْه أَنْ يُصلِّي صَلاَة المَغْرِب فِي وقتها، ويُستدلُّ لِهذا بِفِعل عبد الله بْنِ مَسْعُودٍ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ حين وصل إِلَى مُزدلفة قريبًا مِن الْعِشَاء، فأذَّن وصلَّى المَغْرِب، ثم دعا بعَشَائِه فَتَعَشَى، ثُمَّ أَذَن وصلَّى العِشَاء (٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب تقصير الصَّلاة، باب يؤخر الظهر إلى العصر إذا ارتحل قبل أن تزيغ الشَّمس، رقم (۱۱۱)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب جَوَاز الجمع بين الصَلَاتين في السفر، رقم (۷۰٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن خزيمة (٢/ ١٣٤٤ ، رقم ٢٨٥٢).

ولكن لا شَكَّ أَنَّ الأَرْفَقَ في مُزدلفة أَنْ يُصلِّيَ الإِنْسَانُ مِن حِين أَنْ يَصِلَ في وقتنا الحاضِر؛ لأنَّه لَوْ أَخَر الْعِشَاء صار هُناكَ مَشَقَّة، فَرُبَّمَا إِذَا ذهب للوُضُوء ضاع عن مَحَلِّه، وَرُبَّمَا لا يجد ماءً.

وعلَيْه فنقول: مَتى وَصَلْتَ إِلَى مُزدلفة فَصَلِّ المَغْرِب والعِشَاء؛ لِأَنَّ ذَلِكَ فِي الغالب أرفقُ.

فَإِنْ قِيلَ: هل يَجُوزُ الجَمْعُ بَيْنَ الصَّلَاتَيْنِ فِي الحَضَر؟

قلنا: نعم، عند الحَاجَة، قال شيخ الإِسْلام وغيره: "وَأَوْسَعُ الْمَدَاهِبِ فِي الْجَمْعِ بَيْنَ الصَّلَاتَيْنِ مَذْهَبُ الْإِمَامِ أَحْمَدَ، فَإِنَّهُ نَصَّ عَلَى أَنَّهُ يَجُوزُ الجَمْعُ لِلْحَرَجِ وَالشُّغْلِ بِحَدِيثٍ رُوِيَ فِي ذَلِكَ، قَالَ الْقَاضِي أَبُو يَعْلَى وَغَيْرُهُ مِنْ أَصْحَابِهِ: يَعْنِي إِنَّا كَانَ هُنَاكَ شُعْلٌ يُبِيحُ لَهُ تَرْكَ الجُمُعَةِ وَالجَمَاعَةِ جَازَ لَهُ الجَمْعُ» (١).

ولقد وُفِّقَ الإِمَام أحمد للصَوَاب فِي هَذِهِ المَسْأَلَةِ؛ لأَنَّه ما دام الحُكم مُعلقًا بالمَشَقَّة، فأنْوَاعُ المشقَّات كَثِيرَةٌ، ولا حَصْرَ لـها.

ثم قال المُؤلِّف: باب قصر الصَّلَاةِ فِي السَّفَرِ.

فَإِنْ قِيلَ: ما مَعْنَى قَصر الصَّلَاةِ فِي السَّفَرِ؟

قلنا: مَعْنَاهَا أَنْ يُصلِّيَ الرُّباعيَّة رَكْعَتَين.

فَإِنْ قِيلَ: ما السَّفَرُ الَّذِي تُقْصَرُ فِيهِ الصَّلَاةُ؟

قلنا: اختلف العُلَمَاءِ عَلَى ثَلَاثَةِ أَقُوال:

١ - كل سَفَر.

<sup>(</sup>١) الفتاوي الكبرى، لشيخ الإِسْلام ابن تيمية (٢/ ٣١).

٢ - سَفَرٌ مُقَيَّد بِمَسَافة.

٣- سَفَرٌ مُقَيَّدٌ بِعُرْفٍ.

أُولًا: يرى بَعْض أَهْلِ الْعِلْمِ أَنَّ السَّفَر تُقْصَرُ فِيهِ الصَّلَاةُ مُطلقًا؛ لَعُمُوم قول الله تَعالَى: ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُمُ فِى ٱلْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن نَقْصُرُوا مِنَ ٱلصَّلَوَةِ ﴾ [النِّسَاء:١٠١]، والضرب في الأَرْض الخُروج مِن مَحَلِّ الإِقَامَة إِلَى مَا يُرِيدُ.

ثانيًا: يرى آخرون أنَّهُ مُقيَّد بمسافة، والمسَافةُ سِتَّةَ عَشَرَ فَرْسَخًا، وتحديدها بالكيلو متر نحو: ثَلاثَة وثهانين كيلو مِترًا، أو تنقص قليلًا، فمتى نوى الإِنْسَان سفرًا يَبلغ هَذِهِ المسَافة قصَرَ، ومتى نوى سَفرًا دُونَها لم يَقْصُر، سواء أطالَ البَقاء في المكانِ الَّذِي سَافَرَ إِلَيْه، أم لا، فلو فَرَضْنَا أنَّهُ سَافَر إِلَى بَلَدٍ تَبْعُد عن بَلَدِه أَرْبَعينَ كيلومترًا، وأقام أَرْبَعةَ أيام أو خَمْسَة، أو يومين، فَإِنَّهُ لا يَقْصُر؛ لأنَّه أقلُ مِنْ ثَلَاثَة وثهانين كيلو مترًا، ولو سَافَرَ إِلَى بلد تَبْعُد ثَلاثَةً وثهانين كيلو مترًا وبَقِيَ فِيهَا نِصف سَاعَة، ثم رَجَعَ إِلَى بَلَدِهِ فهو مُسَافِر يَقْصُر.

وهَذَا الْقَوْل هو قول جُمْهُور العُلَمَاء، وهو في الحقيقة أَضْبَطُ بِالنِّسْبَة لتحديد السَّفَر؛ لأَنَّه مَعْلُوم بالمسَافة، فمن نوى هَذِهِ المسَافة قَصَر، ومَن نوى دُونَهَا لم يَقْصُر، والأَمْر وَاضِح.

لكنْ يُشكل عَلَيْهِ أَنَّ هَذَا التَّحديدَ يَحْتَاجُ إِلَى دَلِيلٍ، فأين في السُّنَّة ما يَدُلُّ عَلَى هَذَا التحديد؟ يقول شيخ الإِسْلام: «وَلَمْ يَمْسَحْ أَحَدٌ الْأَرْضَ عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ عَيْكِيْ، وَلَا قَدْ النَّرِيُّ عَلَيْكِهُ النَّبِيِّ عَيْكِيْ الْقَرْيَةِ إِلَى وَلَا فَرَاسِخَ، وَالرَّجُلُ قَدْ يَخْرُجُ مِنَ الْقَرْيَةِ إِلَى صَحْرَاءَ لِحَطَبٍ يَأْتِي بِهِ فَيَغِيبُ الْيَوْمَيْنِ وَالثَّلاثَة، فَيَكُونُ مُسَافِرًا، وَإِنْ كَانَتِ المَسَافَةُ وَسَحْرَاءَ لِحَطَبٍ يَأْتِي بِهِ فَيَغِيبُ الْيَوْمَيْنِ وَالثَّلاثَة، فَيَكُونُ مُسَافِرًا، وَإِنْ كَانَتِ المَسَافَةُ أَقَلَ مِنْ مِيلِ بِخِلَافِ مَنْ يَذْهَبُ وَيَرْجِعُ مِنْ يَوْمِهِ، فَإِنَّهُ لَا يَكُونُ فِي ذَلِكَ مُسَافِرًا؛

فَإِنَّ الْأُوَّلَ يَأْخُذُ الزَّادَ وَالْمَزَادَ بِخِلَافِ الثَّانِي»(١).

ثم إِنَّهُ عند هؤُلاءِ رَحِمَهُمُ اللَّهُ يُحَدِّدُون المسَافة بِشَعْرَة البِرْذَوْنِ -وهي أدقُّ شَعْرِ الحَيل- فمَن قال هَذَا التحديد؟

فمثلًا: سَافَر رَجُلان، أحدُهما أَقَلُ بثلاثَة أذرُع مِن المسَافة، والآخَرُ عَلَى المسَافة، فالثَّانِي له القَصر، مَعَ أَنَّ كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا يَسْتَطِيع المسَافة، فالثَّانِي له القَصر، مَعَ أَنَّ كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا يَسْتَطِيع أَنْ يُصافح صاحبه، فيَكُون الأَوَّل غيرَ مُسَافر والثَّانِي مُسَافِرًا، وَإِذَا تأمَّلنا هَذَا الأَمْر وجدنا أَنَّهُ بعيدٌ عَنِ الصَّواب، لكنه قريب مِن جِهَة الانضباط، ولا يبقى عند أحد إشْكَال.

ثالثًا: الرأي الثَّالث أَنَّ ذَلِكَ يَرْجِعُ إِلَى العُرف، فها تعارَفَ النَّاس أَنَّهُ سَفَرٌ فهو سَفَر، وَهَذَا اختيار شيخ الإِسْلام ابن تَيْمِيةَ رَحْمَهُ اللَّهُ (٢)، وكَذَلِكَ المُوفَّق (٣)، وجَماعَة مِنَ العُلَمَاءِ المحققين، وقَالُوا: التحديد بالمسَافة يَحْتَاجُ إِلَى دَلِيلٍ، ولا يوجد دَلِيل عليه.

وبناءً عَلَى هَذَا الْقَوْلِ قَدِ تَكُون المسَافة القصيرة سَفَرًا إِذَا طَالَ الزَّمَن، فَمثلًا: مِن الممكن أن ننتقل من بَلَدٍ إِلَى بَلَدٍ ويَكُون سفرًا لبُعد المسَافة، وطول الزمن، فَإِذَا ذهبنا إِلَى بُريدة وأقمنا فِيهَا يومًا أو يومين فنحن مُسَافِرون، وإنْ رَجَعْنَا مِن يومنا فَلَسْنَا مُسَافرين؛ لِأَنَّ المسَافة قريبة، والزمن قصير، وَإِنْ بَعُدَتِ المسَافة وقلَّ الزَّمَن فَهُو سَفَر، فلو ذهبنا إِلَى الرِّياض بالطَّائرة، ورجعنا مِن يومنا، فَهَذَا سَفَرٌ؛ وذَلِك لِبُعْد المسَافة، فصار الْآنَ عَلَى هَذَا الْقَوْلِ السَّفَرُ مربوطًا بالعُرف، فقد يَكُون السفرُ للسفرُ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲۶/ ۱۳۵).

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي، لشيخ الإسلام ابن تيمية (٢٤/ ٤٠).

<sup>(</sup>٣) المغنى، لابن قدامة (٢/ ١٥٢).

سفرَ قصرٍ مَعَ قُرب المسَافة إِذَا طال الزمن، وَقَدْ يَكُون سَفَرًا مَعَ طول المسَافة إِذَا قَصُر الزمن، وَهَذَا مِن النَّاحية النظرية هو الَّذِي تطمئن إِلَيْه النفس.

فَإِنْ قِيلَ: هل القصر وَاجِبٌ أَمْ سُنَّة مؤكَّدة يُكْرَهُ للإِنْسَان تركُها؟

قلنا: في هَذَا خِلَافٌ بَيْنَ أَهْلِ الْعِلْمِ، مِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ: إِنَّ القصرَ وَاجِب، واستدلُّوا عَلَى ذَلِكَ بِدَلِيلَيْنِ هما:

الأُوَّل: قَوْلُ النَّبِيِّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم-: «صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أَصَلِّى» (١)، وَقَدْ كَانَ النَّبِي ﷺ يَقْصُر فِي السَّفر، ويُتِمُّ فِي الحَضر، وَلَمْ يَثْبُتْ عَنْهُ أَنَّهُ أَنَّهُ أَنَّهُ أَنَّهُ السَّفر أبدًا، بل كَانَ يَقْصُر دائيًا، فيجب علَيْنا الاقتِداء به.

والثَّانِي: حَدِيث عَائِشَة رَضَالِتُهُ عَنْهَ قالت: «أَوَّلَ مَا فُرِضَتِ الصَّلَاةُ كَانَتْ رَكْعَتَيْنِ، فَلَمَّا هَاجَرَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ زِيدَ فِي صَلَاةِ الحَضَرِ، وَأُقِرَّتْ صَلَاةُ السَّفَرِ عَلَى الفَرِيضَةِ الأُولَى» تَدُلُّ عَلَى الفَريضةِ الأُولَى» تَدُلُّ عَلَى أَنَّهُ اللَّهُ وَلَى» تَدُلُّ عَلَى أَنَّهُ فَرض.

#### والرَّدّ عليْهم:

في الدَّلِيل الأَوَّل: «صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي»، نَقُول: هَذَا الحَدِيثُ لَيْسَ عَلَى عُمُومُهُ فِي كُلِّ شَيْءٍ، بل فِي صِفَةِ الصَّلَاةِ فقط، أي: اركعوا في محلِّ الرُّكُوع، واسجدوا في محلِّ الرُّكُوع، واسجدوا في محلِّ السُّجُود،... إِلَى آخره.

في الدَّلِيل الثَّانِي: عند التَّأمُّل لا يتبيَّن الوُّجُوبِ مِنْ هَذَا الحَدِيثِ؛ لِأَنَّ قَوْلها:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب الأذان للمُسَافِر، رقم (٦٣١)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب من أحق بالإمامة، رقم (٦٧٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب كَيْفُ فرضت الصَّلاة في الإسراء؟، رقم (٣٥٠)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب صلاة المُسَافِرين وقصرها رقم (٦٨٥).

«عَلَى الفَرِيضَةِ الأُولَى»، أي: الَّتِي كَانَتْ فَرضًا قَبل أَنْ يُتِمَّ، وَهَذَا لَا شَكَّ فِيهِ أَنَّ الرَّكْعَتَيْن فَرضً قَبل أَنْ يُتِمَّ، وَهَذَا لَا شَكَّ فِيهِ أَنَّ الرَّكْعَتَيْن فَرضٌ قَبل أَن تَتِمَّ الصَّلَاة، وَلَيْسَ صريحًا في الوُجُوب، والقَاعِدَة هي: أَنَّ الدَّلِيل إِذَا تَعَرَّض للاحْتِهَال سَقَطَ به الاسْتِدْلال.

الْقَوْل الرَّاجِح فِي هَذِهِ المَسْأَلَةِ: أَنَّ القَصر سُنة مؤكدة، وَأَنَّ الإتمام مَكْرُوه.

ودَلِيل ذَلِك: أَنَّ الصَّحَابَةَ رَضَالِتُهُ عَاهُمُ فِي عهد الخليفة عُثْمَانَ بْنِ عَفَّانَ كانوا يُصلون خَلفه وهو أمير الحج ثهاني سنوات مِن خلافته، وَكَانَ يَقْصُر الصَّلَاة في مِنَى، ثم بدا له رَضَالِتُهَ عَنهُ بتأويلٍ سَائع أَنْ يجعلها أَرْبَعًا، فأنكر عَلَيْهِ الصَّحَابَة، كَيْفَ يَتِمُّ والرَّسُول عَلَيْهِ وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ كلهم صَلَّوْا رَكْعَتَيْن؟ حَتَّى إِنَّ ابن مَسْعُودٍ رَضَالِتُهُ عَنهُ الحَبر قال: ﴿إِنَّا لللهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾ (١)، وكانوا يُصلُّون خَلفه رَضَالِتُهُ عَنهُ الحَبر قال: ﴿إِنَّا لللهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾ (١)، وكانوا يُصلُّون خَلفه أَرْبَعًا مَعَ إنكارهم علَيْه، ولو كَانتِ الْفَريضَة في السَّفر رَكْعَتَيْن ما صَلَّوْا أَرْبَعًا وَلَا لَهُ مِن الصَّلَو الصَّلَاة، وَلا يُمْكِنُ الْمَنْ يُصَلَّوا خَلفه صَلَاةً بَاطِلةً أَبدًا، وَهَذَا كالإجماع من الصَّحَابَةِ رَحَوَالِشَهُ عَنْهُ، وَهَذَا كالإجماع من الصَّحَابَةِ رَضَالِتُهُ عَن الْقَوْل بالوُجُوب، أي وُجُوب القَصْرِ.

فالصَّحِيح مِن الْأَقْوَال: أَنَّ القَصر سُنة مؤكَّدة، يُكره للإِنْسَان أَنْ يتركها، اللهَ أَنَّهُ قد تُوجد أسباب للإتمام، كما لَوْ صلَّى المُسَافِر خَلف شَخْصٍ يُتِمُّ، فَإِنَّ الوَاجِب عَلَيْهِ أَنْ يُتِمَّ، حَتَّى وإن لـم يُدْرِك إلا رَكْعَتَيْن وَجَبَ أَنْ يُتِمَّ برَكْعَتَيْن، ودَلِيل هَذَا قُولُ النَّبِيَ عَلَيْهِ: «مَا أَدْرَكْتُمْ فَصَلُّوا، وَمَا فَاتَكُمْ فَأَتِمُوا» (٢)، وَهَذَا عامُّ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب تقصير الصَّلاة، باب الصَّلاة بمنى، رقم (۱۰۸٤)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب قصر الصَّلاة بمنى، رقم (٦٩٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب قول الرجل: فاتتنا الصَّلاة، رقم (٦٣٥)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب استحباب إتيان الصَّلاة بوقار وسكينة، رقم (٦٠٣).

وسُئل ابن عَبَّاس رَضَالِتَهُ عَنْهُ: كَيْفَ أُصَلِّي إِذَا كُنْتُ بِمَكَّةَ، إِذَا لَمْ أُصَلِّ مَعَ الْإِمَامِ؟ فَقَالَ: «رَكْعَتَيْنِ سُنَّةَ أَبِي الْقَاسِمِ ﷺ (1).

فَإِنْ قِيلَ: هل السَّفَر ينقطع بِنِيَّة الإِقَامَة مَعَ بقاء نِيَّة السَّفَر أَمْ لا ينقطع؟

قلنا: هَذِهِ المَسْأَلَة أَيضًا فِيهَا خِلَافٌ بَيْنَ أَهْلِ الْعِلْمِ، قَالَ بَعْضُ أَهْلِ الْعِلْمِ: متى نوى إِقَامَةَ أَرْبَعةِ أَيامٍ فأكثرَ انقطع سَفَرُه، فيكزمه الإتمام، ولا يترخص بِرُخصِ السَّفَر.

والدَّلِيل: أَنَّ المُسَافِر متى نوى الإِقَامَة انقطع سَفَرُه ولو سَاعَةً وَاحِدَة، لكن كون النَّبي ﷺ فِي حَجَّةِ الْوَدَاعِ أقام في مكة قَبْلَ أَنْ يَخْرُجَ إِلَى مِنَى أَرْبَعة أيام وهو يَقْصُر نُحَدِّد المُدَّة بأَرْبَعة أيام؛ لأَنَّه لا يُمْكِننا أن نَقُول: إِنَّ الرَّسُول ﷺ فَعَل خَطاً، هو المُشَرِّع، وفِعلُه وقولُه حُجة، فيُحتج بِقَوْلِه، ولا يُحتجُّ لِقَوْلِه؛ لأن قَوْله حُجة وفِعله حُجة، قَالُوا: إذن الأَصْل أَنَّ المُسَافِر متى نوى الإِقَامَة انقطع سفرُه، لكن أَبُحْنَا أَرْبَعة أيام؛ لِأَنَّ النَّبِي ﷺ أقام في مكة أَرْبَعة أيام قَبْلَ أَنْ يَخْرُجَ إِلَى مِنَى.

وَقَالَ بَعْضُ أَهْلِ الْعِلْمِ: إِذَا نَوَى إِقَامَةَ خَمْسَةً عَشَرَ يَوْمًا وَجَبَ عَلَيْهِ الإِتَمَام، وينقطع ما فوق خَمْسَةَ عَشَر يومًا، وخَمْسَةَ عَشَرَ فها دُونَه لا ينقطع، واستدلُّوا ببَعْض أَلفاظ حَدِيثِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضَالِيَهُ عَنْهَا: «أَنَّ النَّبِيَ ﷺ أَقَام في مَكَّةَ عَامَ الْفَتْحِ خَمْسَةَ عَشَرَ يَوْمًا يَقْصُرُ الصَّلَاةَ» (٢)، وقَالُوا: هَذَا أدنى ما رُوي.

وَقَالَ آخَرُونَ: إِذَا نوى أكثرَ مِن تِسْعَةَ عَشَرَ يَوْمًا أَتَمَّ، وإِن نوى تِسْعَةَ عَشَرَ يَوْمًا أَتَمَّ، وإِن نوى تِسْعَةَ عَشَرَ يَوْمًا فأقَلَّ قَصَر، وَهَذَا رَأْيُ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضَالِلَهُ عَنْهَا، واستدل بـ «أَنَّ النَّبي ﷺ أقام في

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب صلاة المُسَافِرين وقصرها، رقم (٦٨٨).

<sup>(</sup>٢) أحرجه أبو داود: كتاب صلاة السفر، باب متى يتم المُسَافِر؟، رقم (١٢٣١).

مَكَّةَ عَامَ الْفَتْحِ تِسْعَةَ عَشَرَ يَوْمًا يَقْصُرُ الصَّلَاة»(١).

وقد ذكر النووي رَحَمَهُ أَللَهُ فِي شرح المهذب (٢) أكثر من عشرين قولًا، وَهِيَ أَقْوَال متضاربة، وَأَنَّهُ لَيْسَ لِوَاحِدٍ مِنْهَا دَلِيلٌ وَاضِحٌ يطمئن إِلَيْه الْقَلْب، ويستقر به الحُكم؛ ولذَلِك رجعنا إِلَى الأَصْل، وهو: أَنَّ المُسَافِرَ مُسَافرٌ ما لم ينو استيطانًا، أو إِقَامَةً مُطْلَقَةً.

فالمُسَافِرُ له حُكم السَّفَر ما لم يَنْوِ استيطانًا، أو إِقَامَة مُطلقة، ومَعْنَى الاستيطان أَنَّهُ انتقل مِن بلده إِلَى بلدٍ مستوطنًا للأبَد، وإِقَامَةٍ مُطلقة، أي: ارتحل مِن بلده، ونوى الإِقَامَة المُطْلَقة في هَذَا البلد، ومتى سَنَحَت له الفرصة رَجَعَ إِلَى بَلَدِهِ، أو غيره، فَهَذَا أيضًا ينقطع سَفَرُه.

أُمَّا إِذَا قَطَع السَّفَر بشَيْء مُحَدَّد، سواء كَانَ شغلًا، أو أيامًا، فَإِنَّهُ لا ينقطع سَفَرُه، مِثَاله: التَّاجِر الَّذِي نزل في بلد لِبَيْع سِلعة مِن سِلَعِه، أو شِراء سِلَع يَتَّجِرُ بها، وهو لا يدري، هل يبيع في يومين، أو ثَلاثَة، أو شَهر، أو شهرين، أو سَنة، أو سَنتين، فَهَذَا له حُكم المُسَافِر.

ومَن ذَهَب لعملٍ محدَّد بزمن، مثل: مَن أتى إِلَى بلد ليَحْضُر دورَّة تستمر ثَلاثَةَ أشهُر، فَهَذَا مُسَافِر يَقْصُر؛ لأَنَّه لم يَقطع سَفَرَهُ، ومِثله: المريض الَّذِي جَاءَ إِلَى المستشفى لا يدري متى يبرأ، يَجُوزُ لَهُ أَنْ يَقْصُر، ولو بقي أَلْفَ سَنة، وَهَذَا هو مذهب الحنابلة، وحكاه بَعْضهم إجماعًا: أنَّه ما دام سَفَرُه مُقَيَّدًا بالحاجَة فله أَنْ يَقْصُر حَتَّى يَرْجِعَ إِلَى بلده.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب تقصير الصَّلاة، باب ما جاء في التقصير وكم حتى يقصر، رقم (١٠٣٠).

<sup>(</sup>٢) المجموع شرح المهذب، للنووي (٤/ ٣٢١).

والمقيَّد بزمَنٍ محدد فِيهِ خِلَافٌ بَيْنَ الْعُلَمَاءِ، ويَنْبَغِي أَلَّا يَكُونَ فِيهِ نزاع؛ لِأَنَّ هَذَا كالأَوَّل الَّذِي حَدَّدَ السَّفَر بعملٍ أو حاجة، والثَّانِي حَدَّدَها بزمن، كل منهما لم يَنْوِ قَطْعَ السَّفَر، لكن هَذَا حَدَّد بِزَمَنٍ، وَهَذَا حَدَّدَ بِعَمَل، وَلَا فَرْقَ بَيْنَهُمَا.

ثم نَقُول: إِذَا نوى إِنْسَان أَنْ يُقيم أَرْبَعة أيام، نوى آخَر أَنْ يُقيم أَرْبَعة أيام وعَشْرَ دقائقَ؛ فالأَوَّل يَقْصُر؛ لِأَنَّهُ مُسَافر، والثَّانِي غير مُسَافر مَعَ أَنَّ الفَرق عَشر دقائقَ، كَيْفَ يَكُون هذا؟

إذن الَّذِي يَدُلُّ عَلَيْهِ الدَّلِيل، وَلَيْسَ فِي النَّفس منه شَيْء، أَنَّهُ ما دام الإِنْسَان لم ينوِ الإِقَامَة المُطْلَقةَ، أو الاستيطان، فَإِنَّهُ مُسَافر؛ سواء قَيَّدَ سَفَرَهُ بِزَمَنٍ، أو قَيَّدَ سَفَرَهُ بِعَمَل، ولا فرق بين الصورتين.

فَإِنْ قِيلَ: مَا تَقُولُونَ فِي اسْتِدلَال مَن استدلَّ بحَدِيث حَجَّة الوداع أَنَّ الرَّسُول عَلَيْ أَقام أَرْبَعة أيام؟

قلنا: إِنَّ هَذَا الدَّلِيل دَلِيل عَلَيْهم، وَلَيْسَ دَلِيلًا لهم؛ لِأَنَّ قُدوم النَّبي -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم- إِلَى مَكَّةَ فِي الْيَوْمِ الرَّابِعِ مِن ذي الحِجة وقع مُصادفة.

ثم إِنَّ النَّبِي ﷺ يَعلم أَنَّ هُناكَ مَن يَأْتِي إِلَى مَكَّةَ فِي الحَجِّ قَبْلَ الْيَوْمِ الرَّابِع، فَالحَجُّ يبدأ مِن أَوَّل شَهْر شَوَّال، قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿ٱلْحَجُّ اَشَهُرٌ مَعْلُومَتُ ﴾ [البقرة:١٩٧]، فالحجُّ يبدأ مِن أَوَّل شَهر أَوَّل شَهر شَوَّال، قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿ٱلْحَجُ اَشَهُرُ مَعْلُومَتُ ﴾ [البقرة:١٩٧]، ونحن نعلم أَنَّ أكثر الحُجَّاج يأتون قبل الْيَوْم الرَّابِع، فَهَلْ قال النَّبِيُّ عَلَيْهِ: مَن قَدِم قَبْلَ الْيَوْمِ الرَّابِع فعلَيْه الإتمام، مَعَ أَنَّ هَذَا لَوْ كَانَ هو الوَاجِبَ لَبَلَّعُه النَّبِيُّ عَلَيْهِ، فلمَّا لَمْ يَقُلْهُ عَلِمْنَا أَنَّ الأَمْرَ واسعٌ، فَصَار هَذَا الدَّليل دَلِيلًا علَيْهم، وَلَيْسَ لهم.

ونقول أيضًا: إِنَّ الرَّسول ﷺ أقامَ في مكة عَشَرَةَ أيامٍ، بِدَلِيلِ قول خادِمِه أنس بْنِ مَالِكٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ حِينَما سُئل عن مُدَّة إقامتهم في مكة عَامَ حَجَّةِ الْوَدَاع،

فقال: «أَقَمْنَا بِهَا عَشْرًا» (١)؛ لأنَّهُم قَدِمُوا في الْيَوْم الرَّابِع وغادروا في الْيَوْم الرَّابِعَ عَشَرَ.

ثم نَقُول: إِنَّ النَّبِي ﷺ أقام في مكة عَامَ حَجَّةِ الْوَدَاعِ عَشَرًا، وأقام في تَبُوكَ عِشرين يومًا يقصر الصَّلَاة (٢)، وأقام في مكة تِسْعَة عَشَرَ يَوْمًا عام الفتح يَقْصُر الصَّلَاة، فقد أقام إقاماتٍ مختلفة في الوَقْت، ومع ذَلِكَ كَانَ يقصر الصَّلَاة، مِمَّا يَدُلُّ عَلَى أَنَّهُ لَا تحديدَ، وَلَيْسَ لنا أَن نُضيِّق ما وسَّع الله، فتضييق ما وسَّع الله أَعْظَمُ مِن توسيع ما ضيَّق الله؛ لأنَّ الدِّين يُسْرٌ، ورُوح الدِّين الإِسْلامي اليُسر والتوسعة عَلَى العِباد، فَلَا يَحِلُ لِأَحَدٍ أَنْ يُحَجِّرَ عَلَى النَّاس ما وسَّع الله عليهم.

فَإِنْ قِيلَ: قولوا: إِنَّ مُدَّة الإِقَامَة أَرْبَعَةُ أيام مِن باب الاحْتِيَاط.

قلنا: هل الأضيقُ هو الاحْتِيَاط، أو اتِّباع الدَّلِيل هو الاحْتِيَاط؟ لا يُمكن أن نَتَوَهَّمَ أَنَّ الْقَوْل الأَضْيَقَ هو الاحْتِيَاط، لكن إِذَا تكافَأَتِ الأَدِلَّة رُبَّما نَقُول: الْقَوْل الأَضْيَقُ أحوطُ، لكن إِذَا لم تتكافأ الأَدِلَّة فالاحْتِيَاط هو اتباع مَا جَاءَ فِي الدَّلِيل، وَلَيْسَ التضييق.

والخُلَاصَةُ: تَبَيَّن الآن -والحَمْدُ للهِ- أَنَّ الْقَوْل الرَّاجِحْ: أَنَّهُ لَيْسَ هُناكَ تحديدٌ للإِقَامَة الَّتِي ينقطع بها السَّفَر.

وهُنَاك تناقُض وَاضِحٌ في قول الفُقَهَاء فِي هَذِهِ المَسْأَلَةِ: رَجُل نوى أَنْ يُقيم عَشَرَة أيام في بلد، وقلنا: لَوْ أَرَادَ أَنْ يَكُونَ إِمَامًا في الجُمْعَة، وهو مِن أَعْلَمِ النَّاس،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب تقصير الصَّلاة، باب ما جاء في التقصير وكم يقيم حتى يقصر، رقم (۱۰۸۱)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب صلاة المُسَافِرين وقصرها، رقم (٦٩٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود: كتاب صلاة السفر، باب إذا أقام بأرض العدو يقصر، رقم (١٢٣٥).

وأَقْرَأُ النَّاسِ، وأَفْهَم النَّاسِ، هل يصح أَنْ يَكُونَ إِمَامًا؟

يقول الفُقهَاء رَحَهُمُواللَهُ: إِنَّهُ لَا يَصِتُّ أَنْ يَكُونَ إِمَامًا؛ لأَنَّه مُسَافر، وَهَذَا تناقُض وَاضِح؛ لأَنَّهُم يَقُولُون: إِنَّهُ مُسَافِر لا يَصْلُحُ أَنْ يَكُونَ إِمَامًا في الجُمُعَة، ولا يحسب مِن العدد الوَاجِب، وتقولون: إِنَّهُ غير مُسَافِر في وُجُوبِ الْإِغْمَام، وهل هَذَا إلا تناقُض وَاضِح، وإني أقول لكم: الغالب أَنَّ الْأَقْوَال الضَّعِيفة تجدها مُتناقضة؛ لأنَّ الله يقول: ﴿وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ اَخْلِلَفًا كَثِيرًا ﴾ مُتناقضة؛ لأنَّ الله يقول: ﴿وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ الخَيْلَاهُ وَهُو خَالِي الذِّهِن مِن التَّقْلِيد، أَمَّا مَن اللهَّالِيد، أَمَّا اللهِ وهو خالي الذِّهن مِن التَّقْلِيد، أمَّا مَن تأمَّلَ الأَدِلَة وهو مملوءُ الذِّهن مِن التَّقْلِيد، فأحسب أَنَّهُ يصعب عَلَيْهِ الرجوع عمَّا كَانَ مُقلدًا له، وَهَذَا الَّذِي ذَكرتُه اختيار شيخ الإِسْلام ابن تَيْمِية (١)، وابن القيم (٢)، وأبن القيم وشيخنا عبد الرَّحمن بن السعدي رَحَهُمُواللَهُ، أَنَّهُ لَيْسَ هُناكَ دَلِيل يُحَدِّد المُدَّة الَّتِي ينقطع بها السَّفر.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: رَجل خَرَج لِيَرْعَى الإبل، وسَافَر بها فَهَلْ يَقْصُر؟

فالجَوَاب: الرَّجُل الَّذِي خرج ليرعى الإبل، فهو مُسَافر؛ لِأَنَّ قَلْبَه مُعَلَّق ببلده، وهو يعرف أنه خَرَج للإبل لإصلاحها والاطلاع.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: وما الأَمْر بِالنِّسْبَة للعُمال المغتربين؟

الجَوَاب: بِالنِّسْبَة للمقيمين أظنُّهم يَتَمَّنُون غَايَةَ التَّمَني أَنْ يحصلوا عَلَى الإِقَامَة المُطْلَقَة، فلذَلِك أهابُ أن أقول لهم: إنكم في حُكم المُسافِرين، فهم يُجَدِّدُون إقامتهم دائيًا، ويَوَدُّون أن يُعْطَوُا الجِنسية؛ ولذَلِك أَجْبُن عن إفتائهم بأنَّهم مُسَافِرون، وأقول:

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي، لابن تيمية (٢٤/ ٧، ١٥، ٤٤، ٤٤، ١٣٦، ١٤١).

<sup>(</sup>٢) زاد المعاد، لابن القيم (١/ ٤٤٨).

يلزمهم الإتمام، ولا يَجُوز لهم القصر، وَكَذَلِكَ الحال بِالنِّسْبَة للشُّفراء، فالأَصْل أَنَّهُم مقيمون في سفاراتهم، إلا إِذَا حُدِّد لهم وقت.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: عندما يَأْتِي الحجيج ويسمعون الأَذَان، نَقُول لهم: أجيبوا المُؤذِّن لِلصَّلَاةِ، وما العَمَل إِذَا كانوا بعيدين عَنِ المَسَاجِد، ويَشُقُّ علَيْهم المجيء للمَسْجِد؟

الجَوَاب: هُناكَ كَثِيرٌ مِنَ الْعُلَمَاءِ يقول: الوَاجِب الجَهَاعَة، ولو في غير المُسْجِد، لكن هَذَا قولٌ لا تَطمئن له النفس، نرى أَنَّ الوَاجِب أَنْ يَحْضُرَ إِلَى المَسْجِد ما لَمْ يَكُنْ عَلَيْهِ مشقَّة، فَإِذَا وجد مشقَّة يُصلي في مكانه، ويستوِي في ذَلِكَ الحاجُّ وغيرُه.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل يلزم نِيَّة القَصر في السَّفَر؟

الجَوَاب: النَّيَّة لا تجب، أي: اقصِر، وإن لم تَنْوِ القصر؛ لأنَّه أَحْيانًا ينسى الإِنْسَان، ولا ينوِي القصر عند ابتداء التَّكبير، ولا يَفطن إلا فِي أَثْنَاءِ الصَّلَاةِ، وحِينَئذٍ يَجُوز له القَصر؛ لأنَّه يبني عَلَى الأَصْل، فالأَصْلُ في صَلَاة المسَافِر رَكْعَتَيْن، فلا حاجة للنِّية ما دام هو الأَصْل.

فَإِنْ قِيلَ: نحن عَلَى سَفَر، وانْتَهَتْ صَلَاة الجُمُعَة، فَهَلْ نُصلِّي قصرًا أَمْ جَمْعًا؟ قيل: أنتم مُسَافرون، ولكن يلزمُكم أَنْ تُصَلُّوا مَعَ جَماعَة، وإِنْ فاتَتُكُم الصَّلَاة، فصَلُّوا قصرًا، والعَصْر لا تجمعوها إِلَى الجُمُعَة؛ لِأَنَّهُ لا جمع بين الجُمُعَة والعَصْر.

فَإِنْ قِيلَ: مُوظف يعمل بمدينة تبعُد عن قريته مِئَةً وخمسين كيلو مترًا، ويُقيم بها يومين، فَهَلْ يَقْصُر الصَّلَاة؟

قيل: نعم يَقْصُر الصَّلَاة، ولكن يَجِب عَلَيْهِ الصَّلَاة مَعَ الجَمَّاعَة.

فَإِنْ قِيلَ: إِذَا أَدْرَكَ الْمُسَافِر رَكْعَتَيْن فِي الصَّلَاة الرباعية، فَهَلْ يقوم ويُصَلِّي رَكْعَتَيْن بعد تسليم الإِمَام؟

قيل: نعم يَجِب أَنْ يُكمل الصَّلَاة، للحَدِيث الَّذِي سبق ذِكره، وهو قَولُه وَلِه اللهِ وَمَا فَاتَكُمْ فَأَتِمُوا».





١٣٩ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِلُهَ عَنْهَا أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ، قَالَ: «مَنْ جَاءَ مِنْكُمُ الْجُمُعَةَ فَلْيَغْتَسِلْ» (١).

#### الشترح

سبق لنا الْقَوْل فِي قَصْرِ الصَّلَاةِ فِي السَّفَرِ، وَاخْتِلَافِ النَّاسِ فِيهِ، أَمَّا الجُمعة، فهي الْيَوْم الَّذِي ادَّخَره اللهُ تَبَارَكَوَتَعَاكَ لـهَذِهِ الأُمَّة، وأَضَلَّ عنه الْيَهُود والنصارى، والْيَهُود والنصارى فِيهِ تَبَعٌ لنا، فلليهود السَّبْت وللنصارى الأحَد.

وَقَدْ تكلم ابن القَيِّم رَحِمَهُ اللَّهُ عَلَى يَوْمَ الجُمُعَةِ فِي (زاد المعاد) بِهَا لم أجده في غيره، كَلَامًا طويلًا نافعًا، فليرجع إلَيْه (٢).

وَمِن أَهُمِّ مَا يَخْتُصَ بِهِ هَذَا الْيَوْم، وأعظم مَا يَخْتَصَ بِه: صَلَاة الجُمْعَة، الَّتِي لَا يُوجِد لَهَا نظير في أيِّ يوم مِن أيام الأسبوع، ولها فضائلُ ومَزايا واختصاصات لَيْسَت لِغَيْرِها؛ منها: عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِلَهُ عَنْهُا أَنَّ رَسُولَ اللهِ، قَالَ: «مَنْ جَاءَ مِنْكُمُ الجُمُعَةَ فَلْيَغْتَسِلْ».

«مَن» شَرطية، وفِعل الشَّرْط فِيهَا «جاء»، وجواب الشَّرْط «فليَغتسل».

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الجمعة، باب فضل الغسل يوم الجمعة، رقم (۸۹٤)، ومسلم: كتاب الجمعة، رقم (۸۶٤).

<sup>(</sup>٢) زاد المعاد، لابن القيم (١/ ٣٦٣).

فَإِنْ قِيلَ: لماذا اقترن جوابُ الشَّرْط بالفاء؟

قلنا: لِأَنَّ الجُملة طَلَبيَّة.

«مَنْ جَاءَ مِنْكُمُ الجُمُعَةَ» يَشْمَل الصغير والكبير، والذَّكر والأُنثى، كُلُّ إِنْسَان يَأْتِي إِلَى الجُمُعَة، فَإِنَّهُ مَأْمُورٌ بِأَنْ يغتسلَ.

وهَذَا الغُسل اختلف العُلَمَاء رَحِمَهُمْ اللَّهُ فِي وُجُوبِه، فَمِنْهُمْ مَنْ قَالَ: إنه وَاجِب بِكُلِّ حال، وَمِنْهُمْ مَنْ قَالَ: إنه سُنَّة بكل حال، ومنهم مَنْ فَصَّل فقال: وَاجِبٌ عَلَى مِن فِيهِ رِيح تحتاج إِلَى تنظُّف، وسُنَّة لِمَنْ لَمْ يَكُنْ كَذَلِك.

فالْأَقْوَال إذن ثَلاثَة:

الأوَّل: الوُجُوب مطلقًا.

الثَّانِي: الاسْتِحْبَابِ مطلقًا.

الثَّالِث: التَفْصِيل، فَمَنْ كَانَ لَهُ عَرَق، وفيه رائحة، فَإِنَّهُ يَجِب عَلَيْهِ أَنْ يغتسل، وَمَنْ لَمْ يَكُنْ كذَلِك فالغُسل سُنة.

ولنعرض هَذَا عَلَى القُرْآن والسُّنَّة للحُكم، أمَّا مَن قال: إِنَّهُ لَيْسَ بوَاجِب، فقال: إِنَّهُ لَيْسَ بوَاجِب، فقال: إِنَّهَ الغُسل وَاجِب في الجنابة فقط؛ لِقَوْلِه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَإِن كُنتُم جُنُبًا فَقَالَ: إِنَّمَا لَكُنتُم جُنُبًا فَقَالَ: عَلَيْهِ الغُسل، إِنَّمَا يَجِب عَلَيْهِ الغُسل، إِنَّمَا يَجِب عَلَيْهِ الفُسل، إِنَّمَا يَجِب عَلَيْهِ الوُضُوء.

وقَالُوا: إِنَّهُ لَوْ صَلَّى الجُمعة بلا غُسلٍ، فالجُمعة مُجزئةٌ بالاتفاق، ولو كَانَ الغُسل وَاجِبًا لم تُجزئ، كما لَوْ صَلَّى الجُمعة وهو جُنب، فَإِنَّهَا لا تجزئه بالإجماع.

وَأَمَّا مَنْ قَال: إِنَّهُ وَاجِبٌ مطلقًا فاستدلَّ بقول النَّبِيِّ ﷺ: «غُسْلُ الجُمْعَةِ

وَاجِبٌ عَلَى كُلِّ مُحْتَلِمٍ (١)، أخرجه السَّبعة مِن حَدِيثِ أَبِي سَعِيدٍ الحُدْدِيِّ رَضَالِلَهُ عَنهُ، ولَيْتَ الْمُولِّفَ أَتَى به لكان أوضحَ مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عُمَرَ، قَالُوا: إِنَّ قول الرَّسُولِ وَلَيْتَ الْمُؤلِّف أَتَى به لكان أوضحَ مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عُمَرَ، قَالُوا: إِنَّ قول الرَّسُولِ عَلَيْ: (وَاجِبٌ) وَاضِحٌ، أي: لازمٌ ثابِت، وقَوْله: (عَلَى كُلِّ مُحْتَلِمٍ)، وَصْفٌ مناسب للوُجُوب؛ لِأَنَّ المُرَاد بـ (كُلِّ مُحْتَلِمٍ) البالِغ، والبُلوغ وصفٌ صالحٌ للإيجاب؛ لِأَنَّ للوُجُوب؛ لِأَنَّ المُرَاد بـ (كُلِّ مُحْتَلِمٍ) البالِغ، والبُلوغ وصفٌ صالحٌ للإيجاب؛ لِأَنَّ مَنْ لَمْ يَبْلُغْ لَا يَجِبُ عَلَيْهِ شَيْء، فلما قال: (وَاجِبٌ)، وعَلَّقه بِمَا يُفيد التكليف، عَلِمنا بِأَنَّ الوُجُوب وُجُوبٌ تكليفيًّ.

وإني لأَعْلَمُ أَنَّ هَذِهِ الْعِبَارَةَ لَوْ جَاءَت في مَتن مِن مُتون الفِقه ما شَكَّ قارئه، إلا أَنَّ المُؤلِّف يرى وُجوب الغُسل، هَذَا وهو دُونَ النَّبي ﷺ بِمَرَاحِلَ لا تُحصى في الفصاحة، والنُّصح، والْعِلْم، فكيف يُمكن لِلرَّسُول ﷺ -وهو مَأْمُورٌ بالتبليغ - أَنْ يقول: وَاجِبٌ، وَلَيْسَ بوَاجِب، وهل هَذَا إلا تَعْمِيةٌ عَلَى الحَلق، يَكُون الشَّيء عَيرَ وَاجِب، ثم يقول الرَّسُول: إنه وَاجِب، لا يُمْكِن أبدًا، لِأَنَّ هَذَا حقيقةُ التَّعْمِية والإلغاز عَلَى العِبَاد، وكَلَام الرَّسُول ﷺ مُنزَّه عن هذا، ولِهذا إذَا تجرَّد الإِنْسَان مِن التعصُّب، وقرَأ هَذَا الحَدِيثَ لَا يَشُكُّ فِي وُجُوب غُسل الجُمُعَة.

إِن كَلَامِ الرَّسُولِ عَلَيْ مُنَزَّةٌ عن هذا، ولِهذا إِذَا تَجَرَّد الإِنْسَان مِن التَّعَصُّب، وَقَرأ هذَا الحَدِيثَ لَا يَشُكُّ فِي وُجُوبِ غُسل الجُمُعَة، وَأَنَّ مَن تَرَكَهُ فهو آثمٌ شِتَاءً، وَقَرأ هذَا الحَدِيثَ لَا يَشُكُّ فِي وُجُوبِ غُسل الجُمُعَة، وَأَنَّ مَن تَرَكَهُ فهو آثمٌ شِتَاءً، أو صيفًا، ولا أدري كَيْفَ يُجيب الإِنْسَان ربَّه عَرَقَجَلَ يوم الْقِيَامة إِذَا عاتَبه عَلَى عدم الغُسل، وقال: بهاذا أَجَبْتَ رَسُولِي الَّذِي قال: «غُسْلُ الجُمُعَةِ وَاجِبُ»، فَهَلْ يَسْتَطِيعُ أَحَدٌ أَنْ يقول: لأَنَّه يريد التَّاكِيد، إنِّي لأَعْجَبُ لبَعْض العُلَهَاء الَّذِين يَقولُون: المُرَاد

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب وُضُوء الصبيان ومتى يجب علَيْهم الغسل والطهور وحضورهم العِيدَيْنِ والأعياد والجنائز وصفوفهم، رقم (۸۵۸)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب وجوب غسل الجمعة، رقم (۸٤٦).

بِهَذَا الْقَوْل التَّأْكِيد، كما تقولون: حَقُّك وَاجِبٌ عليَّ، ونحن نَمْنع هَذَا التنظير من وَجْهَيْن:

أُولًا: أَنَّ الإِنْسَان إِذَا قال: حَقُّك وَاجِبٌ عَليَّ. فَمَن الَّذِي يقول: إِنَّهُ لا يُريد الإلزام، فإن قال: الدَّلِيلُ عَلَى هَذَا هو العُرف.

ثانيًا: أَنَّ قُولَ النَّاسِ بَعْضِهم لَبَعْضٍ حَقَّك وَاجِبٌ عَلَيَّ. يعني: مُتأكِّد، نَقُول: إذن العُرف صَرَف الوُجوب إِلَى التأكُّد.

لكن أين الدَّلِيل عَلَى صرف كَلَام النَّبِي ﷺ عنه مِن الوُجُوب إِلَى الاسْتِحْبَاب، في قَوْلِه: «غُسْلُ الجُمُعَةِ وَاجِبٌ»؟ لا دَلِيل أبدًا عَلَى هذا.

يقول ابن القيم رَحِمَهُ اللَّهُ (١): «الْأَمْرُ بِالإغْتِسَالِ فِي يَوْمِهَا، وَهُوَ أَمْرٌ مُؤَكَّدٌ جِدًّا، وَوُجُوبُهُ أَقْوَى مِنْ وُجُوبِ الْوِتْرِ، وَقِرَاءَةِ الْبَسْمَلَةِ فِي الصَّلَاةِ، وَوُجُوبِ الْوُضُوءِ مِنْ مَسِّ الذَّكَرِ، وَوُجُوبِ الْوُضُوءِ مِنَ الْقَهْقَهَةِ مِنْ مَسِّ الذَّكَرِ، وَوُجُوبِ الْوُضُوءِ مِنَ الْقَهْقَهَةِ فِي الصَّلَاةِ، وَوُجُوبِ الْوُضُوءِ مِنَ الثَّهَافِ، وَالْحِجَامَةِ وَالْقَيْءِ، وَوُجُوبِ الصَّلَاةِ فِي الصَّلَاةِ، وَوُجُوبِ الصَّلَاةِ عَلَى النَّيْمِيِّ فِي التَّشَهُّدِ الْأَخِيرِ، وَوُجُوبِ الْقِرَاءَةِ عَلَى المَّامُومِ».

والَّذِين قَالُوا بالتَفْصِيل -ومنهم شيخ الإِسْلام ابن تَيْمِيةَ-(٢) قَالُوا: إِنَّ الحَدِيث: «مَنْ جَاءَ مِنْكُمُ الجُمُعَةَ فَلْيَغْتَسِلْ» هَذَا الغُسل له سبب، وهو: أَنَّ النَّاس كانوا يأتون مِن ضَواحي المدينة، فَيَعْرَقُون قبل أَنْ يَصِلُوا إِلَى المَسْجِد، وَإِذَا دخلوا المَسْجِد صَارَت رائحةُ العَرق كريهة، فَأْمَر هؤُلاءِ أَنْ يغتسلوا.

والرَّدّ علَيْهم: أنَّ العِبرة بِعُمُوم اللَّفظ لا بِخُصوص السَّبب، ثم إِنَّ تقييد هَذَا

<sup>(</sup>١) زاد المعاد، لابن القيم (١/ ٣٦٥).

<sup>(</sup>٢) الفتاوي الكبرى، لابن تيمية (٥/ ٣٠٧).

بكون الإِنْسَان رائحتُه كريهة، أو غير كريهة لا انضباط له، فَإِذَا كَانَ لإِنْسَان رائحةٌ كريهة كالبَخْرِ فإِنَّه لا يُحِسُّ بها، والإِنْسَان شارب الدُّخان لا يُحِسُّ بِنَتَنِ ريحه، فهي لا تنضبط في الوَاقِع.

فالْقَوْل الرَّاجِح: أَنَّ غُسل الجُمْعَة وَاجِب، ولكن يَجِبُ عَلَى مَنْ أَرَادَ أَنْ يحضُر؛ لِقَوْلِه: «مَنْ جَاءَ مِنْكُمُ الجُمُعَةَ».

وكان أمير المُؤمِنينَ عمرُ بْنُ الحَطَّابِ رَضَيَّلَهُ عَنهُ يَخْطُبُ النَّاسَ يَوْمَ الجُمُعَةِ، إِذْ دَخَلَ عُثْمَانُ بْنُ عَفَّانَ، فَعَرَّضَ بِهِ عُمَرُ، فَقَالَ: مَا بَالُ رِجَالٍ يَتَأَخَّرُونَ بَعْدَ النِّدَاءِ؟ فَقَالَ عُثْمَانُ: يَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ، مَا زِدْتُ حِينَ سَمِعْتُ النِّدَاءَ أَنْ تَوضَّاتُ، ثُمَّ فَقَالَ عُثْمَانُ: يَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ، مَا زِدْتُ حِينَ سَمِعْتُ النِّدَاءَ أَنْ تَوضَّاتُ، ثُمَّ أَقْبَلْتُ. فَقَالَ عُمْرُ: وَالْوُضُوءَ أَيْضًا، أَلَمْ تَسْمَعُوا رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: ﴿إِذَا جَاءَ أَحَدُكُمْ إِلَى الجُمْعَةِ فَلْيَغْتَسِلْ ﴾(١).

فتأمَّل: خليفة يُوبِّخ خليفة جَاءَ مِن بعده، وعثمان له مركزُه وقِيمته في المجتمع، ومع ذَلِكَ يُوبِّخُه أمام النَّاس؛ لِأَنَّهُ اقتصر عَلَى الوُضُوء، وبَعد هَذَا لا يُمْكِن أَنْ يَأْتِيَ إِنْسَان ويقول: الغُسل مُستَحَب.

فَإِنْ قِيلَ: إِذَا قلتم: إِنَّهُ وَاجِب، فَهَلْ لَوْ تَرَكه عمدًا بلا عُذر وصَلَّى تَبطل صَلَاته؟

قلنا: لا؛ لِأَنَّ هَذَا الغُسل لَيْسَ عن حَدَث، بخلاف الْغُسْلِ مِنَ الجَنَابَةِ، فَإِنَّ الإِنْسَان لَوْ صَلَّى الجُمعة وعلَيْه جَنابة فَإِنَّ صَلاته لا تصحُّ.

فَإِن قِيل: لَوْ نوى بِهَذَا الغُسل الوُضُوء، هل يكفيه عَنِ الوُضُوء أم لا؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الجمعة، باب فضل الغسل يوم الجمعة، رقم (۸۷۸)، ومسلم: كتاب الجمعة، رقم (۸۷۸).

قيل: لا يكفيه؛ لِأَنَّ هَذَا الوُضُوء لَيْسَ عن حَدَث، والوُضُوء عن حَدَث، أمَّا لَوْ كَانَ الغُسْلُ لَيْسَ عن لَوْ كَانَ الغُسْلُ النِسَ عن جنابة، ولكن مِن أَجْلِ تَعْظِيم صَلَاة الجُمعة، فَإِنَّهُ لا يكفيه عَنِ الوُضُوء، بل لَا بُدَّ مِنَ الوُضُوء.

فَإِن قِيل: استيقظ رَجل نائم، والإِمَام في آخِر الخطبة، فَإِنْ بَقِيَ يَغتسل فاتته الجُمُعَة، وإن ذهب إِلَى الجُمُعَة ذهب بلا غُسل، فها الجَوَاب؟

قلنا: نَفعل كما فعل عثمان، نحضُر ونُصلِّي الجُمُعَة؛ لِأَنَّ الغُسل إنَّمَا وَجَبَ للشَيْء، ودَعِ الشَّيء، فَهَذَا قلبٌ للحقيقة، فنقول: اذهب إِلَى الجُمُعَة وَلَيْسَ عَلَيْك إثم؛ لأنك كنت نائًا.

فَإِنْ قِيلَ: أَرَأَيتم إن استيقظ هَذَا الرَّجُل، ووجَد عَلَيْهِ جنابة، وقال: أنا بين أمرين: إمَّا أن أغتسلَ مِن الجِنابة فتفوتني صَلَاة الجُمُعَة، وإما أن أذهبَ إِلَى الجُمُعَة وأَمَا أَن أذهبَ إِلَى الجُمُعَة وأَصلي، أيُّهما أَوْلَى؟

قلنا: الأوَّل: عند الجُمْهُور: يغتسل وإنْ فاتَتْهُ الجُمعة؛ لأنَّه واجدٌ للماء.

الثَّانِي: اختيار شيخ الإِسْلام ابن تَيْمِيةَ رَحِمَهُ اللَّهُ قال: يتيمم، ويُصَلِّي الجُمُعَة (١).

وَعَلَّل ذَلِكَ بَأَنَّه: إِذَا فاتت الجُمعة لا يُمكن قضاؤها، بخلاف ما لَوْ خاف فوتَ الجَهَاعَة فليغتسل، وإنْ فاتَتْهُ الجَهَاعَة، فالجُمعة لا يُمْكِن قضاؤها، وصَلَاة الظهر لمن فاتته لَيْسَ قضاء لصَلَاة الجُمُعَة، لكنها أداء لصَلَاة الظُّهر، بِدَلِيلِ أَنَّ الإِنْسَان لَوْ فاتته صَلَاة العِيد عَلَى الْقَوْل الرَّاجِح: لا يُصَلِّيها، والفَرق بينها وبين الجُمعة أَنَّ الجُمُعَة في وقت الظُّهر، فَإِذَا تَعَذَّر فعل الجُمُعة عدنا إِلَى صَلَاة الظُّهر.

<sup>(</sup>١) الفتاوي الكبرى، لشيخ الإِسْلام ابن تيمية (٢/ ١١).

واختيار شيخ الإِسْلام رَحَمَهُ أللَهُ في صَلَاة الْعِيد لا شك أَنَّهُ صَوَاب، بِمَعْنَى أَنَّ الإِنْسَان لَوْ خرج لصَلَاة العِيد، ثم أَصَابَهُ البَوْل وبالَ، وَلَيْسَ حَوْلَهُ ماء فَإِنَّهُ يتيمم ويُصلِّي، لأنَّه بَيْن أمرين:

الأوَّل: أَنْ يتيمم ويُصلِّي.

والثَّانِي: أَنْ يذهب ويَتوَضَّأ فتَفُوتَهُ الصَّلَاة.

والأَوَّل أَوْلى؛ لأنَّه إِذَا تيمَّم أَدْرَكَ الصَّلَاة، كَمَا لَوْ أَنَّهُ خَافَ فُوتَ الوَقْت في الصَّلَاة العادية، وقال: إن توَضَّأتُ خرجَ الوَقْتُ، وإن تَيَمَّمْتُ خرجَ الوَقْت، فنقول: تَيَمَّم وأَدْرك الوَقْت، كذَلِك صَلَاة الْعِيد، إِذَا فاتته لا يُمْكِنه قضاؤها.

فانتبِهُوا لَهَذِهِ النقطة، شيخ الإِسْلام رَحْمَهُ الله لله فقة عَميق، لكن بِالنَّسْبَة للجُمُعَة في نفسي مِن هَذَا شَيْء؛ ذَلِكَ لِأَنَّ الجُمُعَة إِذَا فاتت صَلَّى الظُّهر، أي: لا يفوتُه فَرضُ الوَقْت، بخلاف العِيد، لكن أُخبركم برأي الشيخ رَحْمَهُ الله، وَلَيْسَ هو عندي بَاطِلًا أو ضَعِيفًا، بل له نَظَرُ قَوِيُّ، لكن النفس لا تَطِيب بالفُتيا به.

فَإِنْ قِيلَ: هل يَجِب عَلَى المُرْأَة غُسل الجُمُعَة؟

قيل: إِنْ حَضَرَتِ الجُمُعَة وَجَبَ لها أَنْ تغتسل، وإِن لم تَحضر فَلَيْسَ علَيْها أَن تغتسل؛ لِقَوْلِه: «مَنْ جَاءَ مِنْكُمُ الجُمُعَةِ»، فَإِذَا كَانَتْ تُصلِّي في بيتها فلا غُسل علَيْها؛ لأنَّهَا في بيتها سَوْفَ تُصلِّي ظُهرًا.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: بالنِّسبة لبَعْض أهلِ البَادية، يأتون مِن مسَافة خمسين كيلو مترًا حتَّى يُصلُّوا الجُمعة، وبَعْضُهم باعتبار ذَلِكَ لا يغتسل، وبَعْضُهم يغتسل ليلةَ الجُمُعَة، فَهَلْ يَصِحُّ هذا؟

الجَوَابِ: الغُسل لَا بُدَّ أَنْ يَكُونَ يوم الجُمُعَة، ولكن إِنِ اغْتَسَل بَعْدَ طُلوع

الفَجر يومَ الجُمعة، فيَحْتَمِل أَن نَقُولَ: يكفي؛ لِأَنَّ الْيَوْم يَدخُل مِن طُلوع الْفَجْر، ولكنَّ الْأَحوط أَلَّا يغتسلَ إلَّا إِذَا طَلَعَت الشَّمْس؛ لِأَنَّ مَا بين طُلوع الصُّبْح وطُلوع الشَّمْس. وقتٌ لصَلَاة الفَجْر، فَالأَولى ألَّا يغتسل إلا بعدَ طُلوع الشَّمْس.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل لَا بُدَّ أَنْ يَكُونَ غُسل الجُمُعَة بالـمَاء القَرَاح، أو لَا بَأْسَ أَنْ يستعمل الصَّابون؟

الجَوَاب: يَجُوز الغُسل بالرَاء القَرَاح، إِلَّا إِذَا كَانَ الجِلد -مثلًا- في أيام الصيف ويَكثر فِيهِ العَرَق، فَإِذَا كَانَ لَا بُدَّ مِن استعمال الصَّابون، فاستَعْمِلْهُ.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل يلزم استخدام الهَاء القراح في غسل الجُمُعَة؟

فالجَوَاب: لَا بَأْسَ بِهِ، لكن لَيْسَ بِلَازِمٍ، فالجَنابة يكفي فِيهَا الغُسل بالــَاء القَرَاح.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: كَيْفَ نَقُول بأنَّه تُقبل صَلَاةُ مَن لـم يغتسل، وَهَذَا الغُسل وَاجِبٌ؟

فالجَوَاب: الفَرق هو أَنَّ الوَاجِب لِلصَّلَاةِ لا يُؤَثِّرُ فِي صِحَّتِها، والوَاجِب لِلصَّلَاةِ بخلاف الوَاجِب فيها، فالأَذَانُ –مثلًا– لَيْسَ بوَاجِب لِلصَّلَاةِ، فلو صَلَّى بلا أَذَان، فلا يُبطلها، ولو تَعَمَّد تركه، والوَاجِب فِيهَا يُبطلها لَوْ تُرِك عمدًا بَطَلَتْ صَلَاتُه، مثل: التَّشَهُّد الأول.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل الَّذِي لم يَلحق صَلَاةَ الجُمعة وهو مُسَافِر يَقْصُر في صَلَاة الظُّهر؟

فالجَوَاب: نعم يَقْصُر، يعني لَوْ أَنَّ المُسَافِر حَضَر إِلَى الجُمُعَة وفاتته، فَإِنَّهُ يُصلِّي ظُهرًا مقصورًا، كُلُّه وَاحِدٌ عَلَى الطريق، أو مَكَث في البلديومًا أو يومين.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: مَا سُنَّةَ الجُمُعَة؟

فالجَوَابِ: الجُمُعَة لَيْسَ قَبْلَهَا سُنة راتِبة، صَلِّ ما شِئْتَ.

أما السُّنَّة بعد الجُمُعَة: فقد كَانَ النَّبي -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم- يُصلِّى رَكْعَتَيْن بعد الجُمُعَة في بيته، وَأَمَر مَن صَلَّى الجُمُعَة أَنْ يُصلِّي بعدها أَرْبَعًا، فقال: «إِذَا صَلَّى أَحُدُكُمُ الجُمُعَة فَلْيُصَلِّ بَعْدَهَا أَرْبَعًا» (١)، فهنا تعارُض بين قول الرَّسُول وفِعل الرَّسُول، فقَوْله: «إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمُ الجُمُعَة فَلْيُصَلِّ بَعْدَهَا أَرْبَعًا» هَذَا قول الرَّسُول، وفِعلُه الثَّابِت مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عُمَرَ: «أَنَّهُ كَانَ يُصَلِّي رَكْعَتَيْنِ بَعْدَ الجُمُعَة فِي بَيْتِهِ» (٢).

فَإِنْ قِيلَ: أَيُّهما نُقَدِّم؟

قلنا: هُناكَ ثَلاثَةُ أَقْوَالَ لِلْعُلَمَاء:

الْأَوَّل: قَالَ بَعْضُ أَهْلِ الْعِلْم: نُقدِّم الْقَوْل، فنقول السُّنَّة بعد الجُمعة أَرْبَعًا.

الثَّانِي: نجمعُ بين الْقَوْل والفِعل، فَنُصلِّي ستَّا: أَرْبَعًا مِن قَوْله، ورَكْعَتان مِن فِعله.

الثَّالِث: إِنْ صَلَّى في بَيته فرَكْعَتان؛ لأَنَّه لَا يَنْبَغِي أَنْ يَزِيد عَلَى ما فَعَل الرَّسُول عَلَيهُ السَّلَامُ عَلَيْهُ السَّلَامُ السَّلِمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلِمُ السَّلِمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلِمُ السَّلِمُ السَّلِمُ السَّلِمُ السَّلِمُ السَّلِمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلِمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلِمُ السَّلَمُ السَّلِمُ السَّلَمُ اللَّهُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ اللَّهُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ اللَّهُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ اللَّمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَلَمُ السَّلَمُ السَلَمُ السَّلَمُ السَلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَلْمُ السَّلَمُ السَلْمُ السَّلَمُ السَلِمُ السَلِمُ السَّلَمُ السَلَمُ السَلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَلْمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَلْمُ السَلِمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَلْمُ السَلِمُ السَلْمُ السَّلَمُ السَلْمُ السَلِمُ السَلْمُ السَلِمُ السَلْمُ السَّلَمُ السَلْمُ السَلِمُ السَلِمُ السَلْمُ السَلِمُ السَلِمُ السَلِمُ السَلْمُ السَلْمُ السَلِمُ السَّلَمُ السَلْمُ السَلَمُ السَلِمُ السَلْمُ السَلْمُ السَلْمُ السَلْمُ السَلْمُ السَلْمُ السَلِمُ السَلْمُ السَلْمُ السَلْمُ السَلْمُ السَلْمُ السَلْمُ السَلْمُ السَلْمُ السَلِمُ السَلْمُ السَلْمُ السَلَمُ السَلِمُ السَلْمُ السَلْمُ السَلْمُ السَلِمُ السَلْمُ السَلَمُ السَلَمُ ال

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب الصَّلاة بعد الجمعة، رقم (٨٨١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الجمعة، باب الصَّلاة بعد الجمعة وقبلها، رقم (٩٣٧)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب فضل السنن الراتبة قبل الفرائض وبعدهن، وبيان عددهن، رقم (٧٢٩).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي، لشيخ الإِسْلام ابن تيمية (٢٤/ ٢٠٠).

والَّذِي أختاره: أَنْ يُصلِّي أَرْبَعًا، سواء صلَّى فِي بَيْتِهِ، أَوْ فِي المَسْجِد؛ لِأَنَّ النَّبِي – صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم – أمر، فقال: «إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمُ الجُمُعَةَ فَلْيُصَلِّ بَعْدَهَا أَرْبَعًا»، وكونه يُصلِّي رَكْعَتَيْن، رُبَّما يَكُون خاصًّا به عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ ونحن مُكَلَّفُون بِمَا قال، ومَأْمُورون بالتأسِّي به بِمَا فَعَل، لكن ما دام عندنا قول فلا بُدَّ مِنَ الالتزام به.

فَإِنْ قِيلَ: هل السَّفَرِ الَّذِي تُقْصَرُ فِيهِ الصَّلَاةُ محدودٌ بمسَافةٍ أو بِعُرف؟ وأيها أَسْعَدُ بالدَّلِيل؟

قلنا: الَّذِين يَقُولُون بالعُرف، ووجه ذَلِكَ أَنَّ هَذَا جَاءَ مُطلقًا في الْكِتَابِ والسُّنَّة، فوجب إبقاؤه عَلَى إطلاقه.

فَإِنْ قِيلَ: مَا الفَائِدَةُ مِن ذِكر أَبِي بَكر وعمر وعثمان في أنَّهم كانوا يَقْصُرون الصَّلَاة؟ أَلا يُكتَفَى بِذِكْر سُنة الرَّسُول ﷺ؟

قلنا: الفَائِدَة في بيان أنَّهُ لم يُنسخ.

فَإِنْ قِيلَ: هل قَوْله: «عُثْمَان» يَشْمَل جميع خلافته؟

قلنا: نعم، يَشمل كل خلافته، لكن في مِنًى في آخِر خلافته أَتَمَّ فِيهَا خاصَّة؛ لسَبب مِن الأَسْباب، اللهُ أعلمُ به، والنَّاس تَخَرَّصُوا فيه.

وقد قَالَ ابن عمر رَضَالِلَهُ عَنْهَا: «صَحِبْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ، فَكَانَ لا يَزِيدُ فِي السَّفَرِ عَلَى رَكْعَتَيْنِ، وَأَبَا بَكْرٍ وَعُمْرَ وَعُثْمَانَ كَذَلِكَ»(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب تقصير الصَّلاة، باب من لم يتطوع في السفر دبر الصَّلاة وقبلها، رقم (۱۱۰۲)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب صلاة المُسَافِرين وقصرها، رقم (۲۸۹).

قَوْله: ﴿لَا يَزِيدُ عَلَى رَكْعَتَيْنِ ﴾ يَحْتَمِل أَنْ يَكُونَ مُراده: أَنَّهُم لَا يَأْتُون بِالنَّوافِل، وَإِنَّمَا يقتصرون عَلَى الفَرائِض، وَهِيَ رَكْعَتان، ويَحتمل أَنَّ مُراده لَا يزيدون عَلَى رَكْعَتَيْن يعني الإتمام، أي: إِنَّهُم لَا يُتِمُّون، والثَّانِي أَقْرَبُ؛ لِأَنَّ النَّبِي ﷺ كَانَ يتطوع عَلَى رَكْعَتَيْن يَالِكُ فَي السَّفَر، ويُصلِّي الوِتْر أيضًا، فيكُون المَعْنَى: لَا يَزِيدُ عَلَى رَكْعَتَيْن، يعني لَا يُتِمُّون الصَّلَة.

## فَوائِد الحَدِيث:

الْفَائِدَة الأُولَى: الاسْتِدْلالُ بأَفْعَال النَّبِي ﷺ، وأَفْعَال الخُلَفَاء الرَّاشِدين؛ وذَلِك لِأَنَّ الاسْتِدْلال بالأَقْوَال أمرٌ مَعْلُوم، وَكَذَلِكَ أَفْعَالُ النَّبِي صَلَّلَتَهُ عَلَيْهِ وَعَلَىۤ الدِوسَلَمَ.

فَإِنْ قِيلَ: هل الفِعل المجرَّد يَدُلُّ عَلَى الوُّجُوب؟

قلنا: الصَّوَاب لا، فالصَّوَاب أَنَّ فِعل النَّبِي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلامُ المجرَّد عن قَرِينة يَكُون للاسْتِحْبَاب، فقط، ثم إِنْ فَعَله عَلَى وجهِ التعبُّد فهو للاسْتِحْبَاب، وإِنْ فَعَله بِمُقْتَضَى الجِبِلَّة، أو فَعَلهُ اتفاقًا مِن غير قَصْدٍ، فَلَيْسَ بِسُنة، ما فَعَله بمُقتضى الجِبِلَّة، كَالنوم والأكل والرَّاحة عِند التَّعَب، وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ، هَذَا لا يُقال: إِنَّهُ سُنَّة؛ لِأَنَّ هَذَا أُمرٌ تتطلَّبه الجِبِلَّة.

# وأَقْسَامُ أَفْعَالِ النَّبِي عَلَيْكُ هي:

الأَوَّل: ما فعله عَلَى وجه التعبُّد، فيُفيد الاسْتِحْبَاب، ولا يَدُلُّ عَلَى الْوُجُوبِ، إلا أَنْ يَكُونَ بيانًا لقولٍ يَدُلُّ عَلَى الْوُجُوبِ.

الثَّانِي: ما فعَلَهُ بمُقْتَضَى الجِبِلَّة: كالنوم والأكل والرَّاحة عند التَّعَب.

الثَّالِث: مَا فِعْلَهُ عَلَى وَجْهِ العَادَة، فَهَذَا يَكُون سُنة في جِنسه لا في نَوْعِه، مِثَال ذَلِك: لُبس العِمامة والرِّداء والإزار؛ وَهَذَا مِن فِعل النَّبي ﷺ عَلَى وَجْهِ العَادَة؛ لِأَنَّ

النَّاس يَعْتَادُون هذا، ولم يَرِدْ عنه ﷺ أَنَّهُ أَمَرَ أَنْ يَلبس الإِنْسَانُ في غير الْإِحْرَامِ الإِزارَ، أو الرِّداء، أو العِمامة، وما وَرَدَ في فَضْلِ العِمامة فهو ضَعِيف، فَهَذَا سُنة في جِنسه، لا في نَوعه، أي: إِنَّهُ يُسَنُّ للإِنْسَان أَنْ يَلبَس ما يعتاده النَّاس، ولا يخرج عن عادتهم؛ لأنَّه إِنْ خَرَج عن عادتهم صارَ لِباسُه لِبَاسَ شُهرة، ولِبَاسُ الشُّهرة مَنْهِيُّ عنه.

الرَّابِع: ما فعله اتفاقًا، فَهَذَا لَيْسَ بِسُنة؛ لأَنَّه يُشبه الجِبِلَّة، مِثَالُ ذَلِك: أَنَّ النَّبِي ﷺ قَدِمَ فِي حَجَّةِ الْوَدَاعِ فِي الْيَوْمِ الرَّابِع، فلا نَقُول للنَّاسِ: يُسَنُّ أَنْ يَكُونَ قُدُومِكَ لِكَّةَ للحَجِّ فِي الْيَوْمِ الرَّابِع، وفي أثناء مَسِيره مِن عَرفة إِلَى مُزْدَلِفَة نَزَل عند الشَّعب وبالَ وتوضَّأ وُضُوءًا خفيفًا: فلا نَقُول: يُسَنُّ للحاجِّ إِذَا نَزَل مِن عرفة إِلَى مُزْدَلِفَة أَنْ يقف في هَذَا المكان ويبول ويتوضَّأ.

الخامس: أَنْ يفعله النَّبي ﷺ بيانًا لمُجْمَلٍ مِن القُرْآن أو مِن السُّنَّة أيضًا، فَهَذَا له حُكم ذَلِكَ المُجْمَل، إن كَانَ وَاجِبًا فوَاجِب، وإن كَانَ مُستحبًّا فمُسْتَحَبُّ.

هَذِهِ أَقْسَامُ أَفْعَالِ النَّبِي -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم- في هَذَا الحَدِيث، وَحَدِيثُ ابنِ عُمَرَ يَجُوز أَنْ يَكُونَ مِن التعبُّد، ويَجُوز أَنْ يَكُونَ مِن الأخير، قال تَعالَى: ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن نَقْصُرُوا مِنَ ٱلصَّلَوٰةِ ﴾ [النِّسَاء:١٠١]، فالآية مُجْمَلَة؛ لِأَنّنا لا نَدْرِي: أَيُّ الصَّلُوَات نَقْصُر منها، لكن قد يقول قَائِل: إِنَّ قَوْله: ﴿ أَن نَقْصُرُوا مِنَ ٱلصَّلُوٰةِ ﴾ أَنَّ (مِن) للتبعيض، ويَكُون المَعْنَى: أَنْ تَقْصُروا بَعْض الصَّلُوات وَهِيَ الرباعية.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيَةُ: أَنَّهُ يَنْبَغِي للإِنْسَان أَنْ يُؤيد الحُكم بِهَا يَدُّل عَلَى بقائه، ووجهه: أَنَّ ابنَ عُمَرَ ذَكر أَنَّ أَبَا بكر وعُمر وعثمان رَضَالِتُهُ عَنْهُ كانوا يَقصرون، إِشَارَةً إِلَى أَنَّ ابنَ عُمَرَ ذَكر أَنَّ أَبنا بكر وعُمر وعثمان رَضَالِتُهُ عَنْهُ كانوا يَقصرون، إِشَارَةً إِلَى أَنَّ الحُكم باقٍ لم يُنسَخ؛ لأنَّه عَلَى فَرضِ ادِّعاء أَنَّهُ منسوخ سيَكُون هَذَا الادِّعَاء مردودًا؛

لأنَّه مِن المُحال أَنْ يَكُونَ منسوخًا، ولا يَعلم به الخُلَفَاء الرَّاشِدون، بل ولا الصَّحابَة؛ لِأَنَّ الخُلَفَاء يَقصرون والنَّاس كلهم يُصلُّون خَلْفَهُم.

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ الحكم للأَغْلَب؛ لِقَوْلِه: «عُثْمَان»، نَقُول هذا: لِأَنَّ حال الإِنْسَان تُعتبر بأَغْلَبِ أَحْوَاله، وَلَا شَكَّ أَنَّ عُثمان رَضَّالِلَهُ عَنْهُ في سَفَرِه مِن المدينة إِلَى مكة كَانَ يَقْصُر، والشَّيء الَّذِي خرج فِيهِ هو إتمامُه في مِنْى.

٠٤٠ - وَعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ قال: «كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَخْطُبُ الْخَطْبَتَيْنِ وَهُوَ قَائِمٌ يَفْصِلُ بَيْنَهُمَا بِجُلُوسٍ»(١).

## الشترح

قَوْله: «يَخْطُبُ الْخُطْبَتَيْنِ وَهُوَ قَائِمٌ» لم يُبيِّن موضِعَ الخطبتين، لكن قد تَوَاتَرَ أَنَّهُ كَانَ يخطُب قَبل أَنْ يُصلِّي.

وقَوْله: «وَهُوَ قَائِمٌ»، الجُملة هنا حاليَّة، يعني: والحالُ أَنَّهُ قائم، فهي في مَحَلِّ نَصْبِ حَالٌ مِن فاعِل «يَخْطُبُ».

مِثَال: «أتاني مُحمَّد والشَّمْس طالعة»، و(الشَّمْس طالعة)، هَذِهِ جُملة حاليَّة، أي: والحالُ أَنَّ الشَّمْسَ طالعةٌ.

مِثَال آخر: «جاء زيد وهو راكب»، أي: والحال أنّه راكب.

قَوْله: «يَفْصِلُ بَيْنَهُمَا»، أي: بين الخُطبتين بجُلوس، ولم يُقـدِّر الجُلوس طُولًا وقِصَرًا.

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي: كتاب الجمعة، باب الفصل بين الخطبتين بالجلوس، رقم (١٤١٦).

## مِنْ فَوَائِدِ الحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: مَشْرُ وعِيَّة الخُطبتين يـوم الجُمْعَة، وَأَنَّـهُ لا يُقتصر عَلَى خُطْبة وَاحِدَة، واختلف أهلُ الْعِلْم عَلَى أَقْوَال:

الأَوَّل: أَنَّ الخُطبتين وَاجِبتان، ويأثم بِتَرْكِهِما مَعَ صِحَّة الصَّلاة.

الثَّانِي: أنَّهُما مُستحبتان، وتصح صَلَاة الجُمعة بِدُونِها.

الثَّالِث: رأي الجُمْهُور، وهو: أنَّها شرطٌ لصِحَّة صَلَاة الجُمعة، ولا تصح صَلَاة الجُمعة بدُونِها.

فَإِنْ قِيلَ: هل الخطبتان عِوَضٌ عَنِ الرَّكعتين النَّاقصتين بالنِّسبة لصَلَاة الظُّهْرِ؟ قلنا: لا، فهُما لَيْسَتَا بَدَلًا عن رَكْعَتَيْن، بل الجُمْعَة شُرعت رَكْعَتَيْن؛ لِأَنَّ هَذَا هو المُنَاسِب، إذ إِنَّ النَّاس جمعهم كثيرٌ، فكان مِن المُنَاسِب أَنْ يُخفَّف عنهم في العَدد.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ السُّنَّة أَنْ يَخطُب قائمًا؛ لِقَوْلِه: «وَهُوَ قَائِمٌ»؛ وذَلِك لأسباب:

أولًا: لِأَنَّ القِيام يَكُونُ أَشْجَع للمتكلِّم، فالإِنْسَان الجالس يَكُون كَلامُه خافتًا ضَعِيفًا، ولا يَسْتَطِيع أَنْ يتحمس مِثل القائم، ومِن عَادَة النَّبي ﷺ أَنَّه: «كَانَ إِذَا خَطَبَ احْرَّتْ عَيْنَاهُ، وَعَلَا صَوْتُهُ، وَاشْتَدَّ غَضَبُهُ، حَتَّى كَأَنَّهُ مُنْذِرُ جَيْشٍ يَقُولُ: صَبَّحَكُمْ وَمَسَّاكُمْ »(۱)، وَهَذَا لا يتناسب مَعَ القُعود؛ لأنَّ القُعود حالةُ رُكُود.

ثانيًا: أَنَّهُ إِذَا كَانَ قائيًا يَكُون أَبْيَنَ للنَّاسِ حَتَّى يَرَوْهُ، ولا يشكُّ أحدُّ أَنَّ رؤية المتكلِّم أبلغُ في الإنصات إِلَيْه، وبالتأثُّر به، ولِهذا تَجِدُ مَن في الصُّفُوف الأُولى مِن الَّذِين يُشاهدون الإِمَامَ أشدَّ تأثُّرًا بالخُطبة مِن غَيرهِم ممن لا يَرَوْنَه، ولِهذا تجدهؤلاءِ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الجمعة، باب تخفيف الصَّلاة والخطبة، رقم (٨٦٧).

النَّاسَ إِذَا فرغ الخطيب مِن الخطبة يبحثون عن تسجيلِ للخطبة؛ فَإِذَا سَمِعُوها وجدُوا فَرْقًا عَظِيمًا، فلذَلِك كَانَ المَشْرُوع أَنْ يخطب الإِنْسَان وهو قائم.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ السُّنَّةَ أَنْ يَفْصِلَ بِينِ الخطبتينِ بجلوسٍ لا بِسُكوت، فلو سَكَت الإِنْسَان بِينِ الخُطبة، ولو سُكُوتًا بِقَدْرِ سُكوت الجُلوس، ثم استأنف الخُطبة، فَإِنَّهُ لم يَفعل السُّنَّة.

ولم يُبيِّن فِي هَذَا الحَدِيثِ قَدْرَ الجُلُوس، فقال بَعْض أهل الْعِلْم: إِنَّهُ يَفصل بينها بِقَدْرِ قِراءَة: ﴿ فَلْ هُو اللّهُ أَحَدُ ﴾ [الإخلاص:١]، ولكن هَذَا قصيرٌ، ويُشبه أَنْ يَكُونَ وُقُوفًا للتنفُّس، والَّذِي يَنْبَغِي أَنْ يُقال: إِنَّهُ يَجْلِس بينها بِقَدْرِ ما يَتَبَيَّن تَبَيُّنَا ظَاهِرًا للفَصل بين الخطبتين، لَا سِيمًا إِذَا قلنا بالْقَوْل الرَّاجِح: إِنَّ السَّاعة هَذِهِ سَاعَةُ الإِجابَة؛ فَكُلَّمَا طَالَ الجلوسُ اتَّسع الوَقْتُ للدُّعاء في الزَّمن الَّذي يَكُون حَرِيًّا بالإِجابَة، فَإِنَّ السَّاعة الَّتِي هي سَاعَةُ إِجابَة في يوم الجُمعة أقربُ ما يَكُون أَنَّا كما في صَحِيح مسلم السَّاعة الَّذِي مَا عَدُن أَنْ تُقْضَى الصَّلَاةُ ﴾ (١).

١٤١ - عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ رَضَالِلَهُ عَنْهُا قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ وَالنَّبِيُّ عَلِيلَةٍ يَخْطُبُ النَّاسَ يَوْمَ الجُمُعَةِ، فَقَالَ: «صَلَّيْتَ يَا فُلانُ؟» قَالَ: لا، قَالَ: «قُمْ فَارْكَعْ رَكْعَتَيْنِ» (١).

• وَفِي رِوَايَةٍ: «فَصَلِّ رَكْعَتَينِ»<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الجمعة، باب في السَّاعة التي في يوم الجمعة، رقم (٨٥٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الجمعة، باب إذا رأى الإمام رجلا جاء وهو يخطب، أمره أن يصلي ركعتين، رقم (٩٣٠)، ومسلم: كتاب الجمعة، باب التحية والإمام يخطب، رقم (٨٧٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الجمعة، باب إذا رأى الإمام رجلا جاء وهو يخطب، أمره أن يصلي ركعتين، رقم (٩٣٠)، ومسلم: كتاب الجمعة، باب التحية والإمام يخطب، رقم (٨٧٥).

## الشترح

قَوْله: «جَاءَ رَجُلٌ وَالنَّبِيُّ عَيْكَةً يَغْطُبُ»، جملة: «وَالنَّبِيُّ» حاليَّة.

قَوْله: «يَخْطُبُ النَّاسَ»، أي: يخطُب فيهم.

وقَوْله: «يَوْمَ الجُمُعَةِ»، الْيَوْمُ المعروف.

وقَوْله: «صَلَّيْتَ» جُملة خبرية، لكن الوَاقِع أنَّها جملة إنشائية، إذ إِنَّهَا في موضع الاسْتِفْهَام، وحُذفت منها الهَمزة، والتقدير: «أَصَلَّيْتَ يا فلان؟».

قَوْله: «يَا فُلَانُ» هَذِهِ كَلِمَة يُكنى بها عَنِ المجهول، أو المَعْلُوم الَّذِي يَنْبَغِي السِّرْ عَلَيْه، وهُنَا قَوْله: «يَا فُلَانُ»، ولم يَذكر اسمه؛ إمَّا للكِناية، أو لجِهْلِ الرَّاوي، أو للسِّر علَيْه، أو لِنِسْيَانِه، فكل هَذَا يُحتمل، وتَخْصِيص صاحب النَّازلة لَيْسَ بوَاجِب، ولا يَتوقَّف المَعْنَى علَيْه، فسواءٌ عَلِمْتَهُ أَمْ لم تَعْلَمْهُ فالحُكم وَاحِد.

## مِنْ فَوَائِدِ الحَدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الأُولَى: مَشْرُوعِيَّة الخُطبة يوم الجُمعة، وسَبَق الكَلَام علَيْها، وبيان أَنَّ الصَّحِيح أَنَّا شرطٌ لصِحَّة الصَّلَاة.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: جَوَاز مخاطَبة الخَطِيب لِغَيْرِه؛ لِأَنَّ النَّبي ﷺ خاطَبَ الرَّجُل. الفَائِدَةُ الثَّالِيَةُ: جَوَاز تكليم المَأْمُومين للخَطيب.

فمثلًا: لَوْ تكلم الخطيب في شَيْء، وقام أحدٌ يَسْأَلُه: ماذا تريد؟ فلا بَأْس. فَإِنْ قِيلَ: هل هَذَا مُقيَّد بالحاجَة أو المَصْلَحَة أَمْ يَكُون مُطلقًا؟

قُلنا: لا شَكَّ أَنَّهُ مُقيَّد بالحَاجَة أو المَصْلَحَة، فيَجُوز للخطيب أَنْ يُكلِّم ويُكلَّم لِيُحَلَّم ويُكلَّم لِيْحاجَة أو المَصْلَحَة، ومنها: إِذَا انقطع التيار الكهربائي، فللخطيب أَنْ يُنادِيَ عَلَى مَن يُصلح الكهرباء، ولا بَأْس له أَنْ يتكلم في هَذِهِ الحَالَة.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: حُسن تعليم النَّبِي عَلَيْةٍ للصحابة.

وجه ذَلِك: أَنَّهُ لم يُنكر عَلَى الرَّجُل حتَّى سَأَله، فالنَّبي ﷺ لم يَقُل للرَّجُل: قُمْ فَصَلِّ مباشرة، بل سأله: هل صليتَ أَمْ لا، ثم نَصَحَهُ بأداء الصَّلَاة، لَــَّا عَلِمَ منه أَنَّهُ لم يُصَلِّ.

فَإِنْ قِيلَ: ما الجَمع بين هَذَا الحَدِيث، وبين الحَدِيث الآخر: أَنَّ رَجُلًا جَاءَ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ وَهُوَ يَخْطُبُ النَّاسَ يَوْمَ الجُمُعَةِ، فَقَالَ: «اجْلِسْ فَقَدْ آذَيْتَ»(١)؟

قلنا: الجمع بينهما، أَنَّ النَّبي -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم- عَلم أَنَّ الرَّجل الَّذي في الحَدِيث الثَّانِي صَلَّى رَكْعَتَيْن.

الفَائِدَةُ الحَامِسَةُ: أَنَّهُ يَنْبَغِي التَّأْسِي بالنَّبي ﷺ في إنكار المنْكَر، فيجب عَلَيْكُ أَلَّا تُنكر عَلَى المرء بمُجَرَّد أن تراه عَلَى مُنكر فيها يَظْهَرُ لك؛ لِأَنَّ هَذَا مِنَ التَّسرع والتعجُّل، ولكن اسأل واستَفْسِرْ أولًا.

فمثلًا: لَوْ رأيت رجلًا مَعَ امَرْأَةٍ، وَقَدْ أمسَكَ بِيَدِها، فلا تُنكر علَيْهم مُباشرة دُونَ أن تتأكد مَن هي، فلرُبَّها كَانَتْ زوجتَه، وَإِنْ لَم تتأكد وَتَتَيقَّن مِن أَنَّهُ عَلَى بَاطِل فلا تَقُل شيئًا؛ لِأَنَّ الأَصْل أَنَّ النَّاس مُؤتَمَنُون عَلَى دِينِهم، فالأَصْل السَّلامة حَتَّى يُوجد ما يُخالفها.

الْفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنَّ رَكْعَتي دخُول المَسْجِد لا تَسقطان بُمجرَّد الجلوس؛ لِأَنَّ النَّبي ﷺ قال له بعد أن جلس: «قُمْ فَصَلِّ رَكْعَتَينِ».

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٤/ ١٨٨)، وأبو داود: كتاب الصَّلاة، باب تخطي رقاب النَّاس يوم الجمعة، رقم (١) أخرجه أحمد (١٨٨)، والنسائي: كتاب الجمعة، باب النهي عن تخطي رقاب النَّاس والإمام على المنبر يوم الجمعة، رقم (١٣٩٩)، وابن ماجه: كتاب إقامة الصَّلاة والسنة فيها، باب ما جاء في النهي عن تخطي النَّاس يوم الجمعة، رقم (١١١٥).

فَإِنْ قِيلَ: مَاذَا لَوْ طَالَ الفَصْلُ؟ فَمَثَلًا: لَوْ رَأَيْتَ شَخصًا دَخَل وَجَلَس، وَأَنْت فِي صَلَاة، وَأَطَلْتَ فيها، فَهَل إِذَا سلَّمت تأمرُه أَنْ يقوم ويركع رَكْعَتَيْن، أَمْ أَنَّا شُنَّة فَاتَ مَحَلُّها؟

قلنا: العُلَمَاء يَقولُون: إِنَّهَا سُنَّة فات مَحَلُّها؛ لِأَنَّ هَذِهِ السُّنَّة تَكُون بَعد الدخُول مباشرة، فَإِذَا طال الفَصْلُ فات محلُّها.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: وُجُوب صَلَاة النَّافِلَة قائيًا؛ لِقَوْلِه: "قُمْ فَصَلِّ رَكْعَتَينِ"، والأَصْل في الأَمْر الوُجُوب، هَكَذا قال بَعْضُهم، وَعَلَى هَذَا الْقَوْلِ نَقُول: إِنَّ هَذَا الظَّاهِر خَالَفَهُ ما هو صُريحٌ، وهو قول النَّبِيِّ عَلَيْقٍ: "صَلَاةَ الْقَاعِدِ عَلَى النَّصْفِ مِنْ صَلَاةِ الْقَاعِمِ"، يعني في النَّفْل، فيَكُون هَذَا الأَمْر لَيْسَ للوُجُوب، وفيه احْتِهَال صَلَاةِ الْقَائِمِ"، يعني في النَّفْل، فيَكُون هَذَا الأَمْر لَيْسَ للوُجُوب، وفيه احْتِهَال آخَر أَنَّ الأَمْر للوُجوب؛ لِأَنَّ رَكْعَتي التَّحية وَاجِبتان؛ ولأنَّ بَعْضَ أهل الْعِلْم قال: إنَّ تحيَّة المَسْجِد وَاجِبَة، واستدلَّ بِأَنَّ النَّبِي ﷺ أوجبَ الْقِيَام فيها، ولا يَجِب الْقِيَام إلا في الوَاجِب، وَهَذِهِ مَسْأَلَة سيَأْتِي الحَدِيث عنها.

الْفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: أَنَّ رَكْعَتي تحيَّة المَسْجِد وَاجِبَتَان، وَأَنَّهُ يَجِبُ عَلَى مَنْ دخل المَسْجِد أَنْ يُصليَ رَكْعَتَيْن، ووجه الدَّلَالَة:

أُولًا: أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْكُ قَطع الخُطبة ليُخاطِب هَذَا الرَّجُل.

ثانيًا: أَنَّهُ أَمَره أَنْ يُصلِّيَ رَكْعَتَيْن، وصَلَاة الرَّكْعَتَيْن تُوجب التشاغُل عن وَاجِب، وهو استهاع الخطبة، وَلَا يُمْكِنُ التشاغُل عن وَاجِبٍ إلا بِوَاجِب، وَهَذَا اسْتِدلَالٌ قويٌّ؛ لِأَنَّهُ لا يُمْكِن أَنْ يَسْقُطَ الوَاجِب بفعل سُنَّة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي: كتاب قيام اللَّيل وتطوع النَّهار، باب فضل صلاة القائم على صلاة القاعد، رقم (١٦٥٩)وابن ماجه: كتاب إقامة الصَّلاة والسنة فيها، باب صلاة القاعد على النصف من صلاة القائم، رقم (١٢٢٩) من حديث عبد الله بن عمرو.

لكن هُناكَ صوارفُ تَصْرِفُه عَنِ الوُجُوب، منها:

١ - أَنَّ الخطيب يوم الجُمُعَة لا يُصلِّي رَكْعَتَيْن.

٢- أَنَّ ظَاهِر حَدِيثِ كَعْبِ بْنِ مَالِكٍ (١) حين قَدِم إِلَى المُسْجِد بَعد أَنْ تَابَ اللهُ عَلَيْهِ فقام النَّاس يُهنئونه أَنَّهُ لم يُصَلِّ رَكْعَتَيْن.

٣- حَدِيث الثَّلاثَة الَّذِين دخلوا والنَّبي ﷺ جالس في أَصْحَابه، فأحدهم جلس دُونَ أَنْ يُصَلِّي رَكْعَتَيْنِ (٢).

فهَذِهِ قَرَائِنُ تَدُلُّ عَلَى عدم الوُجُوب، والنَّفس تميل إِلَى الوُجُوب، ولكن لا يجزم الإِنْسَان بذَلِك مِن أَجْلِ الأَدِلَّة الَّتِي ظاهِرُها الصرف عَنِ الوُجُوب.

فَإِنْ قِيلَ: أَلَيْسَ عندنا دَلِيل صَحِيح صريح في أَنَّهُ لَا يَجِبُ مِن الصَّلوَاتِ الاَّ خُسُّ؟ والحَدِيث هو: «هَلْ عَلَيَّ غَيْرُهَا»؛ أي: الصَّلوَات الخَمْس، قَالَ: «لَا، إِلَّا أَنْ تَطَوَّعَ» (٣).

قلنا: إِنَّ هَذَا لا يمنع وُجُوب شَيْء بِسَبَب، ومُراده أَنَّ النَّبي ﷺ قَالَ: «لَا، إِلَّا أَنْ تَطَوَّعَ»، مُراده بذَلِك الصَّلوَات الوَاجِبة في الْيَوْم واللَّيْلَة بِدُونِ سبب، فَلَيْسَ هُناكَ إلا الصَّلوَاتُ الخَمس، إذن نَقُول: حَدِيث: «هَلْ عَلِيَّ غَيْرُهَا» لا يُنَافِي أَنْ يَجِب هُناكَ إلا الصَّلوَاتُ الخَمس، إذن نَقُول: حَدِيث: «هَلْ عَلِيَّ غَيْرُهَا» لا يُنَافِي أَنْ يَجِب

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب المغازي، باب حديث كعب بن مالك، وقول الله عَرَّقِجَلَّ: ﴿وَعَلَى ٱلثَّلَانَةِ اللهِ عَرَقِجَلَّ: ﴿وَعَلَى ٱلثَّلَانَةِ النَّهِ عَلَيْنُوا ﴾ [التوبة:١١٨]، رقم (٤١٥٦)، مسلم: كتاب التوبة، باب حديث توبة كعب بن مالك وصاحبيه، رقم (٢٧٦٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب العلم، باب من قعد حيث ينتهي به المجلس، ومن رأى فرجة في الحلقة فجلس فيها، رقم (٦٦)، ومسلم: كتاب السلام، باب من أتى مجلسًا فوجد فرجة فجلس فيها، رقم (٢١٧٦).

<sup>(</sup>٣) أخرَجه البخاري: كتاب الإِيمَان، باب: الزَّكَاة من الإِسْلام، رقم (٤٦)، ومسلم: كتاب الإِيمَان، باب بيان الصلوات التي هي أحد أركان الإِسْلام، رقم (١١).

غيرُها بِسَبَب، ولِهَذا قلنا: إِنَّ الْقَوْلَ الرَّاجِحَ أَنَّ صَلَاة العِيد وَاجِبَة عَلَى الأعيان، وَأَنَّ صَلَاة الكُسُوف فَرضُ كِفايَة.

وعلى كلِّ حال، الْقَوْلُ بوُجُوبِ تحيَّة المَسْجِد قولٌ قويٌّ جِدَّا، والنَّفس تميل إِلَيْه، لولا وُجُودُ قرائِنَ تَدُلُّ عَلَى أَنَّهُ لَيْسَ بوَاجِب.

الْفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: أَنَّهُ لَا يَجِبُ تعيين اسمِ السَّائِر أو المخاطَب أَوْ مَا أَشْبَهَ ذَلِكَ، ما دام أَنَّ الحُكم لا يتوقف عَلَى تعيين اسمه، ونأخذه مِنْ قَوْلِهِ: «يَا فُلَانُ».

الفَائِدَةُ العَاشِرَةُ: أَنَّهُ لا يُجْزِئ أقلُ مِن رَكْعَتَيْن فِي تحيَّة المَسْجِد، وتُؤخَذُ مِنْ قَوْلِهِ ﷺ: «فَارْكَعْ رَكْعَتَينِ»، وبناءً عَلَى هَذَا لَوْ أَوْتر أحدٌ برَكْعَةن فلا تُجزئ عن تحية المَسْجِد، وَأَنَّ تحية المَسْجِد لا تَكُون بأقلَّ مِن رَكْعَتَيْن، وأمَّا صَلَاةُ الْوِتْر فهي مُستقلة، فَإِذَا أَوْتَر مَن دَخَل المَسْجِد بِرَكْعَةٍ، أو أَوْتَرَ بثلاث، فقد أتى بالوَاجِب أو بالمُسْتَحَبِّ.

ولم يَذْكُرِ النَّبِيُّ ﷺ فِي هَذَا الحَدِيثِ الأَمْرَ بتخفيفهما، وَقَدْ جَاءَ ذَلِكَ فِي رواياتٍ أُخْرَى أَنَّ الرَّسول ﷺ أمره بتخفيفهما (١)؛ حتَّى يستمع إِلَى الخُطبة، وَهَذَا أحدُ الأَسْبابِ الَّتِي يُسنُّ فِيهَا التخفيف، وهُنَاك صَلَواتٌ يُسَنُّ فِيهَا التَّخفيف؛ منها:

١ - سُنة الفَجر الرَّاتِبة، فلو أطالَ أحدٌ الصَّلَاة في سُنَّة الفَجْر، فقد خالَفَ السُّنَّة.

فَإِنْ قِيلَ: أَنَا أَزِيد فِي القِرَاءَة، وفِي الرُّكُوعِ والسُّجُود، وأُكْثِر مِن التَّسبيح، والدُّعَاء، وَهَذَا زيادة في الفضل.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجمعة، باب إذا رأى الإمام رجلا جاء وهو يخطب أمره أن يصلي ركعتين، رقم (٩٣١)، ومسلم: كتاب الجمعة، باب التحية والإمام يخطب، رقم (٨٧٥).

قلنا: مُوافقةُ السُّنَّة خيرٌ مِن كَثْرَةِ العَمَل.

٢- الصَّلَاة خَلْف المَقَام بَعد الطَّواف، فَالسُّنَّة فِيهَا التَّخفيف؛ وذَلِك حتَّى يَدَعَ المكانَ لمن يحتاجُ إلَيْه مِن الطَّائفين.

وَعَلَيْه فَإِنَّ الَّذِين يُطِيلُون الصَّلَاة خَلْفَ المَقام، أو يُكَرِّرُون الصَّلَاة، فقد أخطئوا واعْتَدَوْا عَلَى حُقوق غيرهم.

الفَائِدَةُ الحَادِيَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ أَلْفَاظُ الْحَدِيثُ يُفسِّر بَعْضُهَا بَعْضًا، وهو قَوْله: «ارْكَعْ رَكْعَتَيْنِ»، وقال: «فَصَلِّ رَكْعَتَيْنِ»، مَعَ أَنَّهُ لَوِ اقتصر عَلَى الأوَّل لكان الأَمْرُ وَاضِحًا، لكن «فَصَلِّ رَكْعَتَيْنِ» أوضحُ، فلِهَذَا أتى به المُؤَلِّف رَحْمَهُ اللَّهُ.

فَإِنْ سَأَلُ سَائِلٌ: إِذَا خَطَبَ الإمَام وَهو جَالسٌ، فكيف يَفْصِلُ بين الخطبتين؟ فالجَوَاب: يفصلُ بينهما بِسُكُوتٍ؛ لِأَنَّ الفَصْلَ كما قلنا: بشيئين، وهما: الجُلوس، والسُّكوت، فَإِذَا تَعَذَّر أحدُهما بَقِيَ الآخَرُ.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل يُجوز أَنْ نُصَلِّيَ رَكْعَةً وَاحِدَة تحيَّةً للمَسْجِد؟

فالجَوَاب: إِذَا كَانَ وترًا فلا بَأْسَ، لكن التَّطوع برَكْعَة الصَّحِيح أَنَّهُ لَيْسَ بِمَشْرُوع إلا في الْوِتْر فقط.

فَإِنْ قِيلَ: لَوْ دخل رَجُل المَسْجِد عَلَى غير وُضُوء، فَهَلْ يُصلي رَكْعَتَيْن؟ قلنا: لا؛ لِأَنَّ قول الرَّسُول ﷺ: «صَلِّ رَكْعَتَيْنِ»؛ يعني: بِشُرُوطِهِما.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: يُطيل بَعْضُ الخطباء في الخُطبة الأولى، ويُقصِّر في الثَّانِية، ويَقْتَصِر فِيهَا عَلَى الدُّعَاء، فَهَلْ هَذَا الوجه مِن السُّنَّة؟

فالجَوَابِ: أمَّا كُونُ الخُطبة الثَّانِية أَقْصَرُ، فَهَذَا هو المَشْرُوع، وكونه يقتصر عَلَى

الدُّعَاء فيها، فلا يَجِب عَلَيْهِ ذَلِك؛ لِأَنَّ الخُطبة لَا بُدَّ أَنْ يَكُونَ فِيهَا شَيْءٌ يَهُزُّ القُلوب، وينتفع به النَّاس.

فَإِنْ سَأَلُ سَائِلٌ: اغْتَسَل للجُمعة، ونَوى رَفْعَ الحَدَث، فَهَلْ يكفي عَنِ الوُضُوء؟ فالجَوَاب: إِذَا توَضَّأ كفى، وإن كَانَ لم يَتوَضَّأ فلا يَكْفِيه.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل يَجِبُ أَنْ يَكُونَ الخطيب عَلَى طهارةٍ في الخُطبة؟

فالجَوَاب: لم يُجْمِع العُلَمَاء عَلَى وُجُوب الطهارة إِلَّا فِي الصَّلَاةِ فقط، فمَسُّ المُصحف فِيهِ خلاف، والظُّواف فِيهِ خلاف، والخُطْبَتَينِ كذَلِك، وَهَذَا اخْتَيَارُ شَيخُ الإِسْلام ابن تَيْمِيةَ رَحْمَهُ اللَّهُ الا أَنَّهُ فِي مَسِّ المصحف أظنَّه يرى الوُجُوب، لكن في الطَّواف لا يَرَى وُجوبَ الوُضُوء.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: دَخَل رَجُل المُسْجِد بَعد العَصر أَوْ فِي أَوْقَاتِ الكراهة، فَهَلْ لَهُ أَنْ يُصَلِّي تحيَّة المَسْجِد؟

فالجَوَاب: نعم، والرَّاجِحُ أَنَّ كُلَّ صَلَاةٍ لها سببٌ ليسَ عَنْها نَهْيٌ، سواء: تحيَّة المَسْجِد، أو الكُسوف، أو الاستخارة في أَمْرٍ لَا يُمْكِنُ تَأْخِيرُه، وَكَذَلِكَ إِذَا قَدِمَ الإِنْسَان مِن سَفَرٍ بعدَ العَصْرِ يُسنُّ لَهُ أَنْ يُصَلِّيَ في المَسْجِد؛ لأنَّها صَلَاةٌ ذاتُ سببٍ.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: جَمَعَ رَجُل بَيْنَ الظُّهْرِ وَالْعَصْرِ، فَهَلْ له أَنْ يُصليَ سُنَّة الظُّهر بَعْدَ صَلَاةِ الْعَصْرِ؟

فالجَوَاب: نعم، أجاز بَعْض العُلَمَاء أَنْ يُصلي راتبة الظُّهر البَعْدِيَّة بَعد العَصْر، إِذَا جَمع الظُّهر والعَصر؛ لأنَّه لا يَتَمكَّن أَنْ يُصَلِّيهَا بين الصَّلاتين، فَكَان لِهِذا سبب.

<sup>(</sup>١) الفتاوي الكبرى، لشيخ الإِسْلام ابن تيمية (١/ ٤٤٣).

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: نَصَّتِ الأحاديث عَلَى أَنَّ الصَّلُواتِ الَّتِي فُرضت إنَّما هي خَس صَلَوَاتٍ فِي الْيَوْمِ واللَّيْلَة، وجاء ذِكر أسهائها في أحاديث، فَإِذَا قلنا: إِنَّ الجُمُعَة لَيْسَتْ بَدَلًا عَنِ صَلَاة الظُّهر، أَلَا يستلزم أَنْ يَكُونَ الَّذِين صَلَّوُا الجُمُعَة، إِنَّمَا صَلَّوْا أَرْبَعَ صَلَوات فقط؟

فالجَوَاب: الجُمعة أفضلُ مِن الظُّهر، ولِهَذا يَجُوز أَنْ يُغيِّر الإِنْسَان الشَّيء إِلَى خيرٍ منه.

وقد وَرَدَ ذَلِكَ فِي النَّذْرِ، أَنَّ رَجُلًا قَامَ يَوْمَ الْفَتْحِ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله، إِنِّي نَذَرْتُ لِلَّهِ إِنْ فَتَحَ اللهُ عَلَيْكَ مَكَّةَ، أَنْ أُصَلِّيَ فِي بَيْتِ الْمَقْدِسِ رَكْعَتَيْنِ. قَالَ: «صَلِّ لَذَرْتُ لِلَّهِ إِنْ فَتَحَ اللهُ عَلَيْهِ، فَقَالَ: «شَأْنُكَ إِذَنْ» (١). هَاهُنَا». ثُمَّ أَعَادَ عَلَيْهِ، فَقَالَ: «شَأْنُكَ إِذَنْ» (١).

١٤٢ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ: أَنَّ النَّبِيَ عَلَيْهِ قَالَ: «إِذَا قُلْتَ لِصَاحِبِكَ: أَنْصِتْ يَوْمَ الْجُمُعَةِ وَالإِمَامُ يَخْطُبُ، فَقَدْ لَغَوْتَ» (٢).

## الشترح

قَوْله: «إِذَا قُلْتَ»، الخِطاب لأي إِنْسَانٍ يتأتى منه الخِطاب.

قُوْله: «لِصَاحِبِكَ»؛ أي: لمن كَانَ مُصَاحِبًا لك، والمصاحَبَةُ هنا لَيْسَت في العِشرة، ولكن المصاحبة في المكان؛ لأنَّك ستقول لمن كَانَ إِلَى جَنبك أو قريبًا منك: «أَنْصِتْ»، أي: اسكُت.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: كتاب الأيهان والنذور، باب من نذر أن يصلي في بيت المقدس، رقم (٣٣٠٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الجمعة، باب الإنصات يوم الجمعة والإمام يخطب، رقم (٨٩٢)، ومسلم: كتاب الجمعة، باب الإنصات يوم الجمعة في الخطبة، رقم (٨٥١).

قَوْله: «يَوْمَ الجُمُعَةِ وَالإِمَامُ يَخْطُبُ» جملة: «وَالإِمَامُ يَخْطُبُ» حَالٌ.

## مِنْ فَوَائِدِ الحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: تَحريم الكَلَام والإِمَام يَخْطُبُ يَوْمَ الجُمُّعَةِ، وَهَذَا خاصُّ بِمَن يسمع الخطيب، وَكَانَ حَاضِرًا في المَسْجِد، وأمَّا مَنْ كَانَ لَا يَسمع، مِثل: أَنْ يَكُونَ المَسْجِد كبيرًا، ولا يُوجَد مُكَبِّر للصوت، ولا يسمع الإِمَام، فَإِنَّهُ لَا يَحْرُمُ عَلَيْهِ الكَلَام؛ لِأَنَّ إنصاتَ هَذَا وعَدَمَه عَلَى حَدِّ سَواء، ولكن لا يتكلم بكلام يَشْغَلُ به غيرَه، وكذَ لِلْ يَتكلم بكلام يَشْغَلُ به غيرَه، وكذَلك الرَّجُل ثَقِيل السمع لَا يَجُوزُ أَنْ يتكلم إِذَا كَانَ النَّاسِ الَّذِين حَوْلَهُ يسمعون؛ لأنَّه سَوْفَ يَشْغَلُهم.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: وُجُوبِ الإنصاتِ لِخُطبة الجُمعة، وجهُ هَذَا أَنَّهُ تَوَعَّدَ مَن تَشَاغَل عَنِ الإنصات بِأَنْ يُحْرَم أَجْرَ الجُمعة.

الفَائِدَةُ الثَّالِئَةُ: أَنَّهُ لَا يَجُوزُ الكَلَام والإِمَام يَخْطُبُ يَوْمَ الجُمُعَةِ حَتَّى فيها كَانَ وَاجِبًا، كَالأَمْر بِالمَعْرُوفِ، وَالنَّهْيِ عَنِ المنكر؛ لأنَّك إِذَا سمعتَ أحدًا يتكلم يوم الجُمُعَة والإِمَام يخطب فَهَذَا مُنكر، ومع هَذَا لا يَجُوز أن تُنكر علَيْه، وَيُسْتَثْنَى مِنْ ذَلِكَ مَا سبق الكَلَام علَيْه، مَتَن يُخاطب الخطيب، فَإِنَّهُ لا بَأْس به، سَواء لحاجَة أو لمَصْلَحَة.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: لا حَرَج أَنْ يتكلم الإِنْسَان أثناءَ خُطبة في غير الجُمعة، أي: لَوْ قَامَ واعِظٌ يَعِظ النَّاسِ فِي المَسْجِدِ، فَإِنَّهُ لَا يَحْرُمُ الكَلَام في حال سَماع موعظته، لِأَنَّ النَّبي ﷺ خصَّ هَذَا بخطبة الجُمُعَة، إِلَّا إِذَا كَانَ هَذَا الَّذِي يتكلم يُشَوِّشُ عَلَى

أخرجه أحمد (١/ ٢٣٠).

الواعِظ، أو عَلَى مَن يستمع إِلَيْه، فَإِنَّهُ يحرُم؛ وللواعظ أَنْ يُخْرِجَهُ مِن المجلس؛ لأَنَّه أَسَاء الأدب.

الْفَائِدَةُ الْخَامِسَةُ: أَنَّ ظَاهِر المفهوم أَنَّهُ لَا بَأْسَ أَنْ يَتَكَلَمُ الْإِنْسَانُ والإِمَامُ يخطب يومَ العِيد؛ لِقَوْلِه: «وَالإِمَامُ يَخْطُبُ» يعني: يوم الجُمُعَة، «فَقَدْ لَغَوْتَ»، فَهَلْ هَذَا عَلَى ظاهِره، لكن نَقُول: إنَّ خُطبة العِيد خُطبة مَشْرُوعة، فلا يَجُوزُ لِلْإِنْسَانِ أَنْ يَتَكَلَمَ؟

قال الفُقَهَاء: مَن حَضَر خُطبة العِيد وَجَبَ عَلَيْهِ الإنصاتُ، ومَن شاءَ أَلَّا يحضُر فلا بَأْسَ، والدَّلِيلُ عَلَى هَذَا أَنَّ النَّبِيَ ﷺ جعل خُطْبَةَ العِيد بَعْدَ الصَّلَاة، كَأَنَّهُ يقول: مَن صَلَّى وانصَرَف فلا حَرَج عليه.

وخُطبة الجُمعة لم كَانَتْ لَا بُدَّ مِنْ حُضورها جُعِلَت قَبل الصَّلَاة، قال تَعالَى: ﴿إِذَا نُودِئَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَأَسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ ٱللّهِ ﴾ [الجُمُعَة:٩]، أما إِذَا جُلس الإِنْسَان لَخُطبة العِيد فَإِنَّهُ يَحُرُمُ عَلَيْهِ أَنْ يتكلم؛ لأن هَذِهِ خُطبة مَشْرُوعة سُنَّة، فَلَا يَجُوزُ أَنْ يُشوِّش عَلَى النَّاس، ويَمْنَعَهُم مِن الاستهاع.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنَّ الوَعيد يَكُون بِفَوَات الثَّواب كَمَا يَكُون بِحُصول العِقاب، فالعُقوبَات عَلَى الذُّنوب إمَّا بحصول العُقوبة المُؤلمة، وإمَّا بفوات الثَّواب، ولِهذا نظيرٌ: مَن اقْتَنَى كلبًا سِوَى الكلاب المُبَاحة، انتقص مِن أَجْرِهِ كُلَّ يَوْمٍ قيراطُّ(۱)، وَهَذَا فواتُ أَجِرٍ، وَلَيْسَ حُصول وِزْرٍ.

على كلِّ، إِذَا وَرَدَ الوعيدُ بِهَذَا أُو بِهَذَا فَهُوَ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ ذَلِكَ حرام؛ لِأَنَّ غير الحرام لا يُعاقَب علَيْه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الذبائح والصيد، باب من اقتنى كلبا ليس بكلب صيد أو ماشية، رقم (١٥٧٥). ومسلم: كتاب المساقاة، باب الأمر بقتل الكلاب وبيان نسخه، رقم (١٥٧٥).

١٤٣ – وَعَنْ سَهِل بْنُ سَعْدِ السَّاعِدِيُّ أَنَّ رِجَالًا ثَمَارَوْا فِي مِنْبَر رَسُولِ اللهِ ﷺ مَنْ أَيِّ عُودٍ هُو فَقَالَ سَهِلُ: مِنْ طَرْفَاءِ الغَابَةِ، وَلَقَدْ رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَامَ عَلَيْهِ، فَكَبَّرَ وَكَبَّرَ النَّاسُ وَرَاءَهُ، وَهُو عَلَى المِنْبَرِ، ثُمَّ رَفَعَ فَنَزَلَ الْقَهْقَرَى حَتَّى سَجَدَ فِي أَصْلِ المِنْبَرِ، ثُمَّ عَادَ حَتَّى فَرَغَ مِنْ آخِرِ صَلَاتِهِ، ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَى النَّاسِ، فَقَالَ: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ، المِنْبَرِ، ثُمَّ عَادَ حَتَّى فَرَغَ مِنْ آخِرِ صَلَاتِهِ، ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَى النَّاسِ، فَقَالَ: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ، إِنِّ صَنَعْتُ هَذَا؛ لِتَأْكُوا بِي، وَلِتَعَلَّمُوا صَلَاتِي» (١)، وفي لفظ: «فَصَلَّى وَهُو عَلَيْهَا، ثُمَّ كَبَّر، ثُمَّ رَكَعَ وَهُو عَلَيْهَا، ثُمَّ نَزَلَ القَهْقَرَى» .

## الشترح

«تَمَارَوْا» أي: تجادلوا.

﴿ فِي مِنْبَرَ رَسُولِ اللهِ ﴾ الَّذِي وُضِع له، وأخبَرَهُم سَهْلٌ بأنَّه ﴿ مِنْ طَرْفَاءِ الْعَابَةِ ﴾ والغابة هِيَ غابةٌ في المدينة يَكثر فِيهَا الطَّرَفَة (٢)، وَكَانَ النَّبِي ﷺ يُخطُب إِلَى جِذع نَخلة، فلما صُنع له هَذَا المنبر، وصَعِدَ عَلَيْهِ أُولَ جُمعة سَمِعوا لِهِذَا الجِذع حَنِينًا كَحَنِين العِشَار، حَتَّى نَزَلَ النَّبِي ﷺ وسَكَّتَه فسَكَت (٣)، وَهَذَا مِنْ آيَاتِ اللهِ عَنَهَجَلً.

يقول رَضَيَلِتُهَ عَنَهُ: إِنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ أَوَّل ما صُنع له هَذَا المنبر «قَامَ عَلَيْهِ»؛ أي: عَلَى درجته، فكبَّر وكبَّر النَّاس معه، وَهُوَ عَلَى المِنْبَرِ، ثُمَّ رَكَعَ وَرَكَعَ النَّاس مَعَهُ وَهُوَ عَلَى المِنْبَرِ، ثُمَّ رَكَعَ وَرَكَعَ النَّاس مَعَهُ وَهُوَ عَلَى المِنْبَرِ، «فَنَزَلَ الْقَهْقَرَى»، أي: للخلف، «حَتَّى سَجَدَ فِي أَصْلِ المِنْبَرِ»؛ أي: في جِذْع

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجمعة، باب الخطبة على المنبر، رقم (٩١٧)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب جَوَاز الخطوة والخطوتين في الصَّلاة، رقم (٩٤٤).

<sup>(</sup>٢) الطَّرَفَةُ شَجَرَةٌ وَهِيَ الطَّرَفُ، والطَّرْفَاء جماعَةُ الطَّرَفَةِ شجرٌ، وَبِهَا سُمِّيَ طَرَفَةُ بْنُ العَبْد، وَقَالَ سِيبَوَيْهِ: الطَّرْفاء وَاحِدٌ وَجَمْعٌ، والطَّرْفَاء اسْمٌ لِلْجَمْعِ، وَقِيلَ: وَاحِدَتُهَا طَرْفَاءَة. اللسان، مادة: طرف.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإِسْلام، رقم (٣٣٩٠).

المنبر، «ثُمَّ عَادَ حَتَّى فَرَغَ مِنْ آخِرِ صَلَاتِهِ»، أي: يَكُون عَلَى المنبر قائمًا وراكعًا ورافعًا بعد الرُّكُوع ثم يسجُد في أصلِ المنبر.

هَذِهِ الحال تستدعي الاستغراب، فأزالَ النَّبي ﷺ ذَلِكَ بِقَوْلِه: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ، إِنِّي صَنَعْتُ هَذَا؛ لِتَأْتَمُّوا بِي، وَلِتَعَلَّمُوا صَلَاتِي».

## مِنْ فَوَائِدِ الحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: جَوَاز اتخاذ المِنبر، والمعروف بين النَّاس الْيَوْمَ أَنْ يَكُونَ المِنْبَرُ عَلَى يَمِينِ الوَاقف أمامَ المِحْرَاب، واخْتِيرَ هَذَا المكانُ لأنَّه وَسَطُّ بين النَّاسِ حَتَّى لَا يُقال: إِنَّهُ أَجْحَفَ بالجانب الَّذِي نَحْوَهُ، واخْتِيرَ قريبًا مِن المحراب، مِن أَجْلِ أَنْ يَشْرَعَ الخطيب في الصَّلَاة فورًا بدُون تَأْخِير.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: جَوَاز الحَرَكة اليَسيرة مِن أَجْلِ مُراعاة المَأْمُومين، وجهُ ذَلِك: أَنَّ الرَّسُول ﷺ قَامَ عَلَى المنبر، وركع علَيْه، ورَفع من الرُّكُوع، ولما أَرَادَ السُّجُود نَزَل القَهْقَرَى؛ أي: للخَلف، ثُمَّ سَجَدَ فِي أصلِ المنبر.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّهُ يَنبغي للإنْسِان إِذَا فَعَل شيئًا مُستَغْرَب أَنْ يُبيِّن وجهَ فِعله حَتَّى لا يَظَلَّ النَّاسِ في قَلَقِ وَشَكِّ.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَهْمَيَّة الائتهام بالإِمَام، والائتهامُ به يَكُون بمتابعته تمامًا، إِذَا كَبَّر كَبَّر النَّاس، وَإِذَا رَكَع رَكَعَ النَّاس، وَإِذَا رَفَع رَفَعَ المَأْمُومون، فلا يَتَقَدَّم المَأْمُومون عَلَيْهِ، ولا يَتَأْخرون عنه.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: أَنَّ التَّعليم يَكُون بالقَول، ويَكُون بالفِعل، فقَوْله: «وَلِتَعَلَّمُوا صَلَاتِي» هَذَا تعليمٌ بالفِعل، لكن الْقَوْل دَلَّ عَلَى ذَلِكَ، لِأَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلامُ يُصلِّي وهُم يَفْعَلُون مِثله.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: هُناكَ مسئولية كَبِيرَة عَلَى طالِب الْعِلْم في الإتيان بالعِبَادَات عَلَى الوجه الأكمل، وذَلِك لأنَّه يُؤتَمُّ به ويُقْتَدَى به، فَإِذَا أَخَلَّ بشَيْء أَخَلَّ النَّاس به، أي: لَوْ أَنَّ هُناكَ رَجُلًا عاميًّا وتَرَك رَفْعَ الْيَدَيْن بَعْدَ الرُّكُوع أو حين الرُّكُوع به، أي: لَوْ أَنَّ هُناكَ رَجُلًا عاميًّا وتَرَك رَفْعَ الْيَدَيْن بَعْدَ الرُّكُوع أو حين الرُّكُوع أو عند تَكْبِيرَةِ الْإِحْرَام، فَهَذَا فالَّذِي حَصَل هو فواتُ سُنة فقط، لكن لَوْ كَانَ طالبَ عِلم يُقتدى به لكان الَّذِي حَصَل فَوَات السُّنَّة، ثُمَّ تَأْسِّي النَّاس به، ولذَلِك يَجِب عَلَى طالب الْعِلْم مِن إتقان العِبَادَات -لا سِيَّا الَّتِي يُشاهدها النَّاس – مَا لَا يَجِبُ عَلَى غيره، وَهَذِه مَسْأَلةٌ قلَّ مَن يَتَفطَّن لها.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: هَذَا الحَدِيثُ يَدُلُّ عَلَى أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ يُسوِّي بَين التَّكبيرات، ولا يُفضِّل تَكبِيرَة عَلَى غيرها؛ لأنَّه لَوْ كَانَ كَذَلِكَ لَحَصَل الائتهامُ باخْتِلَافِ صِفة التَّكبير، ولا حاجة أَنْ يقوم عَلَى المِنبر ويَنزل ويَصعد، وَهَذَا الاسْتِدْلالُ -وإن كَانَ ضَعِيفًا - قد يَكُون دَلِيلًا، ويكفي في الاسْتِدْلال أَنْ نَقُولَ: لم يَرِدْ عنِ النَّبي ﷺ أَنَّهُ كَانَ يُحْلِف التَّكبير، ولو كَانَ يُحالف التَّكبير لنُقل؛ لِأَنَّ الحُرُّوج عَنِ المَالوف لَا بُدَّ كَانَ يُعْلِف التَّكبير، ولو كَانَ يُحالف التَّكبير لنُقل؛ لِأَنَّ الحُرُّوج عَنِ المَالوف لَا بُدَّ أَنْ يُنقل.

وهُنَاكَ مَن يُفرِّق بينها، فعند التَّشَهُّد يَقْصُرها، وَهِيَ عَادَةُ كثيرٍ مِن النَّاس، ولكن الحَقَّ أَخُقُ أَنْ يُتَبَعَ، ما دام لم يَرِد هَذَا التفريق فاجعل التَّكبيرَ سَواءً.

فَإِنْ قِيلَ: لكن المَأْمُوم فِي هَذِهِ الحَالَةِ لَا يَسْتَطِيعُ أَنْ يُفَرِّقَ بَيْنَ الْقِيَام والجلوس والرُّكُوع والسُّجُود.

قلنا: لَا بُدَّ أَنْ يَكُونَ مُنتبهًا، ولو سَار عَلَى اخْتِلَاف التَّكبير لَكَانَ آلَةً فقط، ولكن إِذَا كَانَ التَّكبيرُ وَاحِدًا يَضْبِط نفسه تمامًا، ويتحرز أَنْ يُقَوَّمَ فِي مَوْضِعِ الجلوس؛ لِأَنَّ النَّاس ينظرون إِلَيْه لَوْ وقف، فَصَار هَذَا عَيْن الخِيرة للآتي:

أُولًا: أَنَّهُ أَقربُ إِلَى مُوافقة السُّنَّة.

ثانيًا: أَنَّهُ أَدْعَى لِحُضور قَلْبِ المَأْمُومِ.

وَهَذَا لَيْسَ فِيهِ مَفْسَدة، إلا في شَيْءٍ وَاحِدٍ وَهُوَ إِذَا كَانَ الإِنْسَان مسبوقًا لا يدري: هل هَذَا التَّكبير للجُلوس أو للقيام، وَهَذَا الرَّجُل رُبَّما يُخطئ، لكن هو وَاحِدٌ مِن عَدَدٍ كثير، وهو يُشاهد مَن بِجَانِبِه، وقليلٌ أَنْ يَأْتِيَ رَجُلٌ مسبوق ولا يشاهد مَن بجواره.

## <del>-688</del>

188 - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِيَهُ عَنَهُ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «مَنِ اغْتَسَلَ يَوْمَ الجُمْعَةِ، ثُمَّ رَاحَ فِي السَّاعَةِ الثَّانِيةِ الجُمْعَةِ، ثُمَّ رَاحَ فِي السَّاعَةِ الثَّانِيةِ فَكَأَنَّمَا قَرَّبَ بَدَنَةً، وَمَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ الثَّالِثَةِ فَكَأَنَّمَا قَرَّبَ كَبْشًا أَقْرَنَ، وَمَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ الثَّالِثَةِ فَكَأَنَّمَا قَرَّبَ كَبْشًا أَقْرَنَ، وَمَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ الرَّابِعَةِ فَكَأَنَّمَا قَرَّبَ دَجَاجَةً، وَمَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ الخَامِسَةِ فَكَأَنَّمَا قَرَّبَ السَّاعَةِ الخَامِسَةِ فَكَأَنَّمَا قَرَّبَ السَّاعَةِ الخَامِسَةِ فَكَأَنَّمَا قَرَّبَ بَعْضَةً، فَإِذَا خَرَجَ الْإِمَامُ حَضَرَتِ المَلائِكَةُ يَسْمَعُونَ الذِّكْرَ» (١٠).

## الشتزح

«مَنِ اغْتَسَلَ يَوْمَ الْجُمُعَةِ، ثُمَّ رَاحَ»، راحَ: أي: ذَهَب، وَلَيْسَ المَعْنَى رَاحَ أي ذَهَب بَعْدَ الزَّوَال، حيثُ ادَّعَاه قوم فَقَالوا: إِنَّهُ مِنَ الرَّواحن وهو آخِرُ النَّهار.

«ثُمَّ رَاحَ فِي السَّاعَةِ الأُولى»، فَإِنْ قِيلَ: ما السَّاعةُ الأُولى؟ هل هي مِنْ طُلُوعِ الْفَجْرِ أَمْ مِن طُلُوعِ الشَّمْس؟

قلنا: الاحْتِيَاطُ أَنْ تَكُونَ مِن طُلوع الشَّمْس؛ لِأَنَّ مَا قَبْلَ طُلوع الشَّمْس وقتٌ لصَلَاةٍ مُسْتَقِلَّة، وَهِيَ الْفَجْر.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الجمعة، باب فضل الجمعة، رقم (٨٨١)، ومسلم: كتاب الجمعة، باب وجوب غسل الجمعة على كل بالغ من الرِّجَال وباب الطيب والسواك يوم الجمعة، رقم (٥٥٠).

«فَكَأَنَّمَا قَرَّبَ بَدَنَةً»، البَدَنَةُ هي: البَعِيرُ مُطلقًا سواء كَانَتْ صغيرة، أو كَبِيرَة.

«كَبْشًا»، أي: خَرُوفًا ذَكْرًا، «أَقْرَنَ»، أي: له قُرون، والغالب أَنَّهُ يَكُون قويًّا وكبيرًا ونشيطًا.

«وَمَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ الرَّابِعَةِ فَكَأَنَّمَا قَرَّبَ دَجَاجَةً»، فَإِنْ قِيلَ: هَذَا فَرْقٌ عَظِيم بين الكَبْش الأَقْرَنِ والدجاجة.

قلنا: نعم، هَذَا فرقٌ، لكنْ هَذِهِ السَّاعة الَّتِي أَخَّرَهَا والوَقْتُ قريبٌ تُعادِلُ سَاعاتٍ مِنْ أَوَّلِ النَّهَارِ، فَكُلَّمَا قَرُبْتَ مِن الإِمَام تَضَاعَفَ الأجرُ أكثرَ؛ وذَلِك لأنَّه كُلَّمَا تَقَدَّم، فلِهَذا صار هَذَا الفَرْقُ لَكَمَّا تَقَدَّم، فلِهَذا صار هَذَا الفَرْقُ العَظِيم.

«اللَّالْائِكَةُ»؛ أي: الَّتِي عَلَى أبواب المَسْجِد تَكتُب الأوَّل فالأوَّل.

تَبَيَّن الآن ما السَّاعةُ المَقْصُودةُ في الحَدِيث، وهي: أَنْ تُقَسِّم مَا بَيْنَ طُلُوعِ الشَّمْسِ إِلَى مجيء الشَّمْسِ إِلَى مجيء الإِمَام خُمْسَة أَقْسَام، فَإِذَا قَدَّرنا أَنَّ مَا بَيْنَ طُلُوعِ الشَّمْسِ إِلَى مجيء الإِمَام خُمْسَ فَالسَّاعةُ سَاعَةُ الْإِمَام خُمْس سَاعات، فالسَّاعةُ سَاعَةُ سَاعَةُ واثْنَا عَشَرَ دَقِيقة، وهَلُمَّ جَرَّا، وَلَيْسَتِ السَّاعةَ المُتَعَارَف علَيْها الآن.

## مِنْ فَوَائِدِ الحَدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الأُولَى: فَضِيلَةُ الاغتسال يوم الجُمُعَة، وَقَدْ سَبِق أَنَّهُ وَاجِب.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: فَضِيلَة التَّبْكِير إِلَى الجُمَعِ، وجه ذَلِك: زيادة ثَوَاب مَنْ تَقَدَّم.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: إِثْباتُ عَدْلِ الله عَنَّقَ عَلَى الجَزاء، حيثُ جَعَلَهُ مِن جِنس العَمل، فَمَن تَقَدَّم أكثر كَانَ نَصِيبُه أكبَرَ.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّهُ كُلَّمَا دَنَا مِن مجيءِ الإِمَام صار التَّأْخِيرُ فِيهِ أكثرَ نَقْصًا في الأَجْر، وذَلِك فيها بين الكَبْشِ الأَقْرَنِ والدجاجة.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: التَّفريق في القُربي بين البَدَنَة والبَقَرة، وهو ظَاهِر.

فَإِنْ قِيلَ: أَلَيْسَتِ البَقرة تُجزئ عن سَبعة، والبعيرُ تُجزئ عن سَبعة مِن الغَنم؟ قلنا: بلى، لكنَّ هَذَا مِنْ بَابِ التخفيف عَلَى العِبَاد في أَنْ ينالوا الأَجْرَ حَتَّى في البقرة كما يناله مَن ضَحَّى بالبعير.

الْفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: عنايةُ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى بعباده، حيثُ جَعل عَلَى أبوابِ المَسَاجِدِ ملائكةً يكتبون النَّاس الأوَّل فالأول.

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: أَنَّ اللَائِكَة تستمع الخُطبة؛ لِقَوْلِه: «فَإِذَا خَرَجَ الإِمَامُ حَضَرَتِ اللَائِكَةُ يَسْمَعُونَ الذِّكْرَ».

الْفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: أَنَّ قُولَه تَعَالَى: ﴿ يَثَانَّهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَ إِذَا نُودِى لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَالْسَعَوْ إِلَى ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ [الجُمُعَة: ٩] يُراد به الخطبة مَعَ الصَّلَاة، لكن قَوْله: ﴿ يَسْمَعُونَ الذِّكْرَ ﴾ نَصُّ فِي أَنَّ الخطبة تُسمَّى: ذِكرًا.

الْفَائِدَةُ الْعَاشِرَةُ: أَنَّ الْإِمَام لا يُسَنُّ له أَنْ يتقدم؛ لِقَوْلِه: «فَإِذَا خَرَجَ الْإِمَامُ»

يعني: خرج إِلَى النَّاس مِن باب المَسْجِد، وما يفعلُه بَعْض الأَئِمَّة -جزاهُم اللهُ خيرًا- مِن التقدُّم إِلَى الجُمعة، ثُمَّ يَجْلِس في الصَّف الأول، يَتَطوَّع بِهَا شاء الله مِن صَلَاةٍ وَقِراءة، فَإِذَا جَاءَ وقت الصَّلَاة قَامَ وسلَّم عَلَى النَّاس هَذَا لَيْسَ بِسُنَّة، إِنْ لَم نَقُلْ: إِنَّهُ بِدْعَة، لكن هو لا يتقرَّب إِلَى الله بِهذَا، بل يرى أَنَّ هَذَا مِنْ بَابِ الجائز، نَقُول: اللَّهُ فَضَل لك أن تبقى في بيتك، حَتَّى يَأْتِيُ وقتُ الصَّلَاة، ثم تَحْضُر، هَكذا دَلَّتِ الشُّنَة، وما كَانَ أوفق للسُّنة فهو أفضلُ.

الفَائِدَةُ الحَادِيَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ هَذَا الفضلَ مُرتَّب عَلَى مَن اغتسل ثم جاء، فإن اقتَصَرَ الإِنْسَان عَلَى الوُضُوء لم يحصل له هَذَا الأَجْرُ؛ لِأَنَّ الحَدِيث صريحٌ «مَنِ اغْتَسَلَ، ثُمَّ رَاحَ»، عَلَى ما اخترناه: إِذَا لم يَغتسل فهو آثمٌ.

### 

١٤٥ قَالَ: عَنْ سَلَمَةَ بْنِ الأَكْوَعِ -وَكَانَ مِنْ أَصْحَابِ الشَّجَرَةِ رَضَالِلُهُ عَنهُ - قَالَ: «كُنَّا نُصَلِّ مَعَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ الجُمُعَةَ، ثُمَّ نَنْصَرِفُ، وَلَيْسَ لِلْحِيطَانِ ظِلُّ نَسْتَظِلُّ بَسْتَظِلُّ بِهِ» (١٠). وَفِي لَفْظٍ: «كُنَّا نُجَمِّعُ مَعَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ إِذَا زَالَتِ الشَّمْسُ، ثُمَّ نَرْجِعُ فَنتَتَبَعُ الْفَيْءَ» (١٠).
 الْفَيْءَ» (١٠).

## الشترح

«الجِيطَانُ»، أي: الجُدران، و «ظِلَّ نَسْتَظِلُّ بِهِ» أي: لَيْسَ الظِّل واسعًا حَتَّى يستظلَّ مَن مَرَّ به، لكنَّه ضَيِّق، وَكَذَلِكَ قَوْله في اللَّفْظ الثَّانِي: «نَرْجِعُ فَنَتَتَبَّعُ الْفَيْءَ».

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب المغازي، باب غزوة الحديبية، رقم (٤١٦٨)، ومسلم: كتاب الجمعة، باب صلاة الجمعة حين تزول الشَّمس، رقم (٨٦٠).

<sup>(</sup>٢) أخرَجه مسلم: كتاب الجمعة، باب صلاة الجمعة حين تزول الشَّمس، رقم (٨٦٠).

ففي هَذَا الحَدِيث دَلِيلٌ عَلَى أَنَّهُ لا إِبْرادَ فِي صَلَاة الجُمْعة، وجه الدَّلَالَة: قَوْله: «كُنَّا نُجَمِّعُ مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ إِذَا زَالَتِ الشَّمْسُ»، وَهَذَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّهُم كانوا يُصَلُّون عند زَوَال الشَّمْس، أما غيرُ الجُمُعَة فَإِنَّهُ يُسَنُّ الإِبْرَادُ، وهو: إِذَا اشتدَّ الحرُّ أَنْ نُؤخِّرَ صَلَاة العَصر.

## فإنْ قِيل: ما وجه الفَرق؟

قلنا: وجه الفَرق ظاهِر؛ لِأَنَّ صَلَاة الجُمُعَة يُؤمر النَّاس بالتقدُّم إِلَيْها، فلو قلنا: أَبْرِدُوا، وهؤُلاءِ جاءوا مُبَكِّرين، صار في ذَلِكَ مَشقَّة علَيْهم، وَرُبَّمَا يتضررون بِهَذَا، أَبَّر الظُّهر فإنَّهم بالخيار، لَوْ تأخَّر الأَذَانُ لم يأتوا إلا إِذَا سَمِعوا الأَذَان، فلذَلِك لا يُسن في الجُمُعَة الإِبْرَاد.

## مِنْ فَوَائِدِ الحَدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى: الْمُبادرة لصَلَاة الجُمعة مِن بَعد الزَوَال، ولا نتأخَّر مِن حِين أن تَزُولَ الشَّمْس؛ لِقَوْلِه: «إِذَا زَالَتِ الشَّمْسُ».

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ الجُمعة لا تُصلَّى قَبل الزَّوال، وإلى هَذَا ذَهَبَ أكثرُ أهلِ الْعِلْم، وانفرد الإِمَام أحمد رَحْمَهُ اللَّهُ بِأَنَّ الجُمُعَة تُصلَّى بعد ارتفاع الشَّمْس قِيدَ رُمْحٍ، أي: وقت صَلَاة العِيد، لكن هذا الْقَوْل ضَعِيف، والصَّوَاب: أنَّما لا تصلَّى إلا بَعد الزَّوَال، ولكن لا حَرَج أَنْ يتقدم عَنِ الزَوَالِ بِنَحْوِ سَاعَة.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: جَوَاز فِعل الإِنْسَان ما هو أَرْفَقُ به؛ لِقَوْلِهم: «فَنَتَتَبَّعُ الْفَيْءَ»، فلا يقول الإِنْسَان: أنا أريد أن أمشي في الشَّمْس لكي يَكْثُرَ الأجرُ، لِأَنَّ الأجرَ عَلَى قَدْرِ المَشَقَّة، فَهَذَا خَطَأ، لأنك مَأْمُورٌ بأن تَقِيَ نفسكَ الْأَذَى والضَّرَرَ، والمَشَقَّةُ الَّتِي يُثاب علَيْها هي الَّتِي لا يتمكن مِن فعل المَأْمُور إلا بها، وأما ما يمكن أَنْ يفعل

المَّامُور به بِدُونِ مَشَقَّة فعَدَمُ المَشَقَّة أَوْلَى، ولِهَذا أقول لكم: لَوْ أَنَّ إِنْسَانًا في الْفَجْر قَامَ وعلَيْه جَنَابَةٌ في الشِّتَاء، وقال: أريدُ أن اغتسل بهاء باردٍ، لِأَنَّهُ أَشَقُّ عَلَيَّ فيكُون ذَلِكَ أعظمَ أجرًا، وإِنْسَان آخَر قال: أغتسل بالهاء السَّاخِن، يَكُون الثَّانِي أفضلَ وأقربَ للسُّنة، لكن لَوْ لم تَجِدْ ما تُسَخِّن به الهاء واغتسلت بالبارِد صار لك أجرٌ عَلَى قَدْرِ المَشَقَّة، فَفَرْقٌ بين مَن يتطلب المَشَقَّة ومَن تَتْبَعُه المَشَقَّة، فالثَّانِي يُؤجَر، والأَوَّل لا يُؤْجَر.

مِثَالٌ آخَرُ: في أيام المواسِم والْبَيْتُ له سَاعاتٌ يَكُون غيرَ مُزْدَحِم، وسَاعات يَكُون الزِّحام كبيرًا، فيقول قَائِل: أنا أريد أن أَطُوفَ في وقتِ شِدَّةِ الزحام، وآخَرُ يقول: أَتَوَقَى الزَّحَام لِأَنْزِلَ إِذَا خَفَّ، أيهما أَفْضَلُ؟

لا شَكَّ أَنَّ الثَّانِي هو الْأَفْضَل؛ لِأَنَّهُ في حال الزِّحام الشَّدِيد يؤدي الإِنْسَانُ العِبادة وهو مشغولُ القَلب، أرأيت في رمي الجَمَرات، فأنتَ تُؤدِّيها وأنت غير مُطمئن، ولا تستحضر الذِّكْر بِقَلْبِك؛ لأنك تُفكِّر في الموت، وَكَذَلِكَ مَشَقَّة الزِّحام تَجعلُك تخشى عَلَى رأسك مِن الحَصى، فَتَخْفِضُ رأسك وتُخْبِئُ عينك، فلرُبَّما يُصِيبك شَيْء منه.

وعلى كُلّ حالٍ لا يَنْبَغِي للإِنْسَان أَنْ يَتَتَبَّع المَشَقَّة في أداء العِبَادَات، بل يَنْبَغِي أَنْ يَتَتَبَّع ما هو أرفقُ به.

على كل حال، لا يَنْبَغِي للإِنْسَان أَنْ يَتَتَبَّع المَشَقَّة في أداء العِبَادَات، بل يَنْبَغِي أَنْ يَتَتَبَّع المَشَقَّة في أداء العِبَادَات، بل يَنْبَغِي أَنْ يَتَتَبَّعَ ما هو أرفقُ به، فَإِنَّ هَذَا هو الشَّرْع: ﴿يُرِيدُ ٱللَّهُ بِكُمُ ٱلْمُسْرَ ﴾ [البقرة:١٨٥].



١٤٦ – عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: «كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَقْرَأُ فِي صَلَاةِ الْفَجْرِ يَوْمَ الْجُمْعَةِ: ﴿الْمَرْ اللَّهِ السَّجْدَةَ وَ﴿ هَلْ أَنَى عَلَى ٱلْإِنْسَانِ ﴾ [الإِنْسَان:١]»(١).

## الشترح

هذا مِن المَشْرُوع الَّذِي يُشرَع للإِنْسَان أَنْ يقرأَ به في صَلَاة الفَجْرِ يَوم الجُمُعة، يَقْرَأُ فِي الرَّكْعَةِ الْأُولَى: ﴿ الْمَدْرَقِ السَّجْدَةَ ويَسْجُد، ويقرأ في الثَّانِية: ﴿ هَلَ أَنَى عَلَى الْإِنْسَنِ حِينُ مِّنَ ٱلدَّهْرِ ﴾، وَهَذَا فِي فَجْر كُلِّ جُمعة.

وكَلِمَة «كَانَ يَقْرَأُ» تُفيد الدوام، ولِهذا جَاءَ صريحًا في غير الصَّحِيحين: «يُدِيمُ ذَلِكَ» (٢).

وأما قول بَعْض أهل الْعِلْم: يُكرَه أَنْ يديم ذَلِكَ لكي لا يُظنَّ أَنَّهُ وَاجِب. فَهَذَا إِذَا أَمكن أَنْ يَكُونَ هُناكَ ظَنُّ بأَنَّه وَاجِبٌ فَنَعَم يَقرأ –ولو بَعْضَ الأحيان– بغير هاتَيْن السُّورتين، وإلا فالْأَفْضَل الملازمة فيهها.

فَإِنْ قِيلَ: فما الحِكمة في قراءتهما؟

قلنا: ظَنَّ بَعْضُ النَّاسِ أَنَّ الجِكمة أَنْ يَسجُدَ فِي فَجْر يومِ الجُمعة، وَأَنَّهُ لَوْ قرأ: ﴿ إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنشَقَتْ ﴾ [الانشقاق:١]، كفى؛ لِأَنَّ فِيهَا سَجدة، لكن هَذَا مِن جهل بَعْضِ الأَئِمَّة، قال شيخُ الإِسْلام (٣): «لَا يُسْتَحَبُّ أَنْ يُقْرَأُ بِسُورَةٍ فِيهَا سَجْدَةٌ أُخْرَى بِاتِّفَاقِ الأَئِمَّة، قال شيخُ الإِسْلام (٢)؛ «لَا يُسْتَحَبُّ أَنْ يُقْرَأُ بِسُورَةٍ فِيهَا سَجْدَةٌ أُخْرَى بِاتِّفَاقِ الأَئِمَّة، فَلَيْسَ الإِسْتِحْبَابُ لِأَجْلِ السَّجْدَةِ، بَلْ لِلسُّورَتَيْنِ وَالسَّجْدَةُ جَاءَتْ اتِّفَاقًا، فَإِنَّ هَاتَيْنِ السُّورَتَيْنِ فِيهِمَا ذِكْرُ مَا يَكُونُ فِي يَوْمِ الجُمُعَةِ مِنْ الخَلْقِ وَالْبَعْثِ».

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الجمعة، باب ما يقرأ في صلاة الجمعة، رقم (٨٧٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الصغير (٢/ ١٧٨، رقم ٩٨٦).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي، لشيخ الإِسْلام ابن تيمية (٢٤/ ٢٠٥).

ولِهَذا لَم يُرَبِّب النَّبِي ﷺ بينهما، فقرأ: ﴿الْمَرَ ﴿نَ مَنْظِلُ ﴾ السَّجْدَة، ثم مضى أَجزاء، وقرأ: ﴿هَلْ أَنَى عَلَى ٱلْإِنسَنِ حِينٌ مِنَ ٱلدَّهْرِ ﴾، مَعَ أَنَّ العَادَة أَنَّهُ كَانَ ﷺ في الغالب يُتبع السُّورَة بالتي بَعدها في القِرَاءَة، كما في: (سَبِّح، والغَاشِية)، و(ق، واقتربت).

إذن فِي هَذَا الحَدِيثِ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّهُ يُسَنُّ فَجْرَ يوم الجُمعة أَنْ يقرأ (السَّجْدة) كَامِلةً، و هَمَلُ أَنَّهُ كَامِلةً، و هَمَلُ أَنَّهُ كَامِلةً، و بَعْض النَّاس يُنَصِّفُ (السَّجْدة) بين الرَكْعَتَيْن، وَهَذَا خَطأ، فهو إِلَى الإثم أقربُ منه إِلَى السَّلامة؛ لأَنَّه إِذَا قَسَّمَها فمَضْمُونُه الاعتراضُ عَلَى السُّنَّة، وَأَنَّ الرَّسُول عَلَيْ لم يُرَاع الرِّفْق بالنَّاس.

وَبَعْضُ النَّاسِ أَيضًا قد يقرأ: ﴿هَلْ أَقَ﴾ وَحْدَها، فنقول فِيهِ مِثل ما قُلنا في الأُول، ونقول: إمَّا أن تقرأ السورتين كَامِلتين، وإلا فاترُكْهُما، القُرْآن سِواهما كثير، أمَّا أَنْ تُنَصِّفَ شيئًا أَتَمَهُ الرَّسُول ﷺ فَهَذَا مَعْنَاه مِخالفةُ السُّنَّة.

فَإِنْ قِيلَ: هل في غير هَذِهِ الصَّلَاة نَقرأ سُورًا مُعَيَّنة؟

قلنا: نعم، في صَلَاةِ الجُمُعَةِ اقرأ: (الجُمُعَة والمُنافِقون) أَحْيانًا، و(سَبِّح والغاشية) أَحْيانًا، وفي صَلَاة العِيد اقرأ: (سبح والغاشية) أَحْيانًا، وفي صَلَاة العِيد اقرأ: (سبح والغاشية) أَحْيانًا، واقرأ يَتَأَيُّهَا واقتربت) أَحْيانًا، ولا تتركوا السُّنَّة، وفي رَكْعَتي الْفَجْر اقرأ سورتي: ﴿قُلْ يَتَأَيُّهَا الْكَنْمِ فَي النَّانِية أَحْيانًا (۱)، و﴿قُلُوا السَّنَة أَحَدُ ﴾ في الثَّانِية أَحْيانًا (۱)، و﴿قُلُوا البَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا ﴾ [البقرة: ١٣٦]، و﴿قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنْبِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةِ سَوَآمِ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُو اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب استحباب ركعتي سنة الفجر، والحث علَيْهما وتخفيفهما، والمحافظة علَيْهما، وبيان ما يستحب أن يقرأ فيهما، رقم (٧٢٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب استحباب ركعتٰي سنة الفجر، والحث علَيْهما وتخفيفهما، والمحافظة علَيْهما، وبيان ما يستحب أن يقرأ فيهما، رقم (٧٢٧).

وفي رَكْعَتي الطواف، رُوِي أَنَّ النَّبي ﷺ قَرَأَ فيهما سورتي: ﴿قُلْ يَكَأَيُّهَا السَّعِيْ وَفُلْ يَكَأَيُّهَا السَّعَ اللَّهِ وَهُولًا هُو اللَّهُ أَحَدُ ﴾ (١)، وَكَذَلِكَ رُوِي فِي سُنَّة المَغْرِب (٢).

فالمهم أَنَّ ما جَاءَت السُّنَّة بتعيينه فافعله.

وإِذَا جَاءَت السُّنَّة بقِراءَة سُورَة مُعَيَّنة اتفاقًا بِدُونِ قَصْدٍ فَهُنا نَقُول: لا سُنة لِهَذا، اللَّهُمَّ إلا أن تَحْمِلَ الإِنْسَانَ مَحَبَّةُ الرَّسُول ﷺ فيقرأ مِثل ما قرأ، بِقَطْعِ النَّظر عن كونها سُنَّة في هَذِهِ الصَّلَاة.

فَإِنْ قِيلَ: كَيْفَ نعرف أنَّها اتفاقٌ أو مَقْصُودة؟

قلنا: إِذَا كَانَ يُداوم علَيْها باسْتِمْرَار -أو في أَغْلَب الأحيان - عَرَفْنَا أَنَّها سُنة مَقْصُودة، فَإِذَا كَانَ الرَّسول ﷺ مَقْصُودة، فَإِذَا كَانَ الرَّسول ﷺ وَاظب عَلَى قَراءَة سُورٍ مُعَيَّنة حَكَمنا بأنَّها سُنة، وَإِذَا كَانَ لا يواظب علَيْها، فإننا نظر إِذَا كَانَ هُنَاكَ سبب يَقْتَضِي أَنها سُنة كَها لَوْ جَهَر بها عَيْدِالصَّلاةُ وَالسَّلامُ فهي سُنة، أمَّا إِذَا كَانَ هُنَاكَ سبب يَقْتَضِي أَنها سُنة كَها لَوْ جَهَر بها عَيْدِالصَّلاةُ وَالسَّلامُ فهي سُنة، أمَّا إِذَا وقعت اتفاقًا بِحَيْثُ لا يُداوم علَيْها فليست بِسُنَّة، لكن قد يَحمل الإِنْسَانَ شِدَّة مُحَبَّة النَّبي ﷺ فيقول: أقرأ بِهَا قَرَأ به، وَهَذَا يُعْذَرُ فِيهِ الإِنْسَان.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل غير المَقْصُودة تَكُون مِن السُّنَّة؟

فالجَوَاب: نعم، مِن هَذَا النَّوع، لكنَّ الإِنْسَان مِن شِدَّةِ مَحَبَّتِه لِلرَّسُول ﷺ يقول: أقرأ بِهَا قَرَأ بِهِ الرَّسُول لا تَسَنَّنًا، وَقَدْ قَرَأَ الرَّسُول ﷺ بالمرسلات في

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي: كتاب الحج، باب ما جاء ما يقرأ في ركعتي الطواف، رقم (٨٦٩)، والنسائي: كتاب مناسك الحج، باب القراءة في ركعتي الطواف، رقم (٢٩٦٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي: كتاب الصَّلاة، باب ما جاء في الركعتين بعد المغرب والقراءة فيهما، رقم (٤٣١)، وابن (٤٣١)، وابن ماجه: كتاب الافتتاح، باب القراءة في الركعتين بعد المغرب، رقم (٩٩٢)، وابن ماجه: كتاب إقامة الصَّلاة والسنة فيها، باب القراءة في صلاة المغرب، رقم (٨٣٣).

المَغْرِبِ<sup>(۱)</sup>، وقَرَأَ فِي الصَّبْحِ إِذَا زُلْزِلَتِ الْأَرْضُ فِي الرَّكْعَتَيْنِ كِلْتَيْهِمَا<sup>(۱)</sup>، فَهَلْ نَقُول: إِنَّ هَذَا سُنة؟ لا، لَيْسَ بِسُنة، وَقَدْ ظن بَعْضِ النَّاسِ أَنَّهَا مِن السُّنَّة وصاريقرأ أحيانا بِ ﴿ إِذَا زُلْنِكَ ﴾ مرتين، ولكن لا يتبين أنَّها مِن السُّنَّة؛ لِأَنَّ أَصْلَ المُطَّرِد أَنَّ النَّبِيَ عَيَّا اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهَ وَلَا اللَّهَ عَلَىٰ اللَّهَ عَلَىٰ اللَّهَ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّه

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: متى يحرُم الكَلَام والإِمَام يَخْطُبُ يَوْمَ الجُمُعَةِ؟

فالجَوَاب: يَحْرُمُ الكَلَام مِن أَوَّل ما يبدأ إِلَى أَنْ يَنتَهيَ مِن الخُطبة، وبين الخُطبتين يَجُوز الكَلَام؛ لِأَنَّ الإِمَام لا يخطب، وَإِذَا كَانَ الإِنْسَان غير موجود بالمَسْجِد لكنَّه يسمع الخطيب، وَقَدْ قصد هَذَا المَسْجِد بِعَيْنِه، فالظَّاهِرُ وُجُوب الإنصات لعُمُوم الحَدِيث والإِمَام يخطب.

أُمَّا إِذَا كَانَ يريد أَنْ يُصلِّي في مَسْجِدٍ آخَر، ومَرَّ عَلَى هَذَا المَسْجِد وهو يخطب، فلا يلزمك الإنصات؛ لأنَّه لَيْسَ إِمَامًا لك، عَلَى أَنَّ بَعْضَ العُلَهَاء قال قولًا لا يُسلَّم له وهو أنَّ الإنصات إِنَّما يَجِب في أَرْكَان الخُطبة فقط، وأمَّا مَا زَادَ عَلَى الْأَرْكَان فلَكَ له وهو أنَّ الإنصات إِنَّما يَجِب في أَرْكَان الخُطبة فقط، وأمَّا مَا زَادَ عَلَى الْأَرْكَان فلَكَ أن تتكلم، ولكن هَذَا قولٌ ضَعِيف سَاقط، الدَّلِيل، لأَنَّ النَّبي ﷺ أطلَق وقال: (وَالإَمَامُ يَخْطُبُ».

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل تقسيم السُّورَة عَلَى رَكْعَتَيْن مِن السُّنَّة، وَهَذَا عملُ أَغْلَب لأَنمَّة؟

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب القراءة في المغرب، رقم (٧٦٣)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب القراءة في الصبح، رقم (٤٦٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود: كتاب الصَّلاة، باب الرجل يعيد سورة واحدة في الركعتين، رقم (٨١٦).

فالجَوَاب: تقسيم السُّورَة لَيْسَ مِن السُّنَّة، إلا لِعَارِض، فَإِنَّ النَّبِيَ ﷺ: «افْتَتَحَ بِسُورَةِ الْمُؤمِنِينَ فَلَـَمَّا جَاءَ ذِكْرُ مُوسَى أَوْ عِيسَى -عَلَيْهِمَا السَّلَام- أَخَذَتْهُ سَعْلَةٌ فَرَكَعَ» (١)، فَهَذَا لَيْسَ مِن السُنَّة، ولكنه عارِضٌ عَرَض للنبي ﷺ، والنَّاس في زماننا عملُهم عَلَى التقسيم مِن قديم الزمان.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل يَجُوز قِراءَة سُورَة فِيهَا سجدة في غير فَجْر يوم الجُمُعَة؟ فالجَوَاب: نعم، يَجُوز أَنْ يقرأ الإِنْسَان بسُورَة فِيهَا سجدة في غير فَجْر يوم الجُمُعَة، وَقَدْ ثَبَتَ عَنِ النَّبِيِّ عَيْلًا: أَنَّهُ قَرَأَ فِي صَلَاةِ الْعِشَاءِ ﴿إِذَا السَّمَاءُ انشَقَتْ ﴾ الجُمُعَة، وَقَدْ ثَبَتَ عَنِ النَّبِيِّ عَيْلًا: أَنَّهُ قَرَأً فِي صَلَاةِ الْعِشَاءِ ﴿إِذَا السَّمَاءُ انشَقَتْ ﴾ [الانشقاق:١] وَسَجَد فيها، قال أبو هريرة: «سَجَدْتُ خَلْفَ أَبِي القَاسِمِ عَلَيْ فَلاَ أَزَالُ أَسْجُدُ بِهَا حَتَّى أَلْقَاهُ ﴾ (١). أي: يقرأ بها ما دام حيًّا.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: مَا الْأَفْضَلَ لِلْمَأْمُومِ: هَلَ القُرْبِ مِن الْإِمَام، أَمْ عَن يَمِينه؟ فالجَوَاب: القُرب أفضل، فَإِذَا تسَاوى اليَمين والْيَسَار، فاليَمِين أفضل، وأمَّا فِعل بَعْضِ النَّاسِ بأن يَملأ الأَيْمَنَ فقط، والأيسرُ لا يوجد فِيهِ إلا رَجل أو رَجلان، فَهَذَا خَطَأ، والدَّلِيل:

أُولًا: أَنَّ النَّبِي ﷺ لم يَقُلْ: أَيِّوُا الأَيْمَنَ فالأَيْمَنَ، كما قال في الصَّف، ولو كَانَ الأَيْمَنُ الأَفْضَلَ مطلقًا لقال: أَيِّوا الأَيْمَنَ فالأَيْمَنَ.

ثانيًا: في أوَّل الإِسْلام كَانَ الرَّجُلان مَعَ الوَاحِد يَكُون الإِمَام بينها، ولو كَانَ الأَيْمَن أفضل مطلقًا لكان الرَّجُلان عن يَمِينه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري تعليقا: كتاب الأذان، باب الجَمْعِ بَيْنَ السُّورَتَيْنِ فِي الرَّكْعَةِ، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب القراءة في الصبح، رقم (٤٥٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصَّلاة، باب الجهر في العشاء، رقم (٧٦٦)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب سجود التلاوة، رقم (٥٧٨).

ثالثًا: أَنَّهُ لَيْسَ مِن العدل أَنْ يَكُونَ الْيَسَارِ خاليًا واليَمِينُ مملوءًا، ثم هو مِن حيثُ النَّظُرُ يَدُلُّ عَلَى الإجحاف البَيِّن؛ لأنَّنا نجعل الإِمَام عند آخِر وَاحِدٍ مِن الْيَسَارِ، ولو كَانَ كذَلِك لَقُلْنَا لِلإِمَامِ: موقِفُك أقصى الْيَسَارِ كُلَّما تَقَدَّمْتَ.

وَقَدْ نصَّ صاحبُ الفُروع رَحْمَهُ اللَّهُ (١) تلميذُ شيخِ الإِسْلام ابن تَيْمِيةَ عَلَى ذَلِكَ وقال: إِنَّ القرب مِن الإِمَام أفضل، أمَّا حَدِيث: «وَسِّطُوا الْإِمَامَ» (٢)، فهو وَاضِحٌ في المَوْضُوع، لكن الحَدِيثَ ضَعِيفٌ.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: إِذَا خطب بَعْض الأَئِمَّة في مَوْضُوعٍ يقرأ في الصَّلَاة آيات تُناسب هَذَا المَوْضُوع، حَتَّى يَكُون أخشعَ، فها الحُكم في ذَلِكُ؟

فالجَوَابِ: هَذَا خِلاف السُّنَّة، ويُنكَر عَلَيْهِ من وَجْهَيْن:

الأَوَّل: أَنَّ هَذَا مُخَالف للسُّنة؛ لِأَنَّ النَّبي ﷺ كَانَ يُخطب ولا يُبالي بِمَوْضُوع الخطبة هل يُناسِب قِراءَةَ (سبح والغاشية) أَمْ لا.

ثانيًا: أَنَّهُ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَأْتِيَ بآيات تُناسب الخطبة فليَكُن ذَلِكَ في نفس الخُطبة، ويا حَبَّذَا أَنْ يَأْتِيَ بالآيَات أولًا ثم يَأْتِي بالخطبة وكأنَّها شرحٌ للآيات.

فإِذَا قَرَأَ فِي الصَّلَاة آياتٍ تُناسب مَوْضُوعِ الخُطبة، فهَذِهِ سُنَّة مِن عنده، وهو مِن الاجتهادات الخاطِئة، ولِـهَذا يَكُون أقلُّ أَحْوَالِه الكراهةَ.

نَخْتِم هَذِهِ الجَلسة بكَلِهاتٍ يَسِيرة، أسألُ اللهَ تَعالَى أَنْ ينفعَ بها:

أُولًا: أُبَشِّر الإخوة الَّذِين قَدِمُ واللعِلم في هَذَا الزمن أُنَّهُم مُثَابون، وأُنَّهم داخلون في قول النَّه لَهُ لَهُ بِهِ طَرِيقًا داخلون في قول النَّه يَيُكِيُّ: «مَنْ سَلَكَ طَريقًا يَلْتَمِسُ فِيهِ عِلْمًا سَهَّل اللهُ لَهُ بِهِ طَرِيقًا

<sup>(</sup>١) الفروع، لابن مفلح (٣/ ٣٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود: كتاب الصَّلاة، باب مقام الإمام من الصَّف، رقم (٦٨١).

إِلَى الجَنَّةِ»(١)، لا سِيَّمَا وأنَّهم عانَوْا أتعابَ السَّفَر، وفُقدان الأهل والوطن، وأرجو الله تَعالَى أَنْ يُضاعِف الأجر لهم.

ثانيًا: إن تعويد الإِنْسَانِ نَفْسَه عَلَى المَشَقَّة في طلب الْعِلْم مِن القُرَب إِلَى اللهِ عَنَّقَهَا؛ لِأَنَّهُ داخل في قَوْلِه تَعالَى: ﴿ يَتَأَيِّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَرَابُوا وَرَابِطُوا وَرَابِطُوا وَرَابُوا وَلَا مِنْ وَلِهُ يَعْلَى وَيَعْلَى اللّهَ يَعْرِبُوا وَرَابُولِوا وَرَابِوا وَرَابِوا وَرَابُوا وَرَابِوا وَرَابِطُوا وَرَابِطُوا وَرَابِطُوا وَرَابِطُوا وَرَابِطُوا وَرَابِطُوا وَرَابِطُوا وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّ

ثالثًا: أرجو أَنْ يَكُونَ الجميعُ قَدِ انتفعَ بالْعِلْم لا انتفاعَ حِفظ وفَهْمٍ -هذا إِنْ شَاءَ اللهُ مؤكَّد- ولكن انتفاعَ عَمَلٍ وسُلوك؛ لِأَنَّ المَقْصُود بالْعِلْم هو العَمل، ولَيْسَ المَقْصُود بالْعِلْم أَن تقوم الحُجة عَلَى المتعلم.

فعَلَيْكُم بِالعَمَل بكل ما بَلَغَكُم مِن الْعِلْم الصَّحِيح حَتَّى يَكُون للعِلم فَائِدَة، وحتى يَسْتَقِرَّ الْعِلْم في نُفوسكم ويَثْبُت، ولِهَذا قيل: «الْعِلْم يَهْتِفُ بالعَمَل، فإنْ أجابَ وإلا ارْتَحَلَ»، وَهَذَا حق؛ لأنك إِذَا عَمِلْتَ بِعِلْمِك كَانَ ذَلِكَ أَرْسَخَ للعِلم وأنفعَ، ثم إن الله يَزِيدُك عِلمًا ونُورًا وبَصِيرة.

كذَلِك أيضًا أرجو مِن طالب الْعِلْم أَنَّهُ إِذَا كَانَ يطلب الْعِلْم فليسَاعد إخوانه بِقَدْرِ ما يَسْتَطِيع، ولا يَحْسُدْهُم، ولا يَقُل: أخشى إِنْ عَلَّمْته صار أعلمَ مِنِي، بل نَقُول: إِذَا عَلَّمْته صِرْتَ أنت أعلمَ منه؛ لأنَّ الله يُورِثُك ما لم تكن تَعْلَمُ مِن قَبْل، وَقَدْ ثَبَتَ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلَامُ أَنَّهُ قال: «وَاللهُ فِي عَوْنِ الْعَبْدِ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ أَخِيهِ»(٢)، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلَامُ أَنَّهُ قال: «وَاللهُ فِي عَوْنِ الْعَبْدِ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ أَخِيهِ»(٢)، فَإِذَا أَعَنْتَ أَخاك بتعليم مَسْأَلَة أَعانك الله بتعليم مَسْأَلَة أَخْرَى، لَيْسَت عندك، فلا تَحْسُد إخوانك، وانْشُر الْعِلْم فيها بينهم، وأُحِبَ لهم ما تحب لنفسك.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الذكر والدُّعاء، باب فضل الاجتماع على تلاوة القرآن، رقم (٢٦٩٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الذكر والدُّعاء، باب فضّل الاجتماع على تلاوة القرآن وعلى الذكر، رقم (٢٦٩٩).

## تنييهاتٌ مُهِمَّة :

وأُحِبُّ أَنْ أُنبَّهَ هنا عَلَى أَنَّ أكثرَ الَّذِين يكتبون هَذَا الحَدِيثَ، أو يقرءونه يَقولُون: «اللهُ في عَوْنِ العَبْدِ ما دَامَ العَبْدُ في عَوْنِ أَخِيهِ»، وَهَذَا خَطَأ وتحريفٌ للحَدِيث؛ لأن لفظ: «ما دَامَ العَبْدُ» تقتضي أَنَّ الله لا يُعِينه إلا إِذَا دام، والله تَعالَى يُعِينُك ولو مَرَّة وَاحِدَة تُعِين أخاك، يُعِينُك اللهُ عَنَّوَجَلَّ بها، فَهَذَا تحريفٌ يقع فِيهِ الكثير، حَتَّى مِن طلبة الْعِلْم، فالحَدِيث: «مَا كَانَ العَبْدُ»، ولو لا أنَّ بينها فَرْقًا في المَعْنَى اللهُ عَنَّ اللهُ الكثير، حَتَّى مِن طلبة الْعِلْم، فالحَدِيث: «مَا كَانَ العَبْدُ»، ولو لا أنَّ بينها فَرْقًا في المَعْنَى، ولا بَأْسَ به، لكن بينها فَرْقُ.

وأُوصِيكم كذَلِك: بِأَنَّ ما عَلِمْتُمُوه في هَذِهِ المجالس أَن تَتَعَاهَدُوه بالتَّقْيِيد، ولا سِيَّا القَوَاعِد والضَّوابِط شَوَارِدُ، فَقَدْ تَشْرُد القَاعِدة ولا سِيَّا القَوَاعِد والضَّوابِط شَوَارِدُ، فَقَدْ تَشْرُد القَاعِدة مِن الإِنْسَان أَحْيانًا، ويتطلَّبها ويَكُون قد نَسِيَها، فتقييدُ الضَّوابِط والقَوَاعِد مِن أَهَمِّ ما يَكُون، والحقيقة أَنَّ الْعِلْم لَيْسَ بمعرفة الْعِلْم مَسْأَلَةً مَسْأَلَةً، الْعِلْم هو الْعِلْم الرَّاسِخ المبنيُّ عَلَى القَوَاعِد والضَّوابِط الَّتِي تُلْحَقُ بها الجُزئيات، وأفرادُ المسائل الَّتِي الرَّاسِخ المبنيُّ عَلَى القَوَاعِد والضَّوابِط الَّتِي تُلْحَقُ بها الجُزئيات، وأفرادُ المسائل الَّتِي لا تُحصى عَلَيْكم بها.

وما أحسنَ ما فَعَلَهُ بَعْضُ الإخوة حين قلنا: يَنْبَغِي الاعتناء بالضَّوابِط، ذهب إلى كتاب الرَّوْضِ المُرْبِع شَرْح زادِ المُسْتَقْنَع وكتب ما فِيهِ مِن الضَّوابِط والقَوَاعِد، فمنها مثلا: مَن شَكَّ في الحَدَث وهو عَلَى وُضُوءٍ فهو عَلَى طهارته؛ لِأَنَّ القَاعِدَة هي: «اليقينُ لا يَزُول بالشَّكِ»، هَذِهِ قَاعِدَةٌ مُفيدة، فاعتَنُوا بالقَوَاعِدِ والضَّوابِط؛ لأنَّها حقيقةً هي الْعِلْم المُدَّخر.

فالله الله أيها الإخوةُ في طَلَبِ الْعِلْم، وإخلاصِ النَّيَّة فيه، والعَمَل به ونَشْرِه حَتَّى يجعلَ اللهُ في عِلْمِكم بَرَكة، وأسأل الله أَنْ يُعِيدَنا وإياكُم مَعَادَ الخَير.

فَإِنْ سَأَلُ سَائِلٌ: إِذَا صَلَّت النِّسَاءُ مَعَ الإِمَام يومَ الجُمعة، وبَعْدَما كَبَّرَ لِلصَّلَاةِ، وَقَرَأَ الفَاتِحَة، وانقطعَ الصَّوْتُ، هَلْ يُصَلِّي مَن لم يَسمع التَّكبير -مِن النِّسَاء أو غيرِهم-رَكْعَتَيْن أَمْ أَرْبَعًا؟

فا لَجُوَاب: إِذَا انقطعَ الصَّوْتُ في أثناءِ صَلَاة الجُمعة، إِن كَانَ ذَلِكَ فِي الرَّكْعَةِ الثَّانِيةِ أَمَّهَا جُمعة؛ لِقَوْلِ النَّبِيِّ عَيَّلِيَّ: «مَنْ أَدْرَكَ رَكْعَةً مِنَ الصَّلَاةِ فَقَدْ أَدْرَكَ الصَّلَاةَ»(١)، وَإِنْ كَانَ فِي الرَكْعَةِ الأولى وَجَبَ عَلَى مَن تَلْزَمُه الجُمعة أَنْ يَخْرُج مِن مكانٍ إِلَى مكانٍ يَسْمَعُ فِيهِ الإِمَام، فإن لم يتمكَّن انْتَظَرَ حَتَّى تَنتَهِيَ الجُمعة، ثم صَلَّى ظُهرًا.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: لماذا لا تقولون له: يُصلي ظُهرًا؟

فَالْجَوَابِ: لَا يُمْكِن أَنْ يُصلِّي ظُهْرًا، والإِمَام لَم تَنْتَهِ جُمعتُه؛ لِأَنَّ مَنْ تَلْزَمُهُ الجُمُعَةُ لَا يُمْكِن أَنْ يُصَلِّي ظُهرًا إلا إِذَا سَلَّم الإِمَام.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: إِذَا انقطع الصَّوْت في بَعْض المَسَاجِد يُبَلِّغُ مَن يسمعُ غيرَه ممن لا يَسمع مِن المَأْمُومين؟ فما الحُكم في ذَلِك؟

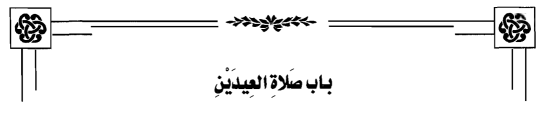
فالجَوَاب: يَجُوز، ولا بَأْس في هَذَا التبليغ.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل الإِمَامُ أُجرُه مِثل أَجْرِ مَن يَأْتِي فِي السَّاعَةِ الْأُولَى؟ فالجَوَابِ: ذكرنا أَنَّ السُّنَّة أَنْ يتأخَّرِ، وهو يَنال الأَجرَ بإذن الله، بل قد يَكُون

نال الأكثر؛ لأنَّه إِمَامٌ، وما حُبس إلا مِن أَجْلِ اتِّباع السُّنَّة.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصَّلاة، باب من أدرك من الصَّلاة ركعة، رقم (٥٨٠)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب من أدرك ركعة من الصَّلاة، رقم (٦٠٧).



### . • 🚱 • •

١٤٧ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِلَهُ قَالَ: «كَانَ النَّبِيُّ ﷺ وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ يُصَلُّونَ الْعِيدَيْنِ قَبْلَ الْخُطْبَةِ» (١).

## الشترح

قال المُؤلِّف: باب العِيدَيْن، والعِيدان هما: عِيد الفِطر، وعِيد الأضحى، وَلَيْسَ فِي السَّنَّة عِيدٌ سِواهُما، أي العِيد الحَوْلي، أمَّا العِيد الأسبوعي فَإِنَّ فِيهِ عيدًا هو يوم الجُّمعة.

فَإِنْ قِيلَ: هل هُناكَ عيدٌ ثالثٌ في الدِّين الإِسْلامي؟ قلنا: لا، لَيْسَ هُناكَ عِيدٌ ثالث.

انتصر المُسْلِمون في بَدْرٍ، ولم يُقيموا لهذَا الانْتِصار عيدًا، وانْتَصَرُوا فِي فَتْحِ مكَّة، وله يُقيمُوا لَهُ عِيدًا، وحَدَثَتْ حوادِثُ عَظِيمَةٌ -كالمِعْرَاج - ولم يُقيمُوا لَها عيدًا، فلا عِيد في الإِسْلام إلا هَذِهِ الْأَعْيَاد التَّلاثَة: عِيد الفِطر، وعيد الأضحى، والتَّالِث فلا عِيد في الإِسْلام إلا هَذِهِ الْأَعْيَاد التَّلاثَة: عِيد الفِطر، وعيد الأضحى، والتَّالِث العِيد الأسبوعي، وهو الجُمعة، فمَن أحدَثَ عِيدًا سِوَى ذَلِكَ فقد خالَف السُّنَة، ولِيهَذا لها قَدِم النَّبي -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم - المدينة، وَكَانَ لهما يومان للعِيد، قال: «قَدْ أَبْدَلَكُمُ اللهُ بِهَا خَيْرًا مِنْهُمَا يَوْمَ الْفِطْرِ وَيَوْمَ الْأَضْحَى»(١)،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب العيدين، باب الخطبة بعد العيد، رقم (٩٦٣)، مسلم: كتاب صلاة العيدين، رقم (٨٨٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي: كتاب صلاة العيدين، رقم (١٥٥٦).

وَهَذَا يعني أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَرِهَ الْأَعْيَادَ سِوَى الْأَعْيَاد الشَّرعية.

في عصْرِنا هَذَا أَصْبَحَتِ الأَعْيادُ كَثِيرَة، وَهِيَ أَعيادٌ للعِباد لَيْسَ للإِسْلَام فِيهَا أَيُّ شَيْء، ويَضَعُون عِيدًا لأمورٍ أُخْرَى، فنَقُول: كلُّ هَذَا بِدْعَة، فلا تُلْهُوا عبادَ الله بأعيادٍ بِدْعِيَّة غيرِ شَرْعِيَّة، تكْفِي الْأَعْيَادُ الشَّرْعِيَّة.

ومِن ذَلِكَ عِيدُ الاحْتِفَال بِمَوْلِد النَّبِيِّ ﷺ، وَهَذَا الاحْتِفَالُ بِدْعِيٌّ وضَلالَةٌ، وَلَيْسَ له أصلٌ في التَّارِيخ، ولَا فِي الدِّينِ:

أَمَّا فِي التَّارِيخِ: فَإِنَّ المؤرِّخِينَ اخْتَلَفُوا: مَتَى وُلِدَ الرَّسُول عَلَيْ ؟ وَقَدْ حَقَّقَ بَعْض علماء الفَلَك المِصْرِيِّين أَنَّ وِلادَتَهُ كَانَتْ فِي الْيَوْمِ التَّاسِعِ مِن هَذَا الشهر لا في الْيَوْمِ الثَّانِي عَشَرَ، هَذِهِ وَاحِدَة، إذن تَخْصِيصُه بالثَّانِي عَشَرَ باطِلٌ مِن النَّاحية التَّاريخية.

أمَّا مِن النَّاحِية الدِّينِية: فهو باطِلُ؛ لأنَّنا نَقُول: هؤُلاءِ الَّذِين أحدثوا هَذِهِ البِدعة أحدثُوها بعد مُضِيِّ القُرون الثَّلاثَة الأُولى؛ لأنَّها إِنَّها حَدَثَت في القَرن الرَّابِع الهجري، أحدثها حُكَّام مِصْرَ؛ لِيَصُدُّوا النَّاسَ عَنِ التَّوْجِيد، وعَنِ الْأَعْيَاد الشَّرعية، الهجري، أحدثها حُكَّام مِصْرَ؛ لِيَصُدُّوا النَّاسَ عَنِ التَّوْجِيد، وعَنِ الْأَعْيَاد الشَّرعية، وحتى يَشْغَلُوهم بِهَا لا أصلَ له، وتطورَّت تَطَوُّرًا أَدَّى إِلَى الهاوية، وَقَدْ كَانَ هؤُلاءِ يُنشِدون الأشعار البالغة في الغُلُوِّ، مما نهى عنه النَّبِيُّ عَيْكُ، فقد قال: «إِنَّهَا أَنَا عَبْدُ، يُنشِدون الأشعار البالغة في الغُلُوِّ، مما نهى عنه النَّبِي عَيْكُ، فقد قال: «إِنَّهَا أَنَا عَبْدُ، فَقُولُوا: عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ» (١)، فهُم لم يجعلوه عبدًا، بل يَتَرَنَّمُون بقصيدةِ البُوصِيري التَّبِي جَعَلَتِ النَّبِي عَيْكُ ويقول (٢):

يَا أَكْرَمَ الْخَلْقِ مَا لِي مَنْ أَلُوذُ بِهِ سِوَاكَ عِنْدَ حُلُولِ الْحَادِثِ الْعَمَمِ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله: ﴿وَٱذْكُرْ فِي ٱلْكِنَبِ مَرْيَمَ إِنِ ٱنتَبَذَتْ مِنْ أَهْلِهَا ﴾، رقم (٣٤٤٥).

<sup>(</sup>٢) البردة شرحًا وإعرابًا وبلاغةً لطلاب المعاهد والجامعات، لمحمد يحيى حلو (ص:٧٠٧).

سُبْحانَ اللهِ: ما له أحدٌ يَلُوذُ به إِذَا حَدَثَ حادِثٌ عامٌ، كالزَّلازل، والفَيضانات، والحرائق، وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ، فهو قد تَناسَى اللهَ عَنَّفِظً وما ذَكَرَهُ، وَهَذَا شِرك، والعِياذُ بالله.

فَإِنْ قِيلَ: لَعَلَّه أَرَاد: ما لي مَن أَلُوذُ به سِواك مِن الخَلق؟

قلنا: وَهَذَا أَيضًا شِرك؛ لِأَنَّ النَّبِي عَلَيْهِ ٱلصَّلاَةُ وَٱلسَّلاَمُ بَعْدَ وفاته لَيْسَ مَلَاذًا لأَحد في كشف الغُمَّة، فهو شِرك، ومع ذَلِكَ يُرَدِّدُونه، ويُرَدِّدُون قَوْله (١):

فَإِنَّ مِنْ جُودِكَ اللَّهُ نَيَا وَضَرَّتَهَا وَمَنْ عُلُومِكَ عِلْمُ اللَّوْحِ وَالقَلَمِ

يقول: الدُّنْيَا وضَرَّتُهَا لَيْسَت مِن فضل الله، بل مِن جُود الرَّسُول، وَهَذَا أيضًا شِرك، ويقول: «مِن عُلومِك»، (مِن) للتبعِيض، «عِلم اللَّوح والقَلم»، والنَّبي – صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم – أمرَه اللهُ أَنْ يقول: ﴿ قُل لَا آقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآبِنُ ٱللهِ ﴾ [الأنعام: ٥٠]، فأعطيكم منها، ﴿ وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ ﴾ [الأنعام: ٥٠] فأُخبِرُكم بمستقبلكم، ﴿ وَلَا آقُولُ لَكُمْ إِنِي مَلَكُ ﴾ [الأنعام: ٥٠] فأتميز عنكم، ولكنه بَشَرٌ كسائر بني آدمَ، وتميَّز بالوحي عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ.

المهم أَنَّ هَذَا العِيد عيدٌ بِدعِيِّين بِقَطْعِ النَّظَر عَمَّا يَكُون في تلك اللَّيْلَة مِن المنكرات العَظِيمَة، فيَنْبَغِي لكم يا طلبة الْعِلْم أن تَبُثُّوا هَذَا الْعِلْم في العوامِّ، وأَنْ تُعَيْهِم الحُجة، فتقولوا: أين الرَّسُول، وأبو بكر، وعمر، وعثمان، وعليٌّ مِن هَذَا العِيد العَظِيم؟ لماذا لم يُقيموه؟ هل هُم جاهلون به أَمْ مُستكبرون عنه؟ فالمَسْأَلَة لا تخرج عن هذين الاحْتِمَالين، فإن قَالُوا: جاهلين، فهي وَصْمَةُ عارٍ عَلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّدَةُ وَالسَّلَامُ وأَبِي بكرٍ وعمرً وعثمان وعليٍّ، وسَائر الصَّحابَة، وإن قَالُوا: عالمُون، عَلَيُون، عَلَيْهِ السَّرِ وعمرً وعثمان وعليٍّ، وسَائر الصَّحابَة، وإن قَالُوا: عالمُون،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (ص:٢٠٩).

ولكنهم يستكبرون، فهي أشدُّ، قال الشَّاعر(١):

فَإِنْ كُنْتَ لَا تَدْرِي فَتِلْكَ مُصِيبَةٌ وَإِنْ كَنْتَ تَدْرِي فَالْمُصِيبَةُ أَعْظَمُ

المُهم علَيْنا -نحن طلبةَ الْعِلْم- أَن نُنكر هَذَا بِقُلُوبِنا وألسنتنا، وأَن نُحَذِّرَ عِباد الله منه، ونُبَيِّن الأَدِلَّة؛ لِأَنَّهُ بِدْعَةٌ بَشِعَةٌ، والعياذ بالله.

إذن الْأَعْيَاد الشَّرْعِيَّة ثَلاثَة، عِيدان حَوْلِيَّان، هما: عيد الفِطر وعيد الأضحى، والثَّالِث أسبوعيُّ وهو: يوم الجُمُعَة.

والْعِيدان لها خصائصُ منها: إِقَامَةُ صَلَاة العِيد، وَهِيَ قَبل الخُطبة، كها جَاءَ هنا في الحَديث عن عبد الله بن عُمر رَضَالِتُهَا قال: «كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ هنا في الحَديث عن عبد الله بن عُمر رَضَالِتُهَا قال: «كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ يُصَالُونَ الْعِيديْنِ قَبْل الحُطبَةِ»، ثَلاثَة: النَّبِيُّ عَلَيْهُ، وأبو بكر، وعمر، ولم يَذكر عثمان يُصلُّونَ الْعَيديْنِ وَأَلاءِ النَّلاثَة؛ لِأَنَّ الحليفتين: أبا بكر وعمر هما أفضلُ الخُلفَاء، كانوا يُصلُّون العِيدين قبل الخُطبة.

## مِنْ فَوَائِدِ الْحَدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى: مَشْرُوعِيَّة صَلَاة الْعِيد.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: مَشْرُوعِيَّة الخُطبة في صَلَاة الْعِيد.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ الخُطبة بَعد الصَّلَاة، وَإِنَّهَا كَانَتْ بعد الصَّلَاة؛ لأنَّهَا لَيْسَت مِن شُرُوط الصَّلَاة، فهي تابعةٌ وَلَيْسَتْ متبوعة، بخلاف الجُمعة فالخطبةُ فِيهَا قَبْلَ الصَّلَاة؛ لأنَّها مِن شُروط الصَّلَاة، فتكُون سَابقة علَيْها، وأمَّا في العِيدَيْنِ فهي لَيْسَت مِن شُرُوطها فتكُون تابعةً لا متبوعة.

<sup>(</sup>١) البيت لصفي الدين الحلي، كما في أمثال الشعر العربي (ص: ٣١٥).

فَإِنْ قِيلَ: صَلَاة العِيدَيْنِ مَشْرُوعة بناءً عَلَى هَذَا الحَدِيث، ولكن هل هي سُنَّة، أَمْ فَرْضُ كِفايَة، أَمْ فَرضُ عَيْنِ؟

قلنا: هُناكَ لِلْعُلَمَاء أَقُوالُ ثَلاثَة، والصَّحيح أنَّها فَرضُ عينٍ عَلَى الرِّجَال، وَأَنَّهُ لا يَجُوز للرَّجُل القادِر أَنْ يتخلَّف عن صَلَاة العِيد، بل إِنَّ النَّبي ﷺ أمر أن تُخْرَجَ العَوَاتِقُ مِن النِّسَاء وذَوَاتُ الحُدُور والحُيَّض أيضًا، لكن تعتزل الحيَّض المصَلَّى (١)؛ لِأَنَّ الحَائِض لا يَجُوز لها المُكثُ في المَسْجِد.

فَإِنْ قِيلَ: مَا تَقُولُونَ فِي قول النَّبِيِّ ﷺ: «خَمْسُ صَلَوَاتٍ فَرَضَهُنَّ اللهُ فِي اليَوْمِ وَاللَّيْلَةِ» (٢)؟

وَقَدْ وَرَدَ عَنِ الرَّجُلِ الَّذِي سأل النَّبي -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم- عَنِ الصَّلوَات قال: هَلْ عَلَيَّ غَيْرُهَا؟ قَالَ: «لَا، إِلَّا أَنْ تَطَوَّعَ»<sup>(٣)</sup>.

قلنا: إِنَّ الْمُرَاد بالخَمْسِ صَلَوات الْيَوْمية الَّتِي تَتَكَرَّر بِتَكْرَار أَوْقاتها، وأمَّا الصَّلَاة الَّتِي لَها سبب وهو العِيد، الصَّلَاة الَّتِي لَها سبب، فلا تَدخُل في هذا، وصَلَاة الِعيد لها سبب وهو العِيد، ولِهذا ذهب بَعْضُ أَهْلِ الْعِلْمِ إِلَى أَنَّ تحيةَ المَسْجِد وَاجِبَة؛ لأنَّها لها سبب، وَهذا جوابٌ صَحِيح مُقنع.

فَإِنْ قِيلَ: إِذَا فاتت الإِنْسَانَ هَذِهِ الصَّلَاة يَقْضِيها أَمْ لا؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الحيض، باب شهود الحائض العيدين ودعوة المُسْلِمينَ، ويعتزلن المصلى، رقم (٣١٨)، ومسلم: كتاب صلاة العيدين، باب ذكر إباحة خروج النَّساء في العيدين إلى المصلى وشهود الخطبة، مِفارقات للرجال، رقم (٨٩٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الزَّكَاة، باب لا تؤخذ كرائم أموال النَّاس في الصدقة، رقم (١٤٥٨)، ومسلم: كتاب الإِيمَان، باب الدُّعاء إلى الشهادتين وشرائع الإِسْلام، رقم (١٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الإِيمَان، باب: الزَّكَاة من الإِسْلام، رَقم (٤٦)، ومسلم: كتاب الإِيمَان، باب بيان الصلوات التي هي أحد أركان الإِسْلام، رقم (١١).

قلنا: لا يقضيها، يعني لَوْ حضرتَ إِلَى مُصَلَّى الْعِيد، وَوَجدتَ النَّاس قد صَلَّوْا والإِمَام يخطُب فلا تُصلِّ إلا تحيةَ المَسْجِد؛ لِأَنَّ صَلَاة العِيد شُرعت عَلَى وجهِ مُعَيَّن، وهو الاجتهاع علَيْها، فَإِذَا فات هَذَا سَقَطت، كالجُمُعَة إِذَا أتى الإِنْسَان وَقَدْ مُعَيَّن، وهو الاجتهاع علَيْها، فَإِذَا فات هَذَا سَقَطت، كالجُمُعَة إِذَا أتى الإِنْسَان وَقَدْ سَلَّم الإِمَام مِن الجُمُعَة فإنَّه لا يُصَلِّي؛ لأنَّها صَلَاةٌ شُرِعَت عَلَى هَذَا الْوَجْهِ وَقَدْ فاتت، فلا يُصَلِّي، لكن يُصَلِّي الظُّهر؛ لأنَّه فَرضُ الوَقْت، أمَّا فِي صَلَاةِ الْعِيدِ فلا يوجد فرضٌ إلا صَلاةُ الْعِيدِ فلا يوجد فرضٌ الوَقْت، أمَّا فِي صَلَاةِ الْعِيدِ فلا يوجد فرضٌ إلا صَلاةُ الْعِيدِ فلا يوجد فرضٌ الا تَول مَن قال: إِذَا فاتت صَلَاةُ العِيد قضاها الإِنْسَان عَلَى صِفَتِها، فقولٌ لا دَلِيل عليْه.

وَصَلَاة الْعِيد تَكُون في الصَّحراء خارِجَ البَلَدِ إظهارًا لها؛ لأنَّها صَلَاةٌ لا نَظِيرَ لها في العام، فشُرع أَنْ تَكُونَ ظَاهِرة؛ ولأنَّها صَلَاةُ فرَحٍ وسُرور، فشُرع للنَّاس أَنْ يُخرجوا إِلَى البَرِّ حَتَّى يُظهروا فرَحَهُم وسُرورهم، وتمتلئ الأسواق منهم، ولِهذا شُرع للإِنْسَان إِذَا أَتى للعيد مِن طريق أَنْ يرجِعَ مِن طريقٍ آخَر (۱).

فَإِنْ قِيلَ: فِي هَذَا الحَدِيث دَلِيل عَلَى مَشْرُ وعِيَّة الخطبة فِي صَلَاةِ الْعِيدِ؛ لِقَوْلِه: «يُصَلُّونَ العِيدَيْنِ قَبْلَ الخُطْبَةِ»، وَهَذَا وَاضِحٌ، لكن هل هي خطبةٌ وَاحِدَة أَمْ خطبتان؟

قلنا: في هَذَا خِلَافٌ بَيْنَ أَهْلِ الْعِلْمِ، وأكثرُ العُلَمَاء عَلَى أَنَّهَا خطبتان، وقال بَعْضَ أَهْلِ الْعِلْمِ: إِنَّهَا خُطْبة وَاحِدَة، واستدل بظَاهِر هَذَا الحَدِيث قَبْلَ الخُطبة، ولم يَقُل قَبل الخُطبةين، فظَاهِر الحَدِيث أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ لَمَ يَخطُب إلا خُطْبَةً وَاحِدَةً، لكن عمل النَّاس الْيَوْم عَلَى أَنَّهَا خطبتان لحَدِيثٍ وَرَدَ في ذَلِك، لكنّه ضَعِيف (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب العيدين، باب من خالف الطريق إذا رجع يوم العيد، رقم (٩٨٦).

<sup>(</sup>٢) يعني حديث: ﴿أَنَّ النَّبِيَ ﷺ صَلَّى الْعِيدَ بِغَيْرِ أَذَانٍ وَلَا إِقَامَةٍ، وَكَانَ يَخْطُبُ خُطْبَتَيْنِ قَائِمًا يَفْصِلُ بَيْنَهُمَ ابِجِلْسَةٍ». أخرجه البزار (٣/ ٣٢١، رقم ١١١٦)، وقال: وهذا الحديث لا نعلمه يروى عن سعد إلا من هذا الوجه بهذا الإسناد.

أحدٍ سِواه.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ الخطبتين بعد الصَّلَاة، وَقَدْ سَبق التَّعليل.

فَإِنْ قِيلَ: لماذا ذَكَرَ ابنُ عمر أَنَّ الخطبتين بعد الصَّلاة؟

قلنا: لأنّه في زمن بني أُميَّة صار بَعْضُ أُمرائهم يخطبون أولًا ثُمَّ يُصلُّون، فقيل لهم: لماذا تُقَدِّمُون الخُطبة عَلَى الصَّلَاة؟ قَالُوا: لَوْ أَخَرْنَا الخُطبة لتفرَّق النَّاس عَنَّا، وذَلِك لِهَا حصَل مِن الفتن، فنُقَدِّمُها مِن أَجْلِ أَن نَحْبِسَ النَّاس؛ لأنَّهم لن ينصر فوا حَتَّى يُصَلُّوا، لكنَّ هَذَا رأيٌ في مُقابلة النَّص، والرأي في مُقابلة النَّص مطروحٌ لا عِبرة به، ولا قَبُولَ له، قال تَعالَى: ﴿ وَلَوِ اتّبَعَ الْحَقُّ أَهْوَاءَهُمُ لَفَسَدَتِ مَطروحٌ لا عِبرة به، ولا قَبُولَ له، قال تَعالَى: ﴿ وَلَوِ اتّبَعَ الْحَقُّ أَهْوَاءَهُمُ لَفَسَدَتِ السَّمَوَتُ وَٱلأَرْضُ وَمَن فِيهِنَ ﴾ [المؤمنون: ٧١]، فالصَّواب أَنَّ الخُطبة فِي صَلَاةِ الْعِيدِين تَكُون بعد الصَّلَة.

فَإِنْ قِيلَ: مَا فَائِدَة ذِكر أَبِي بَكْرٍ وَعُمْرٍ، مَعَ أَنَّ الدَّلِيلَ بِفِعْلِ النَّبِي ﷺ كَافٍ؟ قلنا: الفَائِدَة هي بيان أَنَّ هَذَا الحُكم لم يُنسَخ، وأنه مستقرُّ حَتَّى بعد وفاة النَّبِيِّ ﷺ، وإلا فمِن المَعْلُومِ أَنَّ فِعلِ النَّبِي ﷺ كَافٍ في هذا، وَلَا حَاجَةَ إِلَى أَن نَطْلُبَ فِعل

فَإِنْ قِيلَ: إِذَا خرجت النِّسَاء إِلَى صَلَاة الْعِيد، فَهَلْ تَخْرُج الْمَرْأَة بثيابِ بَيْتِها أَمْ تَلبس عَباءة؟

قلنا: لَا بُدَّ أَنْ تَلْبَسَ العَباءة، وأَلَّا تخرُج بثيابِ الْبَيْت، بِدَلِيلِ أَنَّ النَّبِي ﷺ لَيْ اللهِ اللهِ النَّسَاء بالخُرُوج إِلَى مُصَلَّى العِيد قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، إحدانا لَيْسَ لَها جِلباب -يعني ثَوْبًا تلتَفُّ به وهو بِمَنْزِلَة العباءة - قال: «لِتُلْبِسْهَا أُخْتُهَا مِنْ جِلْبَابِهَا» (١)،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الحيض، باب شهود الحائض العِيدَيْنِ ودعوة المُسْلِمينَ ويعتزلن المصلى، رقم (٣١٨)، ومسلم: كتاب صلاة العيدين، باب ذكر إباحة خروج النِّساء في العِيدَيْنِ إلى المصلى وشهود الخطبة مفارقات للرجال، رقم (٨٩٠).

أي: تُعِيرها جِلبابًا تخرج به، ولم يَقُل تخرج بلا جِلباب، مِمَّا يَدُلُّ عَلَى أَنَّ لباس النِّسَاء في الأسواق لَيْسَ كَلِبَاسِهن في الْبَيْت، والله أعلم.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: مجموعة مِن النَّاس فاتتهم صَلَاة العِيد، هل يقضونها عَلَى صِفتها؟ صِفتها؟

فالجَوَاب: إِذَا فاتت الصَّلَاةُ الأُولى في الْعِيد فلا قضاءَ لا مِن الوَاحِد ولا مِن الجَمَاعَة.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: وَإِذَا فاتت في البلد وعَلِمُوا متأخرين، هل يَقْضُونها؟

فالجَوَاب: قال العُلَمَاء: إِذَا لَم يعلموا بالعِيد إلا بَعد الزَوَال أَجَّلُوها إِلَى الغد، وإن عَلِمُوا قَبل الزَوَال صَلَّوْها، ولو في مُنتَهى الضَّحى، وَهَذَا مما يُلْغَزُ به فيُقال: «صَلَاةٌ لا تُقضَى إلا في نَظِير وقتِها؟» فيُقال هي: صَلَاة الْعِيد، دَلِيل ذَلِكَ ما جَاءَت به السُّنَّة عَنِ النَّبِيَ ﷺ: أَنَّهم لَم عَلِموا بالْعِيد بَعْدَ الزَّوَال أَمَرَهم أَنْ يَخرجُوا مِنَ الغَدِ(۱).

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل يَكُون مُصَلَّى الْعِيد مسجِدًّا، أم لا؟

فَالْجَوَابِ: هُو مَسْجِد، ويُعرف ذَلِكَ بَمْنَعُ الْحَائِضُ مِن دُخُولُه، والجُلُوسُ فِيه؛ لِأَنَّ النَّبِي ﷺ أَمَرَ الحُيَّض أَنْ يعتزلن المصلَّى (٢).

وبناءً عَلَى هَذَا إِذَا دَخَلْتَ مُصَلَّى العِيد فلا تَجْلِس حَتَّى تُصليَ رَكْعَتَيْن؛ لِقَوْلِ

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٦/ ٨٦٨، رقم ٢٠٨٥٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الحيض، باب شهود الحائض العِيدَيْنِ ودعوة المُسْلِمينَ ويعتزلن المصلي، رقم (٣٢٤)، ومسلم: كتاب العيدين، باب ذكر إباحة خروج النِّساء في العِيدَيْنِ إلى المصلى، رقم (٨٩٠).

النَّبِي ﷺ: ﴿إِذَا دَخَلَ أَحَدُكُمُ المَسْجِدَ فَلَا يَجْلِسْ حَتَّى يُصَلِّى رَكْعَتَيْنِ ﴾(١)، وأمَّا ما يفعله النَّاسِ الْيَوْمَ مِن أَنَّهُم إِذَا دخلُوا جلسوا، فهو بناءً عَلَى قولٍ لبَعْض العُلَمَاء: أَنَّ مُصَلَّى الْعِيد لا يُصَلَّى فِيهِ إلا صَلَاةُ الْعِيد، واستدلُّوا لذَلِك بِأَنَّ النَّبِي ﷺ خرج إِلَى المَصلَّى فصَلَّى رَكْعَتَيْن -أي صَلَاة الْعِيد- لم يصلِّ قبلهما ولا بعدهما(٢).

فَإِنْ قِيلَ: هل هَذَا الحَدِيث فِيهِ دَلِيل؟

قلنا: لا؛ لِأَنَّهُ صَلَّى صَلَاة الْعِيد عندما دخل، كها لَوْ دخل الإِمَام عند إِقَامَة صَلَاة الظُّهر، فتقدَّم وصلَّى الظُّهر كفى عن تحية المَسْجِد، فَلَيْسَ فِي هَذَا الحَدِيثِ دَلِيل، فكان الصَّوَاب أن تُجرى أَحْكَامُ المَسَاجِد عَلَى مُصَلَّى الْعِيد، وعلَيْه فلا يَجْلِس حَتَّى يُصلِيَ رَكْعَتَيْن، ولا يَبع فِيهِ ولا يَشْتَرِ؛ لِأَنَّهُ مَسْجِد.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: كَيْفَ تَكُون صَلَاة العِيد فَرضَ عَيْنٍ، وقضاؤها لا يجب؟

فالجَوَاب: إِنَّ الجُمعة فَرضُ عَين كذَلِك، وإن فاتت لا تُقْضَى، وَإِنَّهَا تُصلَّى الظُّهر؛ لِأَنَّهُ فَرضُ الوَقْت، وَقَدْ ذكرنا هَذَا في الشَّرْح مما تقدَّم.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: مَن أَدْرَكَ أَقل مِن رَكْعَة فِي صَلَاةِ الْعِيدِ، ماذا يفعل؟

فالجَوَاب: مَن أَدْرَكَ أقلَ مِن رَكْعَة فِي صَلَاةِ الْعِيدِ فليَقْضِها كما صَلَّاها الإِمَام؛ لِقَوْلِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ: «مَا أَدْرَكْتُمْ فَصَلَّوْا، وَمَا فَاتَكُمْ فَأَيَّتُوا»(٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب التهجد، باب ما جاء في التطوع مثنى مثنى، رقم (٤٣٣)، ومسلم: كتاب صلاة المُسَافِرين وقصرها، باب استحباب تحية المَسْجِد بركعتين، رقم (٧١٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب العيدين، باب الخطبة بعد العيد، رقم (٩٦٤)، ومسلم: كتاب صلاة العيدين، باب ترك الصَّلاة قبل العيد وبعدها في المصلى، رقم (٨٨٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب قول الرَّجل: فاتتنا الصُّلاة، رقم (٦٣٥)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب استحباب إتيان الصَّلاة بوقار وسكينة، رقم (٦٠٣).

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: إِذَا صَلَّى النَّاس في المَسَاجِد، ولم يخرجوا إِلَى مُصلَّى الْعِيد، فَهَلْ يَسُوغ للإِنْسَان أَنْ يجتمع بإخوانه، ويخرجَ إِلَى مصَلَّى الْعِيد ويَدَعَ الجَمَّاعَة.

فالجَوَاب: لا، لا يَحِلُّ لهم هذا؛ لأنَّهم بذَلِك مخالفون للجَهاعَة، بل يُصَلُّون مَعَ النَّاس ويُوافقونهم، ومَن خَرَج عَنِ الجَهَاعَة فَقَدْ شَذَّ، ولو فتحنا البَاب لكل إنْسَان يعمل برأيه لكَانَتِ المَسْأَلَة فوضى، كها يفعل بَعْض النَّاس فقد يَقْنتُون للشِّيشَان بِأَنْ يَنْصُرَهُم الله ويَدْحَرَ عَدُوَّهم، وَهَذَا طَيِّبٌ أَنْ تَدْعُوَ لهم بالنصر، وأن للشِّيشَان بِأَنْ يَنْصُرَهُم الله ويَدْحَرَ عَدُوَّهم، وَهَذَا طَيِّبٌ أَنْ تَدْعُو لهم بالنصر، وأن تدعُو عَلَى أعدائهم بالخُذلان، لكن إذا لم يأمر بذلك الإِمَام فعدمُ القُنوت أَوْلى للأسباب الآتية:

أولًا: لأنَّه لم يَرِدْ عَنِ النَّبِي عَلَيْهُ أَنَّ النَّاسِ قَنَتُوا في غير المَسْجِد النبوِي الَّذِي إِمَامُه هو النَّبِيُّ صَلَّاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

ثانيًا: المسئول عَنِ المُسْلِمِينَ هو الإِمَام، فهو الَّذِي يتولى القُنوت، ولِـهَذا كَانَ مذهبُ الإِمَامِ أَحمَدَ في المشهور عند المتأخرين مِن أَصْحَابه أَنَّهُ لا يُسَنُّ القُنوت الالإِمَامِ الأعظمِ فقط، يعني في وقتنا هَذَا القُنوت للمَلِك أو رئيس الدولة، وغيرُه لا يَقْنُت، هَذَا هو مذهب الحنابلة، فارجعوا إِلَى أَقْوَال العُلَمَاء، وَإِذَا كَانَ هو المرجِعَ صار الأَمْرُ بالقنوت أو عَدَمه عَلَى حسب توجيه الإِمَام.

ثالثًا: إِذَا قلنا بِأَنَّ كُلَّ إِنْسَان يَقْنُت بِهَا شاء حَدَثَ بِسَبَب هَذَا فوضى، وإِشْكَالٌ عَظِيم؛ لِأَنَّ هَذَا المَسْجِد يَقْنُت، والثَّانِي لا يَقْنُت، فيقول النَّاس عَنِ المُصَلِّين في المَسْجِد الثَّانِي: إنَّهم لا يُحِبُّون انتصار المُسْلِمينَ، فيحصُل في هَذَا شَرْخٌ، ويَكُون في المَسْأَلَة أَخَذٌ وَرَدٌّ في المجالس، ولِهذا أنصحُكم أنتم، وأنصحُ كل مَن يَبلُغه كَلامي هَذَا مِن الشباب أَلَّا يَشِذُّوا عَنِ المُسْلِمينَ، فالأَمْر كها قال عبد الله بن مسعود رَضَيُلِيَهُ عَنْهُ:

«الخِلَافُ شَرُّ»(۱)، فانتبِه لـهَذِهِ القَاعِدَة، وَهَذَا المنهج، ولا تَشِذَّ، فـ «مَنْ شَذَّ شَذَّ إِلَى النَّارِ»(۲).

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل الرَّسُول عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ كَانَ يَقْنُت فِي كل نازلَةٍ؟

فالجَوَاب: لا، أَحْيانًا تأتي حُروب يَنْتَكِس بها مَن يَنْتَكِسُ مِن الصَّحابَة ولا يقنت عَلَيْهِ الصَّلَامُ، ثم مَن الَّذِي يَزِنُ النَّازِلة ويُقَدِّرُها؟ فَرُبَّهَا تأتي حادثة صغيرة جدًّا ويقول الشَّاب مثلًا: هَذِهِ نازِلَة، اقنت، وغيرُه لا يراها كذَلِك وتشيع الفوضي.

ثم إنه لم يكن الدُّعَاء لهؤُلاءِ الإخوة خاصًّا بالقُنوت فقط، ولكن يمكن أَنْ تَدْعُوَ لهم في السُّجُود، وبعد التَّشَهُّد وفي آخِر اللَّيل، أو فِي أَيِّ وَقْتٍ.

إنَّ مِن أهمِّ ثمراتِ الْعِلْم الْعَمَل، ومِنه التخلُّق بالأخلاق الفاضلة، والآدابِ العالية: كالمَحبَّةِ بين المُؤمِنينَ، والنُّصحِ لهم، وكإفْشَاء السَّلام، أي نَشْرُهُ وإعلائه وإظهارُه، فَإِنَّ هَذَا مِن الآداب العالية، إِذَا لقيتَ أخاك فسلِّم علَيْه؛ يَحْصُل لك بَهَذَا السَّلامِ عشرُ حسنات، تجدُها يوم الْقِيَامةِ أحوجَ ما تَكُون إلَيْه، تقول: السَّلام عَلَيْك، إِذَا كَانَ وَاحِدًا، وَإِذَا كَانَ أَكثرَ تقول: السَّلام عَلَيْكم، ثمَّ إِنْ شئتَ أن تُهنَى وَتُرحِّبَ مِثل: حيَّاكُ اللهُ مرحبًا. هَذَا بَعد السَّلام، ولا تَنْسَ السَّلام.

ومِن المؤسِف أنّنا نرى أبناءنا طلبة الْعِلْم يُلاقي بَعْضُهم بَعْضًا فلا يُسَلِّم أحدُهما عَلَى الآخر، كأنَّما مَرَّ بعمودٍ مِن الحَصى، فَهَذَا غيرُ لائقٍ بالمؤمن العامِّي، وهو في حَقِّ طالِب الْعِلْم مِن باب أوْلَى.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: كتاب المناسك، باب الصَّلاة بمنى، رقم (١٩٦٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي: كتاب الفتن، باب ما جاء في لزوم الجهاعة، رقم (٢١٦٧)، وقال: حديث غريب.

بل إِنَّ مِن أَبنائِنا مَن يُلاقي شيخَه -الَّذِي يَجِب عَلَيْهِ أَنْ يحترَمه- ولا يُسَلِّمُ عَلَيْهِ، فلا بُدَّ أَنْ تُسَلِّم عَلَى مَن لَقِيتَ، فالسَّلامُ سُنَّةٌ مؤكَّدة، وَإِنْ تركتَ ذَلِكَ هجرًا فَرُبَّهَا تَأْثُمُ.

وأمَّا الرَّدُّ فيردُّ بقولِه: عَلَيْك السَّلام. إِنْ كَانَ وَاحِدًا، وَإِنْ كَانوا جَمَاعَة: عَلَيْكم السَّلام. ولا يكفي أَنْ يقول: أهلًا وسهلًا، بل لَا بُدَّ أَنْ يقول: وعَلَيْكم السَّلام، ولِهذَا جَاءَ فِي حَدِيثِ المعراجِ: كَانَ النَّبي ﷺ يمر بالأَنْبِياء، قال فيُسلِّم فيردُّ عَلَيْهِ السَّلامَ ويقول: «مَرْحَبًا بِالنَّبِيِّ الصَّالِح وَالأَخ الصَّالِح»(١).

ومِن الآدابِ احترامُ المُعَلِّم، بِحَيْثُ لا تُناقشه كها تُناقشُ صاحبَك؛ لِأَنَّ هَذَا مِن سُوءِ الأدب، بل نَاقِشْه بأدبٍ واسترشادٍ دونَ معارضةٍ وعِناد؛ لِأَنَّ بَعْضَ الطلبةِ يناقشُ المعلمَ مناقشةَ معارضةٍ لا مناقشةَ استرشاد، وَهَذَا خَطَأٌ عَظِيمٌ، ومِن الكبرياء.

وربَّما يُحرم الإِنْسَانُ الْعِلْمَ أُو ثَمرتَه بَهَذِهِ الطَّريقَة، أَنتَ أَتيتَ إِلَى مُعَلِّم لتَتَعَلَّمَ مِنْهُ، وتستفيدَ منه، وتأخذَ مِن عِلمِه ومِن أخلاقِه، فَإِذَا أَتيتَ وكأنَّك نِدُّ له، تناقشُه مناقشة مُعارَضة، فَهَذَا لَيْسَ طريقَ المتعلِّم؛ طريقُ المتعلمِ أَنْ يتلقى مِن شيخِه تلقِّي استرشادٍ واعتبار، وَإِذَا أَشْكَل عَلَيْهِ شَيْءٌ فَلَا بَأْسَ بالمناقشةِ عَلَى وجهِ التَّبْجِيلِ استرشادٍ واعتبار، وَإِذَا أَشْكَل عَلَيْهِ شَيْءٌ فَلَا بَأْسَ بالمناقشةِ عَلَى وجهِ التَّبْجِيلِ والتعظيم، ومِن أَجْلِ الاسترشادِ لا مِنْ أَجْلِ المعارضة؛ لأنَّه إِنْ فَعَل مِنْ أَجْلِ المعارضة، فَإِنَّهُ يُفْقَدُ ثَمَرةَ الْعِلْم.

ولطالبِ الْعِلْم آدابٌ معروفة، كتب فِيهَا العُلَمَاءُ رسَائلَ، فراجِعُوها واعتَمِدُوا عَلَيْها، وأَرُوا غيرَكم أنَّكم مُؤدَّبُون لا مُعارِضون، ولا مناقِشون عَلَى وجهِ المعارضة.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الصَّلاة، باب كيف فرضت الصَّلاة في الإسراء، رقم (٣٤٢)، ومسلم: كتاب الإِيهَان، باب الإسراء برسول الله ﷺ، رقم (١٦٣).

وأقولُ لكم: مَن لم يُنْزِلْ شيخَه هَذِهِ المنزلة؛ فَإِنَّهُ لنْ يستفيدَ مِن عِلمِه، يَكُونُ كَأَنَّهُ أَتى لينظرَ ما عند مُعَلِّمِه فقط، إِذَا لمْ تعتقدْ أنَّك أتيتَ إِلَى مُعَلِّمِك لتستفيدَ مِنه؛ فإنَّك ستُحرمُ الفَائِدَة، فانتبهوا لِهَذا حَتَّى لا يضيعَ عَلَيْكم الوَقْت.

### 

١٤٨ – عَنِ البَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ رَضَالِكُ عَلَىٰ قَالَ: خَطَبَنَا النَّبِيُ عَلَيْ يَوْمَ الأَضْحَى بَعْدَ الصَّلَاةِ، فَقَالَ: «مَنْ صَلَّى صَلَاتَنَا، وَنَسَكَ نُسُكَنَا، فَقَدْ أَصَابَ النَّسُكَ، وَمَنْ نَسَكَ قَبْلَ الصَّلَاةِ، فَإِنَّهُ قَبْلَ الصَّلَاةِ وَلَا نُسُكَ لَهُ»، فَقَالَ أَبُو بُرْدَةَ بْنُ نِيَادٍ خَالُ البَرَاءِ: يَا رَسُولَ اللهِ، فَإِنِّهُ قَبْلَ الصَّلَاةِ، وَعَرَفْتُ أَنَّ اليَوْمَ يَوْمُ أَكُلِ البَرَاءِ: يَا رَسُولَ اللهِ، فَإِنِّي نَسَكْتُ شَاقِي قَبْلَ الصَّلَاةِ، وَعَرَفْتُ أَنَّ اليَوْمَ يَوْمُ أَكُلٍ البَرَاءِ: يَا رَسُولَ اللهِ، فَإِنِّي مَسَكَ شَاقِي وَتَعَدَّيْتُ وَشُرْبٍ، وَأَحْبَبْتُ أَنْ تَكُونَ شَاتِي أَوَّلَ مَا يُذْبَحُ فِي بَيْتِي، فَذَبَحْتُ شَاقٍ وَتَعَدَّيْتُ وَشُولَ اللهِ، فَإِنَّ عِنْدَنَا عَنَاقًا وَشُولَ اللهِ، فَإِنَّ عِنْدَنَا عَنَاقًا وَشُولَ اللهِ، فَإِنَّ عِنْدَنَا عَنَاقًا لَنَا جَذَعَةً هِيَ أَحَبُ إِلَيَّ مِنْ شَاتَيْنِ، أَفَتَجْزِي عَنِي ؟ قَالَ: «نَعَمْ وَلَنْ تَجْزِي عَنْ أَحِدِ لَنَا عَنَاقًا جَذَعَةً هِيَ أَحَبُ إِلَيَّ مِنْ شَاتَيْنِ، أَفَتَجْزِي عَنِي؟ قَالَ: «نَعَمْ وَلَنْ تَجْزِي عَنْ أَحِدِ لَنَا عَنَاقًا بَعْدَكَ» (١).

## الشترح

قَوْله: «خَطَبَنَا»، أي قَامَ فينا خطيبًا.

وقَوْله: «يَوْمَ الأَضْحَى»، أي عِيد النَّحر، وسُمِّيَ بِعِيدِ الأضحى لِأَنَّ النُّسكَ يُذبح فِيهِ في الضُّحى بَعد الصَّلَاة.

وقَوْله: «مَنْ صَلَّى صَلَاتَنَا»، أي مِثلَ صَلَاتِنا، وَلَيْسَ مَن صَلَّى صَلَاتَنا بالفِعل؛ لأَنَّه كِن هذا، وَهَذَا يُسمَّى عند البلاغِيِّين التشبية البَليغ؛ لأَنَّه حُذِف مِنْهُ أداةُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب العيدين، باب الأكل يوم النحر، رقم (٩٥٥)، ومسلم: كتاب الأضاحي، باب وقتها، رقم (١٩٦١).

التشبيه ووجهُ الشَّبه، وَإِذَا حُذف مِن التَّشبيه أداةُ التشبيه ووجهُ الشَّبه صار بليغًا، كما لَوْ قلتَ: فلانٌ أَسَدٌ. فهنا مُشبَّهٌ ومُشَبَّهٌ بِه، المشبَّه فلان، والمشبَّه بِه أسدٌ، وأداةُ التشبيهِ تَحْذُوفَ أيضًا؛ لأنَّه لَوْ أتى بِه التشبيهِ تَحْذُوفَ أيضًا؛ لأنَّه لَوْ أتى بِه لقال: أسدٌ في الشجاعة، فحُذفت أداةُ التشبيه ووجهُ الشَّبه، فسَمَّوْا هَذَا تشبيهًا بليغًا.

إذن: «مَنْ صَلَّى صَلَاتَنَا» هَذَا تشبيهٌ بليغٌ، أي مَن صَلَّى كَصَلَاتِنا في الهيئةِ والزمنِ وغيرِ ذَلِك.

وقَوْله: «وَنَسَكَ نُسُكَنَا»، أي ذَبَح مِثلَ ذبيحتِنا في الجِنس والـوَقْت، وكـل ما يُشترط في الأضحيَّة.

وقَوْله: «فَقَدْ أَصَابَ النُّسُكَ»، أي وافقَه، وصار نُسُكُه صَحِيحًا.

وقَوْله: «وَمَنْ نَسَكَ قَبْلَ الصَّلَاةِ، فَإِنَّهُ قَبْلَ الصَّلَاةِ وَلَا نُسُكَ لَهُ»، أي مَن ذَبح قَبل صَلَاةِ الْعِيد فلا ذبيحةَ له، أي إِنَّ ذبيحتَه غيرُ مقبولة؛ لِأَنَّ النَّفْيَ هنا نَفْيُ صِحَّة، أي فلا صِحَّةَ لِنُسُكِه.

وقَوْله: «فَإِنِّي نَسَكْتُ شَاتِي قَبْلَ الصَّلَاةِ»، أي ذبحتُها قَبل الصَّلَاة.

وقَوْله: «وَعَرَفْتُ أَنَّ اليَوْمَ يَوْمُ أَكْلِ وَشُرْبٍ»، لأنَّه يومُ عِيد، والعِيد لا يُصام، بل هو يوم أكلِ وشُربٍ كأيام التشريق.

وقَوْله: «وَأَحْبَبْتُ أَنْ تَكُونَ شَاتِي أَوَّلَ مَا يُذْبَحُ فِي بَيْتِي»، أي أحببتُ أَنْ أَسْبِقَ، وتَكُونَ شَاتِي أولًا الصَّلَاة؛ مِنْ أَجْلِ أَنْ يأكلَ مِنها، وينتفعَ بها.

وقَوْله: «فَذَبَحْتُ شَاتِي وَتَغَدَّيْتُ قَبْلَ أَنْ آتِيَ الصَّلَاةَ»، ذبحتُ شاقي مُكَرَّرٌ للتأثير، وتغديتُ أي أكلتُ الغَداةَ قبل أَنْ آتيَ إِلَى الصَّلَاة، والغداةُ مِن صَلَاةِ الْفَجْرِ

إِلَى زَوَال الشَّمْس، والمُرَادُ بالغداةِ هنا قَبل طُلُوعِ الشَّمْس، أي ذبَحَها بعد صَلَاةِ الْفَجْر وأكلَ.

وَلَوْ قَالَ قَائِل: لماذا حَمَلْتُموهَا عَلَى الأكل قَبلَ طُلُوع الشَّمْس؟

فَالجَوَابِ: لِأَنَّ النَّبِي ﷺ كَانَ يُعَجِّلُ فِي صَلَاة الأضحى، فتَعَيَّن أَنْ تَكُونَ نَسِيكَةُ أَبِي بُرْدَة قَبْلَ طُلوعِ الشَّمْس.

وقَوْله: «شَاتُكَ شَاةُ لَحْم»، أي لا شاةَ أُضحِيَّة، فهي كما لَوْ ذبحتَ في الْيَوْم التَّاسعِ، أو في أولِ يومٍ في ذي الحِجَّة، أو في شوَّال، شاةُ لحمٍ ليستْ قُربة، أي إِنَّها غيرُ مقبولة؛ لأنَّها قَبْلَ الوَقْت.

وقَوْله: «فَإِنَّ عِنْدَنَا عَنَاقًا لَنَا جَذَعَةً هِيَ أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ شَاتَيْنِ»، العَناق -بفتح العَين- هي الصغيرةُ لم تبلغِ السِّنَّ، لكنَّها عنده غالية، فهي أحبُّ إِلَيْه مِن شاتَيْنِ.

وقَوْله: «أَفَتَجْزِي عَنِّي»، أي هل يَجْزِي أَنْ أُضَحِّيَ بها.

وقَوْله: «نَعَمْ»، أي تَجزي عنك، و«تَجزي» فِيهَا لُغتان: تَجزي وتُجزي.

«تَجْزِي» مِن الثَّلاثي (جَزَى) والمضارع (يَجزي) بمَعْنَى يَكفِي، و «تُجزي» لغةٌ ثانية، بمَعْنَى يَكفِي أيضًا، لكنَّ اللُّغَةَ الأُولى لغةُ الحِجَازيين، والثَّانِيةَ لغةُ بني تَميمٍ.

وعلى هذا: مَن قَرَأَ «تَجزي» لا يُنكر علَيْه، ومَن قَرَأَ «تُجزي» لَا يُنْكُرُ عَلَيْهِ؛ لأنَّهَا لُغتان عربيَّتان، وقيل: إنَّها لغةٌ وَاحِدَة، وَإِنَّ هَذِهِ اللَّغَةَ تُنطَق تَارَةً بِهَذَا وتارَةً بَهَذَا.

وقَوْله ﷺ: «وَلَـنْ تَجْزِيَ عَنْ أَحَدٍ بَعْدَكَ»، أي لـنْ تكفِيَ عن أحدٍ بَعْدَكَ؛

لأنَّها لـم تبلغ السِّنَّ المحدَّد شرعًا، فَإِنَّ السنَّ المحددَ في الأضحيَّة أَنْ تَكُونَ ثَنِيَّةً، أو جَذَعَة، جَذَعَة مِن الضَّأْن، وثَنِيَّة مِما سِواه.

والثَنِيَّة مِن الإبلِ ما تَمَّ له خمسُ سِنين، ومِن البَقَر ما تَمَّ له سَنتان، ومِن الماعِز ما تَمَّ له سَنة، ومِن الضأنِ ما تَمَّ له نِصف سَنة، فما دُونَ ذَلِكَ فَإِنَّهُ لا يَجزي.

## من فَوائِد هَذَا الحَدِيث:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى: مَشْرُ وعِيَّةُ صَلَاةِ عيد الأضحى، وَقَدْ سَبَق الْقَوْلُ بِأَنَّ الرَّاجِحَ أَنَّهَا فَرضُ عينِ كالفِطر.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ الْخُطبةَ بعد الصَّلَاة، لِقَوْلِ البرَاء: «خَطَبَنَا النَّبِيُّ يَوْمَ الأَضْحَى بَعْدَ الصَّلَاةِ».

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ مَن عَمِل عَمَلًا صَالِحًا يتقرب بِه إِلَى الله، فَإِنْ وَافَقَ الشريعة فهو مقبول، وَإِنْ خَالْفَهَا فهو مردود، ووجه الدَّلَالَةِ قَوْله: «مَنْ صَلَّى صَلَاتَنَا، وَنَسَكَ نُسُكَنَا، فَقَدْ أَصَابَ النُّسُك، وَمَنْ نَسَكَ قَبْلَ الصَّلَاةِ، فَإِنَّهُ قَبْلَ الصَّلَاةِ وَلَا نُسُكَ لَهُ»، وَهَذَا فردٌ مِن أفرادِ عُمُومِ الحَدِيثِ الَّذِي رَوَتُهُ عَائِشَةُ عَنِ النَّبِي ﷺ وَلَا نُسُكَ لَهُ»، وَهَذَا فردٌ مِن أفرادِ عُمُومِ الحَدِيثِ الَّذِي رَوَتُهُ عَائِشَةُ عَنِ النَّبِي ﷺ أَنَّهُ قال: «مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ»(۱).

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ مَن فَعَل العِبادةَ قَبل دُخولِ وقتِها -ولو جاهلًا- فعَلَيْهِ إعادتُها، إِنْ كَانَتْ وَاجِبَةً فَوَاجِبَة، وَإِنْ لَمْ تَكُنْ وَاجِبَةً فَسُنة، والدَّلِيل قول النَّبي عَلَيْهِ: «مَنْ نَسَكَ قَبْلَ الصَّلَاةِ، فَإِنَّهُ قَبْلَ الصَّلَاةِ وَلَا نُسُكَ لَهُ»، ولأنَّ النَّبي عَلَيْهِ قال لأبي بُرْدَةَ حِينَها أخبرَه أَنَّهُ ذَبَحَ قَبْلَ الصَّلَاة، قال له: «شَاتُكَ شَاةٌ لَحْمٍ»، مَعَ أَنَّهُ جاهل.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم: كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمـور، رقـم (١٧١٨).

ويتفرع عَلَى هَذَا مَسَائِلُ كَثِيرَة: فَلَوْ أَنَّ الرَّجُلَ صَلَّى الظُّهِرَ يَظنُ أَنَّ الشَّمْسَ قد زالت، فتبيَّن أنَّها لم تَزُلْ، فَهَلْ ثُجزئ عَنِ الظُّهِرِ أو لا؟

فالجَوَاب: لا تُجزئ، فعلَيْه إعادتُها، والعَمَل السَّابِقُ -كما قال العُلَمَاءُ- يَكُون نفلًا؛ لأنَّه نوى بصَلَاتِه شيئين: الصَّلَاةَ وكونَها الظُّهر، فبَطَلَ كونُها الظُّهر بكونِها قَبْلَ الوَقْت، وبقي نيةُ الصَّلَاة.

فإِذَا قال قَائِل: كَيْفَ يَصِحُّ هَذَا الْقَوْل وَقَدْ قال النَّبِيُّ ﷺ فِي حَدِيثِ أَبِي بردة: «شَاتُكَ شَاةُ لَحْم»؟

فالجَوَاب: لِأَنَّ الأُضحيَّةَ لَيْسَت كالصَّلَاةِ، فِيهَا فَرضٌ ونَفْلٌ، الأضحيةُ حكمُها وَاحَقَ الوَقْتَ فهو صَحِيح، وما لا فلا.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: أَنَّ العِبادَةَ المُؤَقَّتَة لا تَصِحُّ قَبل وقتِها مطلقًا، وَأَنَّ النيةَ لا تُؤَثِّر فيها، لقولِه: «شَاتُكَ شَاةُ لَحْمٍ»، لكن إِذَا كانتْ شاةَ لحمٍ، فَهَلْ يَجُوز بيعُها، أي بيعُ اللحم؟

فالجَوَاب: نعم يَجُوز؛ لأنَّها شاة لحم.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: فَهَلْ يلزمُه أَنْ يذبِحَ بَدَلَهَا أُو لا؟

فالجَوَاب: في ذَلِكَ تَفْصِيل: إِنْ كَانَتْ منذورةً، أي إِنَّهُ قد نَذَرَ أَنْ يُضَحِّي هَذَا العامَ؛ وَجَبَ عَلَيْهِ الإِعَادَةُ، ويَأْتِي بمثلِها، أو خير مِنها، وَإِنْ لم تكنْ نذرًا؛ فلا شَيْء علَيْه؛ لِأَنَّ النَّافِلَة يَجُوزُ لِلْإِنْسَانِ أَنْ يُبطلَها في أثنائها، فكيف وَقَدْ أتى بها جاهلًا قبل الوَقْت؟!

إذن: مَن قَدَّم العِبادَةَ المؤقتةَ عَلَى وقتِها لم تَصِحَّ، ومَن أُخَّرَها عَن وَقْتِها إِنْ كَانَ عمدًا لم تَصِحَّ، وَإِنْ كَانَ جهلًا أو نسيانًا صَحَّت، مِثَال ذَلِك: رَجُلٌ أُخَّرَ صَلَاةَ العَصْرِ حَتَّى غابت الشَّمْس عمدًا بِدُونِ عُذر، ثم صلَّى العَصْر، فلا تُقبَل ولو صَلَّى أَلْفَ مَرَّة؛ لأَنَّه أَخَرها عن وقتِها المحدد لها شرعًا بِدُونِ عُذر، ودَلِيل هَذَا قولُ النَّبِي ﷺ: «مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّهُ (۱)، وتَأْخِيرُ الصَّلَاةِ عن وقتِها لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُو رَدُّه (نَّهُ صَريح في القُرْآن الكَرِيم، قَالَ اللهُ أَمْرُ اللهِ ورَسُولِه، فتكُون مردُودة، وَهَذَا نَصُّ صريح في القُرْآن الكَرِيم، قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿وَمَن يَنعَدَ حُدُودَ اللّهِ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ [البقرة:٢١]، والمُخْرِج للعبادةِ عن وقتِها ظالمُ لا يُقبل مِنه، لِقَوْلِ الله تَعالَى: ﴿إِنّهُ لَا يُقْلِحُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ [الإنعام:٢١].

فإذَا قال قَائِل: أَلَيْسَ النَّبِي ﷺ قد قال: «مَنْ نَامَ عَنْ صَلَاةٍ أَوْ نَسِيَهَا فَلْيُصَلِّهَا إِذَا ذَكَرَهَا» (٢)، ثُمَّ تَلَا: ﴿وَأَقِمِ الصَّلَوْةَ لِذِكْرِى ﴾ [طه:١٤]، ولأنَّ النَّبي ﷺ لها ناموا عن صَلَاة الْفَجْر في السفر صَلَّاها بعد طُلُوع الشَّمْس (٣)؟

فالجَوَاب: بلى كَانَ ذَلِك، ولكنَّ تَأْخِيرَها هُناكَ عن وقتِها كَانَ لعُذر، فَإِذَا كَانَ لعُذر، فَإِذَا كَانَ لعذرٍ فَإِنَّهُ يُرفع عنه الإثم، وتَصِحُّ الصَّلَاة.

فلو سَأَلُ سَائِلٌ: فَهَلْ يلزمُه قضاؤها إِذَا أَخَّرها لعُدْرٍ أو جهلٍ أو نسيانٍ أو نوم؟ فالجَوَاب: قال أكثرُ العُلَمَاء: إِذَا أَخَّر الصَّلَاةَ عن وقتِها عمدًا بدونِ عذرٍ وَجَبَ عَلَيْهِ القضاء، لكنَّ هَذَا قياسٌ مَعَ الفارِق، وقياسٌ في مقابَلة النصِّ، والقياسُ في مقابلة النصِّ فاسِدُ الاعتبار، والقياسُ مَعَ الفارق بَاطِل.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم: كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور، رقم (۱۷۱۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصَّلاة، باب من نسي الصَّلاة فليصل إذا ذكرها ولا يعيد إلا تلك الصَّلاة، رقم (٥٧٢)، ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصَّلاة، باب قضاء الصَّلاة الفائتة واستحباب تعجيل قضائها، رقم (٦٨٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصّلاة، باب قضاء الصّلاة الفائتة، واستحباب تعجيل قضائها، رقم (٦٨٠).

والفارقُ أَنَّ هَذَا معذورٌ، وَهَذَا غيرُ معذور، فكيف نجعلُ غيرَ المعذورِ في منزلة المعذور؟! ثم إِنَّ الدَّلِيل عَلَى عدم قضائها قَوْله تَعالَى: ﴿وَمَن بَنَعَدَّ حُدُودَ اللّهِ مَنْلَةُ الطَّالِمُونَ ﴾، وقَوْله عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَقَّهُ مَا الظَّالِمُونَ ﴾، وقَوْله عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُو رَدُّ»، والأَمْر في هَذَا وَاضِح.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنَّ العِبادَةَ إِذَا فاتَ شرطُها ارتفع كونُها عِبادَة؛ لِأَنَّ النَّبي عَلَيْ قال لأبي بردة: «شَاتُكَ شَاةُ لَحْمِ».

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: أَنَّ المعذورَ بالجهل إِذَا فرَّط في العِبادَة لا يُوبَّخُ ولا يُنتَهَر؛ لِأَنَّ النَّبِي ﷺ لَم يُوبِّخُه ولم يَنْهَرْه، وأبلغُ ما قال: «شَاتُكَ شَاةُ لَحْمٍ»، فَإِذَا جَاءَ إِنْسَانٌ يَسْأَلُ قال: إِنَّهُ ذَبَح أُضْحِيَّتَه قَبْلَ أَنْ يُصَلِّي، فَإِنَّ مِن هدي النَّبي ﷺ أَلَّا يُوبَّخ، إِنْسَانٌ يَسْأَلُ قال: إِنَّهُ ذَبَح أُضْحِيَّتَه قَبْلَ أَنْ يُوبَّخ ويقال: أخطأتَ وتعدَّيْتَ وتَسَرَّعْت، وَمَا أَشْبَهُ بِل يُبْلَغ أَنَّهَا لا تَجزي، وأمَّا أَنْ يُوبَّخ ويقال: أخطأتَ وتعدَّيْتَ وتَسَرَّعْت، وَمَا أَشْبَهُ ذَلِكَ فخطأ؛ لأنَّه هُناكَ فرقٌ بين الجاهلِ الَّذِي جَاءَ يَسترشد، والمُعَانِدِ الَّذِي فعَل المحرَّمَ عن قصدٍ وعِلم.

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: أَنَّ الإِنْسَانَ إِذَا فعل فعلًا يُلام عَلَيْهِ فَإِنَّهُ يَنْبَغِي أَنْ يُقَدِّمَ العُذرَ كَي لا يَلُومَهُ النَّاس، ورَحِم اللهُ امراً كَفَّ الغِيبةَ عن نفسِه، ووجه ذَلِكَ أَنَّ أبا بُردة لي لا يَلُومَهُ النَّاس، ورَحِم اللهُ امراً كَفَّ الغِيبةَ عن نفسِه، ووجه ذَلِكَ أَنَّ أبا بُردة لي الخَدر أَنَّهُ ذَبَح مبكرًا بَيَّنَ السَّبب، لكنَّه سببٌ لا يُسوِّغ له أَنْ يذبحَ قَبل الوَقْت، إلا أَنَّهُ يَنْبَغِي للإِنْسَانِ أَنْ يَذُبَّ عن نفسِه، وأَنْ يَذْكُرَ العُذر الَّذِي يرفع اللومَ عنه.

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: إجزاءُ العَناقِ فيمن ذبحَ قبلَ الصَّلَاةِ جاهلًا مِن خصائص أبي بُردة بن نِيَارِ رَضَالِلَهُ عَنهُ، وَهَذَا ما قاله جُمْهُور العُلَمَاء.

ولكنْ أبى ذَلِكَ شيخُ الإِسْلامِ ابنُ تَيْمِيةَ رَحِمَهُ اللَّهُ وقال: "وَأَمَّا قَوْلُ مَنْ قَالَ: إِنَّ هَذَا فِي شَخْصٍ بِعَيْنِهِ. فَفِي غَايَةِ الْفَسَادِ لَفْظًا وَمَعْنَى، ثُمَّ إِنَّ اللهَ إِنَّمَا يَخُصُّ الشَّيْءَ

الْمُعَيَّنَ بِحُكْمِ يَخُصُّهُ لَمِعْنَى يَخْتَصُّ بِهِ كَمَا قَالَ لِأَبِي بُرْدَةَ بْنِ نِيَارٍ -وَكَانَ قَدْ ذَبَحَ فِي الْعِيدِ قَبْلَ الصَّلَاةِ - قَبْلَ أَنْ يُشَرِّعَ لَهُمْ النَّبِيُّ عَلَيْهِ أَنَّ الذَّبْحَ يَكُونُ بَعْدَ الصَّلَاةِ فَلَيَّا الْعَيْدِ قَبْلَ الصَّلَاةِ فَلَيْعِدْ فَإِنَّهَا هِي شَاةُ لَحْمٍ قَدَّمَهَا لِأَهْلِهِ». ذَكَرَ لَهُ ثُمَّ نَذْبَحُ فَمَنْ ذَبَحَ قَبْلَ الصَّلَاةِ فَلْيُعِدْ فَإِنَّهَا هِي شَاةُ لَحْمٍ قَدَّمَهَا لِأَهْلِهِ». ذَكَرَ لَهُ ثُمَّ نَذْبَحُ فَمَنْ ذَبَحَ قَبْلَ الصَّلَاةِ وَلَا يُعْرِفُ أَنَّ ذَلِكَ لَا يَجُوزُ وَذَكَرَ لَهُ أَنَّ عِنْدَهُ اللهُ عَنْ أَحَدِ بَعْدَك ». فَخَصَّهُ بِهَذَا أَنْ خَلْكُ لَا يَجُوزُ وَذَكَرَ لَهُ أَنَّ عِنْدَهُ عَنْ أَحَدٍ بَعْدَك ». فَخَصَّهُ بِهَذَا الصَّلَاةِ وَلَا تُحْزِئُ عَنْ أَحَدٍ بَعْدَك ». فَخَصَّهُ بِهَذَا الصَّلَاةِ وَلَا تُحْزِئُ عَنْ أَحَدٍ بَعْدَك ». فَخَصَّهُ بِهَذَا الصَّلَاةِ وَلَا تُحْزِئُ عَنْ أَحَدٍ بَعْدَك ». فَخَصَّهُ بِهَذَا الصَّلَاة وَلَا تَعْزِئُ عَنْ أَحَدٍ بَعْدَك ». فَخَصَّهُ بِهَذَا الصَّلَاة وَاللَّهُ فَعَلَ ذَلِكَ قَبْلَ شَرْعِ الحُكْمِ الْكُنْ مَعْذُورًا فِي ذَبْحِهِ قَبْلَ الصَّلَاة ؛ إذْ فَعَلَ ذَلِكَ قَبْلَ شَرْعِ الحُكْمِ فَلَهُ اللَّهُ كَانَ مَعْذُورًا فِي ذَبْحِهِ قَبْلَ الصَّلَاة ؛ إذْ فَعَلَ ذَلِكَ قَبْلَ شَرْعِ الحُكْمِ فَلَا الْعَلَاه أَنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِة وَاللَّهُ اللَّهُ الْمَلْوَا الْمَالِة وَاللَّهُ الْمُنْعِ الْمُنْ الْمَالِة اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِة اللَّهُ الْمَالِة اللَّهُ الْمُلْهِ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِةُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ الْمَلْمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُؤْمِلُ الْمَالِة الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الْمُومُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِ اللَّهُ اللْمُؤْمُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ

فإذا قال قَائِل: يُردُّ عَلَى شيخِ الإِسْلام رَحْمَهُ ٱللَّهُ بأنَّ النَّبي ﷺ له خصائص، فَقَدِ اختُصَّ بأشياءَ.

فالجَوَاب: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ اختُص بهَذِهِ الخصائص، لوصفٍ لا يوجد في غيرِه، وهو الرسَالة والنبوة، فقد اختُصَّ بهَذِهِ الخصائص لأنَّه رَسُولُ الله.

وعلى هَذَا فنقول: إِذَا وقعتْ حادثةٌ كحادثةِ أبي بُردة قلنا لصاحبِها: اذبَح عَناقًا إِذَا لَم يَكُنْ عندك شاة، وتُجْزِئ عنه.

فإِذَا قال قَائِل: هل فِي حَدِيثِ أَبِي بُردة هَذَا الشَّرْط (أنَّه لَيْسَ عندَه شاة)؟

فالجَوَاب: نعم فيه؛ لأنَّه قال: «هِيَ أَحَبُّ إِلَىَّ مِنْ شَاتَيْنِ»، ولو كَانَ عنده شاةٌ لَذَبَحها بدلًا عن هَذِهِ العَناق؛ فأذِنَ له النَّبي ﷺ أَنْ يذبحَها.

إذن: لَوْ وُجد إِنْسَانٌ ضَحَّى قَبل الصَّلَاة، قلنا له: شاتُك شاةُ لحم، ليستْ أَضحيَّة، فبِعْها، أو اهْدِها، أو كُلْها، كما تحب. فقال: عندي عَناق، أفتُجزئُ عني؟

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي، لشيخ الإِسْلام ابن تيمية (١٧/ ١٢٧).

نقول له: عَلَى رأي الجُمْهُورِ لا تُجزئ، وعلى رأي شيخِ الإِسْلامِ نَقُول: تُجزئ، وعلى رأي شيخِ الإِسْلامِ نَقُول: تُجزئ، ورأى شيخِ الإِسْلاميَّةَ لا تُراعي الأشخاصَ بأعيانِهم، إنَّمَا أَحْكَامُهم مُرَتَّبَةٌ عَلَى الأَحْوَالِ والأوصاف، فَلَيْسَ فِيهَا مُحَامة.

بقي أَنْ يُقَال: عَلَى هَذَا الرأي، ما مَعْنَى قولِه: «لَا تُجْزِي عَنْ أَحَدٍ بَعْدَكَ»؟

فالجَوَاب: مَعْنَاه لنْ تُجزئ عن أحدٍ بَعد حالِك، أي لنْ تُجزئ عن أحدٍ حالُه ليستْ كَالِك، فَهَذَا مَعْنَى الحَدِيث، وهو تعبيرٌ سَائعٌ في اللُّغَة الْعَرَبِيَّة، ترى شَخْصًا فقيرًا؛ فتقول: ما بَعْدَهُ فقير. ويوجد فقراء، لكنَّ المَعْنَى ما بَعْدَ حالِه في الفقرِ أشدُّ مِن هذا.

فالصَّوَابُ إذن: ما ذهب إِلَيْه شيخُ الإِسْلام ابنُ تَيْمِيةَ رَحِمَهُ ٱللَّهُ.

الفَائِدَةُ العَاشِرَةُ: أَنَّهُ لا يُجزئ في الأُضحيَّة إلا ما بَلَغَ السِّنَّ المحددَ شرعًا، وهو في الإبلِ خمسُ سنوات، وفي البقرِ سَنتَان، وفي الماعِز سَنة، وفي الضأنِ نصفُ سنة والحدُّ هنا للأدنى لا للأعلى، فها دونَ هَذَا الحدِ لا يُجزئ، وما فوقَه يُجزئ.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: إِذَا اجتمعَ الْعِيدُ والجُمعة، فَهَلِ الْعِيد يُغني عَنِ الجُمْعَة؟

فالجَوَاب: إِذَا اجتمع الْعِيدُ والجُمُعَة، فَإِنَّ النَّبِي عَيَالِيَّ كَانَ يُصَلِّي الْعِيدَ فِي وقتِها والجُمُعَة فَإِنَّ النَّبي عَيَالِيَّ كَانَ يُصَلِّي الْعِيدَ والجُمُعَة والجُمُعَة والجُمُعَة والجُمُعَة والجَمُعَة والجَمُعَة والعَيدَ الإيحضر الجُمُعَة والكَنَّه حضر الْعِيدَ مِن أهلِ العوالي مَن بُيوتُهم بعيدة، ورخَّص لهم في تركَ الجُمُعَة، ولكنَّهم يُصلُّون الظُّهر.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: كتاب الجمعة، باب إذا وافق يوم الجمعة يوم عيد، رقم (١٠٧٣)، وابن ماجه: كتاب إقامة الصَّلاة والسنة فيها، باب ما جاء فيها إذا اجتمع العيدان في يوم، رقم (١٣١١).

# وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل تقام صَلَاةُ الظُّهرِ في المَسَاجِد؟

فَالجَوَابِ: لا؛ لأنَّهَا لَوْ أُقيمت الظهرُ في المَسَاجِد؛ فاتتْ مزيةُ الجُمعة، لِأَنَّ البَلدَ يَجِب أَنْ تُقامَ فِيهِ الجُمُعَة، لكنْ مَن حَضر الْعِيدَ يُقال له: إِنْ شئتَ فاحضر الجُمُعَة كالعَادَة، وَإِنْ شِئت فصَلِّ الظُّهرَ في بيتِك، فَهذَا هو الْقَوْلُ الَّذِي دلَّتْ عَلَيْهِ السُّنة.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: مَعْلُومٌ أَنَّ تاركَ الصَّلَاةِ عامدًا كَافِرٌ كَفَرًا مُخْرِجًا مِن المَلَّة، وورَد في بَعْض الأحاديثِ: «أَخْرِجُوا مِنَ النَّارِ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ مِنْ إِيمَانٍ»(١)، ألا يَدُلُّ هَذَا عَلَى أَنَّ تاركَ الصَّلَاةِ كَافِرٌ كَفَرًا أَصغَرَ؛ لِأَنَّ الكَافِرَ كَفَرًا مَحْرجًا مِن المَلةِ مَحْلَدٌ فِي النَّارِ؟

فَالْجَوَابِ: تَارِكُ الصَّلَاةِ مَحْلَدٌ فِي النَّارِ؛ لِأَنَّ تَارِكَ الصَّلَاةِ مَا فِي قَلْبِهِ إِيمَانَ، لا مثقالُ ذرةٍ، ولا أَقَـلُّ، فـلا يُعقـل أَنَّ شَخْصًا في قلبِه إِيمَانٌ يَجَافظ عَلَى تـركِ الصَّلَاة.

ولكن لا يخرجُ مِن النَّارِ مَن لـم يعملْ خيرًا قط، فَإِذَا كَانَ يَخرِج مِنَ النَّارِ مَنْ لَمَ يُصلِّ، وبِهَذَا استدل لـم يعمل خيرًا؛ إذن مِن جملتِها الصَّلَاة، فيَخرج مِنَ النَّارِ مَنْ لَم يُصَلِّ، وبِهَذَا استدل مَن قال: إِنَّ تاركَ الصَّلَاة لا يُكفَّر.

لكنْ يلجأُ إِلَى هَذَا التحريفِ مَن كَانَ له هَوًى، فاعتقدَ قبل أَنْ يستدل، فَإِذَا اعتقد قبل أَنْ يستدل، فَإِذَا اعتقد قبل أَنْ يستدلَّ حاولَ أَنْ يَلْوِيَ أعناقَ النُّصُوصِ إِلَى ما يعتقِد، فيُقال: مَن لَـمْ يعملُ خيرًا قطُّ يَشْمَلُ الصَّلَاةَ والزَّكَاةَ وغيرَه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الإِيمَان، باب تفاضل أهل الإِيمَان في الأَعْمَال، رقم (٢٢)، ومسلم: كتاب الإِيمَان، باب إِثْبات الشفاعة وإخراج الموحدين من النار، رقم (١٨٤).

لكن: هل نصَّ عَلَى الصَّلَاة وقال: مَن لَم يُصَلِّ. حَتَّى نَقُول: إِنَّهُ معارضٌ لأَدِلَّةِ كَفُرِ الصَّلَاة؟ لا، إذن هو عامُّ، والعامُّ يَجُوز أَنْ يُحَصَّص، وما أكثرَ العُمُوماتِ الَّتِي لم تُخصص! وما أكثرَ العُمُوماتِ الَّتِي خُصِّصَت! حَتَّى قال بَعْضُ الأصولين: الَّتِي لم تُخصص! وما أكثرَ العُمُوماتِ الَّتِي خُصِّصَت! حَتَّى قال بَعْضُ الأصولين: ما مِن عامٍّ إلا ويُخصَّص، إلا قولَ اللهِ عَنَّوَجَلَّ: ﴿وَٱللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة:٢٨٦]، ما مِن عامٍّ إلا ويُخصَّص، إلا قولَ اللهِ عَنَّوجَلَّ: ﴿وَٱللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة:٢٨٦]، لكنَّ هَذَا الْقَوْلَ غيرُ صَحِيح، فأكثرُ العُمُوماتِ غيرُ مُخَصَّصَة.

فاحذرُوا أَنْ تَبْنُوا النُّصُوصَ عَلَى اعتقادِكم، بل ابْنُوا اعتقادَكم عَلَى النُّصُوص، ولِهَ هَذا يُقَال: اسْتَدِلَّ ثم احكُم، ولا تحكُم قَبل أَنْ تستدلَّ فَتَزِلَّ.

وما أكثر الخطأ فيمن يحكُم ثم يَسْتَدِلُّ، فمثلاً: «نَهَى رَسُولُ الله عَلَيْ أَنْ تَغْتَسِلَ المَرْأَةُ بِفَضْلِ المَرْأَةِ، وَلْيَغْتَرِفَا جَمِيعًا» (١) ، فلو أَنَّ بِفَضْلِ المَرْأَةُ بِفَضْلِ المَرْأَةُ ، ولو اغتسلت المَرْأَةُ بفضل الرَّجُلِ اغتسل بفضل المَرْأَة ، فالمذهب أَنَّهُ لا يرتفعُ حَدَثُه ، ولو اغتسلت المَرْأَة بفضل الرَّجُلِ ارتفع حدثُها، مَعَ أَنَّ الحَدِيثَ وَاحِد، واغتسالُ الرَّجُلِ بفضلِ المَرْأَة قد جَاءَ فيهِ نَصٌّ ، فقد اغتسلت ميمونة رَخَوَلِيَهُ عَنها في جَفْنة ، ثم أَرَادَ النَّبي عَلَيه الصَّلاةُ وَالسَلامُ أَنْ يغتسلَ مِنها ، فأخبرته أنَّها اغتسلت فيها ، فقال : «المَاءُ لَا يُجْنِبُ» (١) ، ومع ذَلِكَ يقولُون: لَوِ اغتسل الرَّجُلُ بفضل المَرْأَةِ لا يصح اغتسالُه ، ولو اغتسلتِ المَرْأَةُ بفضل الرَّجُل صَحَّ .

والحَدِيثُ لَيْسَ فِيهِ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ الـمَاءَ يرفع حدث الرَّجُلِ إِذَا خاضت فِيهِ الْمَوْأَة أو لا يرفع، ولكن فِيهِ أَنَّ الْأَفْضَلَ أَنْ يغتسلا جميعًا مِن إناءٍ وَاحِد، وَلَيْسَ عَلَى

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: كتاب الطهارة، بعد باب الوُضُوء بفضل وُضُوء المرأة، رقم (٨١)، والنسائي: كتاب الطهارة، باب ذكر النهي عَن الاغتسال بفضل الجنب، رقم (٢٣٨).

<sup>(</sup>٢) أخرَجه أبو داود: كتاب الطّهارةً، باب باب الماء لا يجنب، رَقم (٦٨)، والترمذي: كتاب الطهارة، باب الرخصة في ذلك [الاغتسال بفضل المرأة]، رقم (٦٥)، وابن ماجه: كتاب الطهارة وسننها، باب الرخصة بفضل وُضُوء المرأة، رقم (٣٧٠).

وَاحِدٍ مِنهِمَا لِبَاس، حَتَّى كَانَتْ عَائِشَةُ رَضَالِيَّهُ عَنْهَا تَعْتَسَلَ هِي وَالنَّبِي -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَم- مِن إِنَاءٍ وَاحِد، يَغْتَرِفَانَ جَمِيعًا، وتختلفُ أيديهما في هَذَا الإِنَاء، حَتَّى إِنَّهَا تقول: دَعْ لِي يَا رَسُولَ اللهِ (۱)؛ لكي لا يَنْتَهِيَ الْمَاء عَلَيْهَا، وَهَذَا فِيهِ مِن بَذْلُ المُودةِ وَالمَحبَّةِ بِينِ الزوجينِ مَا لا يعرفه إلا مَن جَرَّبَهُ.

١٤٩ – عَنْ جُنْدَبٍ، قَالَ: صَلَّى النَّبِيُّ ﷺ يَوْمَ النَّحْرِ، ثُمَّ خَطَبَ، ثُمَّ ذَبَحَ، فَقَالَ: «مَنْ ذَبَحَ قَبْلَ أَنْ يُصَلِّيَ، فَلْيَذْبَحْ أُخْرَى مَكَانَهَا، وَمَنْ لَمْ يَذْبَحْ، فَلْيَذْبَحْ بِاسْمِ اللهِ»(٢).

### الشترح

قَوْله: «صَلَّى النَّبِيُّ عَيْكُ يُوْمَ النَّحْرِ»، أي صَلَاةَ الْعِيد.

وقَوْله: «ثُمَّ خَطَبَ»، أي خُطبة الْعِيد.

وقَوْله: «ثُمَّ ذَبَحَ»، أي في المصَلَّى.

### مِنْ هُوَائِدِ الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: أَنَّ خُطبةَ الْعِيدِ تَكُون بعد الصَّلَاة، لقولِه: «صَلَّى النَّبِيُّ النَّحْرِ، ثُمَّ خَطَبَ»، فلو نَسِي وخَطب قَبل الصَّلَاة، قلنا له: أعدِ الخطبةَ بعد الصَّلَاة؛ لِأَنَّ الخُطبةَ قَبل الصَّلَاةِ في غير محلِّها.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الحيض، باب القدر المستحب من الماء في غسل الجنابة، وغسل الرجل والمرأة في إناء واحد في حالة واحدة، وغسل أحدهما بفضل الآخر، رقم (٣٢١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب العيدين، باب كلام الإمام والنَّاس في خطبة العيد، وإذا سئل الإمام عن شيء وهو يخطب، رقم (٩٨٥)، ومسلم: كتاب الأضاحي، باب وقتها، رقم (١٩٦٠).

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ خُطبةَ الْعِيدِ وَاحِدَة؛ لأَنَّه لم يَقُلْ: خُطبتين. وإلى هَذَا ذهب بَعْضُ أهلِ الْعِلْمِ وقال: إِنَّ الخُطبةَ وَاحِدَة، ولم يخطبِ النَّبي ﷺ في الْعِيد خُطبتين، إلا أَنَّهُ إِذَا خطب الرِّجَالَ، تحوَّل وخطبَ النِّسَاء.

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ الخطيبَ يَنْبُغِي له أَنْ يُخطبَ بِهَا يُناسب الحال، دَلِيله في حَدِيث البرَاء، أَنَّ النَّبي ﷺ لما خطب بيَّن حُكمَ مَنْ ذَبَحَ قَبْلَ الصَّلَاة، فينْبَغِي للخطيب أَنْ يُختار المَوْضُوعَ المناسِبَ للوقتِ أو للحالِ المُنَاسِب.

فمثلًا: إِذَا كَانَ يخطب خُطبةَ الأضحى، فالْمُنَاسِبُ أَنْ يذكرَ الأُضحيةَ أَحْكَامَها وشُرُوطَها، وكيف تُوزَّعُ، وكَيْفَ تُؤكل، وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ؛ فَإِذَا كَانَ في رَمَضَان، فَإِنَّهُ يذكر الصِّيَامَ والْقِيَامَ والزَّكَاة، وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ، وَهَكَذَا.

إذن: مِن بلاغةِ الخطيبِ أَنْ يتكلمَ فيها يُناسِب وقتًا أو حالًا.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: مَشْرُوعِيَّةُ ذبحِ الأضاحيِّ في مُصَلَّى العِيد، لا في مكان الصَّلَاة، لكنْ قُرْبَه، والدَّلِيل أَنَّ النَّبي ﷺ كَانَ يضحي في المصَلَّى، والحِكمة مِن ذَلِكَ إظهارُ هَذِهِ الشَّعِيرة؛ لِأَنَّ جعْلَها في المصَلَّى يجعل كل النَّاس يشهدونها، الصِّغَار والكبار، ومِن جِهة أُخرى تمكينُ الفقراءِ مِن الأخذ مِنها لأنَّهم حَاضِرون.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: مَشْرُوعِيَّةُ الأضحيَّة، لِفِعْلِ النَّبِي ﷺ، وللآيات والأحاديث في ذَلِك، وظاهِرُ كَلَامِ شيخِ الإِسْلامِ ابنِ تَيْمِيةَ أَنَّهَا وَاجِبَة (١)، وهو ظَاهِر النُّصُوص، وَأَنَّهُ يَجِب عَلَى مَنْ كَانَ قادرًا أَنْ يُضحيَ مَا لَمْ يَكُنْ حاجًّا، فَإِنْ كَانَ حاجًّا فالحجُّ قائمٌ مقامَ الأضحيَّة، وأمَّا إِنْ كَانَ في البلد وهو قادر؛ فَإِنَّهُ يَجِب عَلَيْهِ أَنْ يُضحِّي، لِأَنَّ الأُضحِيَّة شَعيرةُ مَن لم يَحُجَّ.

<sup>(</sup>١) المستدرك على مجموع الفتاوي (٣/ ٢٠٠).

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنَّ السُّنةَ أَنْ يباشرَ الإِنْسَانُ ذبحَ أَضحيتِه؛ لِأَنَّ النَّبي ﷺ كَانَ يباشر ذَبْح أَضحيتِه، لكنْ بِشَرْط أَنْ يعلمَ كَيْفَ يذبح، لأَنَّه قد يَأْتِي إِنْسَانٌ ليذبحَ ولا يعرف فتُحَرَّم الذبيحة، فلا بُدَّ أَنْ يعرفَ محلَّ الذبح.

ومحلُّ الذبحِ الرقبة، ويجب فِيهِ قطع الوَدَجَيْن، وهما العِرقان الغليظان المُحيطان بالحُلقوم، وبهما يتحقق إنهارُ الدم، وَقَدْ قال النَّبِيُّ ﷺ: «مَا أَنْهَرَ الدَّمَ وَذُكِرَ اسْمُ اللهِ عَلَيْهِ فَكُلْ»(۱).

وفي الرقبةِ الوَدَجَان والحُلقومُ والمرِّيء، أَرْبَعةُ أشياء، الوَدَجَان: هما العِرقان الغليظان، والحُلقوم مَجْرَى النفَس، يصل إِلَى الرئة والْقَلْب، ومِن حِكمة اللهِ أَنْ جعل هَذَا الحلقومُ مُدَبَّبًا، مِنْ أَجْلِ أَنْ يَسهُل التنفس، ومِن حِكمة الله أَنْ جعلَه حلقاتِ كالخواتم؛ ليسهل عَلَى الإِنْسَان رفع الرقبةِ وإنزالها، فلو كَانَ عظمًا واقفًا لشق عَلَى الإِنْسَانِ أَنْ يَخفضَ رأسَه، وأَنْ يرفعَها.

والمرِّيء هو مجرى الطعام والشَّراب، وَلَيْسَ مفتوحًا كالحُلقوم، لكنَّه يَسْهُل جِدًّا إِذَا استأذنتِ اللقمةُ أو الشَّرْبَة أَنْ تدخلَ إِلَى الجوفِ، فَإِنَّهَا تدخل بسُهُولَة.

وهَذِهِ الأَرْبَعة: الحُلقوم، والمرِّيء، والوَدَج الأَيْمَن، والوَدَج الأَيسر، إِذَا قَطَعها الإِنْسَانُ كُلَّها فَهَذَا أَكملُ ما يَكُون مِن الذبح، وَإِنْ قطع الحُلقومَ والمرِّيء فقط دُونَ الوَدَجينِ حَلَّت عند بَعْضِ أهلِ الْعِلْم، ولمْ تحلَّ عند الآخرين؛ لِأَنَّ النَّبي ﷺ قال: «مَا أَنْهَرَ الدَّمَ»، وقطعُ الحُلقوم والمرِّيء لا يُنْهِرُ الدَّمَ.

وإِذَا قطع الوَدَجَيْنِ وحدَهُما حَلَّت عند قومٍ مِنَ العُلَمَاءِ، ولم تَحِلُّ عند آخرين،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الذبائح والصيد، باب إذا أصاب قوم غنيمة فذبح بعضهم غنمًا أو إبلًا بغير أمر أصحابهم لم تؤكل، رقم (٥٢٢٣)، ومسلم: كتاب الأضاحيّ، باب جَوَاز الذبح بكل ما أنهر الدم إلا السن والظفر وسائر العظام، رقم (١٩٦٨).

والرَّاجِحُ أَنَّ الذبيحةَ تَحِلُّ؛ لأَنَّه إِذَا قطع الوَدَجَينِ صدقَ عَلَيْهِ أَنَّهُ أَنْهَ الدمَ، ولذَلِك تَجد هذين الوَدَجَيْنِ عند الذبحِ يَشْخُبَانِ دَمًا بِقُوَّة، حَتَّى يَفْرُغَ اللحمُ مِن الدم.

روى أبو دواد حَدِيثًا، عن أبي هُرَيْرَةَ قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنْ شَرِيطَةِ الشَّيْطَانِ» (١)، وَهِيَ الَّتِي تُذبح ولا تُفرى أوداجُها، ومحل الذبح العُنق أو الرقبة، مِنْ أَوَّ لِمَا إِلَى آخرِها، فلو ذبح الإِنْسَانُ مِن نصف الرقبة حلَّت، ولو ذبح مِن أَسْفلِها مما يلي الصدر حلَّت، ومِن أعلاها مما يلي الرَّأس حلَّت.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: أَنَّ الإِنْسَانَ لَوْ أَخطأَ فذبَحَ أَضحيَّتَه قبل الصَّلَاة؛ عَلَيْهِ أَنْ يذبحَ أُخرى مَكَانَهَا»، وَقَدْ بيَّنا أَنَّ يذبحَ أُخرى مَكَانَهَا»، وَقَدْ بيَّنا أَنَّ ذَلِكَ وَاجِبٌ فيها إِذَا كانتِ الأضحيةُ وَاجِبَة، ومُستَحَبُّ فيها إِذَا كانتِ الأُضحيةُ مُستحَبَّة.

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: أَنَّهُ إِذَا أَرَادَ ذبحَ البدلِ فليكنْ كالشَّاةِ الَّتِي ذَبَحَها لا أنقص، وجه ذَلِكَ قَوْله: «فَلْيَذْبَحْ أُخْرَى مَكَانَهَا»، ولا يسد المكانَ إلا مثلُ ما كَانَ، فمثلًا لَوْ ذبح شاةً سمينةً صغيرةَ السن قبلَ أَنْ يصَلَّى، وأَرَاد أَنْ يذبحَ بدلهَا؛ فلتكنْ شاةً بِهذَا الوصف، فَإِنْ ذبح أَعْلَى فهو أفضل، وَإِنْ ذبح دُونَ ذَلِكَ لم تُجزئه.

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: وُجُوبُ التَّسْمِيَة، لِقَوْلِه: «فَلْيَذْبَحْ بِاسْمِ اللهِ»، أي يَجِب عَلَى الإِنْسَانِ إِذَا أَرَادَ أَنْ يذبِحَ أُضحيةً أو غيرَها فليقل: بسم الله. لِقَوْلِ النَّبي ﷺ: «مَا أَنْهَرَ الدَّمَ وَذُكِرَ اسْمُ اللهِ عَلَيْهِ فَكُلْ»، وفي قولِه: «وَذُكِرَ اسْمُ اللهِ عَلَيْهِ» دل عَلَى أَنَّ ذَكرَ اسمِ اللهِ عَلَيْهِ شرطٌ لِحِلِّه.

وعَنْ عَائِشَةَ: أَنَّ نَاسًا مِنَ الْأَعْرَابِ كَانُوا يَأْتُونَا بِلَحْمٍ، وَلَا نَدْرِي أَذَكَرُوا

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: كتاب الضحايا، باب في المبالغة في الذبح، رقم (٢٨٢٦).

اسْمَ اللهِ عَلَيْهِ أَمْ لَا، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «سَمُّوا اللهَ عَلَيْهِ، وَكُلُوهُ»(١). وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: لَوْ نسي أَنْ يُسمي، هل تَحِلُّ الذبيحةُ أو لا تَحِلُّ؟

فَالجَوَابِ: اختلف فِيهَا العُلَمَاء رَحَهُمُاللَهُ، فَبَعْضُ العُلَمَاءِ يقول: إِذَا ذَبِحِ ولمُ يسمِّ الله؛ فالذبيحةُ حلالُ ولو كَانَ متعمدًا. وجعل التَّسْمِيَةَ سُنةً لا وَاجِبًا، وَهَذَا قولُ ضَعِيفٌ للغَايَة؛ لِأَنَّ اللهَ قال: ﴿ وَلَا تَأْكُوا مِمَّا لَوَ يُذَكِر اَسْمُ اللهِ عَلَيْهِ فَكُلُ »، فَهَذَا الْقَوْلُ لَا الله عَلَيْهِ فَكُلُ »، فَهَذَا الْقَوْلُ لَا عِبْرَةَ بِهِ.

الْقَوْل الثَّانِي: أَنَّهُ إِذَا تعمَّد تَرْكَ التَّسْمِيَةِ حَرُمتِ الذبيحة، وَإِنْ نسي لَم تَحرُم، لِقَوْلِ الله تَعالَى: ﴿ رَبَّنَا لَا تُوَاخِذُنَاۤ إِن نَسِينَاۤ أَوۡ أَخْطَأُنَا ﴾ [البقرة:٢٨٦]، وَإِذَا لَم يُؤاخذ بالنسيان صارَ كَأَنَّهُ ذاكِرٌ، وَهَذَا هو المشهور مِن مذهب الحنابلةِ رَحِمَهُماللهُ.

لكنَّ هَذَا الْقَوْلَ فِيهِ تناقُض، يقول: لَوْ ذبحتَ ونسيتَ اسمَ اللهِ عَلَيْهِ فهي حلال، ولو رميْتَ صيدًا ونسيتَ اسمَ الله عَلَيْهِ فهو حرام. وهُنَا لا فرق، بل عذرُ الصَّائدِ أقوى مِن عُذر الذَّابح؛ لِأَنَّ الصَّائدَ إِذَا رأى الصيدَ أَصَابه التسرعُ، وصار بسرعةٍ يرمي ويَلْهُو عَنِ التَّسْمِيَة، فهو أولى عُذرًا مِن الذَّابح الَّذِي يَأْتِي ليذبحَ عَلَى مَهَلِ وعلى تَرَوِّ.

فهم يَقُولُون: لا يحلُّ الصيدُ لِقَوْلِ النَّبِي ﷺ: «إِذَا أَرْسَلْتَ سَهْمَكَ وَذَكَرْتَ اسْمَ اللهِ فَكُلْ» (٢)، فنقول: هَذَا الكَلَامُ صَحِيح، ولكن لماذا لم تقولوا به في الذبيحة الَّتِي قال فِيهَا النَّبِي ﷺ: «مَا أَنْهَرَ الدَّمَ وَذُكِرَ اسْمُ اللهِ عَلَيْهِ فَكُلْ» فالخطابُ وَاحِد؟!

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب من لم ير الوساوس ونحوها من الشبهات، رقم (٢٠٥٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه: كتاب الصيد والذبائح، باب في الذي يرمي الصيد فيقع في الماء، رقم (٤٢٩٩).

ولِهَذا نَقُول: إِذَا ذَبِح بِدُونِ تسميةٍ ناسيًا؛ فالذبيحةُ حرامٌ لا تُؤكل، لعُمُوم قول الله تَعالَى: ﴿ وَلَا تَأْكُوا مِمَّا لَمَ يُذَكِّرِ اَسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴾، أمَّا الذَّابِحُ نفسُه فلا إثمَ عَلَيْهِ لأنَّه نَسِيَ، فلو كَانَ متعمدًا لصار آثمًا والذبيحةُ حرام؛ لأنَّها إضاعةُ مال، لكنْ إِذَا كَانَ ناسيًا عُفي عنه بالنسيان.

لكنَّ الَّذِي يأكل غيرَ الَّذِي يذبح، فالَّذِي يأكل مخاطَبٌ بهَذِهِ الآية: ﴿وَلَا تَأْكُلُواْ مِمَّا لَهُ يُذَكِّرِ اَسَمُ الله عَلَى هَذِهِ الذبيحة؟ تَأْكُلُواْ مِمَّا لَهُ يُذَكِّرِ اَسَمُ الله عَلَى هَذِهِ الذبيحة؟ يقول: لا. إذن لا يأكل، فَإِنْ نسي وأكل، أو جهِل وأكل؛ فلا شَيْء علَيْه، ويَصْدُق علَيْه: ﴿رَبَّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأَنَا ﴾.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: لَوْ أَنَّ رَجُلًا صَلَّى بِدُونِ وُضُوءٍ ناسيًا، هل نَقُول: لا إِعادَة عَلَيْهِ لِقَوْلِه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَآ إِن نَسِينَآ أَوْ أَخْطَأَنَا﴾، أو نَقُول: توضَّأُ وأَعِدْ؟

فالجَوَاب: نَقُول له: توضَّأُ وأعِد الصَّلَاة، لكنَّ صَلَاتَك بلا وُضُوءِ ناسيًا لا شَيْء عَلَيْك فيها، لقولِه: ﴿رَبَّنَا لَا تُوَاخِذْنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأَنَا ﴾، وَهَذَا الْقُوْل هو الرَّاجِح، أي إِنَّ تَرْكَ التَّسْمِيَةِ نسيانًا لا يُبيح أكلَ الذبيحة، وَهَذَا اختيار شيخِ الإِسْلامِ ابنِ تَيْمِيةَ رَحْمَهُ اللَّهُ الْحَق إِنْ شاء الله عَرَّفَكِلَ.

قد يقول قَائِل: النسيانُ يردُ كثيرًا، ولو أنَّنا قلنا: لا تُؤكل الذبيحةُ الَّتِي نُسي ذكرُ اسم اللهِ علَيْها؛ لأفسدنا ذبائحَ كَثِيرَةً، وأضعنا أموالًا كَثِيرَة.

نقول: هَذَا خَطَأ؛ لأنَّك إِذَا حرَمتَ النَّاسيَ ذبيحتَه فَإِنَّهُ لن يَنسى أبدًا، فيُسمِّيَ قَبِل أَنْ يُمسكَ السِّكين، أو يقول لأولادِه: ذَكِّرُونِي إِذَا نَسِيتُ.

<sup>(</sup>١) جامع المسائل لابن تيمية (٦/ ٣٨٨).

وما قولُ هَذَا القَائِلِ إلا كَقَوْلِ مَن يقول: إنَّك إِذَا قتلتَ القاتلَ عمدًا قصاصًا فَمَعْنَى ذَلِكَ أَنَّك اقترفتَ القتل. وكَقَوْل بَعْضهم: لَوْ أَنَّنَا قطعنا يدَ السَّارِقِ بالسَّرِقةِ لبَقِيَ نِصفُ الشعبِ أقطعَ.

فنقول: إِذَا قتلنا القاتلَ عمدًا قِصَاصًا؛ مُنع النَّاسُ مِن القتل، وَإِذَا قطعنا يدًا وَاحِدَةً سَرَقَت؛ انتهى الجميعُ عَنِ السَّرِقة.

فَالْخَلَاصَةُ: أَنَّنَا إِذَا مَنعنا النَّاسِيَ مِن أَكَلِ الذبيحةِ الْيَوْمَ؛ فَإِنَّهُ لَنْ ينسى في المستقبل أبدًا -إن شاء الله-.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل الْأَفْضَل في البَسملة عند الذبح أَنْ يُقَال: بسم الله، أو يُقَال: بسم الله، أو يُقَال: بسم الله الرَّحمن الرَّحيم؟

فالجَوَاب: بَعْضُ النَّاسِ أَنكرَ عَلَى مَن يقول: بسم اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، وقَالُوا: قل بسم الله. لِأَنَّ النَّبي ﷺ قال: «فَلْيَذْبَحْ بِاسْم اللهِ».

لكنَّ شيخَ الإِسْلامِ قال (١): «إِنْ زاد (الرَّحمن الرَّحيم) فحَسَنٌ، وهو لَيْسَ بِسُنَّةٍ لكنَّه لا يُمنع»، والَّذِين منعوه قَالُوا: الرَّحمَةُ تُنافي الذبح، فكيف تقول عليها: بِسْمِ اللهِ الرَّحمَة الرَّحمَة ما ذبحت!

فَا لَجُوَابِ: إِنَّ هَذَا مِن رَحْمَةِ اللهِ بِنا، ورَحْمَةُ بِنا أَبِلغُ مِن رَحْمِتِنا بِالذَبِيحَةِ عند الذَبِح، فهي لا تُنافي الرَّحَة، بل هي مِن رَحْمِة لنا، فلولا أَنَّ اللهَ رَحِنا وأحلَّ لنا ذَبِيحة هَذَا الحيوان؛ لكانتْ ذبيحتُه حرامًا، ولِهَذا امتنَّ اللهُ علَيْنا بذَلِك في قولِه: ﴿أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَا خَلَقْنَا لَهُم مِمَّا عَمِلَتُ أَيْدِينَا أَنْعَكُمًا فَهُمْ لَهَا مَلِكُونَ اللهُ وَذَلَلْنَهَا لَهُم فَمِنَا يَكُونَ اللهُ وَذَلَلْنَهَا لَهُم فَمِنْهَا يَأْكُونَ اللهُ وَذَلَلْنَهَا لَهُم فَمِنْهَا يَأْكُونَ اللهُ وَيَذَلَلْنَهَا لَهُمْ فَهُمْ لَهَا مَلِكُونَ اللهُ وَذَلَلْنَهَا لَهُم فَمِنْهَا يَأْكُونَ اللهُ وَلِلهَ اللهَ اللهُ عَلَى بَعْدَ النَّحر.

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي، لابن تيمية (٢٦/ ٣٠٨).

إذن قل: بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، ولا حَرَج في ذَلِك، وإن اختصرتَ عَلَى قول: «بسم الله» فهو أقربُ إِلَى السُّنَّة.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل تحلُّ ذبيحةُ رَجُلِ ذَكَر اسمَ اللهِ ولكنَّه لا يُصَلِّي؟

فالجَوَاب: لا، إِذَا كَانَ الذَّابِحُ لا يُصلي فلا تحلُّ ذبيحتُه، حَتَّى ولو قال: بسم الله؛ لأنَّه لا أحدَ مِن غيرِ المُسْلِمينَ تصحُّ ذبيحتُه إلا الكِتابي -الْيَهُودي أو النصراني- ولِهَذا نَقُول: ذبيحةُ الْيَهُودي تَحِلُّ، وذبيحةُ الَّذِي لا يُصلي لا تَحِلُّ.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: الظَّاهِرُ مِن النُّصُوص ومِن كَلَامِ شيخِ الإِسْلامِ أَنَّ الأُضحيَّةَ وَاجِبَةٌ إلا عَلَى الحاجِّ، فَهَلْ إِذَا كَانَ الحاجُّ مُفْرِدًا يَدْخُلُ فِي هَذَا؟

فَا لَجُوَابِ: الحَاجُّ يُسَنُّ بِحَقِّه الهَديُ، فنحن لا نمنعُه مِن الذبح، ولا نَقُول له: لا يشرعُ لك، بل نَقُول: يُشرَعُ لك أَنْ تذبح، ولكنِ اجعله باسم الهدي؛ لِأَنَّ الأضحيةَ لأهلِ الأمصار، وَهَذَا مِن نِعْمَةِ اللهِ عَرَقِجَلَّ أَنْ شرع لأهلِ الأمصار ما يتقرَّبُون به إِلَيْه مِن الذبح، كما شرع للحُجَّاجِ والعُمَّار، فصار الحاجُّ المُفْرِدُ الَّذِي لَيْسَ عَلَيْهِ هدي تَمُّع نَقُول له: اهدِ هدي تَطَوُّع.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل المُرْأَة مخاطبةٌ بالأضحية؟

فالجَوَاب: نعم، إِذَا كَانَتْ تستطيع الذبح.

مَسْأَلَة: شاع في الآونةِ الأخيرةِ بين النَّاسِ جَمَّ دراهمَ لأجلِ أَنْ يشتروا أَضحياتٍ في الخارج تُوزَّع عَلَى الفقراء، وَهَذَا خَطَأٌ عَظِيم؛ لأنَّهم بذَلِك يريدون أَنْ يغيِّروا سُنةً شرعها الله عَنَّوَجَلَّ في البلاد، ولولا أنَّنا نَقُول: إنَّهم قاصدون خيرًا؛ لَقُلْنَا: إنَّهم مسيئون؛ لِأَنَّ الله عَنَّوَجَلَّ قال: ﴿ فَكُلُواْ مِنْهَا وَلَطْعِمُواْ ٱلْبَاآبِسَ ٱلْفَقِيرَ ﴾ لَقُلْنَا: إنَّهم مسيئون؛ لِأَنَّ الله عَنَّوَجَلَّ قال: ﴿ فَكُلُواْ مِنْهَا وَلَطْعِمُواْ ٱلْبَاآبِسَ ٱلْفَقِيرَ ﴾ [الحج: ٢٨]، فالله عَنَّوَجَلَّ قدَّم الأكلَ قبل الإطعام.

ثانيًا: أَنَّ هَذَا يفتح باب الاستسهالِ للنَّاسِ، بِأَنْ يدفع الوَاحِد مبلغًا مُعَيَّنًا كي تؤدَّى عنه الأضحية، فتُذبح الأضاحيُّ خارِجَ البلاد، وبالتَّالي تبقى البلدُ بِدُونِ أضحيةٍ فتموت الشعائر.

ثالثًا: مَن يَضمن لنا أَنَّ القائمين علَيْها في تلك البلاد يعرفون الأَحْكَامَ الشَّرْعِيّة؟ ويعرفون ما يُجزئ وما لا يُجزئ؟ وَرُبَّهَا تَكُون الأضاحيُّ هُناكَ غالية؟ فيشتري شيئًا صغيرًا لم يَبْلُغ السِّنَّ المقدَّر ويُضَحِّي به، ولو قلنا: هو يعرف الأَحْكَام، فَهَلْ نضمن أَنَّ الَّذِي يُضحي سيسمِّي أو لا يُسمي؟ وهل يُضحي في وقت الأضحية أو لا؟ فهَذِهِ مخالفاتٌ كَثِيرَة.

وأنا أوصيكم بِبَثِّ الوعي بين المُسْلِمينَ، وبيانِ أَنَّ الأضحيَّةَ لَيْسَ المُرَادُ منها فقط اللحمُ والأكلُ والصدقة، بل أهمُّ شَيْء فِيهَا التعبد لله بالذبح، كما قَالَ اللهُ عَنَّى َاللهُ النَّقُوى مِنكُمُ ﴾ [الحج:٣٧].

وبناءً عَلَى ذَلِك: ننهاهم أَنْ يُعطوا الأُضحية ليضحَّى بها في مكانٍ آخَر، لكن نَقُول: ضَحُّوا عنهم وتصدَّقُوا عَلَى أولئك مِن لحمِها إِذَا ذبحتموها وأكلتُم مِنها، فأحملوا لحمها مِن مكان إِلَى مكان آخَر، أمَّا أَنْ نُوكِّل في أمرٍ مِن أمور دِينِنا المقرون بالصَّلاة: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِكَ وَانْحَرْ ﴾ [الكوثر:٢]، والَّذِي كَانَ النَّبي ﷺ يباشره بيده، وكَانَ يقوم به في المصلَّى إعلامًا بِه، ثمَّ نذهب ونعطيه أناسًا لا نَدْرِي متى يصل إلَيْهم، ولا نَدْرِي كَيْفَ يفعلون، فَهَذَا مخالف للسُّنة.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: كَيْفَ نفعل بالْمُرَوِّجِين لهَذِهِ الفتوى؟

فالجَوَاب: ننهاهم عن هذا، نَقُول: اتقوا الله ولا تُبْطِلُوا شَعِيرةً مِن شعائر اللهِ عَنَّهَ وَلَا تُبْطِلُوا شَعِيرةً مِن شعائر اللهِ عَنَّهَ وَلَدْعُو النَّاسِ إِذَا ذبحوا ضحاياهم أَنْ يُخرِجوا مِن اللحم ما يصل إِلَى هؤلاءِ، وجميع البلاد بها فقراء، بل قد يَكُون الفقراء في بلادنا أشدَّ حاجةً مِن أولئك.

١٥٠ - عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، قَالَ: شَهِدْتُ مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ الصَّلَاةَ يَوْمَ الْعِيدِ، فَبَدَأَ بِالصَّلَاةِ قَبْلَ الْخُطْبَةِ، بِغَيْرِ أَذَانٍ وَلَا إِقَامَةٍ، ثُمَّ قَامَ مُتَوَكِّنًا عَلَى بِلَالٍ، فَأَمَرَ بِتَقْوَى اللهِ، وَحَثَّ عَلَى طَاعَتِهِ، وَوَعَظَ النَّاسَ وَذَكَّرَهُمْ، ثُمَّ مَضَى حَتَّى أَتَى النِّسَاءَ، بِتَقْوَى اللهِ، وَحَثَّ عَلَى طَاعَتِهِ، وَوَعَظَ النَّاسَ وَذَكَّرَهُمْ، ثُمَّ مَضَى حَتَّى أَتَى النِّسَاءَ، فَوَعَظَهُنَّ وَذَكَّرَهُنَ ، فَقَامَتِ امْرَأَةٌ فَوَعَظَهُنَّ وَذَكَّرَهُنَ ، فَقَالَ: «تَصَدَّقْنَ، فَإِنَّ أَكْثَرَكُنَّ حَطَبُ جَهَنَّمَ»، فقامَتِ امْرَأَةٌ مِنْ سِطَةِ النِّسَاءِ سَفْعَاءُ الخَدَّيْنِ، فَقَالَتْ: لِمَ؟ يَا رَسُولَ اللهِ قَالَ: «لِأَنَّكُنَّ تُكْثِرْنَ مِنْ صُلِقِينَ فِي ثَوْبِ بِلَالٍ الشَّكَاةَ، وَتَكْفُرْنَ الْعَشِيرَ»، قَالَ: فَجَعَلْنَ يَتَصَدَّقْنَ مِنْ حُلِيِّهِنَّ، يُلْقِينَ فِي ثَوْبِ بِلَالٍ مِنْ أَقْرِطَتِهِنَّ وَخَوَاتِمِهِنَّ وَخَوَاتِمِهِنَّ وَخَوَاتِمِهِنَّ وَخَوَاتِمِهِنَّ وَخَوَاتِمِهِنَّ وَخَوَاتِمِهِنَّ وَخَوَاتِمِهِنَّ وَخَوَاتِمُ مِنْ أَقْرِطَتِهِنَّ وَخَوَاتِمِهِنَّ وَخَوَاتِمِهِنَ ().

### الشكرح

قَوْله: «شَهِدْتُ»، أي حضرتُ، كقَوْله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

وقولِه: «مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ الصَّلَاةَ يَوْمَ الْعِيدِ، فَبَدَأَ بِالصَّلَاةِ قَبْلَ الخُطْبَةِ»، للم يبينْ أي عيدٍ هو، الفِطر أم الأضحى.

وقَوْله: «بِغَيْرِ أَذَانٍ وَلَا إِقَامَةٍ»، الأَذَانُ المعروف: هو التعبدُ للهِ عَرَّفَجَلَ بالإعلانِ بدخُول وقت الصَّلَاة، بِذْكرٍ نَحْصُوص، وهو معروفٌ عند المُسْلِمينَ، متواترٌ عندهم.

والإِقَامَة: هي الإعلانُ بحُضُور الصَّلَاة، والدُّول فيها.

وقَوْله: «ثُمَّ قَامَ مُتَوَكِّنًا عَلَى بِلالٍ»، أي وقف معتمدًا عَلَى بلالٍ مُؤَذِّنِ رَسُولِ اللهِ صَاَّلِللهُ عَلَيْهِ وَسَالَةٍ.

وقَوْله: «فَأَمَرَ بِتَقْوَى اللهِ»، أي قال: اتقوا الله. فمَعْنَى التقوى أَنْ يتخذَ الإِنْسَانُ وقَوْله: «فَأَمَرَ بِتَقْوَى اللهِ عَنَّهَ الْمِعْمُ مَا قيل وقايةً مِن عذابِ اللهِ عَنَّهَ عَلَى وذَلِك بِفِعْلِ أَوَامِرِه، واجتنابِ نَواهِيه؛ هَذَا أَجْمَعُ مَا قيل

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب صلاة العيدين، رقم (٨٨٥).

في تقوى اللهِ عَنَّاجَلَّ، الْعَمَلُ بطاعة الله، عَلَى نورٍ مِن الله، تَرْجُو ثَوَابَ الله؛ وأنْ تتركَ ما نهى الله، عَلَى نورٍ مِن الله، تخشى عقاب الله، وقيل في تعريفها(١):

خَلِّ السَّذُنُوبَ صَغِيرَهَا وَكَبِيرَهَا التَّقَدِي مَا ذَاكَ التُّقَدِي وَكَبِيرَهَا وَكَبِيرَهَا وَكَبِيرَهَا وَاعْمَالُ كَهَاشٍ فَوْقَ أَرْ ضِ الشَّوْكِ يَحْذَرُ مَا يَرَى لَا تَحْقِدَ رَنَّ صَدِيرَةً إِنَّ الجِبَالَ مِنَ الحَصَدى لَا تَحْقِد رَنَّ صَدِيرَةً إِنَّ الجِبَالَ مِنَ الحَصَدى

والمَعْنَى الأولُ يجمع كلَّ الْأَقْوَال.

وقَوْله: «وَحَثَّ عَلَى طَاعَتِهِ»، الحثُّ هو طلبٌ للمُبادَرَةِ والمسَابقة، وطاعةُ اللهِ هي امتثال أمرِه واجتنابُ نَهْيِه، فيَكُون عطفُ هَذِهِ الجملةِ عَلَى الأولى مِن باب عطفِ المترادفينِ في المَعْنَى؛ لِأَنَّ مَعْنَاهَا نفسُ المَعْنَى الأول، إلا أَنْ يُقَال: إِذَا جُمع بين الطَّاعةِ والتقوى صَارَتِ التقوى اجتناب المحارم، والطَّاعة فِعل الأوامِر.

وكثيرٌ مِن الكَلِمَات لَـهَا مَعْنَى إِذَا أُفردت، ولها مَعْنَى إِذَا جُمعت مَعَ غيرها، فَإِذَا قيلَ هَذَا فلَهُ وجهٌ.

وقَوْله: «وَوَعَظَ النَّاسَ وَذَكَّرَهُمْ»، الوعظُ هو أَنْ يقولَ الْقَوْلَ الَّذِي يُليِّنُ الْقُلْبِ فهو وعظُ. القُلُوب، سواءٌ بترغيبِ أو بترهيب، فكلُّ قولٍ يُليِّنُ الْقَلْبِ فهو وعظُ.

«وَذَكَّرَهُمْ»، توكيدٌ للوعظ؛ لِأَنَّ الموعظة والتذكيرَ معناهما وَاحِد، أو يُقَال: ذكرهم بنِعْمَةِ اللهِ عَنَّهَ عَلَى فيكُون الوعظُ بِهَا يُلين القُلُوب، والتذكيرُ بالنَّعَمِ مِنْ أَجْلِ الشكر عليه.

<sup>(</sup>١) الأبيات لابن المعتز، كما في محاضرات الأدباء ومحاورات الشعراء والبلغاء، للراغب الأصفهاني (٢/ ٤١١).

وقَوْله: «ثُمَّ مَضَى حَتَّى أَتَى النِّسَاءَ»، أي تقدمَ حَتَّى وصل إِلَى النِّسَاء؛ لِأَنَّ النِّسَاءَ في مكانٍ بعيدٍ عَنِ الرِّجَال، حَتَّى لا يحصلَ اختلاطٌ بينهن وبين الرِّجَال.

وقَوْله ﷺ: «يا مَعْشَرَ النِّسَاءِ تَصَدَّقْنَ»، مَعْشَر بِمَعْنَى جَمَاعَة، و «تَصَدَّقْنَ»، أي أَنْفِقْن المالَ تَقَرُّبًا إِلَى الله، ونفعًا للفقراء، فالصدقةُ لَا بُدَّ أَنْ تَجمعَ الوصفين: التقربَ إِلَى الله، ونفعَ الفقراء.

وقَوْله: «تَصَدَّقْنَ» شاملٌ للقليلِ والكثير.

ثمَّ عَلَّلَ حَثَّه إياهُنَّ عَلَى الصدَّقةِ فقال: «إِنَّ أَكْثَرَكُنَّ حَطَبُ جَهَنَّمَ»، أي إنَّكن أكثرُ مِن الرِّجَال، والحطبُ ما يُوقد بِه، قَالَ اللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَى: ﴿وَأَمَّا ٱلْقَاسِطُونَ فَكَانُواْ لِجَهَنَّمَ حَطَبًا﴾ [الجن:١٥]، وقال تَعالَى: ﴿فَأَتَقُواْ ٱلنَّارَ ٱلَّتِي وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَلَالِحَجَارَةُ ﴾ [البقرة:٢٤].

فقال: «فَإِنَّ أَكْثَرَكُنَّ حَطَبُ جَهَنَّمَ»، أي إنَّكن أكثرُ مِن الرِّجَال، والحطبُ ما يُوقد بِه، قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَ: ﴿ وَأَمَّا ٱلْقَاسِطُونَ فَكَانُواْ لِجَهَنَّمَ حَطَبُا ﴾، وقال تَعالَى: ﴿ وَأَمَّا ٱلْقَاسُ وَٱلْجِمَارَةُ ﴾، وأتى بهَذِهِ الجملةِ الشَّدِيدةِ الزَّاجِرة ؛ خملهِنَّ عَلَى الصدقة.

وقَوْله: «فَقَامَتِ امْرَأَةٌ مِنْ سِطَةِ النِّسَاءِ»، أي مِن وَسَطِهن مكانًا، لَيْسَت قريبةً، ولا بعيدةً مِن النَّبي عَلَيْ إلأَنَّ القريبة قد يحملُها الخجلُ عَلَى ألَّا تتكلمَ لقُربِها مِن النَّبي عَلَيْهِ، والبعيدةُ قد لا تسمعُ شيئًا مما يقول؛ فلذلك قامتِ امَرْأَةٌ مِن سِطَةِ النِّسَاءِ مكانًا.

ويَحتمل مِن سطةِ النِّسَاءِ حالًا، أي ليستِ المَرْأَةَ المعروفةَ بالرَّزَانةِ والحياء، ولا مِن دونِ ذَلِك؛ بل امَرْأَةٌ متوسطةٌ في الحال، ولا مانعَ مِن أَنْ يَكُونَ المُرَادُ مِن سطةِ النِّسَاءِ حالًا.

وقَوْله: «فَقَالَتْ: لِمَ يَا رَسُولَ اللهِ»، هَذَا اسْتِفْهَامٌ للاسترشادِ لا للاعتراض، فاللَّامُ حرفُ جَرِّ، و «مَا» اسْتِفْهَامٌ المُرَادُ بِه الاسترشاد وليستْ للاعتراض؛ لِأَنَّ مثلَ أولئكَ النِّسَاءِ لا يُمكنْ أَنْ يعترضنَ عَلَى رَسُولِ الله ﷺ في أمرٍ أخبرَ بِه.

تَجِدُون الألفَ في «بِمَ» سَاقطة؛ لِأَنَّ «مَا» الاسْتِفْهَامية إِذَا دخلتْ علَيْها اللَّام، أو في، أو إلى، أو على، أوْ مَا أَشْبَهَ ذَلِكَ؛ فَإِنَّهُ يُحذف مِنها الألف، كَقَوْلِه تَعالَى: ﴿لِمَ تَقُولُونَ ﴾ [الصَّف:٢]، وقَوْله: ﴿عَمَّ يَشَاءَلُونَ ﴾ [النبأ:١]، ومَا أَشْبَهه.

وقَوْله: «لِأَنَّكُنَّ تُكْثِرْنَ الشَّكَاةَ، وَتَكْفُرْنَ الْعَشِيرَ»، أجابها النَّبي ﷺ بالسَّب، «تُكْثِرْنَ الشَّكَاةَ» أي الشِّكاية، فالمَرْأَةُ أكثرُ مِن الرَّجُلِ شِكاية؛ لأنَّها لا تتحمَّل، فتَتَضَجَّرُ كثيرًا إِذَا أَصَابها أدنى شَيْء.

وقَوْله: «وَتَكْفُرْنَ الْعَشِيرَ»، أي الزوج، ومَعْنَى كَفْرِه إضاعةُ حقِّه، أي لا تُقِمْنَ بحقِّ العَشير، والمُرَادُ بذَلِك الجِنْسُ لا كلُّ وَاحِدَة؛ لِأَنَّ مِن النِّسَاءِ مَن هي أشدُّ رزانةً مِن الرِّجَال، وأقلُّ شِكاية، وأوفى بالحقوق؛ لكنَّ المُرَادَ هنا الجِنْس.

وقَوْله: «فَجَعَلْنَ يَتَصَدَّقْنَ مِنْ حُلِيِّهِنَّ»، أي النِّسَاء يتصدقن مِن حُلِيِّهن.

وقَوْله: «يُلْقِينَ فِي ثَوْبِ بِلَالٍ مِنْ أَقْرِطَتِهِنَّ وَخَوَاتِمِهِنَّ»، أي إنَّهن رَضَالِلَهُ عَنْهُنَّ امتثلنَ بسرعة؛ فجعلنَ يتصدقنَ، حَتَّى مما يَحْتَجْنَ إِلَيْه فِي التَّزَيُّنِ للزوجِ وغيرِه.

والأقراطُ جمعُ قُرط، وهو بمَعْنَى الخُرْصِ الَّذِي يُعلَّق بالأذن، وأمَّا الخواتمُ فمعروفة.

وأتى الْمُؤلِّفُ جِهَذَا الحَدِيثِ في باب العِيدين، لَيْسَ مِنْ أَجْلِ عظةِ النِّسَاءِ فقط، ولكنْ ليُبيِّنَ أَنَّ الصَّلَاةَ قَبْلَ الخُطبة، وَأَنَّ صَلَاةَ العِيدَيْنِ لَيْسَ فِيهَا أَذَانٌ ولا إِقَامَة.

### مِنْ فَوَائِدِ الحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: أَنَّ السُّنَّةَ فِي صَلَاةِ الْعِيدِ أَنْ يَبدأَ بالصَّلَاة قبل الخطبة، والعلةُ في أَنَّ الصَّلَاةِ، ولِهَذا كَانَتْ سُنةً وَلَيْسَتْ في أَنَّ الصَّلَاةِ، ولِهذا كَانَتْ سُنةً وَلَيْسَتْ شرطًا.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّهُ لا أَذَانَ فِي صَلَاةِ الْعِيدِ ولا إِقَامَة، وهو صريح، وفي هَذَا ردُّ عَلَى مَنْ قَالَ مِنَ الفُقَهَاء: إِنَّهُ يُنادى لصَلَاة الْعِيد بقول: الصَّلَاةُ جامِعَةٌ. فَإِنَّ هَذَا الْقَوْلَ ضَعِيف؛ لِأَنَّ الأحاديثَ صريحةٌ في أَنَّهُ لَيْسَ فِيهَا لا أَذَانٌ ولا إِقَامَة، وَإِنَّمَا قول: الصَّلَاةُ جَامِعَة. هو في صَلَاة الكُسُوف؛ لِأَنَّ صَلَاةَ الكُسُوفِ تأتي مُبَاغِتَة، لَا سِيَّا الصَّلَاةُ جَامِعَة. هو في صَلَاة الكُسُوف؛ لِأَنَّ صَلَاةَ الكُسُوفِ تأتي مُبَاغِتَة، لَا سِيَّا فِي الزمن الأول، وأمَّا صَلَاةُ العِيد فَإِنَّهَا مَعْلُومةٌ لا تحتاج إِلَى دعوة.

وَلَوْ قَالَ قَائِل: إِذَا ثبتَ الْعِيدُ مُبَاغَتَة، مِثل أَنْ جَاءَ الخبرُ في يوم الثَلَاثِينَ مِن رَمَضَانَ بعد طُلُوع الشَّمْس، عَلَى أَنَّ الْيَوْم عيد، فأكثر النَّاسِ لا يعرفون، فَهَلْ نَقُول: مِن المَشْرُوع أَنْ ندورَ في الأسواق، أو ننادى عَلَى المآذن: الصَّلَاةُ جَامِعَة؟

فالجَوَاب: لا نَقُول هذا؛ لأنّنا لَوْ قلنا: الصَّلَاةُ جَامِعَة. لتَوَهَّم النَّاسُ أَنَّ الشَّمْسَ قَدْ كَسَفَت، ولكن يقول: صَلَاةُ العِيد، صَلَاةُ الْعِيد. حَتَّى يتبينَ ويحددَ للنَّاسِ متى الخُرُوج؛ ليَكُونوا عَلَى بصيرة.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: جَوَازُ الاتكاءِ عَلَى البَشَر؛ لِأَنَّ النَّبي ﷺ قَامَ مُتَوَكِّئًا عَلَى بلال، ولكنْ هل هَذَا جائزٌ عَلَى الإطلاق، أو إِذَا دعت الحَاجَةُ إِلَيْه؟

الجَوَاب: إِذَا دعت الحَاجَةُ إِلَيْه، وَأَمَّا إِذَا لَمْ يَحتَجْ فلا يَنْبَغِي، وما نُشاهدُه مما يفعلُه بَعْضُ النَّاسِ وهُم يمشون في الأسواق، يضعُ الرَّجُلُ يدَه عَلَى كتِف الثَّانِي، ويضمه إِلَيْه فَهَذَا مَكْرُوهٌ وَرُبَّهَا محرَّم؛ لأنَّه لَا بُدَّ أَنْ يَكُونَ هُناكَ حَرَكَةٌ في النفس، وَإِنْ لَمْ تَكُنْ حَرَكَةٌ محرمةٌ، ولكنْ يُخشى عَلَى الإِنْسَان.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: فَضِيلَةُ بلالٍ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ، حيثُ كَانَ مُتكَنًا لرَسُولِ الله ﷺ.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: أَنَّ المَشْرُوعَ للخطيبِ أَنْ يَكُونَ قائيًا، وَأَمَّا إِذَا كَانَ جالسًا فَإِنَّ ذَلِكَ لَا يُسمَّى خُطبة، ويتفرعُ عَلَى هَذَا مَسْأَلَةٌ أحدَثَها بَعْضُ النَّاس، وَهِيَ أَنَّ بَعْضَ النَّاسِ عند دَفْنِ الميتِ يقوم خطيبًا ويَعِظُ النَّاسَ ويُذَكِّرُهم، وَهَذَا بِدْعَة؛ فقد كَانَ أحرصَ النَّاسِ عَلَى الموعظة وعلى إبلاغِ الأُمَةِ رَسُولُ الله ﷺ، وَمَعَ ذَلِكَ لَمْ يَقُمْ خطيبًا عند دَفْنِ الميت.

وحجةُ النَّاسِ فِي ذَلِكَ أَنَّ الحاضِرِينَ قُلُوبُهم رقيقة، تُؤَثِّرُ فِيهَا الموعظة، فنقول: أأنتم أعلمُ أَمْ رَسُولُ الله؟ إِنَّ ما تشعرون به الآن مِن رِقَّةِ القُلُوب، وتَقَبُّلِها للموعظة كَانَ موجودًا فِي عَهْدِ النَّبِيِّ ﷺ، وَمَعَ ذَلِكَ لَمْ يَقُمْ خطيبًا في النَّاسِ.

فإذَا قال قَائِل: ماذا تقولون عن قولِ البخاري رَحْمَهُ ٱللَّهُ في صحيحه: بَابُ مَوْعِظَةِ الْمُحَدِّثِ عِنْدَ القَبْرِ؟

نقول: البخارى رَحْمَهُ اللّهُ لـم يأتِ ببِدْعَة، قال: بابُ الموعظة. ولـمْ يَقُلْ: بابُ الخُطبة. وبينهما فرقٌ عَظِيم، والموعظة الَّتِي ذكرها البخارى رَحْمَهُ اللّهُ أَنَّ النّبي ﷺ وأَصْحَابَه جلس ينتظر فراغ الدفن، ومعه شَيْءٌ ينكتُ بِه في الأَرْض، ويحدِّث ماذا يقول عند الموتِ وبعدَه، ونحن لا نمنعُ أَنْ يَكُونَ أحدُ الحاضِرين مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ يَقُول عند الموتِ وبعدَه، ونحن لا نمنعُ أَنْ يَكُونَ أحدُ الحاضِرين مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ يَعْلِس ويتحدث إِلَى أَصْحَابُه، بينها يَنتَهي النَّاسُ مِن حفر الْقَبْر، أَمَّا أَنْ يقومَ قائمٌ خطيبًا، فَهَذَا مِن البدع، والله تَعالَى قال: ﴿ وَلَوِ التّبَعَ الْحَقُ أَهْوَاءَهُمْ لَفَسَدَتِ خطيبًا، فَهَذَا مِن البدع، والله تَعالَى قال: ﴿ وَلَوِ التّبَعَ الْحَقُ أَهْوَاءَهُمْ لَفَسَدَتِ السَّمَونَ وَاللهُ وَمَن فِيهِنَ ﴾ [المُؤمِنُون:٧١].

واعْلَم قَاعِدَةً مفيدة: كُّل شَيْءٍ وُجِدَ سببُه فِي عَهْدِ النَّبِيِّ ﷺ ولم يَفْعَلْهُ، ولم يَكُنْ ثَمَّ مانعٌ؛ فَإِنَّ فِعلَه بِدعة؛ لِأَنَّ السُّنَّةَ فِعْلٌ وتَرْكُ، وَهَذَا فيها يتعلق بِالعِبَادَة.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أمرُ الخطيبِ للمستمعين بتقـوى اللهِ عَزَّفِجَلَ؛ لقـولِ جَابِرٍ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ: «فَأَمَـرَ بِتَقْـوَى اللهِ»، والتقـوى هي وصيةُ اللهِ تَبَارَكَوَتَعَالَى في الأولـين واللَّاحقين: ﴿وَلَقَدْ وَصَيْنَا ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئْبَ مِن قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ ٱتَّقُوا ٱللّهَ ﴾ واللَّاحقين: ﴿وَلَقَدْ وَصَيْنَا ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئْبَ مِن قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ ٱتَّقُوا ٱللّهَ ﴾ [النِّسَاء: ١٣١].

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: جَوَازُ عطفِ الشَّيءِ عَلَى ما تَضَمَّنَ مَعْنَاه؛ لقولِه: «وَحَثَّ عَلَى طَاعَتِهِ»، وَقَدْ يُعطف الشَّيءُ عَلَى مَا كَانَ بمعناه في كل وجه، مثلُ قولِ الشَّاعر<sup>(۱)</sup>:

# ..... وَأَلْفَى قَوْلَهَا كَذِبًا وَمَيْنَا

والمَيْنُ هو الكذب، وعطَفَه عَلَى الكَذب مِن بابِ عطفِ المترادفين، وإلا قلنا: إِنَّهُ لَــا اجتمعتِ التقوى والطَّاعة، فتحملُ التقوى عَلَى تَرْكِ المحرَّمات، والطَّاعةُ عَلَى فِعل المَأْمُورات، وحِينَئذٍ لا ترادُف.

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: موعظةُ النَّاس، أي أَنْ يتكلمَ بِمَا يُلِّين القُلُوب، ويُصيبُ الهِمم؛ لقولِه: «وَعَظَ النَّاسَ وَذَكَّرَهُمْ»، وَهَذَا هو المَقْصُود في الخطبة، أَنْ تعظَ النَّاسَ وتُذَكِّرهُم.

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: أَنَّهُ يَنْبَغِي في خطبة الْعِيدِ أَنْ يتقدم الإِمَامُ إِلَى النِّسَاء فيعظهن، لفعل النَّبي صَلَّلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّرَ.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: ماذا تقولون الْيَوْم، حيثُ إِنَّ الخطيبَ يخطب مِن مُكبَّرِ الصَّوْتِ الَّذِي يشترك في سماعِه الرِّجَالُ والنِّسَاء، هل يُسن للخطيب أَنْ يتقدمَ للنسَاءِ فيخطبَ فيهن؟

<sup>(</sup>١) هذا عجُز بيت لعدي بن زيد، كما في اللسان مادة: مون، وصدره: فقَدَّدَتِ الأَدِيمَ لراهِشَيْهِ

فالجَوَاب: لا؛ لِأَنَّ المَقْصُودَ حَصَل، ولكن يَنْبَغِي أَنْ يجعلَ جملةً مِن الخطبةِ تختصُ بالنِّسَاء، فيجمع بين هَذَا وَهَذَا.

الفَائِدَةُ العَاشِرَةُ: جَوَازُ مخاطبةِ النِّسَاءِ للرجال، والرِّجَالِ للنسَاء؛ لِأَنَّ النَّبي ﷺ خاطَبَهُنَّ وخاطبْنَه.

ويتفرع عَلَى هذا: أَنَّ مَن قال: إِنَّ صوتَ المَرْأَةِ عَوْرَةٌ فقولُه ضَعِيف، لكنَّ العَوْرَة في صوت النِّسَاءِ أَنْ تخضعَ بالْقَوْل، كَمَا قَالَ تَعالَى: ﴿فَلَا تَخْضَعْنَ بِٱلْقَوْلِ فَيَطْمَعُ ٱلَّذِي فِي قَلِيهِ مَرَضٌ ﴾ [الأحزاب:٣٦]، فَإِذَا تكلمتِ المَرْأَةُ عند الرِّجَال بكلامٍ عادي لا يُدخل الشهوة؛ فَإِنَّ هَذَا لَا بَأْسَ بِهِ وَلَيْسَ عَوْرَة، وَهَذَا أَمرٌ متواتر مِنَ النِّسَاء فِي عَهْدِ النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

الفَائِدَةُ الحَادِيَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ الصدقةَ وقايةٌ مِن النَّار؛ لقولِه ﷺ: «تَصَدَّقْنَ، فَإِنَّ أَكْثَرَكُنَّ حَطَبُ جَهَنَّمَ»، وَقَدْ ثَبَتَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَوْله: «الصَّدَقَةُ تُطْفِئُ الخَطِيئَةَ كَمَا يُطْفِئُ النَّارَ»(١).

الفَائِدَةُ الثَّانِيةَ عَشْرَةَ: أَنَّ الصدقةَ مَجُزْئَةٌ ولو بأقلِ القليل؛ لقولِه: «تَصَدَّقْنَ» ولم يُحدد، وَقَدْ ثَبَتَ عَنِ النَّبِيِّ عَيْدٍ أَنَّهُ قال: «اتَّقُوا النَّارَ وَلَوْ بِشِقِّ تَمْرَةٍ» (٢).

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ أَكثرَ أَهلِ النَّارِ النِّسَاء؛ لأَنَّهن أكثرُ مِن الرِّجَال إثمًا في الغالب، والمُرَاد الجِنْس، ولأنَّ النِّسَاءَ مِنْ بَنِي آدَمَ أكثرُ مِن الرِّجَال كما هو الوَاقِع، ولكنَّ هَذَا عَلَى وجه العُمُوم، فقد يَكُون الرِّجَالُ في منطقةٍ مِن مناطق الأَرْضِ أكثرَ

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي: كتاب الإِيهَان، باب ما جاء في حرمة الصَّلاة، رقم (٢٦١٦)، وقال: حسن صحيح. وابن ماجه: كتاب الفتن، باب كف اللسان في الفتنة، رقم (٣٩٧٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الرقاق، باب من نوقش الحساب عذب، رقم (٦٥٣٩)، ومسلم: كتاب الزَّكَاة، باب الحث على الصدقة ولو بشق تمرة، رقم (١٠١٦).

مِن النِّسَاء، وَقَدْ يَكُون الرِّجَالُ مسَاوِينَ للنسَاء، وَقَدْ تَكُون النِّسَاءُ أكثر، لكنْ بِالنِّسْبَةِ للعُمُومِ أكثر بَنِي آدَمَ مِن النِّسَاء؛ ولِهذا كُنَّ أكثرَ أهلِ النَّار.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةَ عَشْرَةَ: التغليظُ في الموعظة إِذَا دَعَتِ الْحَاجَةُ إِلَى ذَلِك؛ لقولِه: «تَصَدَّقْنَ، فَإِنَّ أَكْثَرَكُنَّ حَطَبُ جَهَنَّمَ»، لم يَقُلْ: تصدقن فَإِنَّ الصدقة تَقِيكُنَّ النَّار، أو كَلِمَة نحوها مما هي هَيِّنَة لَيِّنَة؛ لِأَنَّ لكلِّ مقامٍ مقالًا، فخاطبِ الإِنْسَانَ بِمَا يوافق حالَه، وَهَذَا مِن البَلاغَة والفصاحة.

الْفَائِدَةُ الْخَامِسَةَ عَشْرَةَ: إِثْبَاتُ النَّار؛ لقولِه: «أَكْثَرَكُنَّ حَطَبُ جَهَنَّمَ»، وحطبُ النَّارِ هُم الإِنسُ والجِنُ والحجارة، وقيل: إِنَّ الحجارةَ تزيد النَّارَ حَرارَة، وقيل: الخجارةُ الَّتِي تُعبد مِن دُونَ الله.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ عَشْرَةَ: جَوَازُ كشفِ المَّرْأَةِ وجهَها أمامَ الرِّجَال؛ لقولِه: «فَقَامَتِ امْرَأَةٌ مِنْ سِطَةِ النِّسَاءِ سَفْعَاءُ الخَدَّيْنِ»، والسَّفْعُ سوادٌ في الخَدِّ، وَهَذِهِ المَرْأَةُ قامَتْ ورأى النَّاسُ وجهَها، وصَفَها جَابِرٌ بأنَّها سَفْعَاءُ الخَدَّيْن، فَفِي هَذَا دَلِيلٌ عَلَى جَوَاز كشفِ المَرْأَةِ وجهَها، ولا يُمْكِنُ لأحدٍ أَنْ يُنكرَ الحَدِيث.

ولكن: ما الجَوَاب عنه مَعَ الأَدِلَّةِ الدَّالَّةِ عَلَى وُجُوبِ سَترِ الوجه؟

الجَوَابِ أَنْ يُقال: إمَّا أَنَّ هَذِهِ المَرْأَةَ مِن جِنس القَوَاعِدِ اللَّاتِي يَجُوز لهنَّ أَنْ يَكْشِفْنَ وُجُوهَهُن، وَهَذَا الْقَوْلُ فِيهِ نظر؛ لأَنَّه لَوْ كَانَ كَذَلِكَ لقال: فقامتِ امَرْأَةٌ مِن القَوَاعِد.

والجَوَابِ الثَّانِي: أَنَّ حالَ النِّسَاءِ فِي عَهْدِ النَّبِيِّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم - مختلفة، ما قَبل الأَمْرِ بالحجاب، وما بَعد الأَمْرِ بالحجاب، فيَكُون هَذَا الحَدِيث قَبل الأَمْرِ بالحجاب.

والجَوَابِ الثَّالِث: مِن القَوَاعِدِ في أُصول الفقه، أَنَّهُ إِذَا تعارَض دَلِيلان، أحدُهُما ناقلٌ عَنِ الأَصْل، والثَّانِي مُبْقٍ عَلَى الأَصْل؛ بُدِّل النَّاقلُ عَنِ الأَصْل؛ لِأَنَّ النَّاقلَ عَنِ الأَصْل، والثَّانِي مُبْقٍ عَلَى الأَصْل، في الأَصْل معه زيادة عِلم، وهُنَا ما دلَّ عَلَى كشفِه عَلَى مُبْقِ للأصل، وما دل عَلَى وُجُوبِ الأَصْل معه دَلِيلُ زيادة عِلم؛ فيَكُون مُقَدَّمًا عَلَى مَا دَلَّ عَلَى كشفِه. ما دَلَّ عَلَى كشفِه.

وهُنَاك رسَالةٌ صغيرة، اسمها (رسَالة الحجاب)، تَجِدُون فِيهَا أَدِلَّةَ وُجُوبِ السَّتر، والجَوَابَ عَمَّا استَدل به مَن يرى جَوَازَ الكشف.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: بَعْضُ النَّاس يَعِظُون عند الدفنِ بحُجة أَنَّ النَّبي ﷺ وَعَظَ عند الدفن، فها الفَرق بين الوعظ والخطبة؟

فالجَوَاب: الخُطبةُ يَكُون الإِنْسَانُ فِيهَا قائمًا، ويبدأُها بالحمدِ والتَّشَهُّدِ والصَّلَاةِ عَلَى النَّبي عَلَيْهِ السَّلَامُ إِذَا خطب احرَّتْ عيناه، وعَلَى النَّبي عَلَيْهِ الصَّلَامُ النَّبي عَلَيْهِ الصَّلَامُ إِذَا خطب احرَّتْ عيناه، وعَلا صوتُه، واشتدَّ غضبُهُ (۱).

والموعظةُ إِنَّما هي تذكيرٌ بشَيْءٍ يُرَقِّقُ القَلب ويُليِّنُه بلا انفعال.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل مِن السُّنَّةِ أَنْ تشتملَ خُطبةُ الْعِيدِ عَلَى موعظة؟

فالجَوَاب: نعم، مِن السُّنَّةِ أَنْ تَكُونَ الخطبةُ يومَ الْعِيدِ مشتملةٌ عَلَى الموعظة، ويُذْكَرُ معها الأَحْكَامُ المُنَاسَبة.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: ما توجيه قولِ بَعْضِ العُلَمَاء: كلُّ شَيْءٍ وُجِدَ سببُه ولم يَفْعَلْهُ النَّبي ﷺ فهو بِدْعَة؟

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الجمعة، باب تخفيف الصَّلاة والخطبة، رقم (٨٦٧).

فالجَوَاب: هُناكَ فرقٌ بين المَقْصُودِ بذاتِه، والمَقْصُودِ بغيرِه، فمثلًا: الخطوطُ الموجودةُ عَلَى الفُرُشِ في المَسَاجِد، هي مَقْصُودةٌ لغيرِها، أي لإِقَامَةِ وتَسْوِيَةِ الصَّفُوف، فهي مِن باب الوسَائل، كما أحدثَ المُسْلِمونَ المَدَارِس، وألَّفُوا الكُتب، وغير ذَلِك؛ فهذِهِ وسيلةٌ غيرُ مَقْصُودةٍ بالذَّات، فليست بِدْعَة.

والرَّسُولُ ﷺ لم يُصَلِّ عَلَى فُرُش، فَهَلْ نَقُول: لا تُصَلِّ عَلَى فُرُش؛ لِأَنَّ النَّبي لم يُصَلِّ عَلَى فُرُش؟!

فإِذَا قال: يمكن أَنْ نَخُطَّ خَطًّا عَلَى الحَصباء.

قلنا: هَذَا الْحَطُّ لا يُجدي؛ لأنَّه حِينَما تمشي عَلَيْهِ الأقدامُ يَنْدَرِسُ ولا يُستفاد مِنه.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: يمكن أَنْ يضعوا حِبالًا.

قلنا: الحبالُ تُؤذي النَّاس، فَرْبَّمَا يَتَعَثَّرُ بها الإِنْسَانُ إِذَا مرَّ بها.

ثمَّ إِنَّ الصَّحابَةَ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ كانوا إِذَا قال الرَّسُول ﷺ: اسْتَوُوا؛ صار الْوَاحد مِنهم يُلصق كعبَه بكعبِ أخيه، ومَنكِبَه بمَنكِبه وامتثلوا، ونحن نَقُول قبل أَنْ توجد هَذِهِ الخطوط: استَوُوا وتَرَاصُّوا، ولا يتقدم أحدٌ عَلَى أحد. ومع ذَلِكَ كأن أحدًا لم يسمع.

إذن: هُناكَ أشياءُ لَا بُدَّ مِنها، فَلَا بَأْسَ بِهَا، ولا تُعتبر بِدْعَة.

ظَاهِرُ الحَالِ أَنَّ هَذِهِ الْمَرْأَةَ لَيْسَت امَرْأَةً جميلةٌ تتعلق بها النفس، ومِثل هَذِهِ لا يُنظر إِلَى وجهِها، اللَّهُمَّ إِلَّا أَنْ يَكُونَ إلزامُك إياها مِن بابِ سدِّ الذرائع، ودَليل ذَلِكَ قولُ اللهِ عَنَّفِجَلَ: ﴿ وَٱلْقَوَعِدُ مِنَ ٱلنِّسَكَآءِ ٱلَّتِي لَا يَرْجُونَ نِكَاحًا فَلَيْسَ عَلَيْهِكَ ذَلِكَ قُولُ اللهِ عَنَّفِجَلَ: ﴿ وَٱلْقَوَعِدُ مِنَ ٱلنِّسَكَآءِ ٱلَّتِي لَا يَرْجُونَ نِكَاحًا فَلَيْسَ عَلَيْهِكَ مُتَاجِّدًا إِلَى اللهِ عَنَّفَةً وَأَن يَشْتَعْفِفْنَ خَيْرٌ ﴾ [النور:١٠]،

فَإِذَا جَاءَتِ امَرْأَةٌ عَجوزٌ لا ترجو النكاح، ولا أَحَدَ يتعلَّق بها، فلا حَرَجَ أَنْ تكشفَ وجهها؛ لِأَنَّ أصلَ إيجابِ سَترِ الوجهِ الخَوْفُ مِن الفِتْنَة، ولِهذا جاز كشفُ الوجهِ لِلْحاجَة؛ لِأَنَّ تَحريمَ كشفِ الوجه مِن باب سَدِّ الذرائع، وما كَانَ مِن باب سَدِّ الذرائع، وما كَانَ مِن باب سدِّ الذرائع فَإِنَّهُ تُبِيحُه الحَاجَةُ ولو كَانَ حرامًا.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل يُؤْخَذ مِن الحَدِيث جَوَازُ نَظرِ المَرْأَةِ للرجال؟

فالجَوَاب: نعم، يَجُوز للمَرْأَةِ أَنْ تنظرَ للرَّجُل، لَكِنْ بِشَرْطِ أَلَّا يَكُونَ نظرَ تَمَتُّع ولا شَهْوَة، فلا تَنْظُر نَظْرَةً تتحرك بها شهوتُها، ولا تنظر نظرةً تتمع فِيهَا بالرَّاحةِ والأُنسِ بالرَّجُل، كما يتمتع البصرُ بالنظر إِلَى الأشجارِ والأزهارِ وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ عَشْرَةَ: أَنَّ صوتَ المَرْأَةِ لَيْسَ بِعَوْرَة؛ لِأَنَّ هَذِهِ المَرْأَةَ تكلمتْ بحُضُور الرِّجَال، ولم يَنْهَها النَّبِي ﷺ، وعلى هَذَا دَلِيلٌ مِن القُرْآن الكرِيم، كما في قولِه تَعالَى: ﴿ يَنِسَآهُ النَّبِيِّ لَسَّتُنَ كَأَحَدِ مِنَ النِّسَآءَ إِنِ اتَّقَيْتُنَ فَلَا تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَولِه تَعالَى: ﴿ يَنِسَآهُ النَّبِيِّ لَسَّتُنَ كَأَحُدِ مِنَ النِّسَآءَ إِنِ اتَّقَيْتُنَ فَلَا تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَولِه تَعالَى: ﴿ يَنِسَآهُ النَّبِي لَسَّتُنَ كَأَحُدِ مِنَ النِّسَآءَ إِن التَّقَيْقُ اللَّهُ عَلَى النَّقِيلِ النَّقَوْلِ مَعْرُوفًا ﴾ [الأحزاب:٣٦]، فالنَّهي عَنِ الحضوع بالْقَوْل يدلُّ عَلَى جَوَاز أصلِ الْقَوْل، ولكنْ يَنْبَغِي ألا تتكلمَ المَرْأَةُ أمامَ الرِّجَالِ بالْقَوْل يدلُّ عَلَى جَوَاز أصلِ الْقَوْل، ولكنْ يَنْبَغِي ألا تتكلمَ المَرْأَةُ أمامَ الرِّجَالِ اللهَوْدُ لِلَّ وسيلةً إِلَى التهادي في مخاطبة الرِّجَال، ومَعْلُومٌ أَنَّهُ إِذَا كَثُرَ الْقَوْل تَعَلَّقَتِ النفسُ بالقَائِل.

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةَ عَشْرَةَ: جَوَازُ الاسْتِفْهَامِ عَنِ السَّبب؛ لِأَنَّ هَذِهِ المَرْأَةَ استفهمت بـ(لِـمَ)، واسْتِفْهَامُها للاسترشاد ولِتَعْرِفَ العِلَّةَ فتبتعدَ عنها.

الْفَائِدَةُ التَّاسِعَةَ عَشْرَةَ: التَّحْذِيرُ مِن كَثْرَةِ الشِّكاية، أي لا تكثرِ الشكايةَ لأحد، فَلَيْسَ كُلَّمَا أَصَابَك شَيْءٌ جَعَلْتَ تشتكي للنَّاسِ، ويتفرع عَلَى هَذِهِ الْفَائِدَة، التزامُ الصبرِ عَلَى ما يؤذي، وكلُّ شَيْءٍ له ميزان؛ فاصْبِرْ وانتظر الْفَرَجَ مِن الله عَنَّهَجَلَّ.

الفَائِدَةُ العِشْرُونَ: التَّحْذِيرُ مِن كُفران العَشير، لقولِه: «وَتَكْفُرْنَ الْعَشِيرَ»، وكُفْرُ العَشِيرَ الْعَشيرِ كَمَا قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «لَوْ أَحْسَنْتَ إِلَى إِحْدَاهُنَّ الدَّهْرَ كُلَّهُ، وُكُفْرُ العَشيرِ كَمَا قَالَتْ: مَا رَأَيْتُ مِنْكَ خَيْرًا قَطُّ (۱)، فلو أحسنتَ إِلَى المَرْأَةِ ثُمَّ رَأَتْ مِنْكَ شَيْئًا، قَالَتْ: مَا رَأَيْتُ مِنْكَ خَيْرًا قَطُّ (۱)، فلو أحسنتَ إِلَى المَرْأَةِ الدَّهَرَ كُلَّه، ثُم أتتها إسَاءةٌ وَاحِدَةٌ نَسِيتْ كُلَّ الإِحْسَان وقالت: هَذَا الرَّجُلُ لَم يُحْسِنْ إِلَى قَطُّ.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هـل كُفـرانُ العشيرِ خاصٌّ بالنِّسَاء، أو يَكُــون مِن النِّسَاء والرِّجَال؟

فالجَوَاب: الأَصْلُ أَنَّهُ يَكُون مِن النِّسَاء، لكنْ قد يَكُون في الرِّجَال، فتجد بَعْضَ الرِّجَالِ اللَّسَاء، لكنْ قد يَكُون في الرِّجَال، فتجد بَعْضَ الرِّجَالِ يتلقى إِحْسَانًا كبيرًا، ثمَّ إِذَا أَصَابَته إِسَاءةٌ وَاحِدَة؛ نسي كُلَّ ما سبق، وأخذ يردُّ الإِحْسَانَ بالإسَاءة.

والرَّاجِع: أَنَّه عَلَى الإِنْسَانَ -على الأقلِّ- أَنْ يتعاملَ مَعَ النَّاسِ بالعدل، فيُوازنُ بين الحسناتِ والسيئات، وَقَدْ أَرْشَدَ النَّبي ﷺ إِلَى هَذِهِ الموازنة في قَوْلِه: «لَا يَفْرَكُ مُؤْمِنٌ مُؤْمِنَةً، إِنْ كَرِهَ مِنْهَا خُلُقًا رَضِيَ مِنْهَا آخَرَ »(٢)، وَهَذَا هو العَدْلُ.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: لَوْ أَنَّ إِنْسَانًا أحسنَ، ثمَّ أَسَاء مرةً وَاحِدَة، فَهَلْ تُذكرُ حسناتُه إذَا أخطأ؟

فالجَوَاب: إِنْ كَانَ يَقصِد الرَّدَّ عَلَى الخَطَأَ، فَهَذَا يُنافي الغَرضَ المَقْصُود؛ لأَنَّك تريد أَنْ تَرُدَّ عَلَى الإِنْسَانِ بدعتَه، أو قولَه الخَطَأ، ثم تَذكر حسناتِه، فما الفَائِدَة في ذكرِ الخَطَأ؟!

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الكُسُوف، باب صلاة الكُسُوف جماعة، رقم (١٠٥٢)، ومسلم: كتاب الكُسُوف، باب ما عرض على النبي ﷺ في صلاة الكُسُوف، رقم (٩٠٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الرضاع، باب الوصية بالنِّساء، رقم (١٤٦٩).

أمَّا إِنْ كَانَ يريدُ التَّحَدُّثَ عن حياةِ الرَّجُل، فهنا لَا بُدَّ أَنْ يَذْكُرَ حسناتِه وسيئاتِه، وبَعْضُ النَّاس يقول: إِذَا أردتَ أَنْ تَرُدَّ عَلَى شَخْصٍ خَطَأَه؛ فاذكُر ما له مِن حسنات، وَهَذَا خَطَأ؛ لأَنَك إِذَا ذكرتَ مَا لَهُ مِنَ حسناتٍ أضعفتَ جانبَ الرَّد.

الفَائِدَةُ الحَادِيَةُ وَالعِشْرُونَ: وُجوبُ الشُّكرِ للعَشِير، أي إِذَا كَانَ كُفْرُ العَشيرِ سببًا لدخُولِ النَّار؛ دَلَّ ذَلِكَ أَنْ يَشْكُرَ الإِنْسَانُ عَشِيرَه، أي صاحبَه إِذَا أحسنَ إِلَيْه، ويرى أَنَّ له معروفًا علَيْه.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ وَالْعِشْرُونَ: جَوَازُ تَصَرُّفِ الْمُرْأَةِ فِي مَالِهَا، وأَنَّهَا حُرَّةٌ فيه، وجه ذَلِكَ أَنَّ النِّسَاءَ تَصَدَّقْنَ بِحُلِيِّهِنَّ، ولمْ ينتظرْنَ حَتَّى يُراجعنَ الأزواج.

وعلى هذا: فالحَدِيثُ الَّذِي فِيهِ نَهيٌ عن تصرُّف المَرْأَةِ فِي مالِها إلا بإذنِ زوجِها، وهو: «لَا يَجُوزُ لِامْرَأَةٍ أَمْرٌ فِي مَالِهَا إِذَا مَلَكَ زَوْجُهَا عِصْمَتَهَا»(١)، يُحمل عَلَى مَا إِذَا كَانَ هَذَا المَالُ للزوجِ فِيهِ غَرَض؛ فيقال للمَرْأَة: لا تتصرفي في هَذَا إلا بإذنِ الزوج؛ لأنَّكِ تُفوتين عَلَيْهِ غرضَه، وأمَّا شَيْءٌ لا علاقة للزوج فِيهِ فلا.

والجَوَابِ أَن نَقُول: إِنَّ هؤُلاءِ النِّسَاءِ اللَّاتِي تَصَدَّقنَ بِحُلِيِّهِن، يعلمنَ أَنَّ أَزواجهنَّ يرضَوْن بذَلِك، أو يُقال: إنَّهنَّ تَصَدَّقْنَ امتثالًا لأمرِ النَّبي ﷺ حيثُ قال: «تَصَدَّقْنَ»، والوَاجِب لا يُستأذنُ فِيهِ أحدٌ مِن الخَلق.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ وَالعِشْرُونَ: المنْقَبَةُ العَظِيمَةُ للصحابةِ رَضَالِتُهُ عَنْهُمَ رجالًا ونسَاء، وذَلِك بالمُبادَرَة في فِعل ما أمر اللهُ بِه ورَسُولُه دُونَ تَأْخِير، ووجه هَذَا أَنَّ النِّسَاءَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود: كتاب الإجارة، باب في عطية المرأة بغير إذن زوجها، رقم (٣٥٤٦)، والنسائي: كتاب العمرى، باب عطية المرأة بغير إذن زوجها، رقم (٣٧٥٦)، وابن ماجه: كتاب الهبات، باب عطية المرأة بغير إذن زوجها، رقم (٢٣٨٨).

بادرنَ بالصدقة، وَهَكَذَا شأنُ الصَّحابَةِ عُمُومًا، أَلَا ترى إِلَى الرَّجُلِ الَّذِي نزعَ خاتَمَه النَّبي ﷺ، ولِهَذا خاتَم احترامًا لفعل النَّبي ﷺ، ولِهَذا قال: «والله لَا آخُذُهُ أَبَدًا وَقَدْ طَرَحَهُ رَسُولُ اللهِ ﷺ) (۱).

وَهَذَا بِخَلَافَ مَا نَرَى فِي كَثَيْرِ مِن النَّاسِ الْيَوْم، إِذَا جَاءَ الأَمْرُ مِن الله وَرَسُولِه، جعل يقول: هل الأَمْرُ للوُجُوب؟ هل الأَمْرُ للاسْتِحْبَاب؟ هل الأَمْرُ للإسْتِحْبَاب؟ هل الأَمْرُ للإباحة؟ وَهَذَا خَطَأ؛ أَنتَ عبدٌ لله، افعَلْ مَا يأمُرُك بِه، أَنتَ مُتَّبعٌ لِلرَّسُول ﷺ، فافعَل ما يأمرُك به، لا تَسْتَشْنِ وَاجِبًا أو مُستَحَبًا.

ولِهَذا تَجِدُ الَّذِين يَسْلُكُون هَذَا المَسْلَكَ قُلُوبُهم ضَعِيفةٌ في قَبُولِ الإِيمَان، وإلا لكانوا يفعلون ما يُؤمرون به.

لكنَّ الإِنْسَانَ إِذَا خالف الأَمْرَ مِن الأُمور، حِينَئذٍ يَسْأَل: هل هو وَاجِبٌ أو مُسْتَحَبُّ؟ مِنْ أَجْلِ أَنَّهُ إِنْ كَانَ وَاجِبًا بادَرَ بالتَّوْبَة.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ وَالعِشْرُونَ: أَنَّ الصدقةَ سببُ للوِقايةِ مِن عذابِ النَّارِ؛ لِأَنَّ النَّبِي عَلَيْ قال: «تَصَدَّقْنَ، فَإِنَّ أَكْثَرَكُنَّ حَطَبُ جَهَنَّمَ»، فالصدقةُ سببُ لاتقاء النَّارِ، وقال عَلَيْ : «اتَقُوا النَّارَ وَلَوْ بِشِقِّ تَمْرَةٍ»، وقال: «الصَّدَقَةُ تُطْفِئُ الخَطِيئَةَ كَمَا النَّارِ، وقال عَلَيْ النَّارَ»؛ فلا تحقرنَ شيئًا مِن الصدقةِ ولو كَانَ قليلًا، فإنَّك إِذَا تصدقتَ مِن طَيِّبٍ فَإِنَّ الله تَعالَى يأخذُها بيمنِه ويُربِّيها حَتَّى تَكُونَ مِثل الجَبل (٢)، وَهِي بمِقْدَار التمرةِ الصغيرة.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب اللباس والزِّينَة، باب طرح خاتم الذهب، رقم (٢٠٩٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب التوحيد، باب قول الله تعالى: ﴿ مَعْرُجُ ٱلْمَلَكَمِكَةُ وَٱلرُّوحُ إِلَيْهِ ﴾ [المعارج:٤]، رقم (٦٩٩٣)، ومسلم: كتاب الزَّكَاة، باب قبول الصدقة من الكسب الطيب وتربيتها، رقم (١٠١٤).

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ وَالعِشْرُونَ: جَوَاز إعطاءِ الصدقةِ لغير الآمِر، وجه ذَلِكَ أَنَّ النِّسَاءَ جعلنَ يُلقينَ الصدقة في ثَوْب بلال، وَكَانَ الأَصْلُ أَنْ يُعطينَها النَّبيَ ﷺ وَلَيْقَ النَّسَاءَ جعلنَ يُلقينَ الصدقة، وَإِمَّا أَنْ يَكُونَ بلالٌ هو الَّذِي فَإِمَّا أَنْ يَكُونَ بلالٌ هو الَّذِي تَوَلَّى ذَلِكَ وأَقَرَّه النَّبي ﷺ وكِلاهُما جائز.

الْفَائِدَةُ السَّادِسَةُ وَالْعِشْرُونَ: جَوَازُ التَّعَهُّدِ لَجَمعِ التبرعات؛ لِأَنَّ بلالًا رَضَيَّلِيَّهُ عَنْهُ لَمْ يُلْقِ النِّسَاءُ حُلِيَّهُنَّ فِي ثَوْبِهِ إلا وهو قد تهيأ لذَلِك ومَدَّهُ إِلَيْهن.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ وَالعِشْرُونَ: جَوَازُ لُبسِ الذهبِ المَحَلَّق، لقولِه: «وَخَوَاتِمِهِنَّ»، والحَاتم محلَّق، فيكُون في ذَلِكَ دَلِيلٌ عَلَى جَوَاز لُبسِ الذهبِ المحلَّق، وَقَدْ وردتْ أحاديثُ في النَّهي عنه والوعيدِ عليه، لكنَّها أحاديثُ ضَعِيفة، وحَكى بَعْضُ أهلِ الْعِلْم إجماعَ العُلَمَاءِ عَلَى جَوَاز لُبسِ الذَّهبِ المحلَّق.

الْفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ وَالْعِشْرُونَ: جَوَازُ التَّحَلِّي بِالأَقْرَاط، وهو المُعَلَّقُ في الأُذُن، وَلَكِنْ لَا بُدَّ أَنْ يَكُونَ هُناكَ ثُقْبٌ في الأُذن، فتُثْقَبُ شَحْمَةُ الأُذن، ويُجعل لها عُروة، ويعلَّقُ بها الحُيُلُِّ.

ويتفرَّع عَلَى هَذَا جَوَازُ ثَقب أُذنِ الجارية؛ لِتُعَلَّق بِها الحُلِي، ويَجُوز لأهلِ الجاريةِ أَنْ يَتْقُبوا ثُقْبًا مِنْ أَجْلِ أَنْ يُعَلَّقَ فِيهِ قُرْط، لكنْ لا بُدَّ أَنْ يبتعدوا عَنِ الإسرافِ في ذَلِك؛ حَتَّى لا يحصُل به تعذيبٌ للنفس، وتعذيب الإِنْسَانِ نفسَه ممنوع، والثَّقْب في فيه تعذيب؛ لأنَّهم يَثْقُبون الأُذن بأداةٍ حادَّة، ثم يضعون فِيهَا سِلْكًا يُدخلونه في الثُّقب حَتَّى لا يلتئمَ الجُرح، فَإِذَا مرَّ عَلَيْهِ أيامٌ أخرجوا مِنْهُ هَذَا السِّلك.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: بَعْضُ النِّسَاءِ يضعنَ بَعْضَ الحُلي مِنْ أَجْلِ التَّجَمُّلِ في غيرِ الأُذن، فَهَلْ هَذَا يَجُوز؟

فالجَوَاب: نعم، تَثْقُب المِنْخرَ وتُعَلِّقُ الحُلي فِيهِ، فلا حَرج، لكنَّ هَذَا سَيَكُونُ فِيهِ أُمور:

أولًا: سيَكُون فِيهِ مشكلةٌ عند الاستنشاقِ والاستنثار.

ثانيًا: هُناكَ مِنَ النَّاسِ مَنْ لا يتعبرون هَذَا جَمَالًا، ولا مريحًا للنفس.

ثالثًا: عندما تَتَمَخَّضُ هَذِهِ المَرْأَةُ، رُبَّهَا يَعْلَقُ المُخَاطُ بِهَذَا العُضوِ وَهَذَا الحُلي؛ إذن هي فَعَلَتُ ما تَتَقَرَّزُ مِنْهُ النفس، لكنْ لكلِّ غرضٍ عَجَائِبُ، فلا نَسْتَطِيع أَنْ نَمْنَع أحدًا مِن شَيْءٍ إلا بِدَلِيلِ مِن القُرْآنِ والسُّنَّة.

١٥١ - عَنْ أُمِّ عَطِيَّةَ، قَالَتْ: «أَمَرَنَا -تَعْنِي النَّبِيَّ ﷺ - أَنْ نُخْرِجَ فِي الْعِيدَيْنِ الْعَوَاتِقَ، وَذَوَاتِ الْخُدُورِ، وَأَمَرَ الْحُيَّضَ أَنْ يَعْتَزِلْنَ مُصَلَّى الْمُسْلِمِينَ»(١).

• وفي لَفظ: «كُنَّا نُؤْمَرُ أَنْ نَخْرُجَ يَوْمَ العِيدِ حَتَّى نُخْرِجَ البِكْرَ مِنْ خِدْرِهَا، حَتَّى نُخْرِجَ الجُيَّض، فَيَكُنَّ خَلْفَ النَّاسِ، فَيُكَبِّنْ بِتَكْبِيرِهِمْ، وَيَدْعُونَ بِدُعَائِهِمْ يَرْجُونَ بَرَكَةَ ذَلِكَ اليَوْمِ وَطُهْرَتَهُ»(٢).

# الشترح

أُمُّ عطيةَ الأنصارية، صحابيةٌ معروفةٌ مشهورة، كانتْ مِمَّن يتولى تغسيلَ نسَاءِ الصَّحابَة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الحيض، باب شهود الحائض العيدين ودعوة المُسْلِمينَ، ويعتزلن المصلى، رقم (۳۱۸)، ومسلم: كتاب صلاة العيدين، باب ذكر إباحة خروج النَّساء في العيدين إلى المصلى وشهود الخطبة، مفارقات للرجال، رقم (۸۹۰).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب العيدين، باب التَّكبير أيام مني، وإذا غدا إلى عرفة، رقم (٩٧١).

قَوْلها: «أَمَرَنَا -تَعْنِي النَّبِيَّ ﷺ - أَنْ نُخْرِجَ فِي الْعِيدَيْنِ الْعَوَاتِقَ»، العواتقُ جمعُ عاتِق، وَهِيَ المَرْأَةُ الكَبِيرَة.

وقَوْلها: «وَذَوَاتِ الْخُدُورِ»، أي الأبكارِ اللَّاتي يَبْقَيْنَ في حُجُورِهِن ولا يخرجنَ إِلَى النَّاسِ.

وقَوْلها: «وَأَمَرَ الْحَيَّضَ»، الحُيَّضُ جمعُ حَائض.

وقَوْلها: «أَنْ يَعْتَزِلْنَ مُصَلَّى المُسْلِمِينَ»، أي مُصَلَّى الْعِيد.

وقَوْ لها: «فَيُكَبِّرْنَ»، فيكبرنَ الضميرُ يعود عَلَى النِّسَاء الحُيَّضِ والأبكار.

وقَوْلها: «بِتَكْبِيرِهِمْ»، أي بتكبير أهلِ المصلَّى، والباءُ هنا يَحتمل أَنْ تَكُونَ للسَبيَّة؛ فيَكُونَ المَعْنَى أَنَّهُ نِ إِذَا سَمِعْنَ تكبيرَ النَّاسِ كَبَّرَن، ويَحتمل أَنْ تَكُونَ للسَبيَّة؛ فيَكُونَ المَعْنَى أَنَّهُ نِ إِذَا سَمِعْنَ تكبيرَ النَّاسِ كَبَّرَن، ويَحتمل أَنْ يَكُونَ التَّكبير للمُصاحبة يَحتمل أَنْ يَكُونَ التَّكبير للمُصاحبة يَحتمل أَنْ يَكُونَ التَّكبير جماعيًا، ويَحتمل أَنَّ كلَّ إِنْسَانٍ يُكبِّر، فتصِح المصاحبة وَإِنْ كَانَ كلُّ إِنْسَانٍ يُكبِّر، وَحُدَه.

وقَوْلها: «وَيَدْعُونَ بِدُعَائِهِمْ»، أي إنَّهنَّ إِذَا سمِعنَ مَن يدعو؛ فإنَّهن يدعون بدعون بدعون بدعائهِم، فكلِمَةُ يَدْعُون للمُؤَنَّث، وعلى هَذَا فالْوَاو مِن الفِعل، وأمَّا الفَاعِلُ فهو النون، ومثلُه قول الله تَعالَى: ﴿إِلَّا أَن يَعْفُونَ ۖ أَوْ يَعْفُواْ ٱلَّذِى بِيَدِهِ عُقَدَةُ ٱلتِكَاحِ ﴾ النون، ومثلُه قول الله تَعالَى: ﴿إِلَّا أَن يَعْفُونَ لَنُّونَ. [البقرة:٢٣٧]، فالْوَاو مِن الْفِعْل، والفَاعِل هو النُّون.

وقَوْلها: «يَرْجُونَ بَرَكَةَ ذَلِكَ اليَوْمِ وَطُهْرَتَهُ»، أي يطلبون البَرَكَة، والبَرَكَةُ هي الحَيْرُ الكثير، والبَرَكةُ مُشْتَقَّةٌ مِن البِرْكة، وَهِيَ مَجْمَع المَاءِ الْوَاسع، وأَمَّا طُهرتُه فالمُرَاد بها طُهرتُه مِن الذُّنوب.

# مِنْ فَوَائِدِ العَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: مَشْرُوعِيَّةُ خُرُوجِ النِّسَاءِ إِلَى مُصَلَّى الْعِيد، وَلَيْسَ ثَمَّةَ صَلَاةٌ يُسَنُّ للنسَاء حُضورُها إلا صَلَاةَ العِيد، أمَّا بَقِيَّةُ الصَّلوَاتِ فحُضورُ النِّسَاءِ إِلَيْها مِن بابِ الْمَباح، وبُيُوتُهن خيرٌ لهن.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: الاعتناءُ بصَلَاةِ الْعِيد، وإظهارُها وإشهارُها.

الْهَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ صَلَاةَ الْعِيدِ وَاجِبَة، وَهَذِهِ المَسْأَلَةُ اختلف فِيهَا العُلَمَاءُ إِلَى تَلاثَةِ أَقْوَال:

الْقَوْل الْأَوَّل: أنَّها وَاجِبَةٌ عَلَى الأعيان، وهو الصَّحِيح؛ لكنَّها لا تجب إلا عَلَى مَن تجب عَلَيْهِ الجَمَاعَةُ مِن الرِّجَال.

الْقَوْل الثَّانِي: أنَّهَا فَرضُ كِفَايَة.

والْقَوْل النَّالِث: أَنَّمَا سُنة، والصَّحِيحُ أَنَّمَا فَرضُ عين، وَإِذَا فاتتْ فالصَّوَابُ أَنَّمَا لا تُقضى؛ لأنَّمَا صَلَاةٌ شرعتْ عَلَى هَذَا الوجه، فَإِذَا فاتَت سَقطت، كما أَنَّ الجُمُعَة لا تُقضى، فلو فاتتِ الإِنْسَانَ صَلَاةَ الجُمُعَة؛ فَإِنَّهُ لا يَقضيها، لكنْ يُصَلِّي الخُمُعَة وَابَنَّهُ لا يَقضيها، لكنْ يُصَلِّي الظُّهرَ لأنَّمَا فَرضُ الوَقْت، لا لأنَّمَا بدلٌ عَنِ الجُمعة، بل هي ظُهرٌ مستقلُّ.

ويتفرع عَلَى هَذَا المَسْأَلَة، لَوْ أَنَّ الإِنْسَانَ حَضَر لصَلَاةِ الجُمُعَة، وانتظر الظُّهر، وَكَانَ بين أمرين: إِذَا ذهب يَتوَضَّأ فاتته الجُمعة، وَإِنْ تَيَمَّم أَدْرَكَ الجُمعة، ففي هَذَا لِلْعُلَمَاء قولان:

أَحَدهُما: أَنَّهُ يذهبُ ويَتوَضَّأُ ولو فاتَنْهُ الجُمعة.

والثَّانِي: أَنَّهُ يتيمم ويُصَلِّي الجُمعة، وَهَذَا الْقَوْل هو الصَّحِيح؛ وذَلِك لأَنَّه إِذَا ذهب يَتوَضَّأ فاتته الصَّلَاة، فهو كها لَوْ خاف خُروجَ الوَقْت في بَقِيَّة الصَّلوَات، فَإِنَّهُ إِذَا خَافَ خُرُوجَ الْوَقْتِ في بقية الصَّلوَات تَيَمَّمَ، وَإِنْ كَانَ لَوْ ذهب يَتَوَضَّأَ لأدرك الوُضُوءَ بالرَاء، ولكنْ يَفُوتُه الوَقْت، وَهَذَا هـو اختيار شيخِ الإِسْلامِ ابنِ تَيْمِيةَ رَحْمَهُ اللّهُ.

وَكَذَلِكَ قيل: صَلَاةُ الجَنَازَةِ إِذَا حَضَرت ودار الأَمْرُ بِينِ أَنْ يذهبَ ويَتَوَضَّأ، أو يُصَلِّي بِتَيَمُّم، لكنَّ هَذِهِ المَسْأَلَة في الْقَلْب مِنها شَيْء؛ لِأَنَّ صَلَاةَ الجَنَازَةِ -وإنْ فاتت- يمكنُ استدراكُها بالصَّلَاة عَلَى القَبر، كما صَلَّى النَّبي صَلَاةً الجَنَازَةِ -وإنْ فاتت- يمكنُ استدراكُها بالصَّلَاة عَلَى القَبر، كما صَلَّى النَّبي عَلَى قبر المَرْأَةِ الَّتِي كَانَتْ تَقُمُّ المَسْجِد<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري كتاب الصَّلاة، باب الخدم للمسجد، رقم (٢٦٠)، ومسلم كتاب الجنائز، باب الصَّلاة على القبر، رقم (٤٦٠)، واللفظ لمسلم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب تفسير القرآن، باب ُقَوْله: ﴿وَكَذَلِكَ أَخْذُ رَبِّكَ ﴾ [هود:١٠٢]...، رقم (٢٦٨٦).

الْفَائِدَةُ الْخَامِسَةُ: أَنَّ الْحَائِضَ يُسَنُّ لَهَا أَنْ تَخْرِجَ إِلَى صَلَاةِ الْعِيدِ، ولا تدخل مُصَلَّى الْعِيد؛ لِأَنَّ النَّبِي ﷺ أمرها أَنْ تعتزلَ المصَلَّى.

الْفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنَّ مُصَلَّى الْعِيدِ مَسْجِد، وجهُ الدَّلَالَة أَنَّ النَّبِي عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ مَنَع الحَائِضَ مِن دخُولِه، وَهَذَا مِن خصائص المَسَاجِد، ولِهذا نصَّ فقهاءُ الحنابلةِ رَحَهُ مُلْلَهُ، عَلَى أَنَّ مصَلَّى الْعِيدِ مَسْجِد، وَهَذَا هو الحَقُّ.

وبناءً عَلَى هذا: إِذَا دخلتَ مصَلَّى العِيد فَصَلِّ رَكْعَتَيْنِ قَبْلَ أَنْ تجلس؛ لأَنَّه مَسْجِد، ولا يَجُوز لك أَنْ تَبِيعَ أُوتَشْتَرِيَ فيه، ولولا وُجُوبُ الجَمَاعَةِ لَقُلْنَا: يَجُوز أَنْ تَعتكفَ في مصَلَّى الْعِيد؛ فاتته الجَمَاعَةُ في الصَّلوَات الحَمْس.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: جَوَازُ الذِّكْرِ للحَائِض، يُؤْخَذ مِن قَوْلَها رَضَالِلَهُ عَهَا: «فَيُكَبِّرُنَ بِتَكْبِيرِهِمْ»، وَكَذَلِكَ جَوَازُ الدُّعَاء، ولا يَمتنع عَنِ الحَائِض إلا قِراءَة القُرْآن عَلَى بِتَكْبِيرِهِمْ»، وَكَذَلِكَ جَوَازُ الدُّعَاء، ولا يَمتنع عَنِ الحَائِضِ القُرْآنَ أَنَّهُ يَجُوزُ أَنْ تقرأ رأي كثير مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ، والصَّحِيحُ في قِراءَةِ الحَائِضِ القُرْآنَ أَنَّهُ يَجُوزُ أَنْ تقرأ القُرْآنَ لِلْحَاجَةِ أَو المَصْلَحَة، وأَمَّا بِدُونِ ذَلِكَ فهو مِن الأُمُورِ المُشْتَبِهَاتِ النَّي قال القُرْآنَ لِلْحَاجَةِ أَو المَصْلَحَة، وأَمَّا بِدُونِ ذَلِكَ فهو مِن الأُمُورِ المُشْتَبِهَاتِ النَّي قال عَنه النَّبِهَ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم -: «فَمَنِ اتَّقَى الشَّبُهَاتِ اسْتَبْرَأَ لِدِينِهِ، وَعَلَى آلِهِ وسلم -: «فَمَنِ اتَّقَى الشَّبُهَاتِ اسْتَبْرَأَ لِدِينِهِ،

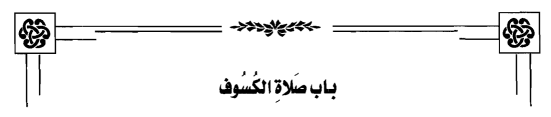
الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: جَوَازُ التَّكبيرِ بصوتٍ وَاحِد، أي الجماعي، عَلَى أَحَدِ التقديرين في النباء، وهو أَنْ تَكُونَ للمُصاحَبة، ولكنْ قد يُنازَع في هَذَا الاسْتِدْلالِ فيقال: إِنَّ ذَلِكَ لا يستلزم أَنْ يَكُونَ التَّكبيرَ بِفَم وَاحِد، ولكنْ يَكُونُ جميعًا، ولو كَانَ لكلِّ وَاحِدٍ ضوت، وَهَذَا هو الأقرب، أَنَّهُ لا يُسن التَّكبيرُ الجماعي، وَأَنَّ الإِنْسَانَ يُؤمرُ بِأَنْ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الإِيمَان، باب فضل من استبرأ لدينه، رقم (٥٢)، ومسلم: كتاب المساقاة، باب أخذ الحلال وترك الشبهات، رقم (١٥٩٩).

يَذْكُرَ اللهَ عَرَّهَ جَلَّ وَحْدَهُ بِلِسَانِه وقَلْبِه، وَهَذَا في الغالب أقربُ إِلَى الخُشُوع، وأحضرُ للقلب؛ فلا يُسَنُّ التَّكبيرُ الجهاعي لا في صَلَاةِ الْعِيدِ ولا في غيرِها.

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: أَنَّ يومَ الْعِيدِ بركة، وفيه خيرٌ كثير، سواءٌ عِيد الفطرِ أو عيدُ الأضحى، وَإِنْ كَانَ في الحَدِيث أَنَّهُ عيدُ الفِطر، لكنَّ الظَّاهِرَ – والله أعلم – أَنَّ الخَيْرَ والبركةَ في العِيدَيْنِ جميعًا.





#### . • 🚱 • •

قال المُؤلِّفُ رَحِمَهُ اللَّهُ: «بابُ صَلَاةِ الكُسُوف»، وَهَذَا مِن باب إضافةِ الشَّيء إلى سببِه، أي الصَّلَاةُ الَّتِي سببُها الكُسوف، يُقَال: الكُسُوفُ والخُسوفُ بمعنًى وَاحِد، وعلَيْه فيُقال: كَسَفَتِ الشَّمْس، وكَسَفَ القَمر؛ وخَسَفَتِ الشَّمْس، وخَسَفَ القَمر. ونَحسَفَ القَمر.

وَمِنَ الْعُلَمَاءِ مَنْ فرَّق، فجعل الخُسوفَ للقمر، والكُسُوفَ للشَّمْسِ، والرَّاجِحُ أَنَّهُ لا فَرْقَ، وَأَنَّ الكُسوفَ والخُسوفَ بمعنَّى وَاحِدٍ.

والكُسوفُ والخُسوفُ لهما أسبابٌ طبيعيةٌ حِسِّية، وأسبابٌ دِينيةٌ شَرْعِيّة:

أمَّا الأَسْبابُ الطَّبِيعةُ الحِسِّية، فَإِنَّ سببَ كُسوفِ الشَّمْسِ أَنَّ القمرَ يَحُولُ بَيْنَها وبَيْنَ الأَرْضِ؛ فيُغَطِّي ضَوْءَ الشَّمْسِ عن أهلِ الأَرْضِ فلا يقع.

لا يقعُ كُسوفُ الشَّمْسِ إلا في آخِر الشهر، حيثُ يَكُونُ القمرُ قريبًا مِن الشَّمْس، فيمكن أَنْ يَحْجُبَهَا.

وسببُ خُسوفِ القمر؛ حَيْلُولَةُ الأَرْضِ بَيْنَهُ وبَيْنَ الشَّمْس، ولذَلِك لا يقع الا في ليالى الإبدار، أي لا يُمْكِنُ أَنْ يقعَ كُسوفُ القَمرِ في الْيَوْمِ العاشرِ أو العشرين؛ لِأَنَّهُ لَا يُمْكِنُ أَنْ تحولَ الأَرْضُ بينَه وبين الشَّمْس في هَذِهِ الأَيَّام.

وأمَّا السَّببُ الديني الشَّرْعِيّ، فَهَذَا بَيَّنَهُ النَّبي ﷺ في قولِه: «إِنَّ الشَّمْسَ وَالقَمَرَ آيَتَانِ مِنْ آيَاتِ اللهِ، لَا يَنْكَسِفَانِ لَمِوْتِ أَحَدٍ وَلَا لَحِيَاتِهِ، وَلَكِنَّ اللهَ تَعَالَى يُخَوِّفُ بَهَا عِبَادَهُ ١١١)، فَهَذَا سببٌ شَرْعِيّ لا نعلمه، لو لا أَنَّ النَّبي عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ أعلَمنا إياهُ.

والكُسُوفُ أمرٌ خارقٌ للعَادَة، ولما كَانَ خارقًا للعَادَة؛ صار مِن آيات اللهِ عَنَّهَ عَلَى اللهِ عَادَة عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

#### 

١٥٢ – عَنْ عَائِشَةَ رَضَالِكَهَ عَهَا، أَنَّ الشَّمْسَ خَسَفَتْ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللهِ ﷺ، فَبَعَثَ مُنَادِيًا: بِالصَّلَاةُ جَامِعَةٌ، فَتَقَدَّمَ فَصَلَّى أَرْبَعَ رَكَعَاتٍ فِي رَكْعَتَيْنِ، وَأَرْبَعَ سَجَدَاتٍ (٢).

# الشترح

قَوْلها: «أَنَّ الشَّمْسَ خَسَفَتْ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ»، وَكَانَ ذَلِكَ فِي الْيَوْمِ التَّاسِعِ والعشرينَ مِن شوَّال، حين ارتفعتْ مِقْدَارَ رُمحٍ أَو رُمحِين، وَكَانَ كَسُوفُها كُليًّا، وصادَفَ كُسوفُها الْيَوْمَ الَّذِي ماتَ فِيهِ إبراهيمُ رَضَيْلِيَّهُ عَنْهُ ابنُ النَّبِي عَلَيْهُ، وفزع النَّاسِ لذَلِك فزعًا شديدًا، حَتَّى إِنَّ النَّبِي عَلَيْهِ قَامَ بِغَيْرِ رداء، حَتَّى لِحقه النَّاسُ بردائه، وفزع إلى المَسْجِد.

وأمر مناديًا يُنادِي: الصَّلَاةُ جامِعَة؛ فاجتمع النَّاسُ في مَسْجِد النَّبي ﷺ، وصَلَّى كَا ذكرتْ عَائِشَةُ رَضِاًلِيَّهُ عَنْهَا.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الكُسُوف، باب صلاة الكُسُوف جماعة، رقم (١٠٥٢)، ومسلم: كتاب الكُسُوف، باب ما عرض على النبي على في صلاة الكُسُوف، رقم (٩٠٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الكُسُوف، باب الجهر بالقراءة في الكُسُوف، رقم (١٠٦٥)، ومسلم: كتاب الكُسُوف، باب صلاة الكُسُوف، رقم (٩٠١).

وكان يومًا شديدَ الحَرِّ، فتقدم النَّبي ﷺ وصَلَّى صَلَاةً لا نظير لـها، وبَقِيَ حَتَّى تَجَلَّتِ الشَّمْس.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل خُروجُ النَّبي ﷺ فَزِعًا يَدُلُّ عَلَى أَنَّ الكُسُوفَ ما كَانَ معروفًا قَبْلَ ذَلِك؟

فَالْجَوَابِ: لا، كَانَ معروفًا، لكنَّه لَيْسَ معروفًا في الإِسْلام قَبل هذا، فهَذِهِ أُولُ مرَّة، وأيضًا رُبَّما يَكُون الكُسُوفُ جُزيئًا لا يَتَبَيَّن، أمَّا هذا فَإِنَّهُ كُسُوف كُلِّي، حَتَّى إِنَّهُ وصف الشَّمْسَ كأنَّها قِطعةُ نُحاس.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل أهل الباديةِ يَلزمُهم صَلاةُ الكُسُوفِ والخسوف؟ فالجَوَاب: نعم، النَّاسُ سواءٌ في البادية أو في الحاضِرة.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: الرَّكْعَةُ في الكُسُوف هل تُدرَكُ بإدراك الرُّكُوعِ الأول، أَمْ بإدراكِ الرُّكُوعِ الأول، أَمْ بإدراكِ الرُّكُوعِ الثَّانِي؟

فالجَوَابِ: إدراكُ رَكْعَةٍ في الكُسوف لا يَكُون إلا بادراكِ الرُّكُوعِ الأول، فَإِذَا دخلتَ مَعَ الإِمَام وَقَدْ رَفَع مِن الرُّكُوعِ الأول؛ فقد فاتتكَ الرَّكْعَة.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: ما حُكم إخبارِ النَّاسِ قَبْلَ الكُسُوفِ بيومِ أو يومين؟

فالجَوَابِ: هَذِهِ مَسْأَلَةٌ ابتُلِي المُسْلِمون بها الْيَوْم، فصاروا يُعْلِنُون عَنِ الكُسُوف قَبل أَنْ يَأْتِي؛ فيَأْتِي الكُسُوفُ وكأنَّه أمرٌ عادي، لا يحدثُ الحُشُوعُ ولا الفَزَع، ولِهذا نرى أَنَّهُ لا يَنْبغِي إشاعةُ الكُسُوف، لا في الصحفِ ولا في المجلاتِ ولا الإِذَاعة ولا في مجالس النَّاس؛ لِأَنَّ ذَلِكَ أَهْيَبُ.

وكنَّا أدركنا النَّاس إِذَا حصل الكُسُوفُ في القمر؛ فزِعوا فزعًا عَظِيمًا، وخرجوا

مِن البُيُوت يبكون، وامتلأتِ المَسَاجِدُ بكاءً؛ أمَّا الآن، إِذَا جَاءَ بعد أَنْ علِم النَّاسُ به؛ صار النَّاسُ لا يتأثرون به.

# وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل يمكن الْعِلْمُ بِه قبلَ وقوعِه؟

فالجَوَاب: نعم يمكن، وَقَدْ ذكر ذَلِكَ العُلَمَاءُ مِن قديم الزمان، أَنَّهُ يمكن الْعِلْم بِه قبل وقوعِه؛ لأنَّه يُدرَك بالحسَاب، فسَيْرُ الشَّمْسِ والقمرِ سيرٌ مُتَّزِنٌ معتدل، ولكنَّه لَيْسَ عاديًّا.

# مِنْ فَوَائِدِ الحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: أَنَّهُ يُسن أَنْ يُبعثَ مُنَادٍ يُنادِي: الصَّلَاةُ جامِعة؛ لِأَنَّ النَّبي ﷺ فَعَل ذَلِك، لكنْ في وقتِنا الحاضِر لا نَحْتاج أَنْ نبعثَ مناديًا يُنادِي: الصَّلَاةُ جَامِعَة؛ لِأَنَّ لَدَيْنا المَآذِنَ ومُكَبِّراتِ الصَّوْت، فيكفي عن هذا.

ولم يُذكرْ في الحَدِيث كُمْ مَرَّةً يقول: الصَّلَاةُ جَامِعَة. لكنْ نَقُول: هَذَا بحسبِ الحَال، إِنْ كَانَ النَّاسُ في نومٍ وحَصَل الكُسُوفُ في أثناء اللَّيل؛ فهنا يُكرِّر حَتَّى يغلِبَ عَلَى ظَنِّهِ أَنَّهُ أسمع النَّاس، وَكَذَلِكَ إِذَا كَانَ النَّاسُ فِي أسواقِهم وضَجِيجِهم؛ فَإِنَّهُ يُكرِّر حَتَّى يَغْلِبَ عَلَى ظَنِّهِ أَنَّهُ أسمعَ النَّاسَ.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: الاقتصارُ عَلَى هَذِهِ الجَملة «الصَّلَاةُ جَامِعَة»، ولا حاجةَ أَنْ يزيدَ: «يرحمكم الله»، ولا أَنْ يزيدَ: «احضُروا»، وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ، وله أَنْ يقول: الصَّلَاةُ جَامِعَةً. ولكلِّ مِنها وجهٌ في الإعراب: الصَّلَاةُ جَامِعَةً. ولكلِّ مِنها وجهٌ في الإعراب: أمَّا الرفعُ (الصَّلَاةُ جَامِعَة)، فهي مبتدأٌ وخبر، وأمَّا النصبُ، فَإِنَّ الصَّلَاةَ مفعولُ لفعلٍ مَحْذُوفٍ تقديرُه: احضُروا. وجَامِعَةً حالٌ مِن الصَّلَاة، أي احضُروا الصَّلَاة حالً عن الصَّلَاة، أي احضُروا الصَّلَاة حالً كونها جَامِعةً.

الفَائِدَةُ الثَّالِئَةُ: مَشْرُوعِيَّةُ الاجتهاعِ عَلَى صَلَاة الكُسُوف، وَأَنَّهُ يَنْبَغِي لأهل البلدِ أَنْ يَجتمعوا فِي مَسْجِدٍ وَاحِد، وَإِذَا تعددتِ الجُمَع، ففي مسَاجد الجُمع، وجهُ البلدِ أَنْ يَجتمعوا فِي مَسْجِدٍ وَاحِد، وَإِذَا تعددتِ الجُمَع، ففي مسَاجد الجُمع، وجهُ ذَلِكَ أَنَّ النَّبي عَيَنهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ أمر المنادي أَنْ يُنادِي النَّاس، وبالْفِعْل اجتمعوا، وأمَّا صَلاَتُها فِي كل مَسْجِدٍ فجائز، لكنَّ الْأَفْضَلَ أَنْ يَكُونَ ذَلِكَ فِي مَسْجِدٍ وَاحِدٍ حَلَم النَّهُ أَقربُ إِلَى نُزول الرَّحَةِ وإجابَةِ الدُّعَاءِ وحصولِ الحُشُوع، فَإِنَّ النَّاسَ جامِع؛ لأَنَّه أقربُ إِلَى نُزول الرَّحَةِ وإجابَةِ الدُّعَاءِ وحصولِ الحُشُوع، فَإِنَّ النَّاسَ كُلَّمَا حَضَروا وكَثُروا؛ كَانَ ذَلِكَ أَشدَّ فِي خُشُوعِ النَّاسِ واجتماعِ قُلُوبِهم، وأرجا لإِجابَة دعواتِهم.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: مَشْرُ وعِيَّةُ تَقَدُّمِ الإِمَامِ، لقولِها: "فَتَقَدَّمَ"، وَهَذَا هو الْأَفْضَل، وَلا يُصَلِّي معه أحد، اللَّهُمَّ إِلَّا إِذَا كَانَ أَنْ يَكُونَ لِلإِمَامِ مَكَانٌ خاصٌّ أَمَامَ المُصَلِّين، ولا يُصَلِّي معه أحد، اللَّهُمَّ إِلَّا إِذَا كَانَ هُنَاكَ ضيقٌ فِي المَسْجِد، ولم يجدِ النَّاسُ مكانًا إلا أَنْ يَصُفُّوا إِلَى جنبِ الإِمَامِ فلا بَأْس، وَإِذَا صَفُّوا إِلَى جَنبِ الإِمَامِ فالصَّحِيحِ أَنْ يَكُونَ بَعْضُهم عَنِ اليَمِينِ وبَعْضُهم عَنِ الْيَمِينِ وبَعْضُهم عَنِ الْيَمِينِ وبَعْضُهم عَنِ الْيَسَار، ودَلِيل ذَلِكَ أَنَّ النَّاسَ كانوا قَبل أَنْ يُشرِعَ تقدُّم الإِمَام، إِذَا كَانَ اثنانِ فأكثرَ؛ صَفُّوا والإِمَام بينهم.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: أَنَّ صَلَاةَ الكُسُوفِ فِيهَا أَرْبَعُ رُكُوعات، وأَرْبَعُ سجدات، ففي كلِّ رَكْعَةٍ فِيهَا رُكُوعٌ فَيهَا رُكُوعٌ فَيهَا رُكُوعٌ فَيهَا رُكُوعٌ فَيهَا رُكُوعٌ فَيهَا رُكُوعٌ وَاحِدٌ وسجودان، والحِكْمَةُ -والله وَاحِدٌ وسجودان، والحِكْمَةُ -والله أَعَلم - أَنَّهُ لَم كَانَ سببها آيةً كونيةً قَدَرية؛ صَارَتْ هَذِهِ الصَّلَاةُ آيةً شَرْعِيّةً لَا نَظِيرَ لَهَا.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنَّ الصَّلَاةَ الَّتِي صَلَّاها النَّبِي ﷺ لَيْسَ فِيهَا أَكثرُ مِن رُكُوعين فِي وَكُوعين، وبِناءً عَلَى ذَلِك، كُلَّمَا مرَّ عَلَيْك أَنَّ النَّبِي ﷺ صَلَّى أَكثرَ مِن رُكُوعين فِي كُلِّ رَكْعَةٍ؛ فَاعْلَم أَنَّ الحَدِيثَ شَاذٌ لا مُعَوَّل علَيْه؛ لِأَنَّ حَدِيثَ عَائِشَةَ مُتَّفَقٌ علَيْه،

وهو مِن أَصحِّ الأحاديث، والكُسُوفُ لـم يقعْ في عهد النَّبي ﷺ إلا مَرَّةً وَاحِدَة، فلا يُمْكِنُ أَنْ يَكُونَ صَلَّى ثلاثَ رُكُوعاتٍ وصَلَّى رُكُوعين، فكلُّ ما خالف حَدِيثَ عَائِشَةَ -ولو في صَحِيح مسلم- مِن زيادةٍ في الرُّكُوعاتِ؛ فَإِنَّهُ شَاذٌ لا عَمل علَيْه، وَهَكَذَا قرر شيخُ الإِسْلامِ ابنُ تَيْمِيةَ (۱)، وَهَذَا تقريرٌ صَحِيح؛ لِأَنَّ الكُسُوفَ لم يقعْ إلَّا مَرَّةً وَاحِدَةً، ولو وقع أكثر مِن مرةٍ لَقُلْنَا: هَذَا مِنْ بَابِ التعدُّدِ واخْتِلافِ الصِّفَاتِ في العِبادَة، لكنَّه لم يقعْ إلَّا مَرَّةً وَاحِدَةً، فخُذْ بِمَا دلَّ عَلَيْهِ حَدِيثُ عَائِشَة ودع ما سواه.

١٥٣ - عَنْ أَبِي مَسْعُودٍ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرٍ الأَنْصَارِيِّ رَضَالِلُهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ: ﴿إِنَّ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ آيَتَانِ مِنْ آيَاتِ اللهِ يُخَوِّفُ اللهُ بِهِمَا عِبَادَهُ، وَإِنَّهُمَا لَا يَكْسِفَانِ لِمَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَا خَيَاتِهِ، فَإِذَا رَأَيْتُمْ مِنْهَا شَيْئًا فَصَلُّوا وَادْعُوا حَتَّى يَنْكَشِفَ مَا بِكُمْ (٢).

# الشترح

قَوْله: «إِنَّ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ آيَتَانِ مِنْ آيَاتِ اللهِ»، أي مِن آياتِ اللهِ القدَرية؛ لِأَنَّ آياتِ الله نوعان:

شَرْعِيّة: وَهِيَ الوحيُ الَّذِي يُنْزِلُه اللهُ عَزَّقَجَلَّ عَلَى رُسُلِه.

وكوْنِية: وَهِيَ المخلوقَات.

ووجهُ كونِ الشَّمْسِ والقمرِ آيتين، أنَّها دالَّان عَلَى كهالِ قُدرةِ اللهِ عَنَّوَجَلَّ ورحمتِه؛ لأَنَّه لا يُمْكِنُ لأي مخلوقٍ أَنْ يُغَيِّرَ سَيْرَهما، ولا أَنْ يوجهَهما لأي وجهٍ.

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي، لابن تيمية (١٨/١٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الكُسُوف، باب ذكر النداء بصلاة الكُسُوف الصَّلاة جامعة، رقم (٩١١).

وقَوْله ﷺ: «يُخَوِّفُ اللهُ بِهَمَا عِبَادَهُ»، أي يُلحِق الحَوْفَ بالعِبَاد، وذَلِك حِينَا يَحصلُ الكُسُوف، فَإِنَّ ذَلِكَ يُحُوِّف العِباد، حَتَّى إِنَّ النَّبي ﷺ لما كَسفتِ الشَّمْس خرج يَجرُّ رداءه فَزِعًا، يخشى أَنْ تقومَ السَّاعةُ، إمَّا أَنَّ المُرَادَ بالسَّاعة الْقِيَامة، أو أنَّها سَاعَةُ العذاب، «يُخَوِّفُ اللهُ بِهَمَا عِبَادَهُ» وذَلِك لأنَّهَا إِذَا كَسفا فهو إنذارٌ مِن الله عَنَهَجَلَّ لعقوبةٍ انعقدتْ أسبابُها.

وقَوْله ﷺ: «وَإِنَّهُمَا لَا يَكْسِفَانِ لَمُوْتِ أَحَدٍ وَلَا لَجِيَاتِهِ»، أي الشَّمْسُ والقمرُ لا ينكسفانِ أَيْ يذهبُ ضَوؤُهما أو نُورهُما.

وقَوْله ﷺ: «لَمُوْتِ أَحَدٍ» لِأَنَّ العَربَ كانوا يعتقدون أَنَّ الشَّمْسَ أو القمرَ لا يَنْكَسِفان إلا لموتِ عَظِيم، ولِهَذا أَرَادَ اللهُ عَرَّفَكَ لحكمتِه أَنْ يَكُونَ كُسُوفُ الشَّمْسِ يومَ ماتَ إبراهيم، حَتَّى تزولَ عَنِ العرب هَذِهِ العَقِيدَةُ الفَاسِدة.

وقَوْله ﷺ: «وَلَا لَجِيَاتِهِ»، قَالَ بَعْضُ الْعُلَمَاءِ: إِنَّ هَذَا غيرُ مَقْصُود؛ لآنَّه لَيْسَ أَحَدٌ مِنَ النَّاسِ يعتقد أَنَّهُ إِذَا كَسفت الشَّمْسُ أَو القمرُ يَحْيا عَظِيم، وَإِنَّمَا عقيدتُهم موتُ عَظِيم، لكنَّ هَذِهِ مِن باب المُبالَغَة لنفي حُدوثِ الكُسُوف لِحَدَثٍ كَانَ فِي الْأَرْضِ.
الْأَرْضِ.

وقَوْله: «فَصَلُّوا وَادْعُوا حَتَّى يَنْكَشِفَ مَا بِكُمْ»، أطلق الصَّلَاةَ فتُحمل عَلَى الصَّلَاةِ النَّهِ الصَّلَاةِ النَّهِ فَعَلَها النَّبِي ﷺ، أي صلُّوا صَلَاةَ الكُسُوف، «وَادْعُوا» أي ادعوا اللهَ عَنَقِجَلَّ أَنْ يكشفَ ما بكم، واسْتَغْفَروا اللهَ وتَصَدَّقُوا.

# مِنْ فَوَائِدِ الْحَدِيثِ:

الْفَائِدَةُ الْأُولَى: أَنَّ الشَّمْسَ والقمرَ آيتان مِن آياتِ اللهِ الدَّالَّةِ عَلَى كَمَالِ قُدرتِه ورحتِه، وغيرِ ذَلِكَ مما يتعلق بالشَّمْس والقمر.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ آياتِ اللهِ عَنَّاجَلَ كونيةٌ كها هي شَرْعِيّة، الآيَاتُ الكَوْنيَّةُ: المخلوقات، والآيَاتُ الشَّرْعِيَّةُ: الوَحْيُ.

فَإِذَا قَالَ قَائِلَ: هل يَجُوز الإقسَامُ بآياتِ اللهِ كما يفعلُه بَعْضُ النَّاسِ الْيَوْم، يقول: أُقْسِمُ بآياتِ اللهِ عَلَى كذا وكذا؟

فالجَوَاب: إِنْ أَرَادَ بِالآيَاتِ الكَوْنيَّة، فذَلِك حرام؛ لِأَنَّ الآيَاتِ الكَوْنيَّة مخلوقات، وَإِنْ أَرَادَ بِالآيَاتِ الشَّرْعِيَّةِ فَهَذَا لَا بَأْسَ بِهِ.

وَلَــَّا كَانَ الْأَمْرُ يَحتمل هَذَا وَهَذَا، وَإِنْ كَانَ لم يتبادرْ إِلَى أَذهان النَّاسِ أَنَّ ذَلِكَ هُوَ الآيَاتُ الشَّرْعِيَّة، فَإِنَّهُ يَنْبَغِي أَنْ يُنهى عن ذَلِك، وأنْ يقالَ للإِنْسَان: لا تُقْسِمْ بآيات الله؛ لأنَّه قد يَتَوَهَّمُ السَّامعُ أَنَّ الْمُرَادَ الآياتُ الكَوْنيَّة.

فبدلًا مِن أَنْ تُقْسِمَ بآياتِ الله، اقْسِمْ بالله عَنَّهَجَلَّ، قال النَّبِيُّ ﷺ: «مَنْ كَانَ حَالِفًا، فَلْيَحْلِفْ بالله أَوْ لِيَصْمُتْ»(١).

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ الكُسُوفَ يقع تخويفًا مِن الله عَنَّفَجَلَّ لعبادِه، ويلزم مِن ذَلِكَ أَنْ يَكُونَ الخسوفُ بأمرِ اللهِ عَنَّجَلً ولَيسَ شيئًا طبيعيًا، ولكنَّه بأمرِ الله عَنَّجَلً.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الشهادات، باب كيف يستحلف، رقم (٢٦٧٩).

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: كَيْفَ نجمعُ بين كونِ ذَلِكَ تخويفًا مِن اللهِ للعباد، وبين كونِ السَّببِ مَعْلُومًا؟

فالجَوَاب: أنه لا مُنافاةَ، فالسَّببُ مَعْلُومٌ لهَذِهِ الجِكمةِ الشَّرْعِيَّة، ومِن المَعْلُومِ أَنَ سببَ خُسوفِ القمرِ هو أَنْ تَحُولَ الأَرْضُ بينَه وبَيْنَ الشَّمْس؛ فتَحْجُبَ نُورَ الشَّمْس عنه.

وأمَّا كُسُوفُ الشَّمْس، فسببُه أَنَّ القمرَ يَحُول بينها وبين الأَرْض، فيَحْجُبَ نُورَها عَنِ الأَرْض، فيَحْجُبَ نُورَها عَنِ الأَرْض، وَهَذَا سببٌ حِسِّي مَعْلُومٌ متفقٌ علَيْه، فيُقال: إِنَّ اللهَ عَرَّفَجَلَّ هـ و الَّذِي يُقَدِّر هَذَا السَّببَ الحِسِّيَّ مِن أَجْلِ الحِكْمَةِ الشَّرْعِيَّة وَهِيَ التخويف، ولا مُنَافَاة.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: نِعْمَةُ اللهِ عَنَّىجَلَّ عَلَى العِبَاد، حيثُ يُرسلُ علَيْنا ما يُحَوِّفنا؛ لنلجأ إِلَى الله، قَالَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَمَا نُرْسِلُ بِٱلْآيَنَ إِلَا تَغْوِيفًا ﴾ [الإسراء:٥٥]، وَلَا شَكَّ أَنَّ هَذَا مِنْ بَابِ تأديبِ الحَلق؛ لِأَنَّ الحَلق لَوْ تُركوا عَلَى مَا هُمْ عَلَيْهِ مِنَ الظُّلم والعُدوانِ والمعَاصِي لَاسْتَمَرُّوا عليه، فَإِذَا وُجد ما يُحَوِّفُهم؛ صار في ذَلِكَ رحمةٌ بهم.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: أَنَّ الخلقَ عبادُ لله عَنْ َجَلَّ، لِقَوْلِه: «يُخَوِّفُ اللهُ بِهَا عِبَادَهُ».

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: الكُفَّارُ لا يخافون مِن الكُسوف، ويرون أَنَّ هَذَا أَمْرٌ طبيعي!

نقول: إِنَّ ذَلِكَ لِقَسْوَةِ قُلُوبِهم، كَمَا قَالَ عَنَّىَجَلَّ: ﴿ وَإِن يَرَوُا كِسْفَا مِّنَ ٱلسَّمَاءِ سَاقِطَا يَقُولُواْ سَحَابُ مَّرَكُومٌ ﴾ [الطور: ٤٤]، ولا يُصدِّق بأنَّه عذاب، كذَلِك الكُفَّارُ لا يُصدِّقُون بِقُولُواْ سَحَابُ مَرَكُومٌ ﴾ [الطور: ٤٤]، ولا يُصدِّق بأنَّه عذاب، كذَلِك الكُفَّارُ لا يُصدِّقُون بِأَنَّ الكُسُوفَ تخويفُ للعِباد؛ لِأَنَّ قُلُوبَهم قاسيةٌ -والعياذُ بالله-، والْقَلْبُ القاسي لا ينتفعُ بالوعيد.

الْفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: إنكارُ ما يعتقدُه أهلُ الجاهليةِ مِن أَنَّ الكُسُوفَ يَكُون لُوتِ عَظِيم، لِقَوْلِه ﷺ: «وَإِنَّهُمَا لَا يَكْسِفَانِ لَمُوتِ أَحَدٍ وَلَا لَحِيَاتِهِ».

الْفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: أَنَّهُ يجبُ بيانُ فسَادِ العقائدِ الْفَاسِدة؛ لِأَنَّ النَّبِي عَلَيْ أَعلمَ أَنَّهَا لا ينكسفانِ لموتِ أحدٍ ولا لحياتِه، فجميعُ العقائدِ الْفَاسِدةِ يَجِب عَلَى أَهْلِ الْعِلْمِ أَنْ يُبَيِّنُوها؛ حَتَّى يَكُونَ النَّاسُ عَلَى عقائِدَ صَحِيحة.

الْفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: أَنَّنَا إِذَا رأينَا الكُسُوفَ فإنَّنا نَشْرَعُ في صَلَاة الكُسوف، لِقَوْلِه: «فَإِذَا رَأَيْتُمْ مِنْهَا شَيْئًا فَصَلُّوا».

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل هَذِهِ الصَّلَاةُ سُنةٌ أو فَرضُ كِفَايَة؟

فالجَوَاب: الصَّوَابُ أَنَّمَا فَرضُ كِفايَة، وَأَنَّهُ لا يليق بالمُسْلِمينَ أَنْ يشاهدوا آياتِ التخويفِ ثمَّ لا يَعْبَئُون، فهي فَرضُ كِفَايَةٍ أقلُّ ما نَقُول فيها، ولو شئنا قلنا: هي فَرضُ عين، لكنَّ الأقربَ أنَّها فَرضُ كِفَايَة، أمَّا الْقَوْلُ بأنَّها سُنة، إِنْ شاء النَّاسُ فعلوا وَإِنْ شَاءُوا لَمْ يفعلوها فهو بعيد.

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: أَنَّهُ لا عِبرةَ بقول أهلِ الفَلَك: إِنَّ الشَّمْسَ ستُكسف أو القَمر، حَتَّى نرى ذَلِك، لِقَوْلِه: «إِذَا رَأَيْتُمْ»، وَعَلَى هَذَا لَوْ كَسَفت الشَّمْسُ مثلًا في قارَّةٍ أُخرى، ولم نَرَهَا نحن، فإنَّنا لا نُصَلِّي.

كذَلِك إِذَا كَانَتِ السَهَاءُ مُلَبَّدَةً بِالغُيوم، والقمر كَسَف ولم نَعْلَمْ مِنْ أَجْلِ الغُيوم، فلا نُصلِّي.

كذَلِك لَوْ كَانَ الكُسُوفُ يسيرًا ولم يتبين مِن أمامِ الشَّمْس، ولم يتغير لونُها لكون الكُسُوفِ يسيرًا، فلا نُصلي حَتَّى لَوْ علمنا بحسبِ الحسَابِ أنَّها ستكسِف.

لو قيل: إِنَّهَا سَتَكْسِف -مثلًا- بعد الظُّهر غدًا، فلا يُطلب مِنَّا أن نتراءى هذا.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: أَلَسْتُم تطلبون أَنْ يتراءى النَّاسُ الهلالَ في رَمَضَانَ وفي شوَّال؟ فالجَوَاب: بلى، لكنْ هُناكَ فرقٌ بين هَذَا وَهَذَا، فنحن نتراءى الهلالَ في شوالِ ورَمَضَان؛ لأنَّه عِيد، ولأنَّه صيام، أمَّا هَذَا فهو تخويف، فكيف نتعرض لطلبِ التخويف؟!

الفَائِدَةُ العَاشِرَةُ: أَنَّهُ يُشرَع مَعَ الصَّلَاةِ الدُّعَاء، وَهَذَا حَاصِلٌ حَتَّى في الصَّلَاة، فالمصلون يَقولُون: ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ [الفَاتِحَة: ٦]، وَهَذَا دُعَاء، لكنْ يَنْبَغِي أَنْ يُكثِرَ مِن الدُّعَاء في السُّجُود.

الفَائِدَةُ الحَادِيَةَ عَشْرَةَ: أَنَّ صَلَاةَ الكُسُوفِ مَشْرُوعةٌ حَتَّى ينجليَ، لِقَوْلِه: «حَتَّى ينجليَ، فلو لم نعلمْ بالكُسُوفِ إلا بعد أَنْ بدأ بالتجلِّي فإنَّنا نُصلي؛ لأَنَّه لم يَنْتَهِ.

وإنْ عَلِمْنا في بداية الكُسُوفِ، ثم انجلي فِي أَثْنَاءِ الصَّلَاةِ، فإنَّنا نُتِمُّها خَفِيفَةً، وإنِ انْتَهَت الصَّلَاةُ ولم يَنكشف، قال العُلَهَاء: إِنَّهَا لَا تُعَادُ؛ لِأَنَّ النَّبِي ﷺ لم يُكرِّرُها، وَهَذَا الاسْتِدُلالُ فِيهِ نظر؛ لِأَنَّ الرَّسُول ﷺ بقي يُصَلِّي صَلَاةً وَاحِدَةً حَتَّى انكشفت، لكن لا حاجة لإعادة الصَّلَاة؛ لِأَنَّ لها بديلًا، وهو الدُّعَاءُ والاستغفار.

١٥٤ – عَنْ عَائِشَةَ أَنَّهَا قَالَتْ: خَسَفَتِ الشَّمْسُ فِي عَهْدِ رَسُولِ اللهِ ﷺ فَصَلَّى رَسُولُ اللهِ ﷺ بِالنَّاسِ، فَقَامَ فَأَطَالَ القِيَامَ، ثُمَّ رَكَعَ، فَأَطَالَ الرُّكُوعَ، ثُمَّ قَامَ فَطَالَ القِيَامَ وَهُوَ دُونَ الوَّيَامِ الأَوَّلِ، ثُمَّ رَكَعَ فَأَطَالَ الرُّكُوعَ وَهُو دُونَ الرُّكُوعِ فَأَطَالَ الرُّكُوعَ وَهُو دُونَ الرُّكُوعِ فَأَطَالَ الرُّكُوعَ وَهُو دُونَ الرُّكُوعِ فَأَطَالَ السَّجُودَ، ثُمَّ فَعَلَ فِي الرَّكْعَةِ الثَّانِيةِ مِثْلَ مَا فَعَلَ فِي الأُولَى، ثُمَّ انْصَرَفَ وَقَدِ انْجَلَتِ الشَّمْسُ، فَخَطَبَ النَّاسَ، فَحَمِدَ اللهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ. ثُمَّ قَالَ:

﴿إِنَّ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ آيَتَانِ مِنْ آيَاتِ اللهِ، لَا يَخْسِفَانِ لَمُوْتِ أَحَدٍ وَلَا لَجِيَاتِهِ، فَإِذَا رَأَيْتُمْ ذَلِكَ، فَادْعُوا اللهُ، وَكَبِّرُوا وَصَلُّوا وَتَصَدَّقُوا»، ثُمَّ قَالَ: ﴿يَا أُمَّةَ مُحَمَّدٍ والله مَا مِنْ أَحَدٍ أَغْيَرُ مِنَ اللهِ أَنْ يَزْنِي عَبْدُهُ أَوْ تَزْنِي أَمَتُهُ، يَا أُمَّةَ مُحَمَّدٍ والله لَوْ تَعْلَمُونَ مَا أَعْلَمُ لَضَحِكْتُمْ قَلِيلًا وَلَبَكَيْتُمْ كَثِيرًا﴾

أَعْلَمُ لَضَحِكْتُمْ قَلِيلًا وَلَبَكَيْتُمْ كَثِيرًا﴾

(١)

• وَفِي لَفْظٍ: «فَاسْتَكْمَلَ أَرْبَعَ رَكَعَاتٍ وَأَرْبَعَ سَجَدَاتٍ» (٢).

### الشترح

قَوْلَها: «خَسَفَتِ الشَّمْسُ»، أي كسَفت، وَهُوَ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ الكُسُوفَ لَيْسَ خاصًّا بالقمر، بل وبالشَّمْس، والقمرُ خسَف عَلَى عَهْدِ رَسُولِ الله ﷺ، وَكَانَ ذَلِكَ فِي الْيَوْمِ التَّاسِعِ والعشرينَ مِن شوَّال، في السَّنَةِ العاشرة، حِينَها مات إبراهيم.

وقَوْلها: «فَصَلَّى رَسُولُ اللهِ ﷺ بِالنَّاسِ، فَقَامَ»، أي قَامَ مِن بيتِه حين علِم، وأَمَرَ أَنْ يُنادى: الصَّلَاةُ جَامِعَة، ثم صَلَّى بالنَّاس.

وقَوْلَها: «فَقَامَ فَأَطَالَ القِيَامَ»، أطال الْقِيَامَ جِدَّا، حَتَّى إِنَّهم تعِبوا مِن طُول الْقِيَام، والنَّبي ﷺ قائم يقرأُ القُرْآنَ جهرًا.

وقَوْلها: «ثُمَّ رَكَعَ فَأَطَالَ الرُّكُوعَ»، لم يُحدِّد لكنَّه لا شكَّ أَنَّهُ دُونَ الْقِيَام، كما هي العَادَةُ فِي صَلَاةِ النَّبِيِّ ﷺ فِي الرُّكُوعِ يُكَرِّرِ التَّسْبِيحِ.

وقَوْلها: «ثُمَّ قَامَ فَأَطَالَ القِيَامَ وَهُوَ دُونَ القِيَامِ الأَوَّلِ»، أي قَامَ فقرأ وأطالَ القِرَاءَة، ولكنَّها دُونَ الأُولى، وَهَذَا مِن الحِكْمَة؛ لِأَنَّ الإِنْسَانَ بَشَرٌ، إِذَا أطال الْقِيَام

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الكُسُوف، باب صلاة الكُسُوف جماعة، رقم (١٠٥٢)، ومسلم: كتاب الكُسُوف، باب ما عرض على النبي ﷺ في صلاة الكُسُوف، رقم (٩٠٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الكُسُوف، باب خطبة الإمام في الكُسُوف، رقم (١٠٤٦).

في الأُولى فَسَوْفَ يلحقُه تعبُّ، فكان الْقِيَام فِي الرَّكْعَةِ التَّانِيةِ أقلَّ.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل تُشرع صَلَاةُ الكُسُوفِ في غيرِ الكُسُوف، كالزلازلِ والرِّياح الشَّدِيدة عيرِ المعتادة، والأَمْطَارِ الشَّدِيدة، وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ؟

فالجَوَاب: في هَذَا لِلْعُلَمَاءِ قولان:

الْقَوْلِ الْأَوَّلِ: أَنَّ صَلَاةَ الكُسُوفِ لا تُشرع إلا في الكُسُوف، وأمَّا الآيَاتُ الأُخرى كالزلازلِ والفيضاناتِ والرِّياحِ الشَّدِيدةِ غيرِ المعتادة، فهَذِهِ لـها دُعَاءٌ خاصٌّ، لكنْ ثَبَتَ أَنَّ ابْنَ عَبَّاسٍ رَضَّيَلَهُ عَنْهُا صَلَّى صَلَاةَ الكُسُوفِ في زلزلةِ الأَرْض، وقال: «هَكَذَا صَلَاةُ الْآيَاتِ»(۱).

والمُسْأَلَةُ يَعْتَريها شيئان:

الشَّيء الأَوَّل: عُمُومُ قولِه ﷺ: ﴿إِنَّ الشَّمْسَ وَالقَمَرَ آيَتَانِ مِنْ آيَاتِ اللهِ»، فعلَّل الصَّلَاة بأنَّها مِن آياتِ الله خَرجتْ عَنِ المعتاد، فكلُّ شَيْءٍ فِيهِ تخويف وَهُوَ خَارِجٌ عَنِ المعتاد يُصَلَّى له.

والقَائِلُون بأنَّه لا يُصَلَّى قَالُوا: لِأَنَّهُ وَقَعَ فِي عَهْدِ النَّبِيِّ ﷺ أَمْطَارٌ كَثِيرَة، ورياحٌ شَدِيدَة، ولم يُصَلِّ؛ بل كلُّ شَيْءٍ جُعل له دُعَاءً معيَّن، ففي الأَمْطَار قال: «اللَّهُمَّ حَوَالَيْنَا وَلَا عَلَيْنَا» (١)، والرِّياحِ الشَّدِيدةِ يقول: «اللهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ خَيْرَهَا، وَخَيْرَ مَا فِيهَا، وَخَيْرَ مَا أُرْسِلَتْ بِهِ، وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّهَا، وَشَرِّ مَا فِيهَا، وَشَرِّ مَا فِيهَا، وَشَرِّ مَا فِيهَا، وَشَرِّ مَا فَيهَا، وَشَرِّ مَا فِيهَا، وَشَرِّ مَا فِيهَا، وَشَرِّ مَا فَيهَا، وَشَرِّ مَا فَيهَا، وَشَرِّ مَا فَيهَا، وَشَرِّ مَا فَيهَا، وَشَرِّ مَا أُرْسِلَتْ بِهِ» (١)، وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق (٣/ ١٠١، رقم ٤٩٢٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الاستسقاء، باب الاستسقاء في خطبة الجمعة غير مستقبل القبلة، رقم (١٠١٤)، مسلم: كتاب صلاة الاستسقاء، باب الدُّعاء في الاستسقاء، رقم (٨٩٧).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب صلاة الاستسقاء، باب التعوذ عند رؤية الريح والغيم، والفرح بالمطر،
 رقم (٨٩٩).

فالمَسْأَلَةُ تتعارضُ فيها الأَدِلَّة، وَإِذَا تعارضتْ فيها الأَدِلَّةُ فالأَصْلُ عدمُ الْفِعْل؛ لأَنَّنا لا نفعل عِبادَةً إلا إِذَا علمْنَا أَنَّ الشَّرْعَ أَمرَ بها، فَإِذَا كانتِ المَسْأَلَةُ مُحتملة فإنَّنا لا نُصلِّي صَلَاةَ الكُسُوفِ إلا للكُسُوف.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل عدمُ الكُسُوفِ أو التخويفِ عامَّة، يَدُلُّ عَلَى عدمِ قُربِ عقوبةِ الله؟

فَالْجَوَابِ: لَا يَدُلُّ عَلَى ذَلِكَ، لَكَنَّ تَأْخِيرَه مِن باب استدراجِ اللهِ عَرَّفَجَلَ، قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿سَنَسْتَدَرِجُهُم مِنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف:١٨٢]، فاللهُ يُملِي للنَّاسِ وهُم عَلَى المُعَاصِي حَتَّى يأخُذَهم أَخْذَ عزيزٍ مُقتدِر، فلا تأمَن مَكْرَ اللهِ عَرَّفَجَلَ، ﴿ لَلنَّاسِ وهُم عَلَى المُعَاصِي حَتَّى يأخُذَهم أَخْذَ عزيزٍ مُقتدِر، فلا تأمَن مَكْرَ اللهِ عَرَّفَجَلَ، ﴿ فَلَا يَأْمَنُ مَكُرَ اللهِ عَرَّفَجَلَ،

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل يُقرأ في صَلاة الكُسُوفِ سِرًّا أو جهرًا؟

فالجَوَاب: يقرأ فِيهَا جهرًا.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: إِذَا رأى الإِنْسَانُ الكُسُوفَ وهو في الصحراء، وَاحِدٌ أو اثنانِ أو أكثر، فَهَلْ يُصلي أو لا؟

فالجَوَابِ: يُصَلِّي؛ لأنَّها آيةٌ عامَّة، والتخويف عامٌّ.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل خُروجُ الرَّسُولِ فَزِعًا خَوْفًا أَنْ تَكُونَ السَّاعة، هل هَذَا دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ الكُسُوفَ كَانَ يومَ الجُمُعَة؟

الجَوَاب: لا، لأُمور:

أُولًا: أَنَّ قُولَه: «خَشِي أَنْ تَكُونَ السَّاعَة»، أَعَلَها بَعْضُ العُلَمَاءِ وقَالُوا: إِنَّ هَذَا ظَنُّ مِنَ الرَّاوِي، وَإِنَّ النَّبي ﷺ يعرف أَنَّ السَّاعةَ لن تقومَ في هَذَا الوَقْت.

ثانيًا: أَنَّ النَّبِي عَلِي خشي أَنْ تَقُومَ السَّاعَةُ لشدة الفزع.

ثالثًا: خشيَ النَّبي أَنْ تَكُونَ السَّاعةُ سَاعَةَ العذاب.

لَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: ما حُكمُ الإكثارِ مِن الحَلِف بالله إِذَا اتخذها لـهوًا ولغوًا؟

فَالْجَوَابِ: لَا يَجُوز الْإَكْثَارُ مِن الْحَلَف، وَهُوَ دَاخِلٌ فِي قَوْلِ اللهِ سُبْحَانَهُوَتَعَالَ: ﴿ وَأَحْفَ ظُوَّا أَيْمَنَاكُمْ ﴾ [المائدة: ٨٩].

قال بَعْض المفسرين: أي لا تُكثروا الحَلِف بالله، لكنَّ الحَلِف الَّذِي يَأْتِي عَفْوًا عَلْوًا عَلْوًا الله تَعالَى: ﴿لَا يُوَاخِذُكُمُ ٱللَّهُ بِاللَّهُ وَقَى اللَّهَانَ الله تَعالَى: ﴿لَا يُوَاخِذُكُمُ ٱللَّهُ بِاللَّغُو فِي اللَّهِ اللهِ اللهِ تَعالَى: ﴿لَا يُوَاخِذُكُمُ ٱللَّهُ بِاللَّهُو فِي اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللللّه

وقَوْلها: «ثُمَّ رَكَعَ فَأَطَالَ الرُّكُوعَ وَهُوَ دُونَ الرُّكُوعِ الأَوَّلِ»، وكونُه جَعَل الثَّانِي أقصرَ مِن الأول؛ للتسهيل عَلَى المكلَّف، لأنَّه إِذَا أطال الْقِيَامَ في الأول؛ لِجَقَهُ التَّعب، فَإِذَا خَفَّف عَلَى نَفْسِهِ فِي الثَّانِيةِ صار هَذَا أهونَ علَيْه.

وقَوْلها: «ثُمَّ سَجَدَ فَأَطَالَ السُّجُودَ»، أي سجد سجدتين فأطال السُّجُود.

وقَوْلها: «ثُمَّ فَعَلَ فِي الرَّكْعَةِ الثَّانِيةِ مِثْلَ مَا فَعَلَ فِي الأُولَى»، قال الفُقَهَاءُ: وتَكُون الثَّانِيةُ أقصرَ مِن الأُولى أي بالتدريج. وما قالوه رَحَهَهُ اللَّهُ حَقُّ، فيتدرج في الطُّول، أولُ شَيْءٍ أطولُ، ثم ما يليه، ثم ما يليه، إلَى أَنْ يَكُونَ آخِرُ شَيْءٍ أقصرَ شَيْء.

وقَوْلها: «ثُمَّ انْصَرَفَ وَقَدِ انْجَلَتِ الشَّمْسُ»، أي انصرف مِن صَلَاتِه وَقَدْ ظهرتْ وزال الكُسُوف، وَهَذَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّهُ أطالَ الصَّلَاةَ جدَّا، إِذْ إِنَّ كُسُوفَ الشَّمْسِ كَانَ كُلِّيًا، والكُسُوفُ الكُلي لا ينجلي بسرعة.

وقَوْلها: «فَخَطَبَ النَّاسَ»، وَفِي رِوَايَةٍ أُخْرَى: «ثُمَّ قَامَ فَخَطَبَ النَّاسَ»، أي لم يتكلمْ وهو جالسٌ كعادتِه في المواعظ، ولكنَّه قَامَ وخطب النَّاسَ خُطبةً وَاحِدَة، لكنَّها خطبةٌ بليغةٌ جدًّا.

وقَوْلها: «فَحَمِدَ اللهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ»، أي قال: الحمدُ لله. وكرَّر أوصافَ اللهِ الحميدة، وَهَكَذَا دَأْبُه ﷺ في الخُطب.

وقَوْلها: «ثُمَّ قَالَ: «إِنَّ الشَّمْسَ وَالقَمَرَ آيَتَانِ مِنْ آيَاتِ اللهِ، لَا يَخْسِفَانِ لَمُوْتِ أَحَدٍ وَلَا لِحَيَاتِهِ، فَإِذَا رَأَيْتُمْ ذَلِكَ»، المشارُ إِلَيْه الكُسُوف.

وقَوْله ﷺ: «فَادْعُوا اللهَ، وَكَبِّرُوا وَصَلُّوا وَتَصَدَّقُوا»، هَذِهِ أَرْبَعةُ أشياء، وَفِي بَعْضِ الْأَلْفَاظِ: «فَافْـزَعُوا إِلَى الصَّـلَاةِ»(١)، أي لا تقـوموا قيامًا عاديًّا، بل فـزعِين خائفين.

«فَادْعُوا الله»، بِأَنْ يكشفَ ما بِكُم؛ لِأَنَّ هَذَا الَّذِي نَزَلَ قد يَكُونُ إنذارًا بعقوبةٍ انعقدت أسبابُها، فادعوا اللهَ أَنْ يكشفَها عنكم.

«وَكَبِّرُوا»، أي قولوا: اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ. وظَاهِرُ النصِّ التَّكرار، أي لا تُكبِّروا مرةً وَاحِدَة.

«وَصَلُّوا»، أي الصَّلَاةَ المعروفة، الَّتِي وصفتْها عَائِشَةُ رَضَيْلَيُّهُ عَنْهَا.

«وَتَصَدَّقُوا»، أي أعطوا المالَ الفقراءَ تَقَرُّبًا للهِ عَنَّوَجَلَّ، ولم يُحَدِّدِ الصدقةَ ولا المتصَدَّقَ علَيْه؛ فيُكتفَى بأقلِّ ما يُطْلَقُ عَلَيْهِ اسْمُ الصدقة.

وَإِنَّهَا أَمَرَ بِالصَدَقَةِ لأنَّهَا تُطفئُ الْخَطيئةُ وتَدفعُ الشُّوء، ووردت أيضًا زيادة،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الكُسُوف، باب الذكر في الكُسُوف، رقم (١٠٥٩)، ومسلم: كتاب الكُسُوف، باب ذكر النداء بصلاة الكُسُوف الصَّلاة جامعة، رقم (٩١٢).

أَنَّهُ أَمْرَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ بِإعتاقِ رقبة (١)، أي مَن كَانَ عنده رقيقٌ فليُعْتِقْه، وأمر أيضًا بالاستغفار، فهَذِهِ ستةُ أشياءَ أَمَر بها النَّبي ﷺ عند حُدوثِ الكُسُوف، مما يَدُلُّ دلالةً وَاضِحةً عَلَى عِظَمِ الْوَاقعة، وَأَنَّهُ يَجِب الاهتمامُ والعنايةُ بها.

وقَوْله ﷺ: «يَا أُمَّةَ مُحَمَّدٍ»، هَذَا خطابٌ غيرُ مألوفٌ وغيرٌ عادي في خطاب النَّبي ﷺ، إذْ إِنَّ أكثرَ خطاباتِه يقول: يَا أَيُّهَا النَّاسُ. وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ، لكنْ هنا قال: «يَا أُمَّةَ مُحَمَّدٍ» يعني بذَلِك أُمَّةَ الإِجابَة؛ لِأَنَّ أُمَّةَ النَّبي ﷺ عَلَى قِسمين:

أمةُ دعوة: وهُم جميعُ البشرِ والجن.

أَمَةُ إِجابَة: وهُم الَّذِين استجابوا للهِ ولرَسُولِه، قال النَّبِيُّ ﷺ: "وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ، لَا يَسْمَعُ بِي أَحَدٌ مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ يَهُودِيُّ، وَلَا نَصْرَانِيُّ، ثُمَّ يَمُوتُ وَلَمْ يُؤْمِنْ بِالَّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ، إِلَّا كَانَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ"(۱)، وقَوْله: "مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ" يُؤمِنْ بِالَّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ، إِلَّا كَانَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ"(۱)، وقَوْله: "مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ" أي مِن أُمَّةِ الدعوة.

وهُنَا يقول: «يَا أُمَّةَ مُحَمَّدٍ» يعني بذَلِك أُمَّة الإِجابَة، ومِنه أَيْضًا قَوْلُ النَّبِيِّ ﷺ: «إِنَّ أُمَّتِي يُدْعَوْنَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ غُرًّا مُحَجَّلِينَ مِنْ آثَارِ الوُضُوءِ، فَمَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمْ أَنْ يُطِيلَ غُرَّتَهُ فَلْيَفْعَلْ »(٣).

واعْلَم أَنَّ الأُمَّةَ تُطلَق عَلَى مَعانٍ مُتعَدِّدةٍ حسبَ السِّياقِ وقَرَائِنِ الأَحْوَال:

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي (٣/ ٤٧٢، رقم ٦٣٦٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الإِيمَان، بأب وجوب الإِيمَان برسالة نبينا محمد ﷺ إلى جميع النَّاس، ونسخ الملل بملته، رقم (١٥٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الوُضُوء، باب فضل الوُضُوء والغر المحجلون من آثار الوُضُوء، رقم (١٣٦)، ومسلم: كتاب الطهارة، باب استحباب إطالة الغرة والتحجيل في الوُضُوء، رقم (٢٤٦).

الأَوَّل: أَنْ تَكُونَ بِمَعْنَى الإِيمَان، كَقَوْلِه تَعالَى عن إبراهيمَ الخليل عَلَيْهِ السَّلَامُ: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً ﴾ [النحل:١٢٠]، أي إمّامًا، والتَّاءُ للمُبالَغَة.

الثَّانِي: أَنْ تَكُونَ بِمَعْنَى الوَقْت، كَقَوْلِه تَعالَى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِى نَجَا مِنْهُمَا وَٱذَّكَرَ بَعْدَ أَمَّةٍ ﴾ [بوسف: ٤٥]، أي بعد وَقْتٍ.

الثَّالِث: أَنْ تَكُونَ بِمَعْنَى الدِّين، كَقَوْلِه تَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿إِنَّا وَجَدْنَا عَالَ آَمَنَةٍ ﴾ [الزخرف: ٢٢]، أي عَلَى دِين.

الرَّابِعِ: أَنْ تَكُونَ بِمَعْنَى الطَّائفة، كما في هَذَا الحَدِيثِ وغيرِه.

فإِذَا قال قَائِل: هَذِهِ الْكَلِمَاتُ الَّتِي تقولون إِنَّهَا تأتي لمعانٍ مُتعَدِّدَة، ما الَّذِي يُعيِّن المَعْنَى؟

فَالْجَوَابِ: الَّذِي يُعيِّن المَعْنَى هو السِّيَاقُ وقَرَائِنُ الأَحْوَال.

وقَوْله: «وَالله مَا مِنْ أَحَدٍ أَغْيَرُ مِنَ اللهِ أَنْ يَزْنِي عَبْدُهُ أَوْ تَزْنِي أَمَتُهُ»، الغَيْرةُ وصفٌ نَفْسِيُّ، لا يُمْكِن أَنْ يُحدَّدَ بالتعريف؛ لِأَنَّ هُناكَ معانيَ نفسية تقوم بالنفس لا يُمْكِن تعريفُها، فالبُغضُ هو البغض، والمَحبَّةُ هي المَحبَّة، والكراهيةُ هي الكراهية؛ فهذِهِ مَعَانٍ نفسية، لا يُمْكِن لأحدٍ أَنْ يُعرِّفها؛ لأنَّها هي بنفسِها تَدُلُّ عَلَى المَعْنَى.

إذن: الغَيْرةُ وصفٌ يَكُون بالنفس، يحمي الإِنْسَانَ عَنِ السُّوء.

وقَوْله: «يَا أُمَّةَ مُحَمَّدٍ وَالله لَوْ تَعْلَمُونَ مَا أَعْلَمُ لَضَحِكْتُمْ قَلِيلًا وَلَبَكَيْتُمْ كَثِيرًا»، وفي المسند: «وَمَا تَلَذَّتُمْ بِالنِّسَاءِ عَلَى الفُرُشِ» (١)، أقسم عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ وهو الصَّادقُ البارُّ بِدُونِ قَسم، لكنْ لاَّهَمِّيَّةِ المَوْضُوع أقسَم.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٥/ ١٧٣، رقم ٢١٨٤٨).

وقَوْله: «لَوْ تَعْلَمُونَ مَا أَعْلَمُ»، أي مِن الأهوالِ والعُقوباتِ وغيرِها «لَضَحِكْتُمْ قَلِيلًا وَلَبَكَيْتُمْ كَثِيرًا»، أي لأَصَابَكم الحُزنُ والهَمُّ والغَمُّ حَتَّى يَقِلَّ ضَحِكُكُم ويكثُرُ بكاؤكم.

# مِنْ فَوَائِدِ الحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: وقوعُ كُسُوفِ الشَّمْسِ فِي عَهْدِ النَّبِيِّ ﷺ، ولا يُحفظ أَنْ وقعَ الخَسوفُ فِي عَهْدِ النَّبِيِّ ﷺ، ولا يُحفظ أَنْ وقعَ الخسوفُ فِي عَهْدِ النَّبِيِّ ﷺ بعد هجرتِه إلا مرةً وَاحِدَة، نقررُ هَذَا حَتَّى إِذَا جَاءَتْكُم أَحاديثُ تَدُلُّ عَلَى أَنَّهُ ركع ثلاثَ ركُوعاتٍ مثلًا؛ فاحكُموا علَيْها بالشَّذوذ، لأنَّه لم يَقَعْ إِلَّا مَرَّةً وَاحِدَةً.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: إطلاقُ الخسوفِ عَلَى كُسُوفِ الشَّمْس، لِقَوْلِ عَائِشَة: «خَسَفَتِ الشَّمْسُ»، وَقَدْ سبق أَنْ قلنا: إِنَّ الخسوفَ والكُسُوفَ بمعنى وَاحِد، وَكَانَ هَذَا الخسوفُ في تسع وعشرين مِن شوَّال، سَنَةَ عَشْرٍ مِن الهجرة، حين مات إبراهيمُ بنُ مُحَمَّدٍ صَلَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: مَشْرُوعِيَّةُ صَلَاةِ الكُسُوف، وَقَدْ قلنا: إِنَّهَا فَرضُ كِفَايَةٍ عَلَى الْقَوْل الرَّاجِح، وقيل: إِنَّهَا سُنة، أما حُجَّةُ القَائِلين بأنَّها فَرضُ كِفَايَة، فهَذِهِ الحال الَّتِي وقعت للنبي ﷺ تدلُّ عَلَى أهميتِها وعِظَمِها، وَكَذَلِكَ أيضًا أمرُ النَّبِي ﷺ بها.

وأمَّا القَائِلون بأنَّما سُنة، فهم يَرْتَكِزون دائمًا عَلَى حَدِيث النَّبي ﷺ لمَّا عَلَم الأَعْرَابيَّ ماذا يَجِبُ لَهُ مِنَ الصَّلوَات، فذكر له خمسَ صَلَواتٍ وقال: هل عَليَّ غيرُها؟ قال النَّبي: «إِلَّا أَنْ تَتَطَوَّعَ» (١)، وَهَذَا لَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّهُ لا يجب سِوَى ذَلِك؛ لِأَنَّ الْمُرَادَ صَلَواتِ اللَّيل والنَّهار، فلا يَجِب إلا الخَمس المفروضة.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الإِيمَان، باب الزَّكَاة من الإِسْلام، رقم (٤٦)، ومسلم: كتاب الإِيمَان، باب بيان الصلوات التي هي أحد أركان الإِسْلام، رقم (١١).

وَأَمَّا مَا كَانَ لَهُ سَبَبُ، فقد يَجِب لوجود سَببِه، كَمَا قَالَ كَثِيرٌ مِنَ العُلَمَاءِ: إِنَّ تَحيةَ المَسْجِد وَاجِبَة.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ صَلَاةَ الكُسُوفِ تُفعل كما ورد، وأجاز بَعْضُ العُلَمَاءِ أَنْ تُصَلَّى كَصَلَة النَّافِلَة، وأخذوا بإطلاقِ قولِه: «صَلُّوا»، وقَالُوا: يَجُوز أَنْ يُصَلِّيها كَنَافِلَةٍ أي رَكْعَتَيْن، لكنْ هَذَا الْقَوْلُ ضَعِيف.

والرَّاجِع: أَنَّهُ لا تجوز أَنْ تُصَلَّى إلا كما وَرَد؛ لأنَّما صَلَاةٌ نادِرةٌ لأمرٍ نادِر، فَوَجَبَ أَنْ تَكُونَ كما وَرَد.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: إِطَالَةُ الْقِيَامِ وَالرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ فِي صَلَاة الكُسُوفِ إِطَالَةً زائدةَ عَلَى المعتاد.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: كَيْفَ الجمع بين هَذَا وبين قولِ النَّبي ﷺ: «إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ لِلنَّاسِ، فَلْيُخَفِّفْ»(١)؟

فالجَوَاب: أَنَّ ذَلِكَ فِي صَلَاةِ الجَهَاعَةِ فِي المكتوبات؛ لِأَنَّ صَلَاةَ الجَهَاعَةِ فِي المكتوبات لِأَنَّ صَلَاةَ الجَهَاعَةِ في المكتوبات لَوْ أطال الإِمَام؛ فلنْ يتمكنَ المَأْمُومُ إلا عَلَى مَضَض، أمَّا صَلَاةُ النَّافِلَةِ فَإِنَّ الإِنْسَانَ له الخيار، بِهَا أَنْ لَوْ أطال الإِمَامُ فَلَهُ أَنْ ينصرف.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: هل يُسَنُّ للإِمَام أَنْ يقولَ للنَّاس حِينَها يريد أَنْ يُصَلِّيَ: أَيُّها النَّاسُ إننا سنُطيل الصَّلَة؟

فالجَوَاب: لا يُسنُّ هذا؛ لِأَنَّ النَّبي عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ لم يَفْعَلْه ولم يَأْمُرْ بِه، وشَيْءٌ لم يفعلْه الرَّسُولُ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم- ولم يَأْمُرْ بِه، ولم يُعهد مِن الصَّحابَة

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الأذان، باب إذا صلى لنفسه فليطول ما شاء، رقم (٦٧١)، ومسلم: كتاب الصَّلاة، باب أمر الأئمة بتخفيف الصَّلاة في تمام، رقم (٤٦٧).

لا يَنْبغِي، بل يُصَلِّي، فمَن تعِب جَلَس، ولكنْ إِذَا شَاءَ أَنْ يَقُولَ ذَلِكَ في الخُطبةِ التَّعِي بعد الصَّلَاةِ فليفعل.

الْفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنَّ الرَّكْعَةِ الأُولى أدنى مِن الثَّانِيةِ في كل الرُّكُوعات.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: مُرَاعَاةُ الجِكمةِ في التَّيسِيرِ عَلَى النَّاس، حيثُ كَانَ كلُّ رُكُوعٍ دُونَ الَّذِي قَبْلَه.

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: أَنَّهُ تُسنُّ الخُطبة بعد صَلَاةِ الكُسُوف.

وَلَوْ سَأَلَ سَائِلٌ: هل هي مِن الخطب العوارضِ الَّتِي إِنْ شاء الإِنْسَانُ فَعَلَها أو إِنْ شاء تَرَكَها؟ أو مِن الخُطب الرَّواتِبِ التَّابِعةِ لهَذِهِ الصَّلَاة؟

فالجَوَاب: في هَذَا لِلْعُلَمَاء قولان:

الْقَوْل الْأَوَّل: أَنَّهَا مِن الخُطب العوارض، وَعَلَى هَذَا الْقَوْلِ يَكُونُ الإِمَامُ مخيرًا، إِنْ شاء خَطب وَإِنْ شاء لم يخطُب، وَهَذَا هُوَ المَشْهُورُ مِنْ مَذْهَبِ الإِمَامِ أَحمدَ رَحَمَدُ اللّهُ، وعلَّل ذَلِكَ بِأَنَّ النَّبي ﷺ لم يُكرِّرُها ولم يأمُرْ بها.

الْقَوْل الثَّانِي: أَنَّ هَذِهِ الخطبة مِن الخُطب الرَّواتِب الَّتِي تُسَنُّ بعد صَلَاةِ الكُسُوف، كما تُسَنُّ خُطبة الْعِيدِ بعد صَلَاةِ الْعِيد، وَهَذَا مَذْهَبُ الشَّافِعِيِّ وَهُوَ الكُسُوف، كما تُسَنُّ خُطبة الْعِيدِ بعد صَلَاةِ الْعِيد، وَهَذَا مَذْهَبُ الشَّافِعِيِّ وَهُوَ الأصح، ويدل لِهَذا أَنَّ النَّبي ﷺ فعل فِيها ما يفعل في الخطب الرَّواتِب، وذَلِك حين قام؛ فكونُه يقوم ويتكلم يَدُلُّ عَلَى أَنَّهَا خطبةٌ راتبة؛ ولأنَّ الحَاجَة تدعوا إلى ذَلِك. فالصَّوَابُ أَنَّ هَذِهِ الخُطبة سُنةٌ راتبة.

الْهَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: البَداءةُ في الخُطب بالحمدِ والثَّناء، وَقَدْ كَانَ النَّبي ﷺ يبدأ خُطَبَه الرَّواتِبَ والعوارضَ بالحمد والثَّناء، وَأَنَّ أحقَّ مَن يُحمد ويُثنى عَلَيْهِ هو اللهُ عَنَّقَجَلَ، واستثنى بَعْضُ أَهْلِ الْعِلْمِ خطبةَ الْعِيد، وقَالُوا: إِنَّهَا تُبْدَأ بالتَّكبير.

والصَّوَاب: أنَّما لا تُبدأ بالتَّكبير؛ بل كغيرِها تُبدأ بالحمد والثَّناء، ولكنْ يُكثَرُ فِيهَا مِن التَّكبير؛ لِأَنَّ الْعِيدَ وقتُ تكبير، ولذَلِك زِيدَت التَّكبيراتُ في الصَّلَاة.

الفَائِدَةُ العَاشِرَةُ: أَنْ تَكُونَ الخطبةُ في مَوْضُوعٍ مُناسِبٍ للمَقام والحال، بِدَلِيلِ أَنَّ النَّبي ﷺ تحدَّث عَنِ الكُسُوف لأنَ المقامَ يَقْتَضيه، فيَنْبَغِي في جميع الخطبِ أَنْ تَكُونَ مُنَاسَبةٌ للوقت والحال، كها كَانَ النَّبي ﷺ يفعل هذا.

الفَائِدَةُ الحَادِيَةَ عَشْرَةَ: مَشْرُوعِيَّةُ الدُّعَاءِ والتَّكبيرِ والصَّلَاةِ والصدقةِ، ولكنَّ الصَّلَاةَ عرفنا أَنَّهَا فَرضُ كِفايَة، وما سِوَى ذَلِكَ، فَإِنَّهُ سنةٌ وَلَيْسَ بوَاجِب، ولم أَعْلَمْ أَحدًا قال بالوُجُوبِ فِي غَيْرِ الصَّلَاةِ.

فإِذَا قال قَائِل: كَيْفَ تُفرِّقون بين هَذِهِ الثَّلاث وبين الصَّلَاة، مَعَ أَنَّ السِّيَاقَ وَاحِد؟

فالجَوَاب: أَنَّ دلالةَ الاقترانِ عَلَى الْقَوْل الرَّاجِحِ لَيْسَت مُلزِمة، بِمَعْنَى أَنَّهُ إِذَا قُرن الشَّيء بالشَّيء بلزمْ أَنْ يَكُونَ حُكمُهم وَاحِدًا، وَإِنَّمَا فرَقنا بين الصَّلَاة وهَذِه بُ فُرن الصَّلَاة يَتْمَا بين الصَّلَاة وهَذِه بُ لِأَنَّ الصَّلَاة يَجتمع عليْها النَّاسُ جميعًا، وَقَدِ اقتُصِرَ في بَعْض ألفاظ الأحاديثِ عَلَى الصَّلَاة، فصَارَت هي المُهِمَّ، فقلنا: إنَّها فَرضُ كِفايَة، والباقيَ سُنة.

وقد ألمحتُ إِلَى أَنَّ دَلالةَ الاقترانِ لَيْسَت مُلزمة، وَهِيَ كَذَلِك، فقولُ اللهِ عَنَّوَجَلَّ: ﴿ وَٱلْخَيْلُ وَٱلْمِعَالَ وَٱلْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً وَيَخْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ١٨]، ذهب بعض الْعُلَمَاءِ إِلَى أَنَّ الخيلَ محرَّمة؛ لأنَّها قُرِنَتْ بالبِغَالِ والحمير، ولكنْ هَذَا غيرُ مُلزِم؛ لأنَّه قد وُجدتْ نُصوصٌ صَحِيحةٌ صريحةٌ بِحِلِّ لحومِ الخيل، كما قالتْ مُلزِم؛ لأنَّه قد وُجدتْ نُصوصٌ صَحِيحةٌ صريحةٌ بِحِلِّ لحومِ الخيل، كما قالتْ أَسْمَاءُ بِنْتُ أَبِي بَكْرٍ رَضَالِيَّهُ عَنْهَا: «نَحَرْنَا عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ عَلَيْ فَرَسًا فَأَكَلْنَاهُ» (١)، وَإِنَّمَا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الذبائح والصيد، باب النحر والذبح، رقم (٥١٠)، ومسلم: كتاب الصيد والذبائح، باب في أكل لحوم الخيل، رقم (١٩٤٢).

قُرنت بالحمير والبغالِ لقولِه تعالى: ﴿لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةٌ ﴾، فهي مشتركة في هذين الأَمْرين، الركوب والزِّينَة، أما الأكل فالخيل حلال وَهَذِهِ حرام.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةَ عَشْرَةَ: أَنَّهُ يَنْبَغِي أَنْ تَكُونَ قُوَّة الخِطاب ولِين الخِطاب بحسب الحال، وَهَذَا مأخوذ مِنْ قَوْلِهِ: «يَا أُمَّةَ مُحَمَّدٍ»، فَلِينُ الخطاب في مَحَلِّه، وشِدَّةُ الخِطاب في مَحَلِّه، وشِدَّةُ الخِطاب في مَحَلِّها؛ لأن هَذَا هو البَلاغَة.

الفَائِدَةُ الثَّالثَةَ عَشَرةَ: شَرَفُ مُتَّبع الرَّسُول ﷺ بإضافتهم إِلَيْهم «يَا أُمَّةَ مُحَمَّدٍ»، وَهَذَا أَشرفُ ما يُنْسَب إِلَيْه الإِنْسَان مِن بني آدم، وفيه إِشَارَة إِلَى أَنَّهُ يَنْبَغِي لنا أن نَسْتَشْعِر أَنَّ إِمَامنا في عِباداتنا وأخلاقنا هو رَسُول الله ﷺ لأَنَّنا أُمَّتُه.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةَ عَشْرَةَ: إِثْبات الْغَيْرَةِ للله عَنَّفَجَلَّ، لِقَوْلِه: «مَا مِنْ أَحَدٍ أَغْيَرُ»، وإِثْبات أَن غَيْرَة اللهِ نُسَان.

الفَائِدَةُ الخامِسَةَ عَشْرَةَ: عِظَم الزِّني مِن الرِّجَال أو النِّسَاء؛ لأنَّ الله تَعالَى يَغَارُ مِنه.





#### • ● ∰ • •

قَولُه رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «كِتَابُ الحَجِّ»: الحَجُّ هُو الرُّكنُ الخَامِسُ مِن أَركَانِ الإِسلَامِ، وَهُوَ آخِرُ مَا فَرضَهُ اللهُ مِنهَا؛ وَذَلكَ في السَّنَةِ التَّاسِعةِ أَوِ العَاشِرَةِ<sup>(۱)</sup>.

وَالحِكمَةُ مِن تَأْخِيرِ فَرضِهِ: أَنَّ مكَّةَ كَانَت بِأَيدِي الْمُشْرِكِينَ قَبَلَ الفَتحِ، وَكَانُوا مَنعُوا الرَّسُولَ ﷺ مِن إِكمَالِ عُمرَتِه في غَزْوَةِ الحُدَيبِيةِ، وَأَيضًا أَهلُ الجَزيرَةِ لَم يَكنِ الإِسْلَام بَينَهُم شَائِعًا، فَلَو ذَهبَ النَّاسُ لِيَحجُّوا؛ لَتَعرَّضُوا لمَعَارَضةٍ؛ فَبرَحمةٍ مِنَ اللهِ تَأَخَّرَ فَرضُ الحَجِّ.

فَقالَ بَعضُ العُلمَاءِ: إنَّهُ فُرضَ في السَّنةِ التاسِعَةِ.

وَقَالَ آخرونَ: إِنَّهُ فُرِضَ فِي السَّنةِ العَاشِرةِ.

أمَّا إِذَا قُلنَا: إِنَّه فُرض فِي السَّنة العَاشِرَةِ؛ فَلا إِشكَالَ، فَإِنَّ النَّبِيَّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ- حَجَّ فِي السنَةِ العَاشِرَةِ.

وَأَمَّا إِذَا قُلنَا: إِنَّه فُرضَ فِي السَّنَةِ التَّاسِعَةِ؛ فَسَيرِدُ إِشكالُ، وَهُـوَ أَنَّ النَّبِيَّ – صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وعَلَى آلِهِ وَسلَّمَ – لَم يَحُجَّ فِي السَّنَةِ التَّاسِعةِ.

الإِشكالُ: كَيفَ يَفرِضُ اللهُ الحَجّ فِي السَّنةِ التَّاسعَةِ، وَيؤَخِّرُه النَّبِيُّ ﷺ إِلى السَّنةِ العَاشِرةِ وَلَم يُبادِر؟

أَجَابَ العُلماءُ عَنْ هَذَا الإِشكَالِ بِجَوابَينِ:

<sup>(</sup>١) انظر: سيرة ابن هشام (٢/ ٥٤٣).

الأُولُ: أَنَّ النَّبِيَّ عَيَّا لَمْ يَحُجَّ فِي السَّنة التَّاسِعَةِ؛ لِأَنَّ وُفودَ العرَبِ كَثرَتْ فِي تِلْكَ السَّنةِ، فَأَرَادَ النَّبِيُّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وعَلى آلِه وَسَلَّمَ- أَنْ يَبقَى فِي المَدِينةِ حَتَّى يَتلَقَى الوُفودَ؛ وَلهذَا تُسَمَّى السَّنةُ التَّاسِعَةُ (عَامَ الوُفُودِ).

الثَّانِي: فِي السَّنة التَّاسِعةِ حَجَّ المشْركُونَ وَالْمُسلِمُونَ؛ فَالحَجُّ خَلِيطٌ مِن مُوَحِّدٍ وَمُشركٍ، فَأَرادَ النَّبِيُ عَلَيْ أَن تَكُونَ حَجتُهُ مُطَهَّرةً مِنَ المشْرِكِينَ؛ وَلَهَذَا نَادَى مُنادِي رَسُولِ اللهِ عَلَيْ فِي السَّنةِ التَّاسِعَةِ أَلَّا يَحُجَّ بَعْدَ هَذَا الْعَامِ مُشْرِكٌ، وفِي السَّنةِ العَاشِرةِ صَارَ الحَجُّ خَالِصًا لِلمُسلِمينَ المُوحِّدِينَ (۱).

فَعَلَى كُلِّ حَالٍ، لَـمْ يُفرضِ الحَجُّ إلَّا بَعْدَ فَتحِ مَكَّـةَ، إِمَّا فِي السَّنة التَّاسِعةِ أَوِ العَاشِرةِ.

وَمِنْ حِكَمَةِ اللهِ عَزَقِجَلَ أَنْ جَعلَ لَهذَا البَيتِ الحَرامِ حُرمَاتِه، فَمَن وَفَدَ إلَيهِ مُريدًا للنُّسُكِ؛ فَلهُ حُدودٌ لَا يَتَعدَّاها إلَّا وَهُوَ مُحْرِمٌ، وَمَن كَانَ فِي داخِلهِ؛ فَهُنَاك حُدُودٌ لِلحرَم التِي حَرَّمَها الرَّسُولُ عَلَيْهِ ٱلصَّلاَةُ وَٱلسَّلاَمُ فِي أَشْيَاءَ تَأْتِينا إِنْ شَاءَ اللهُ.

شُروطُ الحَجِّ:

الشَّرطُ الأَولُ: الإِسلَامُ.

فالكَافِرُ لَا يَصِحُّ مِنهُ حَجُّ وَلا عُمرةٌ؛ وعَلَيه: فَلَو أَنَّ رَجلًا لَا يُصلِّي وَحَجَّ أَوِ اعتَمرَ، وَهُوَ لا يَزالُ لَا يُصلِّي؛ فَحَجُّهُ بَاطِل وَلَا يُقبلُ مِنهُ؛ لأَنَّ مِنْ شَرطِهِ: (الإِسْلَامُ).

مسألة: حَجَّ رَجُلٌ وَهُوَ مُسلِمٌ، ثُمَّ ارتَدَّ بَعْدَ ذَلِكَ عَنِ الإِسْلَامِ إِمَّا بِتَرَكِ الصَّلاةِ، أَوْ مَا أَشْبَهَ ذَلكَ؛ فَهَـلْ يَبطُلُ حَجُّه الَّذِي سَبَقَ الصَّلاةِ، أَوْ مَا أَشْبَهَ ذَلكَ؛ فَهَـلْ يَبطُلُ حَجُّه الَّذِي سَبَقَ أَوْ لَا يَبطُلُ؟

<sup>(</sup>١) انظر: سيرة ابن هشام (٢/ ٥٤٥).

الجَوابُ: فِي هَذَا تَفصِيلُ؛ فَإِنْ عَادَ إِلَى الْإِسلَام؛ لَـمْ يَبطُلْ، وَإِنْ مَاتَ عَلَى الكُفرِ بَطَلَ. الكُفرِ بَطَلَ.

والدَّلِيلُ: قَولُ اللهِ تَبَارَكَوَتَعَالَى: ﴿وَمَن يَرْتَدِهُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَنَهُمُتُ وَهُوَ كَافَرُ وَهُوَ كَافَرُ فَافُولَئِكَ فَوَكَيْكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ هُمُ اللهُ فَيَا خَالِهُ وَالْوَلَئِكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ هُمُ فَيهَا خَالِدُونَ ﴾ [البقرة:٢١٧].

فَقُولُه عَنَّقِطَّ: ﴿فَيَمُتُ وَهُوَ كَافِرٌ ﴾، يَدُلُّ عَلَى أَنَّه لَوْ عَادَ إِلَى الإِسْلَامِ بَعْدَ الرِّ الرِّدَّة؛ فَعَملُهُ غَيرُ حَابِطٍ، بَلْ هُوَ بَاقٍ.

وَلِذلِكَ يَسَأَلُ بَعْضُ النَّاسِ: إنهُ حَجَّ وَهُوَ مستَقِيمٌ عَلَى دِينِ اللهِ، ثُمَّ سَفُهَ مَعَ النَّاسِ وَصَارَ لَا يَصَلِّي، وَصَارَ يَفعلُ المُحَرَّماتِ وَالفَواحِشَ، ثُمَّ هَداهُ اللهُ والْتزَمَ؛ فَهلْ حجُّهُ الْأَوَّلُ بَاطِلُ أَوْ غَيرُ بَاطِل؟

الجَوَابُ: غَيْر بَاطِل؛ لِأَنهُ عَادَ إِلَى الإِسلَامِ، وَحُبوطِ العَملِ يَكُونُ بِالرِّدةِ إِذَا مَاتَ عَلَيْهَا –وَالعِياذُ بِاللهِ –؛ اللَّهُمَّ ثَبتنا بِالقَولِ الثَّابتِ.

الشَّرطُ الثاني: العَقلُ.

المَجْنُونُ لَا حَجَّ عَلَيْهِ، حَتَّى لَوْ فُرِضَ أَنَّ بَجَنُونًا خَلَّفَ لَهُ أَبُوهُ أَمُوالًا عَظيمَةً طَائِلةً، ثُمَّ مَاتَ هَذَا المَجنُونُ؛ فَإِنَّهُ لَا يُقضَى عَنهُ الحَجُّ؛ لأَنَّهُ لَمْ يَجِبْ عَلَيْهِ الحَجُّ، إذْ مِن شُرُوط وُجُوب الحَجِّ: (العَقلُ)، وهَذَا غَيْرُ عَاقل.

مَسْأَلَةٌ: تَجِبُ عَلَى المجنُونِ الزَّكَاةُ فِي مَالِه؛ لِأَنَّ الزَّكَاةَ حَقُّ المَالِ. الشَّرطُ الثَّالثُ: البُلُوغُ.

فالصَّغيرُ الَّذِي لَمْ يبْلُغ لَا حَجَّ عَلَيْهِ، ولا يَجِبُ عَلَيْهِ إِمَّامُ الحَجِّ.

مِثَالٌ: لو أَنَّ صَغِيرًا لَمْ يَبلُغْ أَحْرَمَ بِالعُمرةِ، ثُمَّ ضَاقَ صَدرُه بلِبَاسِ الإِحرَامِ، أَوْ بِالزِّحَامِ، وَعزَمَ عَلَى أَلَّا يُكمِلَ؛ فَلَا شَيْءَ عَلَيْهِ، لأَنَّهُ لَيْسَ بِبالِغِ.

وَلَو مَاتَ صَغيرٌ يَبلُغُ أَربَعَ عَشرَةَ سَنةً وَلَمَ يَبلُغْ بِإِنبَاتٍ، وَلَا إِنْزَالِ مَنِيٍّ؛ فَلَا يُحَجُّ عنهُ عَلَى سَبِيلِ الْوجُوبِ لِأَنَّهُ لَمْ يَبلُغْ.

الشَّرطُ الرابعُ: الحُريَّةُ.

احْتِرَازًا مِنَ العُبُودِيةِ، أَيِ: الرَّقِيق؛ فَالرَّقيقُ لَا يَجِبُ عَلَيْهِ أَنْ يَحُجَّ؛ لِأَنَّهُ مَمُلُوكٌ، وَلَا يَمْلِكُ.

الشَّرطُ الخَامِسُ: الإستِطَاعةُ.

أَنْ يَكُونَ الإِنسَانُ قَادِرًا عَلَى الحَجِّ بِبدنِه وَمَالِه؛ وَلذَلكَ نَصَّ اللهُ عَلَيْهِ فِي كِتابِهِ بِقَولِهِ: ﴿ وَلِذَلكَ نَصَّ اللهُ عَلَيْهِ فِي كِتابِهِ بِقَولِهِ: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾ [آل عمران:٩٧].

وَعَدمُ الاِستِطَاعَةِ بِالبَدنِ: كَالذِي لَا يَستَطِيعُ أَنْ يَحُجَّ بِبِدَنِه، مِن: مَريضٍ، أَوْ كَبِيرٍ، أَوْ إِذَا رَكِبَ السيَّارةَ أُغمَى عَليهِ وَلَمَ يُفِق حَتَّى تقِفَ السَّيارةُ، أَوْ مَا أَشبَهَ ذَلكَ؛ فَهذِه عَدمُ استِطَاعَة بِالبَدنِ؛ فَهذَا عِنَدهُ مَالٌ لَكِن لَا يَقدِرُ.

يَقُولُ العُلماءُ رَحَهُمُ اللَّهُ: «إِنْ كَانَ هَذَا الَّذِي لَا يَستطِيعُ الحَجَّ بِبدَنِه لَا يُرجَى أَنْ يَقْدِرَ عَلَيْهِ فِيها بَعدُ؛ فَهذَا إِذَا كَانَ عِندَه مَالٌ يَلْزَمُهُ أَنْ يُحَجِّجَ مَن يَنوبُ عَنهُ».

وَيَجُوزُ أَنْ يَحُجَّ عَنِ الرَّجُلِ امرَأَةٌ، وَأَنْ يَحُجَّ عَنِ المَرأَةِ رَجُلْ.

دَليلُ ذَلكَ: أَنَّ امْرأَةً أَتتْ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْقِ ، فَقالَتْ: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنَّ فَرِيضَةَ اللهِ عَلَى عِبَادِهِ فِي الحَجِّ، أَدْرَكَتْ أَبِي شَيْخًا كَبِيرًا لَا يَثبُتُ عَلَى الرَّاحِلةِ، أَفَأَحُجُّ عَنهُ؟ قَالَ: «نَعَمْ» (١) فَالشَّيخُ الكَبيرُ الَّذِي لَا يَثبُتُ عَلَى الرَّاحلَةِ، لَا يُرجَى؛ لِكِبَرِه وَعَجْزِهِ،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب وجوب الحج وفضله رقم (١٥١٣)، ومسلم: كتاب الحج، باب الحج، باب الحج، باب الحج، باب الحج عن العاجز لزمانة وهرم ونحوهما، أو للموت رقم(١٣٣٤).

وَلِأَنَّ الإِنسَانَ كُلَّما تَقدَّمَتْ بِهِ السِّنُّ ازْدَادَ ضَعفًا.

وَفِي قَولِهَا: «إِنَّ فَرِيضَةَ اللهِ عَلَى عِبَادِه فِي الحَجِّ أَدْرِكَتْ أَبِي» يَدُلُّ عَلَى أَنَّ هَذَا الأَّبَ فُرِضَ عَلَيْهِ أَنْ يَحَجَّ، وِإلَّا لَقالَ لَهَا الرَّسُولُ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم- إِنَّ أَباكِ لَا فَرِيضَةَ عَلَيْهِ .

أَمَّا إِذَا كَانَ العَجزُ يُرجَى زَوالُه كَأَنْ يَكُونَ الإِنسَانُ لَـمَّا جَاءَ وَقَتُ الحَجِّ مَريضٌ بِحُمَّى يُرجَى أَنْ يُشفَى مِنهَا؛ فَلَا يَجوزُ أَنْ يُنِيبَ مَنْ يَحُجُّ عَنهُ، بَلْ يَنْتظِرُ حَتَّى يُعافِيَه اللهُ، وَيُؤدِّي الحَجَّ بِنَفسِه، إِذًا، العَجزُ بِالبَدَنِ نَوعَانِ.

إِذَا قَالَ قَائلٌ: العَجزُ الَّذِي يُرجَى زَوَالُه، مَا الذِي يَلزَمُ الإِنسَانَ إِذَا كَانَ عِندَهُ مَالٌ؟

نَقُولُ: الَّذِي يُرجَى زَوَالُه، يَنتَظُرُ حَتَّى يَقْضِيَ؛ لأَنَّ الحَجَّ يَجِبُ عَلَى الإِنسانِ بِنفسِهِ لا بِغَيرِه.

مسألة: إنسَانٌ قَوِيُّ البَدَنِ نَشِيطٌ، يَسكُنُ الرِّيَاضَ، وَلكِن لَيْسَ عِندَهُ مَالٌ لتَذْكِرَةِ الذَّهَابِ والرُّجُوع هَل يَلزَمُه الحَجُّ؟

الجَوَابُ: لَا يَلزَمُهُ، كَالفَقيرِ الَّذِي لَيْسَ عندَه مَالٌ؛ فَلا تَلزَمُه الزَّكاةُ.

فإِنْ قيل: ما هِيَ كَيفِيةُ الْحَجِّ بنِيَّةِ الغَيرِ؟

الجَوَابُ: الحَجُّ عَنِ الغَيرِ كَالحَجِّ عَنِ النَّفسِ عَامًا، أَيْ يَجِبُ فِيهَا يَجِبُ، وَيُسَنُّ مَا يُسَنُّ، ويَحْرُمُ فيهَا يَحْرمُ، وَلكنَّكَ عِندَ الإِحرَامِ تَقولُ: (لَبَيْكَ عَن أَبِي)، (لَبَيْكَ عَن أَبِي)، (لَبَيْكَ عَن أُمِي)، (لَبَيْكَ عَن أَبِي)، (لَبَيْكَ عَن أَبِي)، (لَبَيْكَ عَن أَبِي)، (لَبَيْكَ عَن أَخِي) مَعَ النِّيةِ التِي فِي قَلبِكَ أَنَّ هَذَا النَّسُكَ لِأَبيكَ، أَوْ أُمِّكَ، أَوْ أُمِّكَ، أَوْ مَا أَشْبَهَ ذَلكَ.

مسألة: إِذَا كَانَ الإِنسَانُ مَدِينًا بِدَيْنٍ، وَعندَهُ مَالٌ يَكفِي لِلدَّينِ فَقَطْ، فَهلْ يَلزَمُهُ الحَجُّ؟

الجَوَابُ: لَا يَلزَمُه، لأَنَّ قَضاءَ الدَّيْنِ أَوْجَبُ مِنَ الحَجِّ؛ لأَنَّ الحَجَّ لَا يَجِبُ إِلَّا إِذَا بَرِئَتِ الذِّمةُ مِنَ الدَّينِ.

فَإِن قَالَ قَائلٌ: إِذَا أَذِنَ لِي صَاحِبُ الدَّينِ أَنْ أَحجَّ؟

فَالْجَوَابُ: لَا تَحُجِ الْأَنَهُ لَوْ أَذِنَ لَكَ، فَلَا يَسَقُطُ شَيْءٌ مِنَ الدَّيْنِ إِذًا مَا استَفَدْتَ!.

أَمَّا إِذَا كَانَ الدَّيْنُ مُؤَجَّلًا وَبِيَدِ الشَّخصِ دَرَاهِمُ، وَهُوَ يَعرِفُ أَنَّهُ إِذَا حَلَّ أَجَلُ الدَّينِ سَيُوفِي؛ فَيلزَمُه.

مِثَالٌ: قَومٌ عَلَيْهِمْ دُيُونٌ لِـ(صَندُوقِ التَّنمِيةِ العَقَارِيةِ)، وهُم يُوقُونَ كُلَّ الأَقسَاطِ، وَيقُولُونَ: إِذَا حَلَّ القِسطُ نَستطِيعُ أَنْ نَدفعَ، وَعندَهُمُ الآنَ دَراهِمُ؛ يَحُجُّوا لأَنَّهُمْ لَا يَتضَرَّرونَ بِصَرفِ الدَّراهِمِ فِي الحَجِّ، إِذْ إِنَّ الأَقسَاطَ السَّابِقَةَ وَقَوْهَا، وَالأَقسَاطُ المُقْبِلَةُ عِندَهُم اسْتطَاعَةُ أَنْ يُوقُوهَا.

فَإِنْ تَبَرَّعَ شَخصٌ لهَذَا المَدِينِ، وَصرَفَ لَهُ نَفقَةَ الحَجِّ ذَاهِبًا ورَاجِعًا، فَلا يَلزَمُه؛ إِذَا كَانَ يَخشَى أَنْ يَمُنَّ عَلَيْهِ فِي المستَقبَلِ، ويَقُولُ: أَنَا الَّذِي حَجَّجْتُكَ، وَأَدَّيْتُها عَنكَ؛ لِأَنهُ لَا يُمكِنُ أَنْ يُهدِرَ مَاءَ وَجِهِه غَدًا.

أَمَّا إِذَا كَانَ هَذَا الرَّجُلُ الَّذِي تَبَرَّعَ لَا يَرَى لِنفسِه مِنَّةً عَلَى هَذَا الرَّجُلِ، فَيَلْزَمُه؛ لا سِيَّما إِذَا رَآهُ أَخًا طَيبًا وشَفِيقًا؛ فَلهَذَا نَقُولُ يَجِبُ عَلَيْهِ.

رَجلٌ يُريدُ أَنْ يَحُجَّ وَعلَيه دَيْنٌ، وَهذَا هُوَ حَجُّ الفَرضِ، فَهلْ يَحُجُّ أَمْ لا، وإذَا كَانَ المَبْلغُ الَّذِي يُريدُ أَنْ يَحُجَّ بهِ لَا يُوَفِّ دَينَه؟ الجَوَابُ: الحَجُّ لَيْسَ فَرضًا عَلَى مَن عَلَيْهِ دَيْنٌ، كَمَا أَنَّ الزَّكَاةَ لَيسَتْ فَرضًا عَلَى الفَقيرِ، فَإِذَا كَانَ عَلَيْهِ دَيْنٌ، وَلنُقَدِّرْ أَنَّه عَشَرةُ دَراهِمَ، وَليسَ عِندَه غَيرُها، إِنْ حَجَّ مِنها لَمْ يُوفِّ جَمِيعَ الدَّينِ؛ فَالأَوْلَى أَنْ يُوفِي الدَّينَ وَجَجَّ مِنها لَمْ يُوفِّ جَمِيعَ الدَّينِ، وَإِنْ لَمْ يَحُجَّ وَفَى جَمِيعَ الدَّينِ؛ فَالأَوْلَى أَنْ يُوفِي الدَّينَ ثُمَّ يَحُجُّ مِنها لَمْ يُوفِ جَمِيعَ الدَّينِ، وَإِذَا مَاتَ وَالدَّينُ فِي ذِمَّتِه بَعْدَ الحَجِّ الحَجِّ أَصلًا قَبلَ وَفَاءِ الدَّينِ، وَإِذَا مَاتَ وَالدَّينُ فِي ذِمَّتِه بَعْدَ الحَجِّ الحَجِّ أَصلًا قَبلَ وَفَاءِ الدَّينِ، وَإِذَا مَاتَ وَالدَّينُ فِي ذِمَّتِه بَعْدَ الحَجِّ الحَجِّ الْحَجِّ أَصلًا قَبلَ وَفَاءِ الدَّينِ، وَإِذَا مَاتَ وَالدَّينُ فِي ذِمَّتِه بَعْدَ الحَجِّ الْحَجِّ اللَّهُ لَا يَجِبُ اللهِ وَالدَّينُ وَقَالَ: اللهُ عَلَيْهُ عَنِ الشَّهادَةِ، هَلْ تُكَفِّرُ الذُّنُوبَ؟ فَقَالَ: الْمَاسَ بِالسَّهلِ، «سَأَلَ رَجُلُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ عَنِ الشَّهادَةِ، هَلْ تُكَفِّرُ الذُّنُوبَ؟ فَقَالَ: النَّهُ عَلَى دَعَاهُ، وَقَالَ: إِنَّ جِبْرِيلَ أَتَانِي، وَقَالَ: إِنَّ الشَّهَادَةُ لَا تُكَفِّرُ الدَّيْنَ» (اللهُ هَادَةُ فِي سَبِيلِ اللهِ لَا تَكفِّرُهُ أَا اللهُ لَا تَكفَرُ الْذَيْنَ» (اللهُ اللهُ اللهُ الله لَهُ لَا تَكفَرُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ لَا تَكفَرُ اللهُ ال

مِثَالُ: كَانَ النَّبِيُّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسلَّمَ - قَبلَ أَنْ يَفْتَحَ اللهُ عَلَيْهِ الأَمُوالَ، إِذَا قَدِمَ إِلَيهِ رَجُلٌ عَلَيْهِ دَيْنٌ لَيْسَ لَهُ وِفَاءٌ؛ لَا يُصلِّي عَلَيْهِ! فَالرَّسولُ ﷺ مَعَ كَوْنِه رَءُوفٌ بِالمؤْمِنينَ رَحيمٌ بِهِمْ، لَا يُصلِّي عَلَى الَّذِي عَلَيْهِ دَيْنٌ، فَقَدِمَ إِلِيهِ رَجلٌ مَعَ كَوْنِه رَءُوفٌ بِالمؤْمِنينَ رَحيمٌ بِهِمْ، لَا يُصلِّي عَلَى الَّذِي عَلَيْهِ دَيْنٌ؟ » قَالوا: نَعمْ عَلَيْهِ مِنَ الأَنصَارِ، فَلَمَا تَقدَّمَ لِيُصلِّي عَلَيْهِ، سَأَلَ: «هَل عَلَيْهِ دَيْنٌ؟ » قَالوا: نَعمْ عَلَيْهِ دِينَارانِ. فَقالَ: «صَلُّوا عَلَى صَاحِبِكُمْ »؛ فَتَغَيَّرَتْ وجُوهُ القَوم، فَقَالَ أَبو قَتادَةَ رَعَيْلِكُ عَنْهُ: يَا رَسُولَ اللهِ، الدِّينارَانِ عَلَيْ. يَعني أَضَمَنُه. فقالَ: «حَقُّ الْغَرِيمِ بَرِيءٌ مِنْهُ اللّهِ، الدِّينارَانِ عَلَيْ. يَعني أَضَمَنُه. فقالَ: «حَقُّ الْغَرِيمِ بَرِيءٌ مِنْهُ اللّهِ، قَتَقَدَّمَ وَصَلَّى عَلَيْهِ أَنْ اللّهُمْ صَلِّ وَسَلِّم عَلَيْهِ، اللّهُمْ عَلَيْهِ مَا رَسُولَ اللهِ، فَتَقَدَّمَ وَصَلَّى عَلَيْهِ اللّهُمْ صَلِّ وَسَلِّم عَلَيْهِ، عَلَيْهِ مَنْ رَسُولَ اللهِ، فَتَقَدَّمَ وَصلَّى عَلَيْهِ عَلَيْهِ أَنْ اللّهُ عَلَيْهِ مَنْ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ أَنَّ اللّهُمْ صَلِّ وَسَلَّم عَلَيْهِ، وَاللّهُ مَا يَا رَسُولَ اللهِ. فَتَقَدَّمَ وَصلَّى عَلَيْهِ (٣)؛ اللَّهُم صَلِّ وَسلَّم عَلَيْهِ،

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۲/ ٤٤٠)، رقم ٩٦٧٧)، والترمذي في الجنائز: باب ما جاء عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ أَنَّهُ قال: «نفس المؤمن معلقة بدينه حتى يُقضى عنه» (١٠٧٨)، وابن ماجه في الصدقات: باب التشديد في الدين، (٢٤١٣)، والدارمي كتاب البيوع، باب ما جاء في التشديد في الديون، رقم (٢٦٣٣)، والطيالسي (٢٣٩٠)، والبيهقي (٦/ ٢٧)، والبغوي (٢١٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الإمارة، باب من قتل في سبيل الله كفرت خطاياه إلا الدَّين، رقم (١٨٨٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود: كتاب البيوع، باب في التشديد في الدين، رقم (٣٣٤٣)، وأحمد (٣/ ٣٣٠، رقم ١٤٥٩٠)، والترمذي في الجنائز (١٠٦٩) باب ما جاء في الصلاة على المديون رقم (١٠٦٩)،

وهَذَا يَدُلُّ دَلالةً وَاضِحةً عَلَى عِظَمِ الدَّيْنِ.

وَنقُولُ للذِي مَاتَ وعلَيه دَيْنٌ وَلم يَحُجَّ: أَبْشِرْ بِالْخَيرِ، فَإِنكَ لَمْ تُفَرِّطْ فِي فَريضةٍ مِن فَرائضِ الله؛ لأَنهُ لَمْ يَفْرِضْهَا عَليكَ الآنَ، كَمَا أَنَّ الفَقيرَ إِذَا مَاتَ نَقُولُ: إِنَّه لَمْ يُفرطْ فِي الزَّكَاةِ؛ لأَنهُ لَيْسَ لَهُ مَالُ.

وإِذَا كَانَ الدَّينُ مُؤَجَّلًا، يَعنِي مُقَسَّطًا وَكانَ عِندَه وَقتَ الحَجِّ مَالٌ يَستَطيعُ أَنْ يَحُجَّ بِهِ وَهُوَ واثِقٌ أَنَّه إِذَا حَلَّ أَجَلُ الدَّينِ أَوفَاهُ؛ فَهذَا نَعمْ، وَنقُولُ لَهُ حُجَّ.

مِثَالُ ذَلكَ: إِنسَانٌ يَحَلُّ عَلَيْهِ كُلَّ شَهرٍ خَسةُ آلافٍ مِنَ الدَّيْنِ فِي شَهرِ ذِي الحِجةِ، وَكَانَ عِندَه ثَلاثَةُ آلافٍ يُمكِنُه أَن يَحُجَّ بِها وَهُوَ يَعرفُ أَنه إِذَا جَاءَ الرَّاتبُ فِي الحِجةِ، وَكَانَ عِندَه ثَلاثَةُ آلافٍ يُمكِنُه أَن يَحُجَّ بِها وَهُوَ يَعرفُ أَنه إِذَا جَاءَ الرَّاتبُ فِي الحِجةِ سَوفَ يُوفِّي دَيْنَه؛ فَنقُولُ: حُجَّ الآنَ، فَالحَمدُ للهِ أَنتَ قَادِرٌ، وَلَيسَ عَليكَ ضَرَرٌ.

مِن حِكمَةِ اللهِ عَنَّقِبَلَ أَنْ جَعلَ لِلعبَاداتِ شُرُوطًا لا تَجبُ إلا بِها؛ وَذلكَ مِن أَجلِ انضِباطِ العِبادَاتِ، حَتَّى لَا يَختلِفَ النَّاسُ فِيها؛ فَيقَالُ مَثلًا: مَنْ تَكَّ فِيهِ هَذهِ الشُّروطُ وَجَبتْ عَلَيْهِ العِبادَةُ، وَمَن لَمْ تَتمَّ فِي حَقِّهِ الشُّروطُ لَمْ تَجبُ عَلَيْهِ ؛ حَتَّى الشُّروطُ وَجَبتْ عَلَيْهِ العِبادَةُ، وَمَن لَمْ تَتمَّ فِي حَقِّهِ الشُّروطُ لَمْ تَجبُ عَلَيْهِ ؛ حَتَّى الشُّروطُ النَّاسُ، وَلا يُقالُ لهذَا: افْعَلْ وَلا بُدَّ، ولهذَا: لَا تَفعلْ، فَيْقالُ: هُناكَ -وَالحَمدُ لله - حُدودٌ حَدَّدَها اللهُ عَنَّهَ عَلَى إِمَّا عَلَى لسَانِ رَسُولِه صَلَّاللَهُ عَنَّهُ عَلَى اللهِ وَإِمَّا عَلَى لسَانِ رَسُولِه صَلَّاللَهُ عَنَهُ عَلَى اللهِ وَعَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَعَلَى اللهِ وَإِمَّا عَلَى لسَانِ رَسُولِه صَلَّاللهُ عَنَهُ عَلَى اللهِ وَإِمَّا عَلَى لسَانِ رَسُولِه صَلَّاللهُ عَلَى اللهُ عَنَّا اللهِ وَاللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَنَهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَنْ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ عَنْ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ عَنْ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُو

فإن قِيلَ: مِنَ المعلُومِ أنَّ الحَاجَّ يَعودُ مِنْ حجِّه كَيومَ وَلدَتْه أُمُّهُ -بِإذنِ اللهِ-، فَهلْ مَعنَى ذَلِكَ أَنَّ الحَجَّ يُكفِّر كَبائرَ الذُّنوبِ جَميعًا؟

الجَوَابُ: نَعمْ، ظَاهِرُ الحَديثِ أَنه يُكفِّرُ جَمِيعَ الذُّنوبِ، وَلكِن مَا هُوَ الحَجُّ؟

والنسائي في الجنائز، باب الصلاة على من عليه دين رقم (١٩٦٢)، والدارمي: كتاب البيوع، باب
 في الصلاة على من مات وعليه دين، رقم (٢٧٩٤).

لَيسَ الحَبُّ أَنْ يَذَهَبَ إِلَى (مكة)، وَيطُوفَ بِالبَيتِ، وَيسعَى، وَيخُرُجُ إِلَى مِنَى، وَمُرْدَلِفة، وَعَرَفة، وَقَلْبُه لَمْ يَشعُر بأنَّه فِي عِبادَةٍ، وَكثيرٌ مِنَ النَّاسِ اليَومَ يَذَهَبُونَ إِلَى الحَبِّ وَالعُمرَةِ وَكَأَنَّهُم فِي نُزِهَةٍ، والنَّبِيُّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وعَلَى آلِه وسلَّم- يقولُ: «مَنْ حَجَّ فَلَمْ يَرْفُثُ وَلَمْ يَفْشُقْ»(۱)، وَهذَا النَّفيُ الَّذِي اشْتَرطَهُ النَّبِيُّ عَيْلِهُ صَعبُ؛ فَلا تَظنَّ أَنَّ مُحَرَّدَ الذَّهابِ إِلَى (مَكةً) لِنطُوف، وَتسعَى، وَتَخرِجَ إِلَى عَرفة وَمُزدلِفة وَمُزدلِفة وَمُزدلِفة مَنْ اللهُ مَحَجُمْتَ الحَجَّ الَّذِي يُكفِّرُ اللهُ بِهِ كُلَّ ذَنبٍ؛ حتَّى تكونَ حَجَجْتَ مُخَلَّمًا اللهِ صَلَّالِهُ وَعَلَىٰ اللهُ بِهِ كُلَّ ذَنبٍ؛ حتَّى تكونَ حَجَجْتَ مُخْلَطًا الله، مُتَأْسِيًا بِرسولِ اللهِ صَلَّاللهُ عَلَىٰ وَعَلَىٰ اللهِ مَا لَيْهِ وَعَلَىٰ اللهِ وَعَلَىٰ اللهِ وَعَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ وَمَا الله مَا الله مَا اللهِ صَلَّالِهُ وَسَلَمَ.

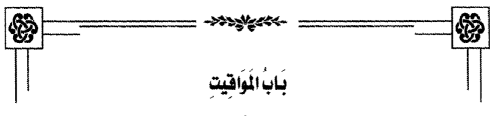
كَذَلْكَ الصَّلاةُ، يَقُولُ اللهُ تَعَالَى فِيهَا: ﴿إِنَّ الصَّكَلَوْةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ، وَكُرَاهَتِه لِلفَحشاءِ، وَالْمُنكَرِ ﴾ [العنكبوت: ٤٥]؛ فَمَن مِنَّا إِذَا صَلَّى شَعرَ بِقوَّةِ إِيهانِه، وَكُرَاهَتِه لِلفَحشاءِ، وَكُرَاهَتِه لِلمنكَرِ؛ هَذَا قَليلٌ، لَكنهُ يُوجدُ -والحَمدُ لله -، فَمَن تَزيدُه صَلاتُه نُورًا وَإِيمَانًا وَيقِينًا وَحَياءً مِنَ اللهِ عَرَّفَكِلً؛ لَا شَكَّ سَينتَهِي عَنِ الفَحشاءِ وَالمنكرِ؛ أَلَم يَقُلِ وَإِيمَانًا وَيقِينًا وَحَياءً مِنَ اللهِ عَرَّفَكِلً؛ لَا شَكَّ سَينتَهِي عَنِ الفَحشاءِ وَالمنكرِ؛ أَلَم يَقُلِ وَإِيمَانًا وَيقِينًا وَحَياءً مِنَ اللهِ عَرَّفَكِلً؛ لَا شَكَّ سَينتَهِي عَنِ الفَحشاءِ وَالمنكرِ؛ أَلَم يَقُلِ النَّبِيُّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وعَلَى آلِه وَسَلَّمَ -: «الصَّلُواتُ الخَمْسُ، وَالجُمُعَةُ إِلَى الجُمُعَةِ، وَرَمَضَانُ إِلَى رَمَضَانَ مُكَفِّراتُ مَا بَيْنَهُنَّ مَا اجْتَنَبَ الْكَبَائِرِ» (٢)؟ وَهِلْ إِذَا صَلَّى الإِنسَانُ عَلَى الوَجِهِ الَّذِي ذَكَرْنَا، لَمْ يَظَهَرْ عَلَيْهِ أَثْرُ الصَّلاةِ، وَتَكُونُ صَلَواتُه مُكفِّرةً؟ اللهُ أَعلَمُ!

فَأَقُولُ: يَجِبُ إِذَا ذَهبنَا إِلَى الحَجِّ أَنْ نَكُونَ للهِ مُخْلِصينَ، ولِرَسُولِه ﷺ مُتَّبعِينَ، وَأَلْ نُؤذِي أَحدًا، وأَنْ نَحرِصَ عَلَى مُعاوَنةِ إِخوَانِنا اللَّحتَاجِينَ لِلمَعُونةِ.



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الحج، باب في فضل الحج والعمرة، ويوم عرفة، رقم (١٣٥٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب الصلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة، ورمضان إلى رمضان مكفرات لما بينهن ما اجتنبت الكبائر، رقم (٢٣٣).



#### • • 🚱 • •

٢١٦ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسِ رَحَيْكَ عَنْهُ: ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللهِ وَقَتَ لِأَهْلِ المَدِينَةِ:
ذَا الْحُلَيْفَةِ وَلِأَهْلِ الشَّامِ الجُحْفَةَ وَلِأَهْلِ نَجْدٍ قَرْنَ المَنَاذِلِ وَلِأَهْلِ الْيَمَنِ يَلَمْلَمَ هُنَّ لَا الْحُلَيْفَةِ وَلِأَهْلِ الشَّامِ الجُحْفَةَ وَلِأَهْلِ نَجْدٍ قَرْنَ المَنَاذِلِ وَلِأَهْلِ الْيُمَنِ يَلَمْلَمَ هُنَّ لَا الْحُمْرَةَ وَمَنْ كَانَ دُونَ لَلهُنَّ وَلَئِنْ أَتَى عَلَيْهِنَّ مِنْ غَيْرِ أَهْلِهِنَّ، عِنْ أَرَادَ الْحَجَّ أَوِ الْعُمْرَةَ وَمَنْ كَانَ دُونَ ذَلِكَ فَمِنْ حَيْثُ أَنْشَأَ، حَتَى أَهْلُ مَكَّةً مِنْ مَكَّةً » (١).

## الشكرح

وَقَّتَ النَّبِيُّ ﷺ أَربَعَةً:

الأُولُ: (ذُو الحُلَيْفَةَ) لِأَهلِ المَدِينةِ، وَهُوَ مَكانٌ قَرِيبٌ مِنَ (المَدينَةِ)، وَيُعرَفُ الآنَ بِـ(أَبيَارِ عَلِيًّ). الآنَ بِـ(أَبيَارِ عَلِيًّ).

وإِن قِيل: مَا صِحَّةُ تَسمِيةِ (آبَارِ عِليٍّ) بهَذَا الاسْمِ؟ وَمَا مَعنَاهُ؟

فَالْجَوَابُ: هَذَا شَيْءٌ قَديمٌ مُصطَلحٌ عَلَيْهِ، وَيُقالُ: إِنَّ لِعَلَيِّ بنِ أَبِي طَالبٍ رَضَالِيَّةَ عَنْهُ تَأْثِيرٌ فِي هَذِهِ الآبَارِ، لَكنَّ التَّسمِيةَ الصَّحِيحَةَ هِيَ: (ذُو الحُلَيْفَةِ).

الثَّاني: (الجُحْفَةُ) لِأَهلِ الشَّامِ، وَهيَ قَريَةٌ قَديمَةٌ، اجْتَحفَها السَّيْلُ، وهَلكَ أَهلُهَا؛ فَجُعلَ بَدَلَـهَا (رَابِغٌ).

الثَّالثُ: (يَلَمْلَمُ) لِأهلِ اليَمنِ، وَيُسَمَّى الآنَ (السَّعدِيَّةَ).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب مهل أهل مكة للحج والعمرة، رقم (١٥٢٤)، ومسلم: كتاب الحج، باب مواقيت الحج والعمرة، رقم (١١٨١).

الرابع: (قَرْنُ المنازِلِ) لِأهلِ نَجْدٍ، وَالقَرنُ: جَبلٌ صَغيرٌ، مُتَّصِلٌ بِجَبلٍ كَبيرٍ؛ يُشبِهُ القَرنَ فِي الحَيَوانِ؛ وَقَرنُ المنازِلِ يُسمَّى الآنَ (السَّيلَ الكَبيرَ).

كَمَا وَقَّتَ لأَهلِ العِراقِ (ذَاتَ عِرقٍ) فِيهَا رَوَاهُ أَهلُ السُّننِ (١٠). وَقَلَ السُّننِ (١٠). وَقَلَ النَّانِ وَقَلَ اللَّهُ عَنهُ (٢٠).

مَسَأَلَةٌ: وقَّتَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ لأَهلِ الشَّامِ (الجُحْفَةَ)، وَالشَّامُ لَمْ تُفتَحْ بَعدُ؛ لِأَنَّهَا مَا فُتِحَتْ إِلَّا بَعْدَ وَفَاتِه عَلَيْهِ أَلْسَلَمُ؛ وَهذَا مِنْ آيَاتِ النَّبِيِّ -صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى أَيْهِ وَعَلَى اللهِ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ-؛ لأَنَّهُ يَستَلزِمُ أَنْ يُسْلِمَ أَهلُ الشَّامِ، ويَحُجُّوا هَذَا البَيتَ.

و لهذَا، قَالَ ابنُ عَبدِ القَوِيِّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ فِي (مَنظُو مَتِه):

وَتَوْقِيتُهَا مِنْ مُعْجِزَاتِ نَبِيِّنَا لِتَعْبِينِهِمَا مِن قَبْلِ فَتْحِ مُعَدِّدِ

ثُمَّ قَالَ فِي الحَديثِ: «هُنَّ لَهُنَّ»، يَعنِي: هَذِه المَواقِيتَ لَمَذهِ البلْدَانِ، وَلَمْ مَرَّ عَلَيْهِنَّ مِنْ غَيْر أَهلِهَا.

يَعنِي إِذَا كُنتَ مِنْ أَهلِ (نَجْدٍ) وَذَهبتَ عَن طَريقِ (المَدينَةِ)، وَمَررْتَ بـ(ذِي الحُلَيْفَةِ)؛ فَإِنَّكَ تُحْرِمُ، وَلَا نُلْزِمُكَ أَنْ تَذَهَبَ إِلَى (قَرْنِ المَنَازِلِ)، لأَنَّكَ مَرَرْتَ بِالمَيْقَاتِ؛ وَهَذَا مِن تَيسِيرِ اللهِ، عَنَّيَكً.

وَإِذَا كُنتَ مِن أَهلِ الْيَمَنِ، وَأَتَيْتَ مِنْ طَريقِ (الطَّائِفِ)، ومَررتَ بـ(قَرنِ المنَازِل)؛ فَتُحْرِمُ مِن (قَرنِ المنَازلِ) حَتَّى لَا تَتعَبَ.

<sup>(</sup>١) أخرج أبو داود (١٧٣٩) بلفظه مِن حديث عائشة رَضِّالِلَّهُ عَنْهَا، «أَنَّ رَسُولَ الله وَقَّتَ لِأَهْلِ الْعِرَاقِ ذَاتَ عِرْقٍ»، وأخرجه نحوه النسائي (٢٦٥٣)، وابن ماجه (٢٩١٥)، وصححه الألباني في (صحيح أبي داود) (١٥٢٨).

<sup>(</sup>٢) أخرج البخاري (١٥٣١) أنَّ عمر بن الخطاب رَضِّالِيَّهُ عَنهُ، قال: «فَانْظُرُوا حَذْوَهَا مِن طَرِيقِكُمْ، فَحَدَّ لَـهُمْ ذَاتَ عِرْقٍ».

وَإِذَا كُنتَ مِن أَهلِ الشَّامِ، وَذَهَبتَ عَن طَريقِ (اللَدينَةِ)، وَمَررتَ بـ(ذِي الحُلْيفَةِ)، وُغَمَ أَنَّ مِيقَاتَ أَهلِ الشَّامِ هُوَ (الجُحْفَةُ)؛ الحُلْيفَةِ)، وُغَمَ أَنَّ مِيقَاتَ أَهلِ الشَّامِ هُوَ (الجُحْفَةُ)؛ وَذَلِكَ لِعمُومِ قَولِه: «وَلَمِنْ أَتَى عَلَيْهِنَّ مِنْ غَيْرِ أَهْلِهِنَّ»؛ لَكِنْ مِمَّن يُريدُ الحَجَّ أَوِ العُمرَةَ، وَلَكِنْ أَرادَ أَن يَرورَ أَقارِبَ العُمرَةَ، أَمَّا مَن مَرَّ بِها، وَهُو لَا يُريدُ الحَجَّ وَلَا العُمرَةَ، وَلَكِنْ أَرادَ أَن يَزورَ أَقارِبَ لَهُ فِي مَكَّةَ، أَوْ أَرادَ أَن يَتَجِرَ مِن مَكةً؛ فَهذَا لَا يَلزَمُه إِحرَامٌ، فلَهُ أَن يَدخُلَ مَكةَ بِثِيَابِه، وَبدُونِ إِحرَامٍ؛ لِقَولِه: «مِمَّنْ أَرَادَ الحَجَّ أَوِ الْعُمَرَةَ».

وَلَكَنْ إِذَا كَانَ الإِنسَانُ لَمْ يُؤدِّ فَرِيضَةَ الْحَجِّ وَلَا العُمرَةَ؛ وَجَبَ عَلَيْهِ أَن يُحْرِمَ، لأَنَّ الحَجَّ وَالعُمرةَ وَالجِبَانِ عَلَى الفَوْرِ، وَلا يُمكنُ أَن يَمُرَّ بهَذِه المَواقِيتِ وَهُوَ لَمْ يَحُجَّ أَوَ العُمرَةِ. وَهُوَ يُرعِمَ بِالْحَجِّ أَوِ العُمرَةِ.

قَالَ: «وَمَنْ كَانَ دُونَ ذَلِكَ فَمِنْ حَيْثُ أَنْشَأَ»، «دُونَ ذَلِكَ»: دُونَ المَوَاقِيتِ؛ فَيُحرِمُ مِن حَيثُ أَنشاً.

وَبِناءً عَلَى هَذَا: فَأَهلُ (الشَّرائِعِ)()، لَا يَرجِعُونَ إِلى (قَرنِ المَنازِلِ) وَيُحرِمونَ، إِنَّمَا يُحرِمونَ مِن مَكانِهِم.

فَلا يُلْزَمُ الإِنسانُ أَن يَرجِعَ لِلورَاءِ لِيحرِمَ مِن مَكانِه، حَتَّى أَهلُ مَكةَ يُحرمُونَ مِن مَكةَ، يَعنِي اللَّذِينَ فِي مَكةَ إِذَا أَرادُوا الحَجَّ فَمِن مَكَانِهم، لَا نَقُولُ: اخْرُجْ إِلى (التَّنعِيمِ)، وَلَا نَقُولُ: اخْرِجْ إِلى (قَرنِ المنازِلِ)، وَلا إِلى (الجُحفَةِ)؛ أَحْرِم مِنْ مَكَّةَ إِلَّا العُمرَةَ، فَإِنَّ أَهلَ مَكةَ إِذَا أَرادُوا أَن يَعتَمِروا؛ لَا بُدَّ أَن يَخرجُوا إِلى الحِلِّ خَارِجَ حُدودِ الحَرم، وَأَقربُ الحِلِّ إِلَى البَيتِ: (التَّنعِيمُ).

<sup>(</sup>١) الشرائع: موضع يقع شرقي مكة، يبعد عنها قرابة (٤٠ كيلو مترًا).

وَ يَجُوزُ أَنْ يُحُرِمَ مِنْ (عَرفَةَ)، وَ(الجِعْرَانَةِ)<sup>(۱)</sup>، و(الحُدَيْبِيَةِ)، المُهمُّ أَن يَخرُجَ مِن حُدودِ الحَرَم؛ هَذَا فِي العُمرَةِ، أَمَّا الحَجُّ: فَيُحرِمُ مِن مَكانِه وَلَو كَانَ فِي مَكةَ.

وَدَليلُ ذَلكَ: أَنَّ النَّبِيَّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسلَّم- أَحرَمَ أَصحَابُه مَعَهُ وَلَم يَكُونُوا سَاقُوا الهَديَ؛ فَأَحرَمُوا بِالحَجِّ مِن مَكَانِهم، وَهُوَ: (الأَبطَحُ)<sup>(۱)</sup>، ولـبَّا أَرادَتْ عَائشَةُ الْعُمْرَةَ أَمرَهَا أَن تَخرِجَ إِلى (الَّتنعِيمِ)؛ فَدلَّ هَذَا عَلَى أَنَّ الْعُمْرَةَ لَا يُمكِنُ أَرادَتْ عَائشَةُ الْعُمْرَةَ لَا يُمكِنُ أَل اللهَ خرج إلى خارِج الحرَم.

فَإِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: قَدْ عَزَمتُ عَلَى الحَجِّ هَذَا الْعَامِ -إِنْ شَاءَ اللهُ تَعَالى-، وَقدِ اعتَمَرتُ فِي شَهرِ شَوَّالٍ، وَرَجعتُ للرِّيَاضِ؛ فَهلْ لِي أَنْ أَحُجَّ مُفرِدًا بِدونِ إِحْرَامٍ مِنَ الميقَاتِ، أَوْ أَن أُحْرِمَ فِي مِنَى مِنَ الميقَاتِ يَومَ التَّروِيةِ، أَثابَكُمُ اللهُ؟

الجَوَابُ: إِذَا كَانَ هَذَا الرجلُ يُريدُ أَن يُسَافِرَ مِنَ الرِّياضِ إِلَى مَكةَ فِي اليَومِ الشَّامنِ أَوِ السَّابعِ؛ فَإِنَّه يَلزَمُهُ أَنْ يُحِرِمَ مِنَ المِيقَاتِ بِحَجِّ، وَيبقَى عَلَى إحرَامِه إِلَى أَنْ يَحِلَّ مِنهُ يُومَ العِيدِ، وَأَمَّا إِذَا كَانَ سَيسَافِرُ إِلَى مَكةَ مُتقَدِّمًا؛ فَإِنهُ إِنْ شَاءَ أَنْ يُحرِمَ مِنَ المِيقَاتِ وَيبقَى إِلَى يَومِ العِيدِ؛ فَليَفعَلْ، لَكنَّ هَذَا فِيهِ مَشقَّةٌ، وَلكنَّهُ يُحرِمُ بِالْعُمْرَةِ مِنَ المِيقَاتِ، وَإِذَا قَدِمَ مَكةَ طَافَ، وَسَعَى، وقصَّرَ، ثُمَّ لَبِسَ ثِيابَه، وَأَحْرَم بِالحَجِّ فِي اليَومِ التَّامنِ. النَيومِ التَّامنِ.



<sup>(</sup>١) الجِعرانة: تقع بين مكة والطائف، وهي إلى مكة أقرب، علَى بُعد ٢٠كم شمال شرق مكة المكرمة. معجم البلدان (٢/ ١٤٢).

<sup>(</sup>٢) الأبطح: مكان مُتَّسِع بين مكَّة ومِني، وَهُوَ إلى مِني أقرب. معجم البلدان (١/ ٧٤).

٢١٧ – عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِلَهُ عَنْ اللهِ عَلَىٰ قَالَ: «يُمِلُّ أَهْلُ المَدِينَةِ مِنْ ذِي الْحُلَيْفَةِ، وَأَهْلُ نَجْدٍ مِنْ قَرْنٍ». قَالَ: وَبَلَغَنِي أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ قَالَ: وَبَلَغَنِي أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلِيْ قَالَ: «وَيُمِلُّ أَهْلُ الْيَمَنِ مِنْ يَلَمْلَمَ» (١).

### الشنرح

حَدِيثُ ابنِ عُمرَ لَا يَختَلفُ كَثيرًا عَن حَدِيثِ ابنِ عَباسٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُمُ، إِلَّا أَنَّ حَديثِ ابنِ عَباسٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُمُ، إِلَّا أَنَّ حَديثَ ابنِ عُمرَ قَالَ: «وَقَتَ رَسُولُ اللهِ ﷺ»(٢)، وَأَمَّا لَفظُ حَديثِ ابنِ عُمرَ قَالَ: «يُمِلُ»، أَي: يُحرِمُ؛ وَهُوَ حَبَرٌ بِمعنَى الأَمرِ.

وَلَهَذَا، جَاءَ فِي بَعْضِ أَلْفَاظِ حَدَيثِ ابنِ عُمرَ، قَالَ: «أَمَرَ النَّبِيُّ ﷺ أَنْ يُمِلَّ أَهُلُ اللّهِ عُمرَ وَعَالِلَهُ عَنْهَا مِن أَهلُ اللّه يَنَةِ مِن ذِي الحُلَيْفَةِ»؛ فَسَاقَ المُؤلِّفُ رَحْمَهُ اللّهُ حَديثَ ابنِ عُمرَ رَضَالِلَهُ عَنْهَا مِن أَجْلِ أَنْ يُبِينَ أَنْهُ يَجِبُ عَلَى مَن أَرادَ الحَجَّ أَوِ الْعُمْرَةَ وَمَرَّ بِالْمَواقِيتِ أَنْ يُحرِمَ مِنهَا.

فمِيقَاتُ مَن أَتى مِن جِهةِ الغَربِ؛ فَمثَلا: إِذَا أَتَى مَنْ أَرادَ الحَجَّ أَوِ الْعُمْرَةَ مِنْ غَربِ مَدينَةِ جدةَ بِالطَّائرَةِ أَوِ السَّفينَةِ؛ مِنْ أَينَ يُحْرِمُ؟

نَقُولُ: إِنَّ أَهلَ العِراقِ لـمَّا أَتُوا إِلَى عُمرَ رَضَيَلَةُ عَنْهُ لِيُحَدِّدَ لِهُمُ المَواقِيتَ -لِأَنَّ (قَرْنَ المَنَازِلِ) بَعيدٌ عَن طَريقِهِم- قَال: «انظُرُوا إِلَى حَذوِهَا مِن طَريقِ حَذوِهَا»<sup>(١)</sup>، بِمعنَى: مُحَاذَاتِهَا، وَعلَى هَذَا: فَمَن جَاءَ مِن (غَربِ مَكةَ)، نَقولُ لَهُ: إِنْ جِئتَ مِنَ

 <sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب ميقات أهل المدينة، ولا يهلوا قبل ذي الحليفة رقم
 (١٥٢٥)، ومسلم: كتاب الحج، باب مواقيت الحج والعمرة رقم(١١٨٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب مهل أهل مكة للحج والعمرة، رقم (١٥٢٤)، ومسلم: كتاب الحج، باب مواقيت الحج والعمرة، رقم (١١٨١).

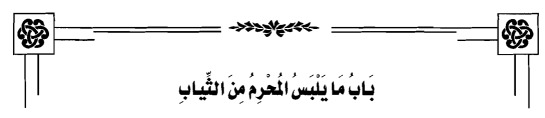
<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب ذات عرقَ لأهل العراق، رقم (١٥٣١) بلفظ: «...فانظروا حذوها من طريقكم....».

الشَّمَالِ؛ فَإِنكَ سَوفَ ثُحَاذِي (الجُحْفَةَ)، وَإِنْ جِئتَ مِنَ الجَنوبِ؛ فَسوفَ ثُحَاذِي (يَلَمْلَمَ)؛ فَأحرِمْ، وَإِذَا حَاذَيْتَ (يَلَمْلَمَ)؛ فَأحرِمْ، أَمَّا إِذَا جَاذَيْتَ (يَلَمْلَمَ)؛ فَأحرِمْ، أَمَّا إِذَا جِئتَ رَأْسًا غَرِبًا؛ فَإِنَّكَ لَن تُحَاذِيَ لَا (الجُحْفَةَ) وَلَا (يَلَمْلَمَ)؛ فَأَحْرِمْ مِن جدَّةَ.

كَذَلِكَ أَهُلُ الشُّودَانِ، وَمَن كَانَ عَلَى حِذَائِهِم إِذَا جَاءُوا رَأْسًا إِلَى (جَدَّةَ) دُونَ أَن يُحاذُوا (يَلَمْلَمَ) أَوِ (الجُحْفَةَ)؛ فَإنهُمْ يُحْرِمُونَ مِن (جَدَّةَ)؛ هَكَذَا قَالَ أَهْلُ العِلْمِ رَجَهُمُّالِلَهُ، وَهُوَ وَاضِحُ.

لَكَنْ لَوْ فُرضَ أَنَّ قومًا عِندَهم خَادِمةٌ، وَيُريدُ أَهلُ البَيتِ أَن يَحُجُّوا جَميعًا، وَالمرأَةُ لَيْسَ معَهَا مَحَرَمٌ؛ فَيجُوزُ أَن تَحُجَّ مَعهُمْ؛ لأَنَّ بقَاءَها وَحْدَهَا أَخطَرُ مِنْ كَوْنِها تَحجُّ مَعهمْ، والمَحْرَمُ إِنَّمَا وَجَبَ لِصِيانَةِ المَرأَةِ، فَفِي هَذهِ الْحَالِ لَا بَأْسَ، أَمَّا أَنْ يُرمَى بِها مَعَ الْحَمَلاتِ؛ فَهَذَا لَا يَجُوزُ.





#### • • 🚱 • •

هَذَا البَابُ وَمَا جَاءَ تَحتهُ مِن حَديثٍ فَفِي مَحَظُورَاتِ الإِحرَامِ، وَهيَ المَمنُوعَاتُ فِي حَالِ الإِحرَامِ.

وَدَلِيلُهَا مِنَ الْقُرْآنِ الكَريم:

قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿فَمَن فَرَضَ فِيهِنَ ٱلْحَجَّ فَلَا رَفَتَ وَلَا فُسُوفَ وَلَا جِـدَالَ فِي ٱلْحَجِ ﴾ [البقرة:١٩٧].

إِذن، ثَلاثَةُ أَشْيَاءَ يَجِبُ عَلَى الْحَاجِّ أَنْ يَتَجنَّبَهَا:

الأَوَّلُ: الرَّفَثُ، وَهُوَ الجِمَاعُ ومُلحقَاتُه؛ فَلا يَجوزُ لِلمُحْرِمِ بِحجٍّ أَوْ عُمْرَةٍ أَنْ يُجامِعَ، وَلَا أَنْ يُخطِبَ امرَأَةً؛ كُلُّ هَذَا مَمنوعٌ. يُجامِعَ، وَلَا أَنْ يَخطِبَ امرَأَةً؛ كُلُّ هَذَا مَمنوعٌ.

# وَيَشْمَلُ الرَّفَثُ أَيضًا:

- المبَاشَرة.
- عَقْدَ النكَاحِ.
- الخِطْبَةَ؛ كُلُّ هَذَا مَعنوعٌ لقولِه تَعالى: ﴿فَلا رَفَثَ﴾.

وَالجِماعُ، وَالْمَباشَرةُ: يَحُرُمانِ عَلَى الرَّجُلِ وَالْمَرَأَةِ، أَمَّا عَقدُ النكَاحِ: فَلا يَجوزُ لِلمَرأَةِ الْمُحْرِمَةِ أَن يُعقِدَ عَلَيْهَا النِّكاحُ، وَلا يَجوزُ لِلرَّجُلِ الْمُحْرِمِ أَن يَعقِدَ لِنَفْسِه النِّكاحَ، وَلا يَجوزُ لِلرَّجُلِ الْمُحْرِمِ أَن يَعقِدَ لِنِنَتِه، وَلا يَجوزُ لِأَبِي النِّكاحَ، وَلا يَجوزُ لِلوَلِيِّ -وَهُو أَبُو الزَّوجَةِ مَثلًا- أَن يَعقِدَ لاِبنَتِه، وَلا يَجوزُ لِأَبِي النَّكاحَ، وَلا يَجوزُ للبي

آلِه وَسلَّمَ-: «لَا يَنْكِحُ المُحْرِمُ وَلَا يُنْكَحُ»(١).

وَكَذَلِكَ الخِطْبَةُ: لَا يَجُوزُ لِلمُحْرِمِ أَن يَخْطِبَ امرَأَةً مُحْرِمةً، أَوْ غَيْرَ مُحْرِمة.

وَإِذَا كَانَ هُوَ مُحُرِمًا وَهِيَ مُحُرِمَةٌ يَجُوزُ أَوْ لَا يَجُوزُ؟ لَا يَجُوزُ مِن بَابِ أَولَى هَذَا قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿فَلَا رَفَتَ ﴾.

الثَّاني: الفُسُوقُ، وَهُوَ المَعصِيةُ؛ فَلَا يَجوزُ لِلمُحْرِمِ أَنْ يَعصِيَ اللهَ، وَكَذلكَ غَيْرُ المُحْرِم!، لَكنَّ المَعصِيةَ تَزدَادُ إِنَّا فِي الحَجِّ.

وَ لَهَذَا، أَوَدُّ أَن أَقُولَ كَلَمَةً -وَإِنْ كَانَتْ تَثْقُلُ عَلَى بَعْضِ النَّاسِ- وَهِيَ: شُربُ الدُّخَانِ فِي حَالِ الحَجِّ أَوِ العُمرَةِ، فَهَلْ هِيَ مَعصِيةٌ أَوْ غَيْرُ مَعصِيةٍ؟ بَل مَعصِيةٌ، وَتَزدَادُ إِثَمَا لَمِن هُو مُحُرمٌ؛ حَتَّى إِنَّ بَعْضَ العُلمَاءِ يَقُولُ: ﴿إِنَّ المُحرِمَ إِذَا عَصَى اللهَ أَيَّ مَعصِيةٍ؛ فَهِيَ مِن مَحَطُوراتِ الإحرَامِ»، لكِنَّ الجُمهُورَ عَلَى خِلَافِ هَذَا.

﴿ فَلَا رَفَتَ وَلَا فُسُوقَ ﴾.

ومِنَ الفُسُوقِ: أَنْ نُؤخِّرَ الصَّلَاةَ عَنْ وَقَتِهَا.

ومِنَ الفُسُوقِ: أَلَّا يُصَلِّيَ مَعَ الجَماعَةِ.

ومِنَ الفُسُوقِ: أَنْ يَغتَابَ النَّاسَ.

ومِنَ الفُّسُوقِ: أَنْ يُؤذِيَ النَّاسَ فِي حَالٍ يَتَمكَّنُ مِن عَدمِ الإِيذَاءِ.

مِثالُه: أَمَامكَ عَجوزٌ أَوْ أَمامَكَ شَيخٌ كَبيرٌ فِي الطَّوافِ، أَوِ المَسْعَى؛ ارفُقْ بِهَا، فَمَنْ رَفقَ بِعبادِ اللهِ؛ رَفقَ اللهُ بهِ، لَا تُنزِلِ العَجوزَ وَالشَّيخَ الكَبيرَ مَنزِلَةَ الشَّابِّ الجَلْدِ؛ فَهُمَا أَحَقُّ بِالرَّحْمَةِ؛ فَلَا تُؤذِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب النكاح، باب تحريم نكاح المحرم وكراهة خطبته، رقم (١٤٠٩).

الثَّالثُ: الجِدَالُ، ﴿وَلَا حِدَالَ فِي ٱلْحَجِّ ﴾، حَتَّى فِي الحَجِّ لا تُجَادِلْ.

وَلكِنِ، اعْلَمْ أَنَّ الجِدَالَ الَّذِي يُرادُ بِه إِثباتُ الحَقِّ؛ كَرَجُلٍ يُجادِلكَ مَثلًا فِي وُجوبِ صَلاةِ الجَهاعَةِ؛ فَوَاجِبٌ أَن تُجَادلَهُ لإِثبَاتِ الحَقِّ.

وَكذَلكَ دَحْرُ البَاطِلِ، فَلَو جَاءَ إِنسَانٌ يَجَادِلكَ فِي حُرمَةِ الدُّخَانِ؛ فَهذِه أَيضًا مِحَادَلةٌ وَاجِبةٌ.

أَمَّا الْمُجَادَلةُ العَادِيَّة، مِثلُ: مَن يَقولُ: هَلْ فُلانٌ جَاءَ؟ فَقيلَ لَهُ: لَا؛ فَقالَ: بَل جَاءَ، فَقيلَ: لَا...، وَهكَذَا؛ فَهُنَا لا جِدَالَ.

كَذلِكَ عِندَ الحَمَّاماتِ أَوْ تَحصِيلِ المَاءِ يَكثُرُ الجِدَالُ؛ فَلا تُجادِلْ.

وَأَيضًا فِي المطَافِ وَالمَسْعَى، بَعْضُ النَّاسِ مَعَ الزِّحَامِ يُجَادِلُ؛ فَلا تُجَادِلْ إِنْ كُنتَ تُريدُ تَمَامَ النَّسُكِ.

وَهذَا قَريبٌ مِن قَولِه عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ فِي الصَّائِم: «إِنِ امْرُقُ شَاتَمَهُ أَوْ قَاتَلَهُ فَلْيَقُلْ إِنِّ صَائِمٌ» (١).

لَاذَا لا يُجَادِلُ الإِنسَانُ فِي الحَجِّ وَلَاذَا نَهِيَ عَنهُ بِالذَّاتِ؟ وَسَببُ النَّهِي عَنِ الجِدالِ عُمُومًا، وَفِي الحَجِّ خُصُوصًا: أَنَّ الإِنسَانَ إِذَا جَادَلَ غَيرَه؛ شَوَّشَ فِكْرَهُ، وَانشَغلَ قَلبُه، وَتَجَدُه عِندَ المَجَادَلةِ مُحْتَدًّا، غَضْبَانَ؛ وَإِذَا زَادتِ المُجَادَلةُ كَيفَ مَايَقُولُ كَذَا فَاترُكِ المسأَلَةَ مِنْ أَوَّلَمَا وَاشْتَغِلْ بِنُسُكِكَ.



<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري : كتاب الصوم، باب فضل الصوم، رقم (١٨٩٤) ومسلم: كتاب الصيام، باب حفظ اللسان للصائم، رقم (١١٥١).

١١٨ – عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالَهُ عَنْهُ: أَنَّ رَجُلًا قَالَ يَا رَسُولَ اللهِ: مَا يَلْبَسُ الْمُحْرِمُ مِنَ الثِّيَابِ؟ قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: ﴿لَا يَلْبَسِ الْقَمِيصَ، وَلَا الْعَهَائِمَ، وَلَا الْعَهَائِمَ، وَلَا الْجَفَافَ، إِلَّا أَحَدُ لَا يَجِدُ نَعْلَيْنِ؛ فَلْيَلْبَسُ وَلَا السَّرَاوِيلَاتِ، وَلَا الْجَفَافَ، إِلَّا أَحَدُ لَا يَجِدُ نَعْلَيْنِ؛ فَلْيَلْبَسُ خُفَيْنِ وَلْا السَّرَاوِيلَاتِ، وَلَا الْكَعْبَيْنِ، وَلَا يَلْبَسْ مِنَ الثِّيَابِ شَيْئًا مَسَّهُ زَعْفَرَانُ أَوْ وَرْسُ (١)» (١).

## الشترح

قَوْلُهُ: «مَا» هُنا اسْتِفهَاميَّةٌ، وَلَيسَت نَافيةً.

«مَا يَلْبَسُ المُحْرِمُ؟»، بِمَعنَى: أَيَّ شَيْءٍ يَلْبَسهُ المُحْرِمُ؟ والمُرادُ الرَّجُلُ؛ لأَنَّهُ قَالَ: «المُحْرِم»، وَلَمْ يَقُلِ: «المُحْرِمَة»؛ فَهوَ سَأَلَ عَنِ الثِّيابِ التِي يَلْبَسهَا المُحرِمُ.

وَتَأَمَّلِ الجَوَابَ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «لَا يَلْبَسْ»...، كَذَا وكذَا، فالجَوابُ - في الظَّاهِر - غَيْرُ مُطابِقٍ لِلسؤَالِ؛ لأَنهُ سَأَلَه عَمَّا يَلْبَسُ، فَأَجَابِه بِهَا لَا يَلْبَسُ؛

لِأَنَّ الَّذِي يَجُوزُ لِلمُحْرِمِ لُبْسُه أَكثَرُ مِنَ الَّذِي لَا يَجُوزُ؛ وَهَذَا مِن أُسْلُوبِ الْحَكيمِ عِندَ أَهـلِ البَلَاغَةِ (١)؛ فَكَأَنَّ السَّائِلَ قَـالَ: «أَسَأَلُ عَنِ الَّذِي يُلْبَسُ لَا عـتَّا لَا عَلَى اللَّهُ عَنِ الَّذِي يُلْبَسُ لَا عـتَّا لَا يُلْبَسُ هَذِهِ الأَشيَاءَ.

<sup>(</sup>۱) البَرانس: جمع (برنس)، والمراد به: كل ثوب رأسه منه ملتزقٌ به، يستر الرَّأس. انظر النهاية برنس.

<sup>(</sup>٢) الوَرْس: نبْتُ أَصفر طيِّب الرَّائحة، يُصبَغ به. فتح الباري لابن حجر (٣/ ٤٠٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب ما لا يلبس المحرم من الثياب رقم (١٥٤٣)، ومسلم كتاب الحج، باب ما يباح للمحرم بحج أو عمرة وما لا يباح، وبيان تحريم الطيب عليه رقم(١١٧٧).

<sup>(</sup>٤) الأسلوب الحكيم: مِن الأساليب البلاغية، وهو: أن تتلقى المخاطَب بأمر لا يتوقعه، وله طرق، منها: ترك سؤاله والإجابة عَن سؤال آخر افتراضي، أو الإجابة عَن سؤاله بغير مَا يقصد السَّائل. انظر الإيضاح في علوم البلاغة للقزويني (٢/ ٩٤).

قَالَ: «لَا يَلْبَسِ الْقَمِيصَ»، وَهيَ ثِيابُنَا التِي لَهَا أَكْمَامٌ.

«وَلَا الْعَمَائِمَ»، وَالعِمامَةُ مَعرُوفَةُ، وهِيَ غَيْرُ الشَّمَاغِ، الَّذِي هُوَ لِباسُ الرَّأسِ؛ فَيُشْبِهُ العِمامَةَ.

«وَلَا السَّرَاوِيلَاتِ(١)»، وَالسَّراوِيلُ مَعرُوفَةٌ.

«وَلَا الْبَرَانِسَ»، وَالبَرَانِسُ ثِيابٌ لَهَا شَيْءٌ يُغطِّي الرَّأْسَ مُتصلُّ بِها، يَلبَسُه المَغَارِبَةُ.

قَالَ: «وَلَا الخِفَافَ»، وَالخِفافُ مَعرُوفةٌ أَيضًا، وَتُلبَسُ فِي القَدَمينِ، وَهيَ مَصنُوعَةٌ مِنَ الجِلْدِ ونحوهِ.

ولَكنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ استَثنَى؛ ففي الإزارِ قَالَ: "وَمَنْ لَمْ يَجِدْ إِزَارًا فَلْيَلْبَسِ السَّرَاوِيلَ "(٢)، وَقَالَ فِي الخُفَّينِ: "إِلَّا أَحَدُ لَا يَجِدُ نَعْلَيْنِ فَلْيَلْبَسْ خُفَّيْنِ وَلْيَقْطَعْهُمَا السَّرَاوِيلَ "(٢)، وَقَالَ فِي الخُفَّينِ: "إِلَّا أَحَدُ لَا يَجِدُ نَعْلَيْنِ فَلْيَلْبَسْ خُفَيْنِ وَلْيَقْطَعْهُمَا أَسْفَلَ مِنَ الْكَعْبَيْنِ "، ولَكنَّ وُجوبَ القَطعِ نُسِخَ فِي حَديثِ ابنِ عَبَّاسٍ الآتِي بَعْدَه.

وَلَوْ أَنَّ إِنسَانًا خَاطَ الإِزَارَ وَلَمْ يَجَعَلْه يُلَفُّ لَفًّا حَولَ جَسَدِه؛ فَإِنَّ ذَلِكَ جَائزٌ، لأَنَّه لَمْ لأَنَّه مَا زَالَ إِزَارًا؛ فَلَو جَعلَ لَهُ تِكَّةً (١)، أي: خَيطًا يَربِطهُ بِهِ؛ فَجَائزٌ أَيضًا، لأَنَّهُ لَمْ يَزَلْ إِزَارًا، وَلَو جَعلَ فِيه جَيْبًا يَضعُ فِيه القُروشَ كَذَلكَ يَجُوزُ؛ لأَنهُ لَمْ يزَلْ إِزَارًا.

<sup>(</sup>١) السراويل: يُغطي السُّرَّة والركبتين وَمَا بَينهَمَا (يذكر وَيُؤَنث)، والجمع سراويلات. المعجم الوسيط سرول.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب جزاء الصيد، باب لبس الخفين للمحرم إذا لم يجد النعلين، رقم (١٨٤١)، ومسلم: كتاب الحج، باب ما يباح للمحرم بحج أو عمرة، وما لا يباح وبيان تحريم الطيب عليه، رقم (١١٧٩).

<sup>(</sup>٣) التِّكَّةُ: هي حِزَامُ، أَوْ شريط دقيق مِن نسيج، أَوْ مطَّاط يُربط به أعلَى السِّروال. معجم اللغة العربية المعاصرة تكك.

أَمَّا قَوْلُه: «المَخِيطَ»؛ فَاعلَمْ أَنَّ هَذهِ الكَلمَةَ لَمْ تَرِدْ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ فِي حَديثٍ، إِنها رُوِيَتْ عَنْ بَعْضِ التَّابِعِينَ، وَالمَرَادُ بـ (المَخِيطِ): مَا خِيطَ عَلَى البَدَن، كَالقَميصِ، وَليسَ المُرادُ: (مَا فِيه خِياطَةٌ)، كَمَا يَفْهَمُه بَعْضُ العَوَامِّ؛ هَذَا غَلَطُّ؛ لأَنَّه لَيْسَ كُلُّ عَنِيطٍ مُحَرَّمًا.

وَلِذلِكَ، إِذَا قَالَ لَكَ إِنسَانٌ: مَا الَّذِي أَلْبَسُهُ؟

قُلْ لَهُ: تَجنَّبْ خَسَةَ أَشيَاءَ، وَهِيَ: القَمِيصُ، السَّرَاوِيلُ، العَمَائِمُ، البَرَانِسُ، الخِفَافُ فَقطْ، وَمَا سِوَى ذَلكَ؛ فَهوَ حَلالٌ.

وَيَجُوزُ لُبسُ السَّاعَةِ، وَنظَّاراتِ العَينِ، وَسيَّاعَةِ الأُذُنِ؛ اعرِفْ مَا مَنعَ مِنهُ الرَّسُولُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالبَاقِي حَلَالٌ.

وَإِنَّنِي بَهِذَهِ المَنَاسَبِةِ أَودُّ أَنْ أَقُولَ: إِنَّ النَّاسَ يَحِرِصُونَ عَلَى أَن يُحْرِمَ الأَطْفَالُ مِن ذُكُورٍ وَإِنَاثٍ فِي الحَبِّ والعُمرَةِ، مَعَ المَشَقَّةِ الشَّدِيدَةِ عَلَيْهِمْ وَعَلَى أَطْفَالِمِم، بَل إِنهُ رُبَّهَا يُخَتَّلُ إِتِيَانُه بِالأَمُورِ المُستَحَبَّةِ فِي نُسُكِه مِن أَجْلِ مُراعَاةِ الأَطفَالِ؛ وَهذَا لاَ يَنبَغِي، صَحيحٌ أَنَّ الإِنسَانَ إِذَا أَحرَمَ بِأَطفَالِهِ لَهُ أَجرٌ، لَكِنْ إِذَا كَانَ هَذَا الأَجرُ يُودِي إِلَى أَنْ يُخِلَّ بِنُسكِهِ هُو؛ فَلا يَفْعَلْ، وَحَالُ النَّاسِ فِي عَهدِ الرَّسُولِ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم - لَيسَتْ كَحالِ النَّاسِ اليَومَ، فَأَكثَرُ مَا قِيلَ: إِنَّ مَنْ حَجُّوا مَعَ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم - لَيسَتْ كَحالِ النَّاسِ اليَومَ، فَأَكثَرُ مَا قِيلَ: إِنَّ مَنْ حَجُّوا مَعَ الرَّسُولِ مِائَةُ أَلفٍ (١)، وَكُلُّهُم كَمَا نَعلَمُ خَيرُ القُرونِ، كَمْ يُحُجُّ الآنَ وَيَعتَمِرُ؟ أَكثرُ مِن مِليون، وَمَعَ ذَلِكَ عِندَهُمُ العنف، وعَدَمُ الْبَالاةِ، وَالضَّنكِ الشَّدِيد؛ فَلِمَاذَا وَعَبُ مِنْ أَذَيْتِهِم أَنتَ مِلْ وَعَلَى اللَّهُ مِنْ أَذَيْتِهِم أَنتَ مُن وَعَيْرُهُ وَالْمَامُ مِنْ أَذَيْتِهِم أَنتَ وَغَيْرُكَ.

<sup>(</sup>١) انظر تفصيل ذَلِكَ في: «السيرة الحلبية» (٣/ ٣٦١).

قَولُهُ: «ولِلبُخَارِي: «وَلَا تَنْتَقِبِ المَرْأَةُ، وَلَا تَلْبَسِ الْقُفَّازَيْنِ».

مِثَالٌ: فَإِذَا كُنتَ فِي طَائرَةٍ، وَتُريدُ أَنْ تُحْرِمَ وَلَكنَّ لِباسَ الإِحرَامِ فِي الحَقَائبِ؛ فَالأَمرُ يَسيرٌ -وَالحَمدُ لله-؛ فَاخلَعِ الثِّيابَ التِي عَلَيكَ، وَابْقَ فِي سِرُوالٍ، وَالْتَفَّ بِالغُترَةِ مِن أَعلى الجَسدِ؛ وَأَحْرِمْ.

فَلَا حَاجَةَ لتَأْخِيرِ الإِحرَامِ حَتَّى تَمَرَّ بِالميقَاتِ وَيفُوتُكَ.

قَالَ: «وَلَا يَلْبَسْ مِنَ الثِّيَابِ شَيْئًا مَسَّهُ زَعْفَرَانٌ أَوْ وَرْسٌ»، الزَّعفَرانُ: طِيبٌ، والمُحرِمُ لَا يَجُوزُ أَنْ يَلبسَ ثِيابًا فِيهَا طِيبٌ، وَالوَرْسُ: نَوعٌ مِنِ النَّباتِ، لَونُهُ أَحمُ، وَلَه رائِحةٌ طَيِّبة؛ وَيُلحَقُ بِالزَّعفَرانِ.

وَإِذَا كَانَ لا يَجُوزُ أَنْ يَلْبَسَ الثَّوبَ الَّذِي فِيهِ الزَّعفَرانُ أَوِ الوَرْسُ؛ فَإِنهُ لَا يَجُوزُ أَنْ يُلطِّخَ بَدنَه بِزعفَرانٍ أَوْ وَرْسٍ؛ وَلذَلكَ يَحْرُمُ عَلَى الْمُحْرِمِ أَنْ يَتطيَّبَ حَتَّى يَجِلَّ التَّحلُّلُ الْأَوَّلَ بِالحَجِّ، وَحَتَّى يُنهِيَ عُمرتَه.

أَيْ: وَفِي رِوايَةٍ لِلبُخارِيِّ: «وَلَا تَنْتَقِبِ المَرْأَةُ»، وَالنقَابُ: أَنْ تُعطِّي وَجهَهَا بِشِيْءٍ، ثُمَّ تَفْتَحُ لِعَيْنَيهَا؛ فَلَا يَجُوزُ لَها أَن تَنتَقَبَ، فَإِذَا مَرَّ الرِّجالُ قَريبًا مِنهَا؛ تُعطِّي الوجْه كَاملًا، كَما ذَكرَتْ ذَلِكَ عَائِشةُ أُمُّ المؤمِنينَ رَضِيَلِيَّهُ عَنهَا، إِذَا مَرَّ الرِّجالُ بِهِنَّ؛ فَلُوجْهَ كَاملًا، كَما ذَكرَتْ ذَلِكَ عَائِشةُ أُمُّ المؤمِنينَ رَضِيَلِيَّهُ عَنهَا، إِذَا مَرَّ الرِّجالُ بِهِنَّ؛ فَيُسْدِلنَ الجِارَ عَلَى وُجُوهِهِنَّ، لَكنْ لَا يَنتَقِبنَ (١)؛ فَالنَّبِيُّ عَلَيْهِ لَمْ يَقُلْ لَا تُغَطِّي وَجُهَهَا -كَما يَفْهَمُهُ البَعضُ -، بَل قَالَ: «لَا تَنْتَقِبْ».

إِذن، النِّقابُ بِالنسبَةِ لِلمَرأَةِ لبَاسُ الوَجهِ.

«وَلَا تَلْبَسِ القُفَّازَيْنِ»، القُفَّازاذِ: هُما جَوْرَبُ اليَدينِ، ونَصَّ عَلَى ذَلكَ؛ لأَنَّ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب جزاء الصيد، باب ما ينهى من الطيب للمحرم والمحرمة، رقم (۱۸۳۸) ولفظه: «ولا تنتقب المرأة المحرمة».

مِنْ عَادةِ النِّساءِ فِي عَهدِ النَّبِيِّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وعَلَى آلِه وسَلَّمَ- أَنَّهَنَّ يَنْتَقِبْنَ؛ لِيَرَيْنَ الطَّريقَ، وَيَلْبَسنَ القُفَّازَينِ لِيُغَطِّينَ أَكُفَّهُنَّ.

فإن قيل: إِذَا لَبِسَتِ الْمُحْرِمَةُ النَّقَابَ، ثُمَّ لبِسَت فَوقَه غِطاءَ الوَجهِ، فَهلْ هَذَا دَاخلٌ فِي التَّحرِيم، وَاللهُ يَحَفَظُكم؟

الجَوَابُ: نَعمْ، فَعمُومُ الحَديثِ أَنَّ المَرأَةَ لَا تَنتَقِبُ، يَشْمَلُ مَا إِذَا انتَقَبتْ وَوَضعَتْ عَلَيْهَا الخِهَارَ أَوْ لَا، فَنقولُ: لَا تَنتقِبِ المُحْرِمَةُ، وَإِذَا مرَّتْ مِن عِند الرِّجالِ، أَوْ مرَّ الرجَالُ مِن عِندِها فَإِنهَا تُغطِّي وَجهَهَا.

نَستَفِيدُ مِنْ هَذَا الْحَدِيثِ، أَنَّ مِن مَعظُورَاتِ الإِحرَام:

لُبسُ هَذهِ الأَشيَاءِ الحَمسَةِ عَلَى الرِّجالِ، أَما النِّسَاءُ: فَيجُوزُ أَنْ تَلبَسَ مِنَ اللهَ الثيَابِ مَا شَاءَتْ؛ إلَّا أَنها لَا تَتبَرَّجُ بِالزينَةِ، وَلَا تَتطَيَّبُ؛ وَمَن خَالَف فَقَدْ عَصَى اللهَ وَرَسُولَ وَمَن خَالَف أَقَدْ عَصَى اللهَ وَمَن أَطاعَ الرَّسُولَ فَقَدْ عَصَى اللهَ، وَمَن أَطاعَ الرَّسُولَ فَقَدْ عَصَى اللهَ، وَمَن أَطاعَ الرَّسُولَ فَقَدْ عَصَى اللهَ، وَمَن أَطاعَ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطاعَ اللهُ.

وَعَلَيْهِ فِدْيَةٌ تُذبَحُ فِي (مَكةً)، أَوْ فِي مَكانِه؛ وَتُوزَّعُ عَلَى الفُقراءِ، أَوْ يَصومُ تَلاثَةَ أَيَّامٍ، أَوْ يُطعِمُ سِتةَ مَساكِينَ؛ وَسَيأتِي تَفصِيلُ ذَلكَ.

وَلَيسَ الْمُحرِمُ مُخَيَّرًا بَينَ أَن يَلبَسَ هَذهِ الثِّيابَ وَيَفدِي، أَوْ يَترُكَ لُبسَ الثِّيابِ، لَكِن إِذَا وَقعَ مِنهُ هَذَا ؛ فَعلَيهِ هَذهِ الفِديَةُ.

حَلْقُ الرَّأْسِ؛ لِقَولِ الله تَعالَى: ﴿ وَلَا غَلِقُواْ رُءُوسَكُو حَتَىٰ بَبِلُغَ اَلْمَدَى عَجِلَهُ ﴿ ﴾ [البقرة:١٩٦]؛ فَلَا يَجُوزُ لِلمُسلِمِ أَنْ يَعْلَقَ رَأْسَهُ إِلَّا إِذَا انتَهى النَّسُكُ.

مِثلَ مَنِ اعتَمَرَ، فَطافَ وَسعَى؛ فَلْيَحلِقْ أَوْ يُقَصِّرْ، أَوْ مِثلَ مَن حَجَّ، فَرمَى جَرَةَ العَقبةِ، وَنَحَرَ الهَدْيَ؛ فَليَحلِقْ، وَأَمَّا قَبلَ أَن يَجِلَّ التَّحلُّلَ الأَولَ؛ فَلا يَجِلُّ لَهُ

أَنْ يَحْلَقَ رَأْسَهُ، فَإِنْ حَلَقَ رَأْسَهُ فَعَلَيْهِ مَا سَبَق بَيانُهُ مِنْ كَفَارَاتٍ، كَمَا قَالَ تَعَالى: ﴿ وَلَا تَعَلِقُواْ رُءُوسَكُمْ حَتَّى بَبَلُغَ الْهَدَى نَجِلَهُۥ فَهَن كَانَ مِنكُم مَرِيضًا أَوْ بِهِ ۚ أَذَى مِن زَأْسِهِ ﴾ [البقرة:١٩٦]، فَحَلَقَ؛ ﴿ فَفِذْيَةُ مِن صِيَامٍ أَوْ صَدَفَةٍ أَوْ نُسُكٍ ﴾ [البقرة:١٩٦].

وقَد تَقدَّم الكَلَامُ عَن عَدَد أَيامِ الصِّيامِ، أَمَّا الصَّدقةُ فَتكُونُ بِإطعَامِ سِتةِ مَساكِينَ، لِكلِّ مِسكِينٍ نِصفُ صَاعٍ، وَفي صِفةِ الشَّاةِ، قَالَ ﷺ: «لَا تَذْبَحُوا إِلَّا مُسنَّةً إِلَّا أَنْ يَعْشُرَ عَلَيْكُمْ فَتَذْبَحُوا جَذَعَةً مِنَ الضَّأْنِ»(۱)، يَعنِي لَا بُدَّ أَنْ تَكُونَ ثَنيَّةً فِي غَيْرِ الضَّأْنِ، وَالضَّأْنُ يَكفِي الجَذَعَةَ.

وَدَلِيلُ ذَلكَ: جِيءَ بِكعبِ بِنِ عُجْرَةً رَضَيَلَكُ عَنْهُ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ فِي عُمْرَةِ الحُدَيْبِيةِ، وَكَانَ مَريضًا، وَكَانَ الوسَخُ قَد مَلاً رَأْسَهُ، وَتَوَلَّدَ مِنهُ القَملُ؛ فَجِيءَ بِه وَالقَملُ يَتَنَاثَرُ عَلَى وجْهِهِ، فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وسلَّمَ-: «مَا كُنْتُ أُرَى يَتَنَاثَرُ عَلَى وجْهِهِ، فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلَّمَ-: «مَا كُنْتُ أُرَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلَّمَ- فَا كُنْتُ أُرَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلَّمَ اللهُ صَدَقةٍ، أَوْ صَدَقةٍ، أَوْ ضَدَقةٍ، أَوْ صَدَقةٍ، أَوْ شَدِي إِمَّا بِصِيَامٍ، أَوْ صَدَقةٍ، أَوْ نُسُكِ.

إِذِن، لَوْ قَالَ قَائلٌ هَل يَجوزُ أَن يَلبَسَ الإِنسَانُ رِدَاءً مُرَقعًا أَم لَا يَجوزُ؟ إِنسَانٌ مَعَهُ رِداءٌ لَكِن مُرقَعًا أَم لَا يَجوزُ؟ إِنسَانٌ مَعَهُ رِداءٌ لَكِن مُرقَّعٌ أَوْ كَانَ قِسمَينِ فَخَاطَ أَحدَهُمَا فِي الآخرِ هلْ يَجوزُ؟ يَجوزُ لِأَنهُ رِداءٌ.

كَذَلِكَ، إِذَا لَبِسَ الْمُحْرِمُ رِداءً مُرقَّعًا، أَوْ كَانَ الرِّداءُ قِسمَينِ فَخاطَهُما؛ فَيَجوزُ لأَنَّهُ رِدَاءٌ، وَأَيضًا يَجوزُ الإِزارُ المَخِيطُ مِنْ جَوانِبِه؛ لِأنهُ إِزارٌ، وَكذَلِكَ النَّعلَينِ.

أَمَّا مَنِ ارتَكَبَ شَيْئًا مِنْ مَحظُورَاتِ الإِحرَامِ، كَالجِمَاع فَمَا دُونَه وَهُوَ جَاهلٌ؛ فَلا شَيْءَ عَلَيْهِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الأضاحي، باب سن الأضحية، رقم (١٩٦٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب المحصر، باب الإطعام في الفدية نصف صاع، رقم (١٨١٦).

وَلنَضِرِبْ أَمثِلةً لِذلِكَ:

المَثَالُ الأَولُ: إنسَانٌ مَعَهُ زَوجَتُه، فَوقَفَ بِعرَفَة، وَباتَ بِمُزدَلِفَة، وَفِي تِلْكَ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وسَلَّمَ-: اللَّيلَةِ جَامَعَهَا، ظَنَّا مِنهُ أَنَّ مَعنَى قَوْلِ النَّبِيِّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وسَلَّمَ-: «الحَجُّ عَرَفَةُ» (۱)، يَعنِي إِذَا وَقَفَ بِعرَفَة؛ انتَهَى الحَجُّ؛ فَيكُونُ قَد جَامَعها فِي لَيلَةِ العَيدِ قَبلَ أَن يَرمِي الجَمرَاتِ، وَقبلَ أَن يَطوفَ، وَقبلَ أَن يَسعَى؛ فَهنَا لَا شَيْءَ عَلَيْهِ.

دَليلُ ذَلكَ، قَوْلُ اللهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ رَبَّنَا لَا تُوَاخِذُنَاۤ إِن نَسِينَاۤ أَو أَخُطَأُنَا ﴾ [البقرة:٢٨٦]، وَهَذَا مُحُطِئٌ، وقَد قَالَ اللهُ: ﴿قَدْ فَعَلْتُ ﴾ (٢)، وَقَالَ اللهُ تَعالَى أَيضًا: ﴿ وَلَيْ مَا تَعَمَّدَتَ قُلُوبُكُمْ ﴾ [الأحزاب:٥]، ﴿ وَلَئِسَ عَلَيْ حَكُمْ أَنَّهُ فِيماً أَخْطَأَتُهُ بِهِ وَلَاكِن مَّا تَعَمَّدَتَ قُلُوبُكُمْ ﴾ [الأحزاب:٥]، وهذا لَمْ يتَعَمدْ فِعلَ المُحظُورِ.

المثَالُ الثَّاني: رَجلٌ أَحرَمَ، وَنسِيَ أَنْ يَخلَعَ سَراويلَه حتَّى وَصلَ إِلَى المَسجِدِ الحَرامِ وَعلَيهِ السَّراويلُ بثُمَّ خلَعَ السَّراوِيلَ مِن حِينِ أَنْ ذَكَرَ؛ فَلا شَيْءَ عَلَيْهِ، لِقولِه تَعالى: ﴿رَبَّنَا لَا تُقَاخِذْنَآ إِن نَسِينَآ أَوْ أَخْطَأْنَا﴾ [البقرة:٢٨٦].

المَثَالُ الثَّالثُ: امرَأَةٌ كَانَت مُحْرِمَةً بِالحَجِّ، وَزَوْجُها لَمْ يُحْرِم؛ فَأَكْرَهَها وَجامَعَها، وَلم تَستَطِعْ مُجُابَهَتُهُ؛ فَلَا شَيْءَ عَلَيْهَا، لأَنها مُكْرَهَة.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي: كتاب أبواب الحج، باب ما جاء فيمن أدرك الإمام بجمع فقد أدرك الحج رقم (٨٨٩)، والنسائي: كتاب مناسك الحج، باب فرض الوقوف بعرفة، رقم(١٦٠٣)، وابن ماجه: كتاب المناسك، باب من أتى عرفة، قبل الفجر، ليلة جمع، رقم(١٥٠٣)، وأحمد (١٩/٤، رقم ١٨٩٨).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم: كتاب الإيهان، باب بيان قوله تعالى: ﴿وَإِن تُبْدُوا مَا فِي آنَفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ﴾
 [البقرة:٢٨٤]، رقم (١٢٦).

إذن، القَاعدَةُ: أَنَّ جَمِيعَ مَحظُورَاتِ الإِحرَامِ إِذَا فَعلَهَا الْمُحْرِمُ نَاسيًا، أَوْ جاهِلًا، أَوْ مُكرَهًا؛ فليسَ عَلَيْهِ فِديةٌ -وَالْحَمدُ للهِ-؛ فَكرَهًا؛ فليسَ عَلَيْهِ فِديةٌ -وَالْحَمدُ للهِ-؛ فَحَجُّهُ صَحِيحٌ.

٢١٩ – عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَيَّا يَخْطُبُ بِعَرَفَاتٍ: «مَنْ لَمْ يَجِدْ نِعْلَيْنِ؛ فَلْيَلْبَسِ الْحُفَّيْنِ، وَمَنْ لَمْ يَجِدْ إِزَارًا؛ فَلْيَلْبَسِ السَّرَاوِيلَ»، لِعُرَفَاتٍ: «مَنْ لَمْ يَجِدْ إِزَارًا؛ فَلْيَلْبَسِ السَّرَاوِيلَ»، لِلمُحْرِم.

#### الشترح

ابنُ عَباسٍ رَضَالِلَهُ عَنْهَا سَمعَ النَّبِيَّ عَلَيْهِ بِعرَفَاتٍ يَخطُبُ، وَيُعلِنُ: «مَنْ لَمْ يَجِدْ نَعْلَيْنِ؛ فَلْيَلْبَسِ السَّرَاوِيلَ»؛ وَهذَا فِي عَرفَاتٍ، وَمَنْ لَمْ يَجِدْ إِزَارًا؛ فَلْيَلْبَسِ السَّرَاوِيلَ»؛ وَهذَا فِي عَرفَاتٍ، أَمَّا حَديثُ ابنِ عُمرَ الَّذِي قَبلَهُ كَانَ فِي المَدينَةِ.

فإن قيل: أَيُّهَا الْمُتَأَخِّرُ، وَبِأَيِّهَا نَأْخُذُ؟

الجَوَابُ: نَأْخُذُ بِحَديثِ ابنِ عَباسٍ رَخَوَلِكُ عَهُو الْمَأْخُرُ، وَلأَنّهُ فِي مُجْتَمَعٍ أَكْثَرَ مِنَ الذِينَ فِي المِدِينَةِ؛ فَالذِينَ حَضَرُوا النّبِيَّ عَلَيْ فِي مَكةً أَكثُرُ مِنَ الذِينَ حَضرُوه فِي المِدِينَةِ بِلا شكًّ؛ وهَذَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّ اللهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى عَفَا عَنَّا إِذَا لَمْ نَجِدِ حَضرُوه فِي المِدِينَةِ بِلا شكًّ؛ وهَذَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى عَفَا عَنَّا إِذَا لَمْ نَجِدِ النَّعَلَينِ فَلَبِسْنَا الحُفَّينِ أَنْ نَقطَعَ أَسفَلَهُما، وليسَ هَذَا مِن بابِ الْعَامِّ وَالحَاصِّ، أَوِ النَّعَلَينِ فَلَبِسْنَا الحُفَّينِ أَنْ نَقطَعَ أَسفَلَهُما، وليسَ هَذَا مِن بابِ الْعَامِّ وَالحَاصِّ، أَو المُطْلَقِ وَالمَقيَّدِ؛ لِأَنَّ كَثيرًا مِنَ الذِينَ سَمِعُوا النَّبِيَّ –صَلَّى الله عَلَيْهِ وعَلَى آلِهِ وَسلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وعَلَى آلِهِ وَسلَّمَ بِعرَفَةَ لَمْ يَسمَعُوهُ فِي المَدِينَةِ.

فَالقَولُ الرَّاجِحُ: أَنَّ مَنْ لَمْ يَجِدْ نَعلَينِ؛ فَلْيلْبسِ الْخُفَّينِ وَلَوْ كَانَا فَوقَ الكَعبينِ، والحَمدُ لله.

فإن قيل: ومَا حُكمُ مَسِّ الطِّيبِ بَعْدَ عَقْدِ نِيةِ الإِحرَامِ، خُصوصًا أَنَّ الحَجَرَ الأَسوَدَ يَضعُ النَّاسَ عَلَيْهِ الطِّيبَ، وَنحنُ نَستَلمُه ونُقَبِّلُه، فَإِذَا علِمْتُ أَنَّ الحَجَرَ مُطيَّبٌ مِنَ الرَّائحة، فَهلْ أُقبِّلُه؟

الجَوَابُ: إِذَا عَقَدَ الإِنسَانُ نِيَّةَ الإِحرَامِ؛ حَرُم عَلَيْهِ أَنْ يَتَطَيَّبَ، وَدَلِيلُ ذَلِكَ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ كَانَ وَاقِفًا بِعَرَفةَ، فَأَتُوا إليهِ، وَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنَّ رَجُلًا وَقَصَتُهُ (١) نَاقَتُهُ، فَسَقَطَ وَمَاتَ وَهُوَ واقِفٌ بِعرَفة، فَقَالَ –صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسلَّمَ-: «اغْسِلُوهُ بِهَاءٍ وَسِدْرٍ، وَكَفِّنُوهُ فِي ثَوْبَيْهِ، وَلَا تُخَمِّرُوا رَأْسَهُ –أَيْ: لَا تُغَطُّوهُ – وَلَا تُحَنِّطُوهُ – أَيْ: لَا تُغَطُّوهُ – وَلَا تُحَنِّطُوهُ – أَيْ: لَا تُغَلُّوهُ – وَلَا تُحَنِّطُوهُ – أَيْ: لَا تَعْطُوهُ عَنْ فَبِرِه يَقُولُ: «اغْسِلُوهُ بِهَاءٍ وَسِدْرٍ، وَكَفِّنُوهُ فِي ثَوْبَيْهِ، وَلَا تُخَمِّرُوا رَأْسَهُ –أَيْ: لَا تُعَلِّوهُ – وَلَا تُحَنِّطُوهُ اللهُ عَلَيْهِ وَلَا تَعْمَلُوا فِيهِ طِيبًا – ؛ فَإِنَّه يُبعَثُ يَومَ القِيَامَةِ مُلَبِّيًا (١)، يَخرِجُ مِن قَبرِه يَقُولُ: «لَبَيَّكَ اللَّهُمَّ لَبَيْكَ) اللَّهُمَّ لَبَيْكَ).

فَقَالَ: «لَا تُحَنِّطُوهُ»؛ لأَنهُ مُحُرمٌ، وَلهٰذَا قَالَ: «كَفِّنُوهُ فِي ثَوْبَيْهِ».

فَإِذَا مَاتَ الإنسَانُ وَهُوَ مُحْرِمٌ لَمْ يَحِلَّ؛ فَإِنَّه يُكفَّنُ فِي إِزارِهِ وَرِدائِهِ اللَّذَيْنِ مَاتَ فِيهِمَا، وَلا يُؤتَى لَهُ بِجَدِيدٍ.

مَسأَلَةٌ: نَظيرُ ذَلكَ:

إذَا اسْتُشهِدَ الإِنسَانُ فَإِنَّنَا لَا نُكفِّنهُ بِكفَنٍ جَدِيدٍ، إِنَّمَا نُكفِّنُه فِي ثَيابِه ونَدفِنُه بِها، عَلَى مَا فِيهَا مِنَ الدِّماءِ؛ لأَنه يُبعَثُ يَومَ القِيامةِ وجُرحُه يَثْعَبُ<sup>(١)</sup> دَمًا، اللَّوْنُ لَوْنُ الدَّم، وَالرِّيحُ رِيحُ المِسْكِ<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) أي كسرت عنقه. انظر النهاية وقص.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الجنائز، باب كيف يكفن المحرم؟، رقم (١٢٦٨)، ومسلم: كتاب الحج، باب ما يفعل بالمحرم إذا مات، رقم (١٢٠٦).

<sup>(</sup>٣) أي: يجري. النهاية ثعب.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم: كتاب الإمارة، باب فضل الجهاد والخروج في سبيل الله، رقم (١٨٧٦).

فَكَذَلِكَ الَّذِي يَموتُ قَبَلَ أَنْ يَحِلَّ، يُكَفَّنُ فِي ثِيابِ الإِحرَامِ؛ لأَنهُ يُبعَثُ يَومَ القِيامَةِ، يَقولُ: «لَبَيْكَ اللَّهُمَّ لَبَيْكَ».

إذن، الحَجَرُ الأَسوَدُ إِذَا طَافَ الإِنسانُ وَشَمَّ رَائِحةَ الطِّيبِ إِذَا قَرُبَ مِنهُ الْكَنْ لُو فُرِضَ أَنهُ قَبَّلَ وَاستلَمَ فَلَا يُقبِّله، وَلا يَستَلِمُه؛ لِأَنهُ لَوْ فَعَلَ لَعَلَقَ الطِّيبَ بِيدِه، لَكَنْ لَوْ فُرِضَ أَنهُ قَبَّلَ وَاستلَمَ وَالرَّائِحَةُ مَوجُودَةٌ لَكَنْ لَمْ يَعْلَقْ بِيدِه شَيءٌ فَلَا شَيْءَ عَلَيْهِ، لِأَنَّ شَمَّ الطِّيبِ لَا يَضُرُ ، وَالوَ قُدِّرَ فَأُصِيبَ المُحرِمُ وَأَمَّا أَثَرُ الطِّيبِ مَا كَانَ مَوضُوعًا قَبلَ الإحرَامِ ، فَلا يَضُر، وَلَو قُدِّرَ فَأُصِيبَ المُحرِمُ وَأَمَّا أَثَرُ الطِّيبِ فَعَلَقَ بِأَصَابِعِه ، فَيُسرِعُ بمَسْجِه فِي كِسْوَةِ الكَعبَةِ حَتَّى يَزُولَ، وَلَا يَمسَحهُ بِرِدَائِهِ. بردَائِهِ.

#### — <del>C</del>

٢٢٠ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالَهُ عَنْهُ أَنَّ تَلْبِيَةَ رَسُولِ اللهِ ﷺ: «لَبَيْكَ اللَّهُمَّ لَكَ، لَبَيْكَ اللَّهُ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ لَكَ لَبَيْكَ، إِنَّ الحَمْدَ وَالنِّعْمَةَ لَكَ وَالْمُلْكَ، لَا شَرِيكَ لَكَ».
 قَالَ: وَكَانَ عَبْدُ اللهِ بْنُ عُمَرَ يَزِيدُ فِيهَا: «لَبَيْكَ لَبَيْكَ، وَسَعْدَيْكَ، وَالْخَيْرُ بِيكَيْكَ، وَالْخَيْرُ بِيكَيْكَ، وَالْعَمَلُ» (١).
 وَالرَّغْبَاءُ إِلَيْكَ، وَالْعَمَلُ» (١).

#### الشتارح

تَلبِيةُ النَّبِيِّ عَلَيْ كَلِماتٌ يَسيرَةٌ، كُلُّ يَحفَظُهَا، وَمعنَى «لَبَيْكَ»: إِجَابةً لَكَ بَعْدَ إِجَابَةٍ، وَمَعنَى قُولِه: «إِنَّ الحَمْدَ وَالنِّعْمَةَ لَكَ»، أَنَّ الحَمدَ أَنتَ أَهلُه المُستحِقُّ لَه، والنِّعمَةَ لَكَ يَمتَ وَالنِّعمَةَ لَكَ يَسَتُ لِغَيرِكَ؛ قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿ وَمَا بِكُم مِن نِعْمَةِ فَمِنَ اللهِ ﴾ والنِّعمَةَ لَكَ لَيسَتْ لِغَيرِكَ؛ قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿ وَمَا بِكُم مِن نِعْمَةِ فَمِنَ اللهِ ﴾ والنّعمة لَكَ لَيسَتْ فِعَن اللهِ ﴾ والنّعل: ﴿ وَمَا بِكُم مِن نِعْمَةِ فَمِنَ اللهِ ﴾ والنّعل: ﴿ وَمَا بِكُم مِن نِعْمَةِ فَمِنَ اللهِ ﴾ والنّعمة لك لَيسَتْ فَعَن الله الله على يَد إنسَانٍ؛ فَالذِي سَاقَ هَذَا الإِنسَانَ إليكَ هُوَ اللهُ ، وَلُو شَاءَ لَمْ يَسُقْهُ لَكَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الحج، باب التلبية وصفتها ووقتها، رقم (١١٨٤).

مِثَالٌ: لَو أَنَّ إِنسَانًا فَقيرًا أَعطَاهُ شَخصٌ خَسةَ آلَافِ رِيالٍ، فَاشتَرى ثِيابًا وَطَعامًا، وَغَيرَ ذَلِكَ مِمَّا يَحتَاجُه؛ فَهَذِه نِعمَةٌ، لَكنَّ الَّذِي أَنعَمَ بِها هُوَ اللهُ عَرَّفَجَلَ، لَكنَّ الَّذِي أَنعَمَ بِها هُوَ اللهُ عَرَّفَجَلَ، لَوْ شَاءَ اللهُ تَعالَى لَصَرَفَ قَلبَ الرَّجُلِ عَنكَ.

فَالنعمَةُ نِعمَةُ اللهِ، سَواءٌ كَانَت مِن نِعَمِه التِي لَا يَقْدرُ عَلَيْهَا إِلَّا هُو، أَوْ كَانَتْ مِنَ النِّعَمِ التِي لَا يَقْدرُ عَلَيْهَا إِلَّا هُو، أَوْ كَانَتْ مِنَ النِّعَمِ التِي تَكونُ بِسببِ خَلُوقٍ؛ فَالنِّعمَةُ لله، وَالْمُلْكُ لله.

« وَالْمُلْكَ، لَا شَرِيكَ لَكَ»، المُلْكُ للهِ الواحِدِ القَهارِ.

وَاعلَم، أَنَّ مُلْكَ اللهِ الَّذِي يَظهرُ ظُهورًا لِكلِّ إِنسَانٍ كَافرٍ ومُؤمنٍ يَكُونُ يَومَ القِيامَةِ، قَالَ اللهُ عَزَّقِجَلَّ لِرسُولِه ﷺ: ﴿ وَأَنذِرَهُمْ يَوْمَ ٱلْآزِفَةِ ﴾ [غافر:١٨]، أي: أنذرِ النَّاسَ يومَ القِيامَةِ القَريبِ؛ لأَنَّ الآزِفَ بِمعنَى: القَريبِ، قَالَ الشاعِرُ (١٠):

أَزِفَ (٢) التَّرَحُّلُ غَيْرَ أَنَّ رِكَابَنَا لَــَا تَــزُلْ بِرِحَالِنَـا وَكَـأَنْ قَـدِ

فالقِيامَةُ قَريبةٌ. ﴿إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِ كَنَظِمِينَ ﴾ [غافر:١٨]، فَالقُلوبُ صَاعِدةٌ إلى الحَناجِرِ عَن مُستَقرِّ بِهَا، ﴿ كَظِمِينَ ﴾، أي مُمتَلِئينَ غَيظًا.

وَالقِيامَةُ نَوعَانِ:

قِيامَةٌ كُبرَى، وَهِيَ التِي تَكُونُ لِعامَّةِ الْمُسلِمِينَ، وَهِيَ قَريبَةٌ، قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿يَسْنَلُكَ النَّاسُ عَنِ ٱلسَّاعَةِ قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ ٱللَّهِ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَ ٱلسَّاعَةَ تَكُونُ قَريِبًا ﴾ [الأحزاب:٦٣].

قِيامَةٌ صُغرَى، وَهي مَوتُ كُلِّ إِنسانٍ؛ فَكَلُّ إِنسَانٍ يَموتُ فَقَدْ قَامتْ قِيامتُه (٢)،

<sup>(</sup>١) «ديوان النابغة الذبياني» (ص: ٢٣).

<sup>(</sup>٢) في أصل المتن وردت: أَفِدَ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الديلمي (١/ ٢٨٥، رقم ١١١٧)، وأبو نعيم في الحلية (٦/ ٢٦٧).

وانتَهَى مِنَ الدُّنيَا وَانتقَلَ إِلَى دَارِ الجَزاءِ.

إذن، عِندَمَا تَقولُ: «إِنَّ الحَمْدَ وَالنِّعْمَةَ لَكَ وَالْمُلْكَ»؛ اسْتَشْعِرْ هَذَا المُلْكَ العَظِيمَ الَّذِي يَظْهَرُ جَلِيًّا جِدًّا فِي يَومِ القِيامَةِ.

وَكَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَلْزِم هذِهِ التلْبِيةَ، وَلَا يَزِيدُ عَلَيْهَا، وَرَوَى الإِمامُ أَحَدُ رَحَمَهُ ٱللَّهُ بِسنَدٍ جَيدٍ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ زادَ فِيهَا: «لَبَّيكَ إِلَهَ الحَقِّ»(١).

وَزَادَ فِيهَا ابنُ عُمرَ: «لبَّيْكَ وَسَعْدَيْكَ وَالخَيرُ بِيَدَيْكَ، وَالرَّغْبَاءُ إِلَيْكَ وَالعَمَلُ» (٢)؛ وهَذَا لَيْسَ عُدولًا عَنِ السُّنةِ، فَابنُ عُمرَ رَضَالِسَّعَهُا مِن أَشدِّ النَّاسِ عَدُولًا عَنِ السُّنةِ، فَابنُ عُمرَ رَضَالِسَّعَ مِن أَشدٌ النَّاسِ عَمْسُكًا بِالسُّنةِ؛ حَتَّى إِنهُ كَانَ فِي سَفرِه يَتَتَبَّعُ المُواضِعَ التِي نَزَلَ النَّبِيُّ يَتَلِيُّ فِيهَا لِقضَاءِ حَاجتِه، فَينزِل وَيقضِي حَاجتَه؛ لِشدةِ اتِّباعِهِ لِرسُولِ اللهِ يَتَلِيُّ، لَكنهُ عَلِمَ رَضَالِسَّعَاءُ أَنَّ عَلَمَ وَضَالِسَّعَة وَرَادَ عَلَيْهَا قَوْلَ الحَقِّ!.

فَالنبيُّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وعَلَى آلِهِ وسَلَّمَ- وَسَّعَ لأصحَابِه، فَمنهُمُ الْمُلَبِّي، ومِنهُمُ الْمُقِلُ، وَمنهُمُ الْمُكِبِّ، وَهُوَ يَسمَعُ ذَلِكَ وَلا يَنهَاهُم؛ فَالأَمرُ فِي هَذَا وَاسعُ، وَسوَاءٌ الْهِلِّ، وَمنهُمُ المكبِّرُ، وَهُوَ يَسمَعُ ذَلِكَ وَلا يَنهَاهُم؛ فَالأَمرُ فِي هَذَا وَاسعُ، وَسوَاءٌ وَلا يَنهَاهُم، فَالأَمرُ فَي هَذَا وَاسعُ، وَسوَاءٌ عَنِ زِيادَةَ ابنِ عُمرَ، أَوِ اقْتَصَرْتَ؛ فَكلَاهُما صَحيحٌ، لَكنَّ الاقتِصارَ عَلَى مَا جاءَ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ أَكمَلُ وأَفْضَلُ، وَأَشدُّ تَأْسِّيًا وَاتِّبَاعًا.

مَسَأَلَةٌ: إِذَا أَحرَمَ الْمُحرِمُ بِحَجِّ؛ يَقولُ: «لَبَيْكَ حَجُّ»، وَإِنْ أَحْرَمَ بِعمْرَةٍ؛ يَقولُ: «لَبَيْكَ حَجُّ وَعمرَةٌ». وَإِنْ كَانَ قَارِنًا؛ يَقولُ: «لَبَيْكَ حَجُّ وَعمرَةٌ».



<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي: كتاب مناسك الحج، باب كيف التلبية، رقم (۲۷۵۲)، وابن ماجه: كتاب المناسك، باب التلبية، رقم (۲۹۲۰)، وأحمد (۲/ ۳٤۱، رقم ۸٤۷۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الحج، باب التلبية وصفتها ووقتها، رقم (١١٨٤).

٢٢١ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لَا يَجِلُّ لِامْرَأَةٍ تُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ أَنْ تُسَافِرَ مَسِيرَةَ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ إِلَّا وَمَعَهَا حُرْمَةٌ »(١). وَفِي لَفْظِ لَسُلم: «لَا تُسَافِرُ مَسِيرَةَ يَوْمٍ إِلَّا مَعَ ذِي مَحْرَمٍ »(٢).

## الشورح

هَذَا الحَديثُ فِيهِ بَيانٌ: أَنَّ المَرأةَ لَا تَحَجُّ إِلَّا بِمَحْرَمٍ؛ لأَنَّ الحَجَّ سَفَرٌ، حَتَّى لَوْ كَانَ معَهَا نِساءٌ، وَحتَّى وَلَوْ كَانَتْ أُختَهَا وَزوجَ أُختِهَا؛ فَلَا يِحلُّ لَهَا أَن تُسافِرَ إِلَّا مَعَ ذِي مَحْرُمٍ.

قَولُه: «يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ»، اختَلَفَتِ الرِّوايَاتُ فِي هَذَا: فَبعضُها «يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ»، وَبَعضُها «ثَلَاثَة أَيَّامٍ» (أ)، وَبَعضُها غَيْرُ مُقيَّدٍ (أ)؛ وَهُو الأَرْجَحُ. وَسَببُ نَهْيِ المَرَأَةِ عَنِ السَّفرِ بِدُونِ مَحْرُمٍ: الحَوْفُ عَلَيْهَا، وَصِيانتُها؛ لأَنَّ المرأَة ضَعيفَةٌ نَاقصَةٌ، يَسهُلُ لِكُلِّ إِنسانٍ التَّلاعُبُ بِها، وَحَدَاعُها؛ فَيَأْتِيهَا الفَاسِقُ وَيَخدَعُها فَتنَقَادُ لَه، وَرُبها يَعْتَدِي عَلَيْهَا التَّلاعُبُ بِها، وَحَدَاعُها؛ فَيَأْتِيهَا الفَاسِقُ وَيَخدَعُها فَتنَقَادُ لَه، وَرُبها يَعْتَدِي عَلَيْهَا عُدُوانًا ولَو لَمْ تَرضَ بِذلِكَ؛ فَلَا بُدَّ مِن رَجُلٍ يَذُودُ (٥) عَنهَا؛ إِذًا إِيجَابُ المَحْرَمِ عَلَى المِرأَةِ فِي السَّفرِ مِن مَصَالِحِهَا.

وَلَقَدْ كَذَبَ الذِينَ يَقُولُونَ: إِنَّ هَذَا تَضْيِيقٌ عَلَى الْمَرَّأَةِ، بَل هَذَا -واللهِ- هُوَ حِفْظُها وَصِيَانتُها.

ومِن بَابٍ أَوْلَى أَنْ تُسافِرَ لِغَيرِ الحَجِّ بِمَحرَمٍ، فَقَد خَطَبَ النَّبِيُّ ﷺ فِي الْمَدينَةِ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب تقصير الصلاة، باب في كم يقصر الصلاة رقم (١٠٨٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الحج، باب سفر المرأة مع محرم إلى حج وغيره، رقم (١٣٣٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب الحبِّم، باب سفر المرأة مع محرم إلى حبِّ وغيره، رقم (١٣٤٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم: كتاب الحج، باب سفر المرأة مع محرم إلى حج وغيره، رقم (١٣٤١).

<sup>(</sup>٥) أي: يدفع. النهاية ذود.

قُبَيْلَ سَفرِه إِلَى حَجةِ الوَداعِ، وقَالَ: «لَا تُسَافِرُ امْرَأَةٌ إِلَّا مَعَ ذِي مَحْرَمٍ»، فَقَامَ رَجلٌ وَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنَّ امْرَأَتِي خَرَجَتْ حَاجَّةً، وَإِنِّي اكْتُتِبْتُ فِي غَزْوَةِ كَذَا وَكَذَا، وَقَالَ: «انْطَلِقْ فَحُجَّ مَعَ امْرَأَتِكَ» (١)، فَأَمَرَهُ أَنْ يَترُكَ الغَزوَة مِنْ أَجْلِ أَنْ يَحُجَّ مَعَ امرأَتِه، فَإِذَا كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْ أَمَرَهُ بِتَرْكِ الغَزوَةِ ليَحُجَّ مَعَ امرأَتِه؛ فكيفَ بِمَن هُوَ امرَأَتِه، فَاكَنْ وَيَدَعُ امرَأَتِه بُسَافِرُ بِلَا مَحْرَمٍ!.

يَقُولُ بَعْضُ النَّاسِ: هِيَ سَتسَافرُ مَعَ بَناتِ أَهلِ البَيتِ، فَلهاذَا لَا يَجوزُ؟

نَقُولُ: لأَنَّ الحَديثَ عَامٌ، لَمْ يَسأَلِ النَّبِيُّ عَلَيْ الرَّجُلَ هَلْ مَعَهَا نِساءٌ، أَوْ هَلْ هِيَ صُحبَةٌ آمِنَةٌ، أَوْ هَل هِيَ عَجُوزٌ أَوْ شَابَّةٌ، أَوْ جَمِيلَةٌ، أَوْ قَبِيحَةٌ؛ إِذًا يَجِبُ وُجودُ المَحرَمِ صُحبَةٌ آمِنَةٌ، أَوْ قَبِيحَةٌ؛ إِذًا يَجِبُ وُجودُ المَحرَمِ لِلمَرأَةِ عُمومًا، وَلَا يَعْرِنَّكِ تَساهُلُ النَّاسِ؛ لِأَنهُ إِذَا كَانَ يَومُ القِيامَةِ، فَعَمَّ تُسأَلين؟ المَرأَةِ عُمومًا، وَلَا يَعْرِنَّكِ تَساهُلُ النَّاسِ؛ لِأَنهُ إِذَا كَانَ يَومُ القِيامَةِ، فَعَمَّ تُسأَلين؟ المَرأَةِ عَرْبَالِينَ ﴾ [القصص:٦٥].

فإنْ قالتِ المَرأَةُ: هَذهِ فَريضَتِي، وَلَيسَ عِندِي مَحْرُمٌ، وأَنَا آمِنَةٌ مَعَ جِيرَانِي، أَوْ مَعَ أَبنَاءِ عَمِّي، وَمَا أَشبَهَ ذَلكَ.

فَنَقُولُ لَهَا: الْحَمَدُ للهِ، لَيْسَ عَلَيكِ فَريضَةٌ أَصلًا مَا دُمْتِ لَمْ تَجِدِي مَحْرُمًا.

فَهِيَ وَالفَقِيرَةُ سَواءٌ؛ لأَنَّ هَذهِ عَاجِزةٌ عَنِ السَّفرِ شَرعًا، وَالتِي لَيْسَ عِندَها مَالٌ عَاجِزةٌ عَنِ السَّفرِ حِسًّا؛ فَلا فَرْقَ.

وَعَلَى هَذَا، فَنقُولُ لِلمَرأةِ: اطْمَئِنِّي، فَإنكِ سَتُلاقِينَ ربَّكِ وَليسَ عَليكِ فَرضُ، وذَلِكَ لِعدَم وُجُودِ مَحْرَم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب من اكتتب في جيش فخرجت امرأته حاجة، أو كان له عذر، هل يؤذن له، رقم (٣٠٠٦)، ومسلم: كتاب الحج، باب سفر المرأة مع محرم إلى حج وغيره، رقم (١٣٤١).

فَلَو قَالَتْ: إِنهَا تُريدُ أَن تَتزوَّجَ بِشَخصٍ لِيكُونَ مَحرمًا لَهَا؛ فَإِنَّ هَذَا يَجوزُ.

دَليلُ ذَلكَ: أَنَّ سَالِمًا مَوْلَى حُذيفَةَ كَانَ قَد تَبنَّاهُ حُذيفَةُ، فَأَبطَلَ اللهُ التَّبنِّي، فَجاءَتِ امرَأَةُ أَبي حُذيفَةَ، قَالَتْ: يَا رَسولَ اللهِ، إِنَّ سَاللًا مَولًى، وَيدخُلُ عَلينَا وَيَخْرُجُ؟ قَالَ: «أَرْضِعِيهِ؛ تَحْرُمِي عَلَيْهِ»(١)؛ فَهنَا إِرضَاعُه لِيكُونَ مَحْرُمًا يَدخُلُ عَلَى البَيتِ.

لكنَّ هَذَا الحُّكمَ لَا يُوجَدُ لَهُ نَظيرٌ الآنَ؛ لأَنَّ سَالًا كَانَ ابنًا لِزَوْجِ المَرأَةِ التِي أَرْضَعَتْهُ، ثُمَّ أَبطَلَ اللهُ البُنوَّةَ إِلَّا لِلآبَاءِ؛ فَهذَا الآنَ لَا يُمكِنُ وُجُودُه.

وَ لَهَذَا كَانَ أَكْثُرُ آرَاءِ العُلْمَاءِ عَلَى أَنَّ إِرضَاعَ الكَبيرِ لَا يُؤثِّرُ.

وقَالَ بَعْضُ أهلِ العِلمِ: «إِنَّ إِرضَاعَ الكَبيرِ مُؤثِّرٌ»، وَاستَدَلُّوا بِالحَديثِ السَّابِقِ.

فَمَثلًا: لَوْ أَنَّ إِنسَانًا كَبِيرًا لَهُ أَرِبَابٌ فَأَرَادَ أَنْ يَكُونَ ابنًا لِامرَأَةٍ مِنَ الرَّضَاعَةِ؛ فَتُرضِعُهُ، بِأَنْ تَحْلِبَ مِن لَبَنِهَا فِي دلَّة (٢) لمَدَّةِ خَمَسَةِ أَيَّامٍ؛ حِينِيْدٍ تَكُونُ أُمَّا لَهُ مِنَ الرَّضاعَةِ؛ لَكنهُ قَوْلٌ ضَعيفٌ، لأَنَّ النَّبِيَّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعلَى آلِه وَسلَّم - قَالَ: «الحَمْوُ الرَّضاعَةِ؛ لَكنهُ قَوْلُ ضَعيفٌ، لأَنَّ النَّبِيَّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعلَى آلِهِ وَسلَّم - قَالَ: «الحَمْوُ اللهِ وَاللَّهُ عَلَى النِّسَاءِ»، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، أَرَأَيْتَ الحَمْوَ (٣)؟ قَالَ: «الحَمْوُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى النِّسَاءِ»، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، أَرَأَيْتَ الْحَمْوَ (٣)؟ قَالَ: «الحَمْوُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الرضاع، باب رضاعة الكبير، رقم (١٤٥٣).

<sup>(</sup>٢) الدَّلة: إناء عربيٌّ يُصنَع فيه القهوة وغيرها مِن المشروبات. انظر تكملة المعاجم العربية عزق.

<sup>(</sup>٣) الحمو عند العرب كل من كان من قبل الزوج أخًا كان أو أبًا أو عمًا فهم الأحماء، وإنها عنى بقوله: الحمو الموت، أن خلوة الحمو بامرأة أخيه أو امرأة ابن أخيه بمنزلة الموت في مكروه خلوته بها. شرح صحيح البخاري لابن بطال (٧/ ٣٥٩).

<sup>(</sup>٤) كَانَت العرب إَذَا وصفوا الشيء يُكرهونه أَوْ يخافون وقوعه، قالوا: مَا هُوَ إِلَّا الموت. انظر شرح صحيح البخاري لابن بطال (٧/ ٣٥٩).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري: كتاب النكاح، باب لا يخلون رجل بامرأة إلا ذو محرم، والدخول على المغيبة، رقم (٢٣٢٥)، ومسلم: كتاب السلام، باب تحريم الخلوة بالأجنبية والدخول عليها، رقم (٢١٧٢).

ثُمَّ لَوْ جَازَ إِرضَاعُ الكَبيرِ؛ لَكَانَ مُشكِلَةً؛ فَتأتِي المَرأَةُ التِي لَا تُريدُ زَوْجَهَا كُلَّ يَوم إِذَا جَاءَ الصَّباحُ قَالتْ لَهُ هَذهِ دلةُ الحَليبِ جَاءتْ بِدلة الحَليبِ مِنْ ثَديهَا وَبَعدَ خَسةِ أَيام تَقولُ لَهُ السَّلامُ عَليكُم أَنتَ ابنِي الآنَ لَيسَ هُناكَ زَواجٌ وَهذَا مُشكِلٌ.

وقَد ذَكَرْنَا هَذَا القَولَ؛ لأنَّه رُبَّما يَأْتِي إنسَانٌ يُورِدُ عَلينَا إِشكَالًا فِي قِصَّةِ سَالِم، وَلكِن لَيْسَ هُناكَ إشكَالٌ.

فإن قِيل: مَا حُكْم حَجِّ المُرْأَةِ بِدُونَ إِذْنِ زَوْجِهَا نتيجَة خِلَافٍ بينَهُمَا، وهِي فِي بَيْتُ أَنَّه لما عَلِمَ بِحَجِّها لم يَسُرَّه ذَلك؟

الجَوَابُ: أمَّا الحَبُّ فَصحِيحٌ، سَواءٌ كَانَ فَريضَةً أَم نَافِلةً، وَأَمَّا سَفَرُها بِدونِ إِذْنِ زَوجِها؛ فَيْنظَرُ إِنْ كَانَ الخَطأُ مِنَ الزَّوج؛ فَهِيَ مَعذُورَة، وَإِنْ كَانَ الخَطأُ مِنهَا؛ فَهِي غَيْرُ مَعذُورَة، وَإِنْ كَانَ الخَطأُ مِنهَا؛ فَهِي غَيْرُ مَعذُورَةٍ، وَعلَيهَا أَنْ تَطلُبَ مِن زَوجِها السَّماحَ لهَا، وَأَنا أَطلُبُ مِن زَوجِها فَهي غَيْرُ مَعذُورَةٍ، وَعلَيهَا أَنْ تَرجِعَ إِلَى زَوجِها، وَأَنْ تُصلِحَ مَا بَينَها وَبَينَ زَوجِها؛ أَنْ يُسامِحِهَا، وَأَنْ تُصلِحَ مَا بَينَها وَبَينَ زَوجِها؛ اللَّهمَّ يسِّرْ.

فَإِن قِيلَ: خَادِمةٌ تَرغَبُ بِالحَجِّ، ولَيسَ مَعهَا مَحْرَمٌ، فَهلْ يَجوزُ أَن يُسمَحَ لَها بِالذَّهَابِ مَعَ حَلَاتِ الحَجِّ؟

الجُوَابُ: لَا أَرَى هَذَا، فَالْحَادِمُ التِي لَيْسَ معهَا مَحْرُمٌ لَا تَحُجُّ بِلَا مَحُرَمٍ؛ لأَنَّ النَّبِيَ عَلَيْهِ أَعلَنَ فِي الخُطْبةِ قَالَ: «لَا تُسَافِرُ امْرَأَةٌ إِلَّا مَعَ ذِي مَحْرَم»، فَقَامَ رَجُلٌ النَّبِيَ عَلَيْهِ أَعلَنَ فِي الخُطْبةِ قَالَ: «لَا تُسَافِرُ امْرَأَةٌ إِلَّا مَعَ ذِي مَحْرَم»، فَقَامَ رَجُلٌ وَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنَّ امْرَأْتِي خَرَجَتْ حَاجَّةً، وَإِنِّي اكْتُتِبْتُ فِي غَزُّوةِ كَذَا وَكَذَا. فَقَالَ: «انْطَلِقْ فَحُجَّ مَعَ امْرَأَتِكِ»(۱).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب من اكتتب في جيش فخرجت امرأته حاجة، أو كان له عذر، هل يؤذن له، رقم (٣٠٠٦)، ومسلم: كتاب الحج، باب سفر المرأة مع محرم إلى حج وغيره، رقم (١٣٤١).



### · • 🚱 • ·

٢٢٢ – عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَعْقِلٍ قَالَ: «جَلَسْتُ إِلَى كَعْبِ بْنِ عُجْرَةَ، فَسَأَلَتْهُ عَنِ الْفِدْيَةِ؟ فَقَالَ: نَزَلَتْ فِيَّ خَاصَّةً، وَهِي لَكُمْ عَامَّةً؛ مُحِلْتُ إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ وَالْقَمْلُ يَتَنَاثَرُ عَلَى وَجْهِي. فَقَالَ: «مَا كُنْتُ أُرَى الْوَجَعَ بَلَغَ بِكَ مَا أَرَى –أَوْ مَا كُنْتُ أُرَى الْجَهْدَ بَلَغَ بِكَ مَا أَرَى –أَوْ مَا كُنْتُ أُرَى الْجَهْدَ بَلَغَ بِكَ مَا أَرَى – أَوْ مَا كُنْتُ أُرَى الْجَهْدَ بَلَغَ بِكَ مَا أَرَى – أَوْ مَا كُنْتُ أُرَى الْجَهْدَ بَلَغَ بِكَ مَا أَرَى – أَوْ مَا كُنْتُ أُرَى الْجَهْدَ بَلَغَ بِكَ مَا أَرَى – أَوْ مَا كُنْتُ أَرَى الْجَهْدَ بَلَغَ بِكَ مَا أَرَى – أَتَّجِدُ شَاةً؟» فَقُلْتُ: لَا. فَقَالَ: «صُمْ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ» أَوْ أَطْعِمْ سِتَّة مَسَاكِينَ، لِكُلِّ مِسْكِينٍ نِصْفَ صَاعٍ () أَنْ يُولِي رِوايَةٍ: «فَأَمَرَهُ رَسُولُ اللهِ ﷺ أَنْ يُطْعِمَ مَسَاكِينَ، لِكُلِّ مِسْكِينٍ نِصْفَ صَاعٍ () أَوْ يَصُومَ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ () أَنْ يُطْعِمَ وَلَا اللهِ عَلَيْكُ أَنْ يُطْعِمَ فَلَاثَةَ أَيَّامٍ () أَنْ يُطْعِمَ فَلَاثَةً أَلَا مِسْكِينَ مِنْ مِنَةً أَوْ يُصُومَ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ () () .

## الشكرح

«بَابُ الفِديَةِ»، يَعنِى مَا هِيَ الفِديَةُ التِي أَوْجَبَهَا اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى عَلَى مَن حَلَقَ رَأسَه فِي قَولِه: ﴿ وَلَا تَعَلِقُواْ رُءُ وسَكُمْ حَتَى بَبُلُغَ الْهَدْىُ بَحِلَهُۥ فَن كَانَ مِنكُم مَرِيضًا أَوْ بِهِ ۚ أَذَى مِن رَأْسِه فِي قَولِه: ﴿ وَلَا تَعْلِقُواْ رُءُ وَسَكُمْ حَتَى بَبُلُغَ الْهَدَٰى تَحِلَهُۥ فَهَن كَانَ مِنكُم مَرِيضًا أَوْ بِهِ ۗ أَذَى مِن رَأْسِهِ وَ فَفِذْيَةُ مِن صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكِ ﴾ [البقرة: ١٩٦].

بَيَّنَهَا حَديثُ كَعْبِ بنِ عُجْرَةَ، فَقَدْ أَمرَهُ النَّبِيُّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وعَلَى آلِهِ وَسلَّمَ-أَنْ يَحلِقَ رَأْسَهُ مِن مرَضِ أَلَمَّ بهِ، وَكثُرَ فِيه القَمْلَ، ثُمَّ يَفدِي.

وَبِيَّنَ النَّبِيُّ ﷺ الفِديَةَ: إِمَّا صِيامُ ثَلاثَةِ أَيامٍ، أَوْ إِطعَامُ سِتةِ مَساكِينَ لِكلِّ مِسكِينٍ نِصف صَاعِ، أَوْ ذَبحُ شَاةٍ يَتصدَّقُ بِها عَلَى الْفُقَراءِ فِي (مَكةَ).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب المحصر، باب الإطعام في الفدية نصف صاع، رقم (١٨١٦).

<sup>(</sup>٢) مكيال يسع ستة عشر رطلا. انظر: فتح الباري (١٦/٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب المحصر، باب النسك شاة، رقم (١٨١٧).

إذن الفِديَةُ فِي الآيةِ ثَلاثَةُ أَنوَاعِ: صِيامٌ، صَدقَةٌ نُسكٌ، والصَّدقَةُ إطعام سِتة مَساكِينَ لِكلِّ مِسكِينٍ نِصف صَاعٍ؛ فتكونُ الآصُعُ ثَلاثَةً، أَوْ ذَبح شَاةٍ وَالشَّاةُ لَا بدَّ أَن تَكونَ مِما يُجزئُ فِي الأُضحِيةِ؛ هَذِهِ فِديَةُ حَلقِ الرَّأْسِ.

بَيَانُ الفِديَةِ فِي مَحظُورَاتِ الإِحرَامِ غَيْر (حَلقِ الرَّأسِ):

الجِهَاعُ: فالَّذِي ثَبت عَنِ الصَّحابَةِ رَضَّالِلَهُ عَنْهُوْ فِي الحَجِّ (بَعِيرٌ)، يَعنِي بَدَنةً؛ فَإِذَا وَقَعَ الجِهَاعُ قَبَلَ التَّحَلُّلِ الأَوَّلِ، مِثلَ أَن يُجامعَ الحَاجُّ زَوجتَه لَيلةَ العِيدِ قَبلَ الرَّميِ، وَالحَلقِ، والطَّوافِ، والسَّعيِ؛ فتَلزَمُه فِديةٌ بِبَعِير يَذْبَحُها ويُفَرِّقُها عَلَى الفُقرَاءِ، مَعَ وَالحَلقِ، والطَّوافِ، وعليهِ القَضاءُ مِنَ السَّنةِ التَّاليةِ، وجَاءَ ذَلِكَ عَنِ الصَّحابَةِ وَخَالِنَهُ عَنْهُ المَاشَرَةُ، وَالإِنزَالُ بِالاستِمنَاءِ، ومَا أَشبَهَ ذَلِكَ سَيأتِي الكَلامُ عَلَيْهِ.

- جَزَاءُ الصَّيدِ: بَيَّنهُ اللهُ فِي القُرآنِ، قَالَ: ﴿ وَمَن قَنَلَهُ مِنكُم مُتَعَمِّدًا فَجَزَآءٌ مِثَلُ مَا فَنَلُ مِن النَّعَمِ يَعَكُمُ بِهِ عَذَوا عَدلِ مِنكُم هَدَيًا بَلِغَ الْكَعْبَةِ أَوْ كَفَّنَرَةٌ طَعَامُ مَسَكِينَ أَوْ عَدْلُ فَنَلَ مِن النَّعَمِ يَعَكُمُ بِهِ عَذَوا عَدلِ مِنكُم هَدَيًا بَلِغَ الْكَعْبَةِ أَوْ كَفَّنَرَةٌ طَعَامُ مَسَكِينَ أَوْ عَدلُ فَلَو أَنَّ النَّعْمِ عَلَيْهِ مِثْلُهَا مِن النَّعَمِ، أَي: مِنَ الإِبلِ، أَو البَقرِ، أَو الغَنمِ؛ فَلَو أَنْ الْإِبلِ، أَو البَقرِ، أَو الغَنمِ؛ فَالذِي يُشبِهُ الحَامَةَ مِنَ النَّعَمِ: الشَّاةُ؛ فَإِذَا قَتَلَ المُحرِمُ حَمَامَةً؛ وَجَبَتْ عَلَيْهِ شَاةٌ يَذَبُحُها فِي (مَكةً)، ويُوزِّعهَا عَلَى الفُقرَاءِ.

فإن قال قائل: مَا وَجهُ الشَّبَهِ بَينَ الشَّاةِ وَالْحَمَامَةِ؟

الجَوَابُ: أَنَّ شُرْبَ الحَمامةِ يُشْبهُ شُربَ الشاةِ، فَالشَّاةُ إِذَا صَارِتْ تَشربُ؛ فَإِنهَا تَمُصُّ المَاءَ، وَالحَمامةُ كَذلكَ؛ فَاشتَبهَا فِي كَيفِيةِ الشُّربِ، وَهذَا مَا قَالَت بِهِ الصَّحابةُ رَضَاً لللَّهُ عَنْهُمْ.

كَذلِكَ الضَّبُعُ إِذَا قَتَلَه المُحْرِمُ؛ وَجبَتْ عَلَيْهِ الشاةُ.

أمَّا النَّعامَةُ إِذَا قَتَلَها المُحْرِمُ؛ فَعليهِ (بَدَنَةٌ)؛ لأَنَّ الْبَدَنَةَ تُشبِهُ النَّعامَةَ فِي طُولِ رَقَبتِها وَرِجْلَيْها، وَهَكذَا.

أُو يُقوِّمُ المِثْل بِقيمةٍ يَتصَدَّقُ بِها عَلَى الفُقَراءِ، لِكلِّ مِسكِينٍ مُدُّ، أَوْ يَصومُ عَن إِطعَام كلِّ مِسكِينٍ مُدُّ، أَوْ يَصومُ عَن إِطعَام كلِّ مِسكِينٍ يَومًا.

أَمَّا بَقيَّةُ المَحظُورَاتِ مَا عَدَا (عَقْدِ النَّكَاحِ)؛ فَكَفَارَتُه:

- إمّا صِيامُ ثَلاثَةِ أَيامٍ.
- أو إطعام سِتةِ مَساكِينَ، لِكلِّ مِسكِينٍ نِصفُ صَاع.
  - أو ذبح شاة.

# نَستَخلِصُ مِمَّا سَبقَ، أَنَّ:

- الفِديَةَ تَنحَصرُ ؛ لأَنَّ عَقدَ النكَاحِ لَيْسَ فِيهِ فِديَةٌ.
  - قَتلُ الصَّيدِ؛ فِيهِ جَزاءُ المثل.
  - الجِماعُ فِي الحَجِّ قَبلَ التَّحللِ الأولِ؛ فِيه بَدَنةٌ.
- بَقيةُ المَحظُوراتِ؛ فِديَتُها: إِمَّا إطعامُ سِتةِ مَساكِينَ لِكلِّ مِسكِينٍ نِصف صَاعٍ، وَإِمَّا صِيَام ثَلاثَةِ أَيامٍ، وَإِمَّا ذَبْح شَاةٍ يُوزعُهَا عَلَى الفُقرَاءِ.

إذن، حَديثُ كَعبِ بنِ عُجْرَةَ مِن قِسم: الْمُخيَّر فِيهِ بَينَ ثَلاثَةِ أَشْيَاءَ.





### • • ∰ • •

٢٢٣ – عَنْ أَبِي شُرِيْحٍ - خُويْلِدِ بْنِ عَمْرٍ و - الخُزَاعِيِّ الْعَلَوِيِّ رَحَيْلِكُ عَنْهُ: أَنَّهُ قَالَ لِعَمْرِ و بْنِ سَعِيدِ بْنِ الْعَاصِ - وَهُوَ يَبْعَثُ الْبُعُوثَ إِلَى مَكَّةً - اثْذَنْ لِي أَيُّهَا الْأَمِيرُ أَنْ أَحَدِّ ثَكَ قَوْلًا قَامَ بِهِ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ الْغَدَ مِنْ يَوْمِ الْفَتْحِ. فَسَمِعَتْهُ أَذْنَايَ، وَوَعَاهُ قَلْبِي، وَأَبْصَرَتْهُ عَيْنَايَ حِينَ تَكَلَّمَ بِهِ: أَنَّهُ حَمِدَ اللهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ، ثُمَّ قَالَ: «إِنَّ مَكَّةَ قَلْبِي، وَأَبْصَرَتْهُ عَيْنَايَ حِينَ تَكَلَّمَ بِهِ: أَنَّهُ حَمِدَ اللهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ، ثُمَّ قَالَ: «إِنَّ مَكَّةَ حَرَّمَهَا اللهُ تَعَالَى، وَلَمْ يُحِرِّمُهَا النَّاسُ، فَلَا يَحِلُّ لِامْرِئٍ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيُومِ الْاحِرِ: أَنْ يَسْفِكَ بِهَا دَمًا، وَلَا يَعْضِدَ بِهَا شَجَرَةً، فَإِنْ أَحَدٌ تَرَخَّصَ بِقِتَالِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ فَقُولُوا: يَسْفِكَ بِهَا دَمًا، وَلَا يَعْضِدَ بِهَا شَجَرَةً، فَإِنْ أَحَدٌ تَرَخَّصَ بِقِتَالِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ فَقُولُوا: يَسْفِكَ بِهَا دَمًا، وَلَا يَعْضِدَ بِهَا شَجَرَةً، فَإِنْ أَحَدٌ تَرَخَّصَ بِقِتَالِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ فَقُولُوا: يَسْفِكَ بِهَا دَمًا، وَلَا يَعْضِدَ بِهَا شَجَرَةً، فَإِنْ أَحَدٌ تَرَخَّصَ بِقِتَالِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ فَقُولُوا: يُسْفِكَ بِهَا النَّهُ مَلُ إِنْ الْمُلْ اللهَ عَلْمَ اللهَ عَلْمَ اللهَ عَلْمَ اللهَ عَلْمَ اللهَ عَلْمُ بِلْلُكَ مِنْكَ يَا أَبَا شُرَيْحٍ، إِنَّ الْحَرَمَ لَا يُعِيدُ عَاصِيًا، وَلَا فَارًّا بِحَرْبَةٍ » (اللهَ فَالَّا بِحَرْبَةٍ » (اللهُ فَالَّا بِحَرْبَةٍ » (اللهَ فَالَّا بِحَرْبَةٍ » إِللهَ فَاللهُ اللهَ اللهُ الله

الخَرْبَةُ: بِالخَاءِ المُعجَمةِ، وَالرَّاءِ المهمَلةِ. قِيلَ: الخِيانَةُ، وَقيلَ: البَليَّةُ، وَقيلَ: التُهمَةُ. وَأصلُها فِي سَرقَةِ الإِبلِ.

قَالَ الشَّاعرُ: وَالْخَارِبُ اللِّصُّ يُحِبُّ الْخَارِبَا ........

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب العلم، باب ليبلغ العلم الشاهد الغائب، رقم (۱۰٤)، ومسلم: كتاب الحج، باب تحريم مكة وصيدها وخلاها وشجرها ولقطتها، إلا لمنشد على الدوام، رقم (١٣٥٤). (٢) أورده الخطابي في غريب الحديث (٢/ ٢٦٦)، والمبرد في الكامل (٣/ ٣٣)، ولم ينسباه لأحد.

## الشترح

قَالَ الْمُؤلِّفُ رَحْمَهُ اللَّهُ: «بَابُ حُرِمَةِ مَكةً».

اعلَمْ أَنَّ الأَمكِنَةَ التِي لَهَا حُرمَةٌ لِذَاتِهِا هِيَ (مَكةُ)، و(المَدينَةُ) فَقَطْ، أَما (بَيتُ المَقدِسِ) فَليسَ لَهُ حَرَمٌ، وَأَمَّا مَا نَسمَعُ فِي الإِذَاعَاتِ: (الحَرَمُ الإِبرَاهِيمِيُّ)؛ هَذَا غَلَطٌ، لَيْسَ فِي الأَرضِ حَرَمٌ، و(مَكةُ) أَعظَمُ حُرمَةً مِنَ (المَدينَةِ)؛ لأَنَّ فِيهَا بَيتَ اللهِ عَرَقَجَلَ، وَلأَنها يَحُرُمُ فِيها مَا لا يَحْرُمُ فِي (المَدينةِ)، كَمَا سَيَتبيَّنُ إِن شَاءَ اللهُ.

عَمْرُو بنُ سَعيدِ بنِ العَاصِ: مِن أُمرَاءِ بَني أُميَّةَ، ويُلقَّبُ بِالأَشْدَقِ (1)؛ لِأنهُ كَانَ فَصيحًا يَتكلمُ بشِدْقِه، وَقيلَ: لِأنهُ مَائلُ الشِّدْقِ، وَأَيًّا كَانَ؛ فَفِعْلُه قَبيحٌ، فَقدْ كَانَ مِن أُمرَاءِ بَني أُميةَ، وَكَانَ يُجهزُ الجُيوشَ لِقتالِ عَبدِ اللهِ بنِ الزُّبَيْرِ رَضَيَلِيَهُ عَنْهُا، وَكَانَ عَبدُ اللهِ بنُ الزُّبيرِ أَميرًا فِي (مَكةً)، فَقامَ أَبو شُريحٍ خُويلِدُ بنُ عَمرِ و الخُزَاعِيُّ رَضَيَالِتُهُ عَنْهُ، وَكَانَ وَهُوَ صَحابيٌّ جَليلٌ، شَهِد (فتحَ مكةً)، بِالإنكارِ عَلَى الرَّجُلِ الأَشْدَقِ الفَاسقِ؛ لأَنهُ رَاهُ عَصَى اللهَ جَهرًا؛ فَوجبَ أَن يُنكَرَ عَلَيْهِ جَهرًا، فَقَالَ لَه: «اتذَنْ لِي أَيُّهَا الأَمِيرُ أَنْ أُحَدِّ ثَكَ».

انظُرْ أَدَبَ الصَّحابةِ رَضَالِلَهُ عَنْهُوا، يَقُولُ بهذَا اللَّفظِ الرَّقيقِ: «اتَّذَنْ لِي»، كَما نَقولُ نَحنُ: «اسمَحْ لي»، وَوَصَفَهُ بأَنهُ أَميرُ، مَعَ أَنهُ فَاستٌ يُجِهِّزُ الجُيُوشَ إِلى (مَكةَ).

«أَنْ أُحَدِّثَكَ حَديثًا قَامَ بِهِ النَّبِيُّ ﷺ الغَدَ مِنْ يَومِ الفَتْحِ»، وَكَانَتْ غَزْوَةُ الفَتحِ في رَمضَانَ، مِنَ السَّنَة الثامِنةِ لِلهجرَةِ، ولَمَّا فَتحَ النَّبِيُّ ﷺ (مَكةَ)، وكانَ فَتحَها عَنْوَةً (مَكةَ) عِالقِتالِ، أَرادَ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ أَنْ يُبيِّنَ أَنَّ حُرِمَةَ (مَكةَ) عَادتْ؛ فَقامَ فِي النَّاسِ

<sup>(</sup>١) الشُّدْقِ: جانب الفم، والأشدَق: يوصف به البليغ المنطيق والمفوه. انظر تاج العروس شدق.

<sup>(</sup>٢) عَنوَة، أي: قهرا وغلبة. النهاية عنا.

خَطيبًا، فحمِدَ الله، وَأَثْنَى عَلَيْهِ -كَما هِيَ عَادتُه فِي خُطَبِه عَلَيْهِ الصَّلَاهُ وَالسَّلَامُ، ثُمَّ بيَّنَ أَنَّ اللهَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى حَرَّمَ (مَكةً) «يَوْمَ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ»، أَيْ إِنَّ حُرْمتَهَا قَديمةٌ؛ فَلَا يُسفَكُ بِها دَمٌ، وَالْمُرادُ: دَمُ الإنسَانِ؛ وَإلَّا، فَالمَعلُومُ أَنَّ الإِبلَ تُذبَح فِيهَا، وَالغنَمُ، وَالبَقَرُ، فَالمقصُودُ بِالدمِ: هُوَ الدَّمُ المعصُومُ.

«وَلَا يُعْضَدُ بِهَا شَجَرَةٌ»، يَعني يُقطَع، وَلهَذَا كَانَت أَشجَارُ (مَكةَ) يُحْظَر قَطعُها إِلَّا مَا غرَسَهُ الإِنسَانُ بِيدِه؛ فَلهُ قَطعُه، وَأَما مَا نَبتَ بِفعلِ اللهِ؛ فَلا يَجوزُ قَطعُه؛ حتَّى الشَّجَرُ آمِنٌ فِي (مَكةَ)؛ فَسبحَانَ اللهِ.

حَتَّى الصُّيودُ آمِنةٌ فِي (مكةً).

ثُمَّ قَالَ عَلَيْهِ الصَّلاَهُ وَالسَّلامُ: "فَإِنْ أَحَدُ تَرَخَّصَ بِقِتَالِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ فَقُولُوا: إِنَّ اللهَ قَدْ أَذِنَ لِرَسُولِهِ، وَلَمْ يَأْذَنْ لَكُمْ»، يَعني لَوْ أَنَّ أَحدًا أَرادَ أَن يَستجلَّ (مَكةَ) بِالقِتالِ فَيها، واستَدَلَّ بفِعْل الرَّسُولِ -صَلَّى الله عَلَيْهِ وعَلَى آلِه وسلَّم-؛ فَنقُولُ لَه: "إِنَّ اللهَ قَدْ أَذِنَ لِرَسُولِهِ، وَلَـمْ يَأْذَنْ لَكُمْ»، وَالحُكمُ للهِ عَنَّيَجَلَّ؛ فَهذِه مِن خَصائصِ الرَّسُولِ قَدْ أَذِنَ لِرَسُولِهِ، وَلَـمْ يَأْذَنْ لَكُمْ»، وَالحُكمُ لله عَنَّيَجَلَّ؛ فَهذِه مِن خَصائصِ الرَّسُولِ حَصلَى اللهُ عَلَيْهِ وعَلَى آلِه وسلَّم-، وَإِنَّا أَذِنَ اللهُ لِرسُولِهِ أَنْ يُقَاتِلَ فيهَا لَضَرورَةِ حَصلَى اللهُ عَلَيْهِ وعَلَى آلِهِ وسلَّم-، وَإِنَّا أَذِنَ اللهُ لِرسُولِهِ أَنْ يُقَاتِلَ فيهَا لَضَرورَةِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وعَلَى آلِهِ وسلَّم-، وَإِنَّا أَذِنَ اللهُ لِرسُولِهِ أَنْ يُقَاتِلَ فيهَا لَضَرورَةِ تَعْلَى اللهُ عَلَيْهِ وعَلَى آلِهِ وسلَّم-، وَإِنَّا أَذِنَ اللهُ لِرسُولِهِ أَنْ يُقَاتِلَ فيهَا لَضَرورَةِ تَعْلَى اللهُ عَلَيْهِ وعَلَى آلِهِ وسلَّم-، وَإِنَّا أَذِنَ اللهُ لِيهِ إِلَى اللهُ يَولُولا هَذَا القِتالُ؛ لَبَقِيتُ مَعْلِهِ بَلَادَ شِرْكٍ.

ثُمَّ قَالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «وَقَدْ عَادَتْ حُرْمَتُهَا الْيَوْمَ كَحُرْمَتِهَا بِالْأَمْسِ»، يَعنِي أَنها كَانَتْ حَرامًا، وَلا تَزالُ حَرامًا، ثُمَّ أُبِيحَتْ ثُمَّ حُرِّمَتْ؛ لأَنَّ الحُكمَ يَدُومُ مَعَ عِلَّته، وَقَد عَادَتْ حُرمَتُها اليَومَ كَحُرمَتِها بِالأَمسِ، وَإِنَّمَا أُحِلَّتْ فِي سَاعةٍ مِن نَهارٍ عِلَّته، وَقَد عَادَتْ حُرمَتُها اليَومَ كَحُرمَتِها بِالأَمسِ، وَإِنَّمَا أُحِلَّتْ فِي سَاعةٍ مِن نَهارٍ لِلضَّرورَةِ، وعرَّفَ العُلماءُ (السَّاعة)، فقالُوا: إنَّها مِن طُلُوعِ الشَّمسِ إلى صَلاةِ العَصرِ، يَعنِي يَومًا كَاملًا إلَّا قَليلًا.

ولكنَّ عَمرَو بنَ سَعيدٍ الأَشدَقَ الفَاسقَ لَمْ يرعَوِ (١) بِهذَا الحَديثِ، وَقَالَ لَه: «يَا أَبا شُرَيحٍ، إِنَّ الحَرَمَ لَا يُعِيدُ عَاصِيًا، وَلَا فَارًّا بِخَربَة، وَلا فَارًّا بِجَلبةٍ»، يَعنِي أَنَّ عبدَ اللهِ بنَ الزُّبيرِ كَانَ عَاصيًا، وكَانَ خَائِنًا، وكَانَ فَارًّا بِدَم، وَالحَرمُ لَا يُعِيدُه!

وَلَا شَكَّ أَن هَذَا الكَلَام بَاطلُ؛ لأَنهُ مُعارِضٌ لِقولِ النَّبِيِّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وعلَى آلِه وَسلَّم-: «وَقَدْ عَادَتْ حُرْمَتُهَا الْيَوْمَ كَحُرْمَتِهَا بِالأَمْسِ»؛ فَلا عِبرَةَ بهِ.

وَالشَّاهِدُ مِن هَذَا الْحَديثِ:

أنَّ حُرِمةَ مَكةَ عَظِيمةٌ؛ لَا يُقاتَل فِيها، وَلا يُعْضَد شَجرُها، وَلا يُقتلُ صَيدُها، بَل لا تَحِلُّ سَاقطتُها إِلا لمُنشدٍ (٢).

مسألة: لَوْ أَنَّ إِنسَانًا فَعلَ جَرِيمَةً خَارِجَ الحَرِم، ثُمَّ لِجاً إلى الحرَم، فهَل يُعاقَبُ عَلَى جَرِيمتِه أَوْ يُترَك؟

الجَوَابُ: بَلْ يُعاقَبُ عَلَى الجَريمَةِ، لَكِنَّ كَيفيةَ العِقابِ أَلَا نُعَاقِبَه مُباشَرةً، بَل نَهجُره، وَلا نَبيعُ عَلَيْهِ، وَلا نَشتَري مِنه، وَنُضيِّقُ عَلَيْهِ، فَإِذَا ضُيِّقَ عَلَيْهِ هَذَا الضِيقُ؛ خَهجُره، وَلا نَبيعُ عَلَيْهِ الحَدُّ، أَمَّا إِذَا فَعَل مَا يُوجِبُ العُقوبةَ فِي نَفس (مَكةَ)؛ فَإِنهُ يُقامُ عَلَيْهِ الحَدُّ، أَمَّا إِذَا فَعَل مَا يُوجِبُ العُقوبةَ فِي نَفس (مَكةَ)؛ فَإِنهُ يُقامُ عَلَيْهِ الحَدُّ.

مِثَالٌ: لَو زَنَى شَخصٌ فِي (مَكةَ)؛ أَقمنَا عَلَيْهِ الحَدَّ، كَذلكَ لَوْ قَتلَ نَفسًا فِي (مَكةَ)؛ أَقمنا عَلَيْهِ الحَدَّ، وَكذلِكَ لَوْ سَرقَ؛ لأَنهُ انتَهكَ حُرمةَ الحَرمِ؛ فَننتَهِكُ حُرمتَه، ولَا حُرمةَ لَه.

أَمَّا فِي الصَّيدِ: لو أنَّ أحدًا قدِمَ بِصيدٍ مَعه، فَأَدخَلَه (مَكةً)، فلا يَحْرُمُ؛ لأَنَّ

<sup>(</sup>١) أي: يكف وينزجِر. النهاية رعا.

<sup>(</sup>٢) أي: مُنادٍ ومُعَرِّف لها. المعجم الوسيط نشد.

الصَّيدَ مِلْكٌ لصَاحبِه قَبلَ أَن يَدخلَ الحَرَمَ، أَما لَوْ اصْطَادَ صَيدًا فِي الحَرَمِ كَالحَمَام مَثلًا؛ فَهوَ لَا يَمْلكُهُ، وَهيَ حَرامٌ عَلَيْهِ .

ولَو اصْطادَ أَرنبًا؛ فَيحرُم عَلَيْهِ، إلَّا لَوْ كَانَ اصْطادَه مِن قَبْل أَنْ يَدخُلَ حُدودَ الْحَرِم؛ فَهوَ مِلكُه، لَهُ أَن يَتصرَّفَ فِيه بَهَا شَاءَ.

مَسأَلَةٌ: لو أنَّ شَخصًا كَانَ يَمشِي، وَاصطَدَمَت حَمامةٌ بِسيارَتِه؛ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ، لِأَنَّهَا التِي صَدَمَتِ السيَّارةَ، كَمَا لَوْ دَهَسهَا مِن غَيْر أَنْ يَشعُرَ، أَيضًا لَا شَيْءَ عَلَيْهِ ؛ لأَنَّ اللهَ قَالَ: ﴿وَمَن قَنَلَهُ مِنكُمُ مُّتَعَمِّدًا فَجَزَآةٌ مِثْلُ مَا قَنَلَ مِنَ ٱلنَّعَمِ﴾ [المائدة: ٩٥].

ومِنْ صَيدِ الحَرمِ: الجَرَادُ، فَإِذَا كَانَ فِي (مكةً)؛ لَا يَجُوزُ أَخذُه وَلَا قَتْلُه، ومَا نُشاهِدُه مِن تَلاعُبِ الصِّبيَانِ بِه فِي أَيَّامِ رَمَضانَ إِذَا انتَشَرَ حَولَ الحَرَمِ؛ فَإِنهُ يَجِب أَن يُمنَعَ الصِّبيَانُ مِنهُ.

## 

٢٢٤ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ رَحَوَلِيَهُ عَنْهَا قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ يَوْمَ فَتْحِ مَكَّةَ: «لَا هِجْرَةَ بَعْدَ الْفَتْحِ، وَلَكِنْ جِهَادٌ وَنِيَّةٌ، وَإِذَا اسْتُنْفِرْتُمْ؛ فَانْفِرُوا». وَقَالَ يَوْمَ فَتْحِ مَكَّةَ: «إِنَّ هَذَا الْبَلَدَ حَرَّمَهُ اللهُ يَوْمَ خَلَقَ اللهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ؛ فَهُو حَرَامٌ بِحُرْمَةِ اللهِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَإِنَّهُ لَمْ يُحِلَّ الْقِتَالُ فِيهِ لِأَحَدٍ قَبْلِي، وَلَمْ يَحِلَّ لِي إِلاَّ سَاعَةً بِحُرْمَةِ اللهِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ؛ لَا يُعْضَدُ شَوْكُهُ، وَلَا يُنْقَرُ صَيْدُهُ، وَلَا يَنْقَرُ صَيْدُهُ وَلَا يَنْقَرُ صَيْدُهُ، وَلَا يَنْقَرُ صَيْدُهُ، وَلَا يَنْقَرُ صَيْدُهُ، وَلَا يَنْقَرَلُ اللهِ إِلَا الْإِذْخِرَ؛ فَهَا لَا الْعَبَّاسُ: يَا رَسُولَ اللهِ، إِلَّا الْإِذْخِرَ؛ فَإِنَّهُ لِقَيْنِهِمْ وَبُيُومِ مِهْ. فَقَالَ: «إِلَّا الْإِذْخِرَ» فَقَالَ الْعَبَّاسُ: يَا رَسُولَ اللهِ، إِلَّا الْإِذْخِرَ؛ فَإِنَّهُ لِقَيْنِهِمْ وَبُيُومٍ مِهْ. فَقَالَ: «إِلَّا الْإِذْخِرَ» أَالِيْنُ: الْحَدَّادُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب جزاء الصيد، باب لا يحل القتال بمكة، رقم (١٨٣٤)، ومسلم: كتاب الحج، باب تحريم مكة وصيدها وخلاها وشجرها ولقطتها، إلا لمنشد على الدوام رقم (١٣٥٣).

## الشترح

هَذَا الْحَديثُ كَالَذِي قَبلَه، لَكِن فِيهِ زِيادَةُ: أَنَّ النَّبِيَّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعلَى آلِه وَسلَّمَ- قَالَ: لَا تَحَلُّ سَاقِطتُها إِلا لمُنشِدٍ «وَلَا يَلْتَقِطُ لُقَطَتَهُ إِلاَّ مَنْ عَرَّفَهَا»، يَعنِي: إذَا وَجدْتَ لُقَطَةٌ كَدرَاهِمَ، أَوْ سَاعَةٍ، أَوْ حُلِيًّا فِي (مَكةَ)؛ فَلَا تَأْخُذَهَا إِلَّا إذَا كُنتَ تُريدُ أَنْ تَنشُدَ؛ فَهوَ جَائزٌ.

وَما تَنشُدُه، أَي: تَطلُبُ مَنْ يَعْرِفُه، وهَذَا فِيهِ صُعوبَةٌ، وَلَكنَّ النَّبِيَّ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسلَّم - أَرادَ ذَلكَ؛ لأَنَّكَ إِذَا مَرَرْتَ بِاللَّقَطَةِ وَتَركتَها، أَوْ جَاءَ ثَانٍ وَتَركَها، وَثَالِثٌ وتَركَها؛ فَمَنْ يَجِدهَا بَعْدَ صَاحِبِها!؛ فَهِي مُحْتَرمَةٌ، لَكنْ فِي وَقَتِنا هَذَا لَوْ أَنَّكَ تَرَكْتَ اللَّقَطَة؛ لَجَاء مَنْ يَلتَقِطُها إِلَى جَيْبِه، وَلا يُعرِّفُها، فَأكثُرُ النَّاسِ هَذَا لَوْ أَنَّكَ تَرَكْتَ اللَّقَطَة؛ لَجَاء مَنْ يَلتَقِطُها إلى جَيْبِه، وَلا يُعرِّفُها، فَأكثُرُ النَّاسِ عَلَى هذَا؛ فَحينَئذٍ نَقِولُ: خُذْهَا وَأَعْظِها الجَهَاتِ المَسؤُولَة إِنْ كَانَت فِي الحَرَمِ، عَلَى هذَا؛ فَحينَئذٍ نَقُولُ: تُستقبِلُ الشَّيءَ المَققُودَ وَتَحفظُه لِصَاحِبِه، فَإِذَا حَالَمَهُ لِللّهَ عَلَى هَذَا عِفَاظًا عَلَى مَكةً وَاعْظِه (المَحْكَمة)، فَتَبْرأُ بِذلكَ ذَمَّتُك، وَكُلُ هَذَا حِفاظًا عَلَى الأَمنِ فِي (مَكةً).

أمَّا الحَشيشُ، فَقَدْ قَالَ فيهِ الرَّسُولُ عَلَيْهِ الصَّلَاهُ وَالسَّلَامُ: «لَا يُخْتَلَى خَلَاهُ»، أي: لَا يُحَشُّ حَشِيشُه، فَقَالَ العَباسُ بنُ عَبدِ المطَّلبِ - وَهُ و عَمُّ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلاهُ وَالسَّلامُ: يَا رَسُولَ اللهِ، إِلَّا الْإِذْخِرَ؛ فَإِنَّهُ لِقَيْنِهِمْ وَبُيُوتِهِمْ، وَفِي لَفظٍ: لِبُيُوتِهِمْ وَقُبُورِهِمْ، يَا رَسُولَ اللهِ، إِلَّا الْإِذْخِرَ؛ فَإِنَّهُ لِقَيْنِهِمْ وَبُيُوتِهِمْ، وَفِي لَفظٍ: لِبُيُوتِهِمْ وَقُبُورِهِمْ، فَقَالَ: «إِلَّا الإِذْخِرَ» (۱)، وَالإِذْخِرُ: نَبْتٌ مَعرُوفٌ سَريعُ الاشتِعَالِ، يَستَعمِلُه أَهلُ (مَكةً) فِي البُيوتِ، والقُبورِ، وَفِي الجِدَادةِ.

<sup>(</sup>١) الحديث السابق.

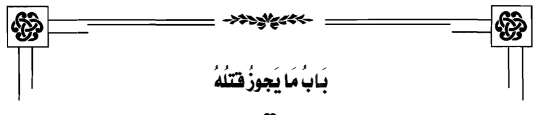
أُمَّا فِي البُيوتِ: فَإنهُم إِذَا صَفُّوا الجَريدَ وَضعُوا عَلَيْهِ الإِذْخِرَ حَتى لَا يَتساقَطَ الطِّينُ الَّذِي يُوضَعُ عَلَى السَّطح؛ لأَنهُ حَشيشٌ ليِّنٌ ذُو أُعوادٍ.

وَأَمَّا القُبورُ: فَكذلِكَ إِذَا مَاتَ الميِّتُ وَحفَروا حُفْرَتَه؛ وَضَعُوا عَلَيْهِ اللَّبِنُ<sup>(۱)</sup>، وَوضَعُوا الإِذخِرَ مِن أَجْل أَنْ يَسدَّ مَا بينَ اللَّبِنَاتِ؛ حَتَّى لَا يَنهَالَ الترَابُ عَلَى الميِّتِ. الميِّتِ.

أَمَّا القَيْنُ: وَهُوَ الحَدَّادُ، فَإِنَّ الحَدَّادينَ يُشْعِلُونَ بِهِ النَّارَ؛ لأَنهُ سَريعُ الإشتِعالِ، حَتَّى يَتُوقَّدَ الفَحمُ، فَيَصْهَرُونَ بِهِ الحَدِيدَ.



<sup>(</sup>١) المضروبُ مِن الطِّين، يُبنى به، الواحدةُ: لَبِنَةٌ. لسان العرب لبن



### . • 🚱 • •

٧٢٥ - عَنْ عَائِشَةَ رَضَالِيَّهُ عَنْهَا، أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «خَمْسٌ مِنَ الدَّوَابِّ كُلُّهُنَّ فَاسِتٌ، يُقْتَلْنَ فِي الحَرَمِ: الْغُرَابُ، وَالْحِدَأَةُ، وَالْعَقْرَبُ، وَالْفَأْرَةُ، وَالْكَلْبُ الْعَقُورُ ((١)، وَلَلْحَلْمِ: ((يُقْتَلُ خَمْسٌ فَوَاسِقُ فِي الحِلِّ وَالْحَرَمِ ((٢).

## الشترح

قُولُه: «مَا يَجُوزُ قَتلُه»، يَعنِي فِي (مَكةً)، وَذكرَ هَذَا الحَديثَ، أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ قَالَ: «خَمْسُ مِنَ الدَّوَابِّ كُلُّـهُنَّ فَاسِقٌ»، فَاسِتٌ أي: مُعْتَدٍ مُفسِدٌ، «الْغُرَابُ، وَالحِدَأَةُ، وَالْعَقْرَبُ، وَالْفَأْرَةُ، وَالْكَلْبُ الْعَقُورُ».

قولُه: «يُقْتَلُ خَمْسٌ فَوَاسِقُ فِي الحِلِّ وَالحَرَمِ»، أَمرٌ بأَنْ يُقْتَلْنَ فِي الحِلِّ والحَرَمِ.

فَالغُرابُ: مُعتدِ ظَالَمُ؛ لأَنهُ مُسَلَّطٌ عَلَى ثَمَرِ النَّخلِ، يَقطَعُ الشَّمارِيخَ (٣) بِمِنْقَارِه؛ فَيُفسِدُه، كَذلِكَ مُسَلَّطٌ عَلَى دُبُرِ الإِبلِ فِي الجُرُوحِ التِي تَكُونُ عَلَى ظَهرِها؛ فَيَنقِرُها حتَّى يؤثِّرَ عَلَى البعِير؛ إذًا هُوَ فَاستُّ يُقْتلُ، ويُقاسُ عَلَيْهِ كُلُّ طَيرٍ يَكُون فَاسقًا، يَكُون مِنهُ عُدوَانٌ عَلَى مَصالِح بنِي آدمَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب جزاء الصيد، باب ما يقتل المحرم من الدواب، رقم (١٨٢٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الحج، باب ما يندب للمحرم وغيره قتله من الدواب في الحل والحرم، رقم (١١٩٨).

<sup>(</sup>٣) واحده شمراخ وهو: الغصن الذي يكون عليه البسر، وهو التمر قبل أن يرطب. انظر النهاية شمرخ، واللسان بسر.

نَقِيسُ عَلَيْهِ كُلَّ الطُّيورِ التِي يَكُونُ مِنهَا عُدوانٌ عَلَى مَصالِحِ بَني آدَمَ. الجِدَأَةُ: نَوعٌ مِنَ الطُّيورِ، لَكنهَا -سُبحانَ اللهِ- تَعْشقُ الذَّهَبَ واللَّحْمَ، وَتُحبهُما حُبَّا عَظِيمًا، فَربها مَرَّتْ عَلَى البِنتِ الصَّغيرَةِ؛ فَتخطَفُ مَا عَلَيْهَا مِن قِلادَة الذَّهبِ.

وَتَعتدِي كَذلكَ عَلَى اللَّحمِ، فَتَنشُلهُ (١)؛ إذًا، هِيَ مُعتَديَةٌ.

العَقرَبُ: مَعروفَةٌ، تَعتَدِي عَلَى بَنِي آدَمَ بِاللَّسْعِ، فَتغرِزُ إِبرَتَهَا ثُمَّ تقْذِفُ سُمَّا فِي الجِسَدِ؛ فَيتأذى الإِنسانُ، وَيُقاسُ عَلَيْهَا كُلُّ الزَّواحِفِ المؤْذِيةِ.

الفَأْرَةُ: مَعرُوفَةٌ، فَهيَ فُويْسِقَةٌ (١) تُؤذِي النَّاسَ، وتُفسِدُ الطَّعامَ، وتَقرِضُ الكُتُب، وَتُقذِر المَكَانَ؛ فَهيَ فُويسِقةٌ تُقتَلُ، حَتَّى لَوْ وُجِدَتْ فِي جَوْفِ الكَعبةِ، وَيُقَاسُ عَلَيْهَا كُلُّ مَا يُشْبِهُها.

الكَلَبُ العَقُورُ: الكِلَابُ أَنوَاعٌ، مِنهَا: كِلابٌ هَادِئةٌ مُسالِّةٌ، لَا تَعتدِي عَلَى الكَلَبُ وَعَقَرَتْهُ؛ فَهذَا الَّذِي أَحدٍ، وَمنهَا: كِلابٌ عَقُرتْهُ؛ فَهذَا الَّذِي يُقتَلُ.

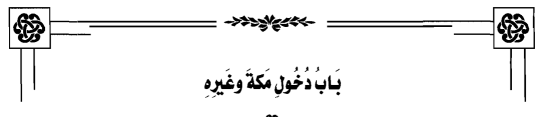
وَمِمَّا يُقتَلُ حَتَّى فِي مَكَّةَ أَيضًا:

الوَزَغُ، والحيَّةُ؛ لِأنَّه إذَا جَازَ قَتلُ العَقربِ، فَالحَيَّةُ مِن بَابِ أَوْلَى.

قَاعِدةٌ عَامةٌ: كُلُّ مُؤذٍ فَإِنَّهُ مُستَثنَى، وَمَأْمُورٌ بِقتلِه سَواءٌ فِي الحِلِّ أَوْ فِي الحَرمِ، وَلا يَدخُلُ فِي الصَّيدِ؛ لأَنَّ الصيدَ فِيهِ مَنفَعةٌ، وَيُؤكَلُ.

<sup>(</sup>١) أي: تنزعه بسرعة. أو تسرقه على غرة. انظر تاج العروس، المعجم الوسيط نشل.

<sup>(</sup>٢) تَصغير فاسقة، قيل: سُمِّيت فويسقة لخروجها على النَّاس واغتيالها إيَّاهم في أموالهم بالفساد، ومِن هذَا سُمِّي الخارج عَن الطَّاعة فاسِقًا. انظر تاج العروس فسق.



· • 🚱 • ·

٢٢٦ - عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ دَخَلَ مَكَّةَ عَامَ الْفَتْحِ، وَعَلَى رَأْسِهِ المِغْفَرُ، فَلَمَّا نَزَعَهُ جَاءَهُ رَجُلٌ، فَقَالَ: ابْنُ خَطَلٍ مُتَعَلِّقٌ بِأَسْتَارِ الْكَعْبَةِ، فَقَالَ: «اقْتُلُوهُ» (١).

## الشئزح

دُخولُ (مَكةَ) يَكُونُ عَلَى كَيفيَّةٍ مُعيَّنةٍ، فَقد دَخلَ النَّبِيُّ عَلَى عَامَ فَتحِ مَكةً وَعَلَى رَأْسِه المِغْفَرُ، وَهُو شَيْء يُوضَعُ عَلَى الرَّأْسِ عِندَ القِتَالِ؛ يُتَقَى بهِ السِّهَامُ، فَليَّا نَزعهُ لِيدُلَّ عَلَى انتِهَاءِ القِتَالِ، أَتاهُ رَجُل، فَقالَ: «ابنُ خطلٍ»، واسْمُه: عَبدُ اللهِ، فَليَّ فَهُ لِيدُلَّ عَلَى انتِهَاءِ القِتَالِ، أَتاهُ رَجُل، فَقالَ: «ابنُ خطلٍ»، واسْمُه: عَبدُ اللهِ، وسُلَّمَة لِيدُلَّ عَلَى انتِهَاءِ القِتَالِ، أَتاهُ رَجُل، فَقالَ: «ابنُ خطلٍ»، واسْمُه: عَبدُ اللهِ، «مُتعَلِّقٌ بِأَسْتَارِ الكَعْبَةِ»، يُريدُ الأَمَانَ، وَقَدْ قَالَ النَّبِيُّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعلَى آلِهِ وَسلَّمَ-: «مَنْ دَخَلَ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسلَّمَ- «مَنْ دَخَلَ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسلَّمَ وَعَنْ دَخَلَ اللهُ عَلَيْهِ بَابَهُ فَهُو آمِنٌ، وَمَنْ دَخَلَ دَارَ أَبِي سُفْيَانَ فَهُو آمِنٌ، وَمَنْ دَخَلَ دَارَهُ وَاعْلَى عَلَيْهِ بَابَهُ فَهُو آمِنٌ » (٢).

فَابْنُ خَطَلٍ فِي الْمَسجِدِ الْحَرَامِ مُتعلِّقٌ بِأَستَارِ الْكَعْبَةِ يُرِيدُ الْأَمَانَ، وَلَكِنَّ النَّبِيَّ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعلَى آلِه وَسلَّمَ - قَالَ: «اقْتُلُوهُ»، لَا أَمَانَ لِعبدِ اللهِ بنِ خَطَل؛ لأَنَّه كَانَ مُسلِمًا فَارتَدَّ عَنِ الإِسْلَامِ -نَسأَلُ اللهَ الْعَافِيَةَ -، وَاتَّخذَ جَارِيَتَينِ مُغَنِّيَتِيْنِ تُغَنِّيان فَي هِجَاءِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلامُ وَدُمِّهِ والقَدْحِ فيهِ؛ فصَارِتْ رِدَّتُه - وَالعِياذُ بِالله -

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب جزاء الصيد، باب دخول الحرم ومكة بغير إحرام، رقم (١٨٤٦)، ومسلم: كتاب الحج، باب جواز دخول مكة بغير إحرام، رقم (١٣٥٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الجهاد والسير، باب فتح مكة، رقم(١٧٨٠).

وَسَبُّه للرَّسُولِ ﷺ، وَهذَا جُرْمٌ عَظيمٌ، وَالمرتَدُّ لَا يُمكِنُ أَنْ يُقبَلَ مِنهُ البَقاءُ عَلَى رِدَّتِه، بل إِمَّا أَنْ يَتُوبَ أَوْ أَنْ يُقتلَ.

فَفِي هَذَا دَليلٌ عَلَى أَنَّ المرتَدَّ لا يُقَرُّ عَلَى الدِّين الَّذِي ارتَدَّ إلَيهِ، حَتى لَوِ ارْتدَّ فَصارَ يَهودِيًّا أَوْ نَصر انِيًّا، فَإِنَّه لا يُعامَلُ مُعامَلةَ أَهلِ الكِتابِ؛ لِأَنهُ مُرتَدُّ.

إذن، فَيَجُوزُ دُخولُ (مَكةَ) بِغَيْر إِحرَامٍ؛ لأَنَّ النَّبِيَّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وعَلى آلِه وسَلَّم- دَخلَهَا عَامَ الفَتحِ وَعلَى رَأْسِه المِغْفَرُ.

إِنْ سَأَلَ سَائِلٌ: هَلَ يَجِبُ عَلَى كُلِّ مَن أَرادَ دُخُولَ (مَكةَ) أَنْ يُحِرِمَ؟

الجَوَابُ: نَنظُرُ، إِنْ كَانَ لَمْ يُؤَدِّ الفَريضَةَ؛ فَإِنهُ لَا يَدخُلُها إِلا مُحْرِمًا، وَإِنْ كَانَ قَد أَدَّى الفَريضَةَ؛ جَازَ لَهُ أَن يَدخُلَها مُحرمًا أَوْ غَيْرَ مُحرم، لَكِن إِذَا أَحرَمَ فَهوَ أَفضَلُ.

مِثْالُ ذَلكَ: رجل أَدَّى الْعُمْرَةَ الوَاجِبةَ فِي شَهْرِ مُحَرَّمِ ثُمَّ رَجَعَ إِلَى بَلدِه، وَفِي شَهْرِ رَبِيعٍ عَادَ إِلَى (مَكةَ) لِزيَارَةِ قَريبٍ لَه؛ حِينئذٍ لَيْسَ عَلَيْهِ إِحرَامٌ، لِأَنَّ الْعُمْرَةَ لَا تَجبُ فِي العُمْرِ إِلَّا مَرةً وَاحِدةً وَقَد أَدَّاهَا، وكَذلِكَ لَوْ حَجَّ فِي شَهْرِ ذِي الجِجةِ كَمَا هُوَ مَعلُومٌ، وَفِي شَهْرِ جُمَادَى الأُولَى عَادَ إِلى (مَكةَ) مِن بَلدِه؛ فَلَا يَلزَمُه، لِأَنهُ أَدَّى مَا عَلَيْهِ.

وأمَّا مَا اشْتُهرَ عِندَ العَوامِّ مِن أَنَّه إِذَا غَابَ عَن (مَكةَ) أَربَعينَ يَومًا، ثُمَّ عَادَ وجَبَ عَلَيْهِ أَنْ يُحُرِمَ؛ فَلَا لأنه لَا أَصلَ لَه، بَلِ المَدارُ عَلى: هَل أَدَّى الوَاجِبَ أَوْ لَمْ يُؤَدِّهُ؟.

فَقَد قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «الحَجُّ مَرَّةٌ، فَمَا زَادَ فَهُو تَطَوُّعٌ»(١).



<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١/ ٢٥٥، رقم ٢٣٠٤)، والحاكم (٢/ ٣٢١، رقم ٣١٥٥).

٢٢٧ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِلَهُ عَنْهَا: «أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ دَخَلَ مَكَّةَ مِنْ كَدَاءٍ، مِنَ الثَّنِيَّةِ السُّفْلَى»(١).

# الشترح

اخْتلَفَ العُلَماءُ فِي جِهةِ الدُّخُولِ إِلى (مَكةً)؛ فَقَالَ بَعضُهُم:

يُستَحَبُّ أَنْ يُدخَلَ (مَكةَ) مِن جِهةٍ مُعينَةٍ، وَهيَ: (الحَجُونُ) التِي يُسمِّيهَا العَامَّةُ (الحُجونَ)، وَهِيَ أَعلى (مَكةَ)، وَيُخرَجَ مِن جِهةٍ مُعينَةٍ، وهِيَ: (كَدَاء) أَوْ (كُدَا) المَسْفَلَةُ.

وَفِي هَذَا يَقُولُ بَعضُهُم: (ادخُل، وَافتَحْ، وضُمَّ)، وَاخرُجْ يَعنِي (كَدَا) بِالفَتحِ لِلدُّخُولِ، و(كُدَا) بِالضَّمِّ لِلخُرُوجِ.

وَقَالَ آخَرُونَ: بَل ذَلِكَ يَرجِعُ إِلَى الْأَسْفَل؛ فَيقُولُونَ: إِنَّ النَّبِيَّ ﷺ دَخَلَ مِنَ الثَّنِيَّةِ العُليَا؛ لأَنَّه أَسْهَلُ لَه. وخَرجَ مِنَ الثَّنيةِ السُّفلَى؛ لأَنهُ أَسْهَلُ لَه.

وَعَلَى هَذَا القَولِ عَمَلُ النَّاسِ اليَومَ؛ فَالطُّرُقُ لِدخُولِ (مكةَ) وَالخُروجِ مِنهَا مُعَبَّدَةٌ، مُوجَّهَةٌ، فَيَمْشِي النَّاسُ عَلَى حَسَبِ هَذِه الطُّرقِ؛ لأَنهُ أَسهَلُ وَأَيسرُ.

إِذن، العَمَلُ عَلَى دُخُولِ النَّبِيِّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسَلَّمَ- (مَكةَ) مِنْ أَعلَاهَا إِنَّمَا كَانَ لِليُسْرِ، لَا لِحُصُوصِيةِ هَذه الجِهةِ، وَكذلِكَ يُقالُ فِي الخُرُوجِ مِن (مكةَ)، وَهذَا -وَالله أَعلَم- أَقرَبُ إِلَى الصَّوَابِ.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب من أين يخرج من مكة، رقم (١٥٧٦).

٢٢٨ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِنَكَ قَالَ: «دَخَلَ رَسُولُ اللهِ ﷺ الْبَيْت، وَأُسَامَةُ بْنُ زَيْدٍ، وَبِلَالٌ، وَعُثْمَانُ بْنُ طَلْحَةَ؛ فَأَغْلَقُوا عَلَيْهِمُ الْبَابَ، فَلَمَّا فَتَحُوا: كُنْتُ أَوَّلَ مَنْ وَلَجَ، فَلَقِيتُ بِلَالًا، فَسَأَلْتُهُ: هَلْ صَلَّى فِيهِ رَسُولُ اللهِ ﷺ؟ قَالَ: نَعَمْ، كُنْتُ أَوَّلَ مَنْ وَلَجَ، فَلَقِيتُ بِلَالًا، فَسَأَلْتُهُ: هَلْ صَلَّى فِيهِ رَسُولُ اللهِ ﷺ؟ قَالَ: نَعَمْ، بَيْنَ الْعَمُودَيْنِ الْيَهَانِيَيْنِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

## الشترح

«الْبَيْتُ» الكَعبَةُ، قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿ جَعَلَ اللهُ الْكَعْبَ اَلْبَيْتَ الْحَرَامَ قِيَامًا لِلنَّاسِ ﴾ [المائدة: ٩٧]، فَفِي عَامِ الفَتحِ دَخلَهُ النَّبِيُّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وَسلَّمَ - وَلَيسَ مَعَهُ إِلا ثَلَاثَةٌ، كُلُّهِمْ لَيْسُوا كَأْبِي بَكْرٍ، وَعُمَرَ، وَعُثَهَانَ.

أُسَامةُ بنُ زَيدٍ مَوْلًى (٢)؛ لِأَنَّ أَباهُ زَيدَ بنَ حارِثَةَ وَهَبَتْهُ خَديجَةُ رَيَحُلِيَّهُ عَهَا إِلى النَّبِيِّ وَعَيْقَ وَهَبَتْهُ خَديجَةُ رَيَحُلِيَّهُ عَهَا إِلَى النَّبِيِّ وَعَثَمَانُ بنُ أَبِي شَيْبَةَ حَاجِبُ البَيتِ (١)، فَاعَتَقَه، وَبِلَالٌ حَبَشِيٌّ، وعُثَمَانُ بنُ أَبِي شَيْبَةَ حَاجِبُ البَيتِ (١)، فَدخَلَ مَعَ هَوُلاءِ الثَّلاثَةِ، وَصَلى؛ فكانَ ابنُ عُمرَ لِحِرْصِه عَلَى مُتابَعةِ النَّبِيِّ وَاللَّهُ أَوَّلُ مَنْ دَخلَ حِينَ فُتِحَ البَابُ، فَسأَلَ بِلَالًا: أَينَ صَلَّى رَسولُ اللهِ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وعَلى مَنْ دَخلَ حِينَ فُتِحَ البَابُ، فَسأَلَ بِلَالًا: أَينَ صَلَّى رَسولُ اللهِ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وعَلى آلِه وَسَلَّمَ-؟ قَالَ: «بَيْنَ الْعَمُودَيْنِ الْيَهَانِيَيْنِ»، وَكَانَ البَيتُ آنذَاكَ عَلَى ثَلاثَةِ أَعِمِدَةٍ:

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب إغلاق البيت، ويصلي في أي نواحي البيت شاء، رقم (۱) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب استحباب دخول الكعبة للحاج وغيره، والصلاة فيها، والدعاء في نواحيها كلها، رقم (۱۳۲۹).

<sup>(</sup>٢) المَوْلَ: العبد الَّذِي يعمل عند العرب، ويفترض أن يكون مسلمًا أَوْ غير مسلم، ويُعتَبر حُرَّا إلَّا أنه يكون مواليًا مطيعًا لمن كَانَ سيده وأعتقه بعد الإسلام؛ لأن العبد بعد إعتاقه في الغالب لا يكون لديه مكان يلجأ إليه؛ فيطلب العمل لدى سيده كمساعد له، ويُطلَق عَلَيْهِ: مولَى، بدلًا مِن كلمة: خادم؛ لأنه لَيْسَ خادمًا بل مساعد أَوْ نصير.

<sup>(</sup>٣) أي: عبدًا مملوكًا، وسُمِّي رقيقًا لرقة حاله وفقره.

<sup>(</sup>٤) أي: بوَّاب. المصباح المنير حجب.

(شَمَاكٍ، وَوَسطٍ، وَيَمَانِي)، فَصلَّى بَيْنَ العَمودَينِ اليَمانِيَيْن، قُبَالةَ البَابِ، وَقَد سَأَلَ ابنُ عُمرَ عَن ذَلِكَ مِن أَجْلِ أَنْ يَتأْسَى بالنبيِّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعلَى آلِه وَسلَّم- فَيصَلِي فِي جَوْفِ الكَعبَةِ.

وَالْيَومَ -وَالْحَمَدُ لله - يُمكِنُ أَن تُصلِّيَ فِي جَوفِ الْكَعبَةِ دُونَ أَنْ تَدخلَ مِنَ الْبَابِ، فِي السابِقِ ضِمْن الْبِنَايةِ، لَكِن الْبَابِ، فِي السابِقِ ضِمْن الْبِنَايةِ، لَكِن لَكِن لَكِن الْبَنَايةِ وَرَفَعُوا الْجِدارَ. لَكَا بِنَتْ قُرِيشٌ الْكَعبَةَ، وَنقُصَتِ النَّفَقَةُ؛ أَخرِجُوا هَذَا مِنَ الْبِنَايةِ وَرَفَعُوا الْجِدارَ.

وَقَد سَأَلتْ أُمُّ الْمُؤمِنينَ عَائِشةُ رَضَيَلَتُهُ عَنْهَا رَسُولَ اللهِ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وعلى آلِه وَسَلَّمَ- أَنْ تُصلِّيَ فِي الكَعبةِ؛ فَأَمرَها أَنْ تُصليَ فِي الجِجْرِ<sup>(۱)</sup>.

٢٢٩ - عَنْ عُمَرَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ «أَنَّهُ جَاءَ إِلَى الحَجَرِ الْأَسْوَدِ، فَقَبَّلَهُ. وَقَالَ: إِنِّي لأَعْلَمُ أَنَّكَ حَجَرٌ، لَا تَضُرُّ وَلَا تَنْفَعُ، وَلَوْلَا أَنِّي رَأَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ يُقَبِّلُكَ مَا قَبَّلْتُكَ»<sup>(٢)</sup>.

٢٣٠ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ رَضَالِكُ عَنْهَا قَالَ: «لَتَّمَا قَدِمَ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَأَصْحَابُهُ مَكَّةَ. فَقَالَ الْمُشْرِكُونَ: إِنَّهُ يَقْدَمُ عَلَيْكُمْ قَوْمٌ وَهَنَتْهُمْ حُمَّى يَثْرِبَ. فَأَمَرَهُمُ النَّبِيُ ﷺ وَأَنْ يَمْشُوا مَا بَيْنَ الرُّكْنَيْنِ، وَلَمْ يَمْنَعُهُمْ أَنْ يَرْمُلُوا الْأَشُواطَ كُلَّهَا: إِلاَّ الْإِبْقَاءُ عَلَيْهِمْ »(٢).
 الْأَشْوَاطَ كُلَّهَا: إِلاَّ الْإِبْقَاءُ عَلَيْهِمْ »(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: كتاب المناسك، باب الصلاة في الحجر، رقم(٢٠٢٨)، والترمذي: كتاب الحج، باب ما جاء في الصلاة في الحجر، رقم (٨٧٦)، وأحمد (٦/ ٩٢، رقم ٢٥١٢٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب ما ذكر في الحجر الأسود، رقم (١٥٩٧)، ومسلم: كتاب الحج، باب استحباب تقبيل الحجر الأسود في الطواف، رقم (١٢٧٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب كيف كان بدء الرمل، رقم (١٦٠٢)، ومسلم: كتاب الحج، باب استحباب الرمل في الطواف والعمرة، رقم (١٢٦٦).

٢٣١ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِلَهُ عَلَى اللهِ عَنْ عَبْدِ اللهِ عَلَمْ رَضَالِلَهُ عَلَمُ قَالَ: «رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ حِينَ يَقْدَمُ مَكَّةَ إِذَا اسْتَلَمَ الرُّكْنَ الْأَسْوَدَ - أَوَّلَ مَا يَطُوفُ - يَخُبُّ ثَلَاثَةَ أَطْوَافٍ مِنَ السَّبْعِ»(١).

٢٣٢ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ رَضَالِلَهُ عَنْهَا قَالَ: «طَافَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ فِي حَجَّةِ الْوَدَاعِ عَلَى بَعِيرٍ، يَسْتَلِمُ الرُّكْنَ بِمِحْجَنٍ» (١).

المِحْجَنُ: عَصًا مَحْنِيَّةُ الرَّأْسِ.

٢٣٣ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِكُ عَلْهَ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِكُ عَلْهَا قَالَ: «لَمْ أَرَ النَّبِيَّ ﷺ يَسْتَلِمُ مِنَ الْبَيْتِ إِلاَّ الرُّكْنَيْنِ الْيَهَانِيَيْنِ» (٢).



<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب استلام الحجر الأسود حين يقدم مكة أول ما يطوف، ويرمل ثلاثا، رقم (١٦٠٣)، ومسلم: كتاب الحج، باب استحباب الرمل في الطواف والعمرة، وفي الطواف الأول في الحج، رقم (١٢٦١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب استلام الركن بالمحجن، رقم (۱۲۰۷)، ومسلم: كتاب الحج، باب جواز الطواف على بعير وغيره، واستلام الحجر بمحجن ونحوه للراكب، رقم (۱۲۷۲).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب من لم يستلم إلا الركنين اليهانيين، رقم (١٦٠٩).





# بَابُ التَّمتع

### • • ∰ • •

اعْلَمْ أَنَّ الأَنسَاكَ ثَلاثَةُ أَنوَاعٍ، هِيَ: الإِفْرَادُ: أَنْ يَأْتِيَ بِالْحَجِّ وَحْدَهُ.

القِرَانُ: أَنْ يَقْرِنَ الحَجَّ وَالعُمرةَ جَميعًا.

التمَتُّعُ: أَن يَأْتِي بِالْعُمْرَةِ أَوَّلًا، ثُمَّ بِالْحَجِّ ثَانيًا.

أُمثِلةٌ وَتَطبيقَاتٌ:

رَجُلٌ لَمَّا وَصلَ لِلمِيقَاتِ قَالَ: «لَبيكَ اللَّهمَّ حَجًّا»؛ هَذَا مُفْرِدٌ.

آخَرُ لَـمًا وَصلَ المِيقاتَ قَالَ: «لبَّيكَ عُمْرَةً وحَجَّا»؛ هَذَا قِرَانٌ.

رَجلٌ ثَالثٌ قَالَ: «لَبيكَ عُمرَةً»، وَمِن نِيَّتِه أَن يَحُجَّ تِلْكَ السَّنَةَ، فَهذَا مُتَمتِّعٌ. وَالأَفضَلُ عَلَى القَولِ الرَّاجِح: (التَّمتعُ)، وَيَجوزُ الإِفرَادُ، والقِرَانُ.

فإِن قِيلَ: قلتم أَنَّ التَّمَتُّعَ أَفضلُ أَنواعِ الحَجِّ، عِلمًا أَنَّ الحَجَّ الَّذِي اختَارَهُ اللهُ لِنبيهِ ﷺ هُوَ حَجُّ القِرَانِ، فكيف الجمع بينها؟

الجَوَابُ: لَا شَكَّ أَنَّ النَّبِيَّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّم - حَجَّ قَارِنًا؛ لأَنَّ مَعَهُ اللهَديُ لَا يُمكنُ أَنْ يَتَمَتَّعَ، وَللهذَا مَعَهُ اللهَديُ لَا يُمكنُ أَنْ يَتَمَتَّعَ، وَللهذَا قَالَ النَّبِيُّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسلَّم -: «لَوِ اسْتَقْبَلْتُ مِنْ أَمْرِي مَا اسْتَذْبَرْتُ قَالَ النَّبِيُّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسلَّم -: «لَوِ اسْتَقْبَلْتُ مِنْ أَمْرِي مَا اسْتَذْبَرْتُ مَا اسْتَدْبَرْتُ مَا اسْتَدْبَرْتُ مَا اللهَدْيَ، وَلأَحْلَلْتُ مَعَكُمْ (())؛ فَبيَّنَ النَّبِيُّ وَاللَّهِ أَنَّ الَّذِي مَنَعَهُ مِنَ التَّمتعِ:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب التمني، باب قول النبي ﷺ: «لو استقبلت من أمري ما استدبرت»،

هُوَ سَوْقُ الهَديِ؛ وَعَلَى هَذَا نَقولُ: لَوْ أَنَّ أَحَدًا مِنَّا سَاقَ الهَدْيَ؛ امْتَنعَ عَلَيْهِ التَّمَتعُ، وَصارَ لَازِمًا أَنْ يَكُونَ قَارِنًا.

٢٣٤ عَنْ أَبِي جَمْرَةَ نَصْرِ بْنِ عِمْرَانَ الضَّبَعِيِّ، قَالَ: «سَأَلْتُ ابْنَ عَبَّاسٍ عَنِ الْمُتْعَةِ؟ فَأَمَرَنِي بِهَا، وَسَأَلْتُهُ عَنِ الْهَدْيِ؟ فَقَالَ: فِيهِ جَزُورٌ، أَوْ بَقَرَةٌ، أَوْ شَاةٌ، أَوْ شِرْكٌ فِي الْمُتْعَةِ؟ فَأَمَرَنِي بِهَا، وَسَأَلْتُهُ عَنِ الْهَدْيِ؟ فَقَالَ: فِيهِ جَزُورٌ، أَوْ بَقَرَةٌ، أَوْ شَاةٌ، أَوْ شِرْكٌ فِي دَمْ قَالَ: وَكَأَنَّ إِنْسَانًا يُنَادِي: حَجُّ مَبْرُورٌ، وَمُثْعَةٌ مُتَقَبَّلَةٌ. فَأَتَيْتُ ابْنَ عَبَّاسٍ فَحَدَّثْتُهُ. فَقَالَ: اللهُ أَكْبَرُ سُنَةٌ أَبِي الْقَاسِم ﷺ (١).

٣٣٥ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالَهُ عَنْهُ اللهِ عَنَّى رَسُولُ اللهِ عَلَيْ فِي حَجَّةِ الْوَدَاعِ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَجِّ وَأَهْلَى. فَسَاقَ مَعَهُ الهَدْيَ مِنْ ذِي الْحُلْمُةِ. وَبَدَأَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ وَأَهْلَ بِالْعُمْرَةِ، ثُمَّ أَهَلَ بِالْحُجِّ، فَتَمَتَّعَ النَّاسُ مَعَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ فَأَهْلَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَجِّ، فَكَانَ مِنَ النَّاسِ مَنْ أَهْدَى، فَسَاقَ الهَدْيَ . وَمِنْهُمْ مَنْ لَمْ يُهْدِ فَلَيًا قَدِمَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ قَالَ لِلنَّاسِ: «مَنْ كَانَ مِنْكُمْ أَهْدَى، فَإِنَّهُ لَا يَحِلُّ مِنْ شَيْءٍ حَرُمَ مِنْهُ حَتَّى اللهِ عَلَيْهِ قَالَ لِلنَّاسِ: «مَنْ كَانَ مِنْكُمْ أَهْدَى، فَإِنَّهُ لَا يَحِلُّ مِنْ شَيْءٍ حَرُمَ مِنْهُ حَتَّى اللهِ عَلَيْهِ قَالَ لِلنَّاسِ: «مَنْ كَانَ مِنْكُمْ أَهْدَى، فَإِنَّهُ لَا يَحِلُّ مِنْ شَيْءٍ حَرُمَ مِنْهُ حَتَّى اللهِ عَلَيْهِ قَالَ لِلنَّاسِ: «مَنْ كَانَ مِنْكُمْ أَهْدَى فَلْيَطُفْ بِالْبَيْتِ وَبِالصَّفَا وَالْمُرْوَةِ، وَلْيُقَصِّرُ وَلْيَحْلِلْ، يَقْضِي حَجَّهُ. وَمَنْ لَمْ يَكُنْ أَهْدَى فَلْيَطُفْ بِالْبَيْتِ وَبِالصَّفَا وَالْمُرْوَةِ، وَلْيُقَصِّرُ وَلْيَحْلِلْ، وَقَالَ لِلنَّاسِ مَنْ لَمْ يَكُنْ أَهْدَى فَلْيَطُفْ بِالْبَيْتِ وَبِالصَّفَا وَالْمُرْوَةِ، وَلْيُقَصِّرُ وَلْيَحْلِلْ، وَلَيْ شَيْءٍ مَنَا لَمُ يُعَلِّى وَمَشَى أَرْبَعَةً، وَرَكَعَ حِينَ قَضَى طَوَافَهُ بِالْبَيْتِ عِنْدَ الْقَامِ ثَلَاثَةً أَطُوافٍ مِنَ السَّبِع، وَمَشَى أَرْبَعَةً، وَرَكَعَ حِينَ قَضَى طَوَافَهُ بِالْبَيْتِ عِنْدَ الْقَامِ ثَلَاثَةً أَطُوافٍ مِنَ السَّبِع، وَمَشَى أَرْبَعَةً، وَرَكَعَ حِينَ قَضَى طَوَافَهُ بِالْبَيْتِ عِنْدَ الْقَامِ

رقم (٧٢٢٩)، ومسلم: كتاب الحج، باب بيان وجوه الإحرام، وأنه يجوز إفراد الحج والتمتع والقران، وجواز إدخال الحج على العمرة، ومتى يحل القارن من نسكه، رقم (١٢١٦).

<sup>(</sup>١) أُخرِجُه البخاري: كتاب الحج، باب: ﴿فَنَن تَمَنَّعَ بِٱلْعُبَرَةِ إِلَى ٱلْمَجَّ فَمَا ٱسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْهَدِيُ فَنَن لَمْ يَجِدُ فَصِيَامُ ثَلَنْقَةِ أَيَّامٍ فِي ٱلْحَجَ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمُ ۚ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ذَلِكَ لِمَن لَمْ يَكُن ٱهْلُهُ. حَاضِرِي ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ﴾ [البقرة:١٩٦]، رقم (١٦٨٨).

رَكْعَتَيْنِ، ثُمَّ انْصَرَفَ فَأَتَى الصَّفَا، وَطَافَ بِالصَّفَا وَالْمُرْوَةِ سَبْعَةَ أَطْوَافٍ، ثُمَّ لَمْ يَحْلِلْ مِنْ شَيْءٍ حَرُمَ مِنْهُ حَتَّى قَضَى حَجَّهُ، وَنَحَرَ هَدْيَهُ يَوْمَ النَّحْرِ. وَأَفَاضَ فَطَافَ بِالْبَيْتِ، ثُمَّ حَلَّ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ حَرُمَ مِنْهُ، وَفَعَلَ مِثْلَ مَا فَعَلَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: مَنْ أَهْدَى وَسَاقَ الْهَدِيَ مِنَ النَّاسِ(۱).

٢٣٦ - عَنْ حَفْصَةَ زَوْجِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهَا قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللهِ، مَا شَأْنُ النَّاسِ
 حَلُّوا مِنَ الْعُمْرَةِ وَلَمْ تَحِلَّ أَنْتَ مِنْ عُمْرَتِكَ فَقَالَ: «إِنِّي لَبَّدْتُ رَأْسِي، وَقَلَّدْتُ هَدْيِي،
 فَلَا أَحِلُّ حَتَّى أَنْحَرَ» (٢).

٧٣٧ – عَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنٍ قَالَ: «أُنْزِلَتْ آيَةُ المُتْعَةِ فِي كِتَابِ اللهِ تَعَالَى. فَفَعَلْنَاهَا مَعَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ وَلَمْ يَنْزِلْ قُرْآنٌ يُحَرِّمُهَا، وَلَمْ يَنْهَ عَنْهَا حَتَّى مَاتَ. قَالَ رَجُلٌ بِرَأْيِهِ مَا شَاءَ»(٣)، قَالَ الْبُخَارِيُّ: «يُقَالُ: إِنَّهُ عُمَرُ». وَلَمُسْلِمٍ: «نَزَلَتْ آيَةُ المُتْعَةِ -يَعْنِي مُتْعَةَ الحَجِّ - وَأَمَرَنَا بِهَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْ ثُمَّ لَمْ تَنْزِلْ آيَةٌ تَنْسَخُ آيَةَ مُتْعَةِ الحَجِّ وَلَمْ يَنْهُ عَنْهَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْ ثُمَّ لَمْ تَنْزِلْ آيَةٌ تَنْسَخُ آيَةَ مُتْعَةِ الحَجِّ وَلَمْ يَنْهُ عَنْهَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ ثُمَّ لَمْ تَنْزِلْ آيَةٌ تَنْسَخُ آيَةَ مُتْعَةِ الحَجِّ وَلَمْ يَنْهُ عَنْهَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ ثُمَّ لَمْ تَنْزِلْ آيَةٌ تَنْسَخُ آيَةَ مُتْعَةِ الحَجِّ وَلَمْ

## الشتزح

كَيفِيةُ التَّمتُّعِ: يُحْرِمُ مِنَ الميقَاتِ بِالعمرَةِ، وإِذَا وَصلَ (مَكةً) طَافَ، وَسعَى،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب من ساق البدن معه، رقم (١٦٩١)، ومسلم: كتاب الحج، باب وجوب الدم على المتمتع، وأنه إذا عدمه لزمه صوم ثلاثة أيام في الحج وسبعة إذا رجع إلى أهله، رقم (١٢٢٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب التمتع والإقران والإفراد بالحج، وفسخ الحج لمن لم يكن معه هدي، رقم (١٥٦٦)، ومسلم: كتاب الحج، باب بيان أن القارن لا يتحلل إلا في وقت تحلل الحاج المفرد، رقم (١٢٢٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب فمن تمتع بالعمرة إلى الحج، رقم (٤٥١٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم: كتاب الحج، باب جواز التمتع، رقم (١٢٢٦).

وقصَّرَ، وَحلقَ نهائيًّا، وَيجوزُ لَهُ كلُّ شَيْءٍ مِن مَحظورَاتِ الإِحرَامِ، حَتَّى إِذَا كَانَ اليَومُ الشَّامنُ؛ أَحْرَمَ بِالحَجِّ (القِرَانِ)، إِذَا وَصلَ إِلَى المِيقَاتِ قَالَ: «لَبيكَ عُمْرَةً وَحَجًّا»، فَإِذَا وَصلَ (مَكةَ) طَافَ، وَسعَى، وَلا يُقصِّرُ؛ فَيبقَى عَلَى إِحْرَامِه إِلى يَومِ عِيدِ الأَضحَى، حتَّى ولَو فُرِضَ أَنَّه ذهبَ مِن لَيلةِ سِتَّةٍ وَعشرِينَ مِن شَوَّال وَأَحْرَمَ بِالقِرَانِ؛ قُلنا يَبْقَى عَلَى إِحرَامِه إِلى يَومِ عِيدِ الأَضحَى.

فَعندَنا خَمسةُ أَيامٍ مِن هَذَا الشهرِ، وشَهرِ ذِي القَعدَةِ، وَعَشَرةٍ مِن ذِي الحِجةِ؛ فتَكونُ: شَهرًا وسِتةَ عشَرَ يَومًا؛ فَلا شَكَّ أَنَّ فِي هَذَا صُعوبَةً.

أمَّا الإِفرَادُ: فلمَّا وَصلَ المُحْرِمُ المِيقَاتَ، نَقولُ: يُحرمُ بِالحَجِّ فَقطْ، فَإِذَا وَصلَ إِلَى الْمِ إِلَى (مَكةً) طَافَ، وَسعَى، ولا يُقصرُ، وَيبقَى عَلَى إِحرَامِه إِلى يَومِ عِيدِ الأَضحَى.

فَهِلْ هُنالِك فَرقٌ بَينَ القَارِنِ وَالْمُفْرِدِ؟

الجَوَابُ: لَا، كِلَاهُما سَواءٌ، إِلَّا أَنَّ القَارِنَ عَلَيْهِ هَدْيٌ، والمُفْرِدَ لَيْسَ عَلَيْهِ هَديٌ، فَرقٌ آخَرُ، وَهـوَ: أَنَّ القَارِنَ يَحصلُ لَهُ عُمْرَةٌ وَحجُّ، وَالمفرِدَ لا يَحصُلُ لَهُ إِلَّا الحجُّ.

الْمُتَمَتِّع يَختلفُ عَنهُما؛ أَنَّه إِذَا وصلَ إِلى (مكةً) يَطوفُ، ويَسعَى، ويُقصِّرُ، ويَحَلُّ ؛ فَيَحْلق، فَإِذَا كَانَ اليَومُ الثَّامنُ أَحرِمَ بِالحَجِّ، وَعليهِ هَدْيٌ؛ لِقولِ اللهِ تَعالى: ﴿فَنَ تَمَنَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَجِّ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدِيُ فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ فِي الْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمْ ﴾ [البقرة:١٩٦]، وهذا أفضَل؛ لأنَّ النَّبِيِّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وعَلى آلِه وسَلَّم - أَمَر بَعَمْتُمْ ﴾ [البقرة:١٩٦]، وهذا أفضَل؛ لأنَّ النَّبِيِّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وعَلى آلِه وسَلَّم - أَمَر به أصحابَه.

حَتى إِنَّه عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ لَـاً أَتمَّ السَّعيَ خَطبَ النَّاسَ وَأَمرَهُم بِالتَّمَتُّع وَحتَّمهُ عَلَيْهِم؛ فَقَالُوا: يَا رَسولَ اللهِ، كَيفَ نَحِلُّ ونَأْتِي النِّساءَ وَنَحْنُ حُجَّاجٌ؟ فَقَالَ: «افعَلُوا

مَا آمُركُم بِه»، فَقد حتَّمَ عَلَيْهِم، ثُمَّ قَالَ: «لَوِ اسْتَقْبَلْتُ مِنْ أَمْرِي مَا اسْتَدْبَرْتُ مَا سُقْتُ اللهَ وَسَلامُه مَا سُقْتُ اللهَدْيَ، وَلَوْلَا أَنَّ مَعِي هَدْيٌ لَأَحْلَلْتُ مَعَكُمْ» (١)؛ فَصَلَواتُ اللهِ وَسَلامُه عَلَيْهِ، يُطيِّبُ قُلوبَهم لأَنهمْ لَمْ يَكُونُوا يَعرفُوا أَنَّ المُحْرِمَ يَجْمَع بينَ الْعُمْرَةِ والحجِّ، فَيَاتِي بِالْعُمْرَةِ مُفْرَدةً ثُمَّ بِالحَجِّ مُفْرَدًا؛ وَلَهذَا قَالَ جَابِرٌ رَضَيَلِكَعَنهُ: «لَسْنَا نَنْوِي فَيَاتِي بِالْعُمْرَةِ مُفْرَدةً ثُمَّ بِالحَجِّ مُفْرَدًا؛ وَلَهذَا قَالَ جَابِرٌ رَضَيَلِكَعَنهُ: «لَسْنَا نَنْوِي إِلَّا الْحَجَ، لَسْنَا نَعرِفُ العُمرَةَ» (١).

لَكَنْ إِذَا وَصَلْتَ إِلَى (مَكَةً) يَومَ الثَّامنِ، وَالنَّاسُ قَد خَرجُوا لِلحجِّ؛ فَهنَا لَا تَتَمَتَّع؛ لِأَنَّ مَعنَى (التَمَتُّع) أَنْ تَتَمَتَّعَ بِمَا أَحَلَّ اللهُ مِن مَحظورَاتِ الإِحرَامِ مُدةَ مَا بَينَ الْعُمْرَةِ وَالحَجِّ؛ فَإِذَا وَصلتَ اليَومَ الثامِنَ؛ لَن يَبقَى لِلعُمرةِ مَكَانُ؛ لأَنَّ النَّاسَ تَوَّا لَعُمْرةِ وَالحَجِّ، فَلا مَكَانَ لِلعُمرةِ مَعَ هَذهِ الأَنسَاكِ.

وَصَلْنَا إِلَى (مَكَةً)، وَوَقَفْنَا عَلَى بَابِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ، فَنَقُولُ كَمَا نَقُولُ فِي الْمَسَاجِدِ الْخَرَى: «بِسْمِ اللهِ، وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِ اللهِ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي ذُنُوبِي، وَافْتَحْ لِي أَبْوَابَ رَحْمَتِكَ»(٣).

ثُمَّ نَمشِي إِلَى الكَعبةِ نَسْتَلَمُ الحَجرَ الأَسودَ؛ فَنمسَحُه بِاليدِ ونُقَبِّله إِنْ أَمكنَ، فإِنْ لَمْ يُمكنْ؛ فلَا نُزَاحِم حَتى لَا نَتأذَّى وَنُؤذِي، وَيَحصلُ الإنشِقاقَ بِكلام وجِداكٍ؛ فيكفِي الإِشارَةُ إِليهِ بِاليدِ اليُمنَى مِن بَعيدٍ، وتَقولُ: «بِسْمِ اللهِ، وَاللهُ أَكْبَرُ، اللَّهُمَّ فَيكفِي الإِشارَةُ إِليهِ بِاليدِ اليُمنَى مِن بَعيدٍ، وتَقولُ: «بِسْمِ اللهِ، وَاللهُ أَكْبَرُ، اللَّهُمَّ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب التمني، باب قول النبي ﷺ: «لو استقبلت من أمري ما استدبرت»، رقم (۷۲۲۹)، ومسلم: كتاب الحج، باب بيان وجوه الإحرام، وأنه يجوز إفراد الحج والتمتع والقران، وجواز إدخال الحج على العمرة، ومتى يحل القارن من نسكه، رقم (۱۲۱٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الحج، باب حجة النبي ﷺ، رقم (١٢١٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٦/ ٢٣٨، رقم ٢٦٩٤٩)، وابن أبي شيبة (١/ ٣٣٨ و ١٠)، وابن ماجه: كتاب المساجد والجماعات، باب الدعاء عند دخول المسجد، رقم (٧٧١)، وأبو يعلى (٦٧٥٤)، والدارقطني في (العلل) (٥/ ١٦١).

إِيهَانًا بِكَ، وَتَصْدِيقًا بِكِتَابِكَ، وَوَفَاءً لِعَهْدِكَ، وَاتِّبَاعًا لِسُنَّةِ نَبِيِّكَ مُحَمَّدٍ عَلَيْ الْأَنْ الْأَنْ الْحَجَرِ اللَّهُ الْحَجَرِ اللَّهُ الْحَجَرِ شَوْطٌ، ثُمَّ مِنهُ وَتَنحرِفُ عَلَى الْمَحَرِ شَوْطٌ، ثُمَّ مِنهُ ثَانِيةً إِلَيهِ ثَانِيةً شُوطٌ آخَرُ.

سُنَّتانِ فِي الطَّوافِ:

الأُولَى: الاضْطِبَاعُ، وَهوَ: أَنْ تَجعلَ وَسَطَ الرِّداءِ تَحَتَ إِبْطِكَ الأَيمَنِ، وَطَرْفَيْه عَلَى الكَتِفِ الأَيسَرِ، وَهذَا فِي الطَّوافِ فَقَطْ، أَمَّا مَا يَفعَلُه العَوامُّ، فَتَجدُ أَحدَهُم مُضطَبِعًا مِن حِينِ أَحْرَمَ مِنَ الميقَاتِ؛ فَهذَا غَلطٌ، وَالسُّنةُ أَحتُّ أَنْ تُتَّبَعَ.

الثَّانيةُ: الرَّمَلُ، وهُوَ: أَنْ تُسرِعَ المشْيَ فِي الأَشوَاطِ الثَّلاثةِ الأُولَى فَقطْ، وَالأَربَعة البَاقِية تَرجِعُ بِالمشي العَادِي، وَالرَّمَلُ حَسبَ مَا يَسمحُ بِهِ الزِّحَامُ؛ حَتَّى لَا تُؤذِي مَن أَمامَكَ.

والنَّبيُّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وعَلَى آلِهِ وَسلَّم- حِينَ طَافَ فِي حجَّةِ الوَداعِ رَمَلَ ثَلاثًا وَمشَى أَربَعًا (٢).

فَإِذَا دُرْتَ حَتَى وَصلَتَ الرُّكنَ اليَهانِيَّ: فَامْسَحْهُ بِيدكَ وَلا تُقبِّله؛ لأَنَّ الحَجَرَ الْأَسوَدَ فَقطْ هُوَ الَّذِي يُقبَّل، ولا يُقبَّلُ حَجَرٌ آخَرُ فِي الدُّنيَا، وَإِذَا لَمْ تَستَطعِ التَّقبيلَ مِنَ الزِّحامِ فَامْسَحْهُ، وَإِلَّا فَلا تَفعَلْ غَيْرَ هَذَا، وَلا تُشِرْ إلَيهِ؛ لأَنهُ لَمْ يَرِدْ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وعَلَى آلِه وَسلَّم – أَنه أَشارَ إليهِ.

وَتَقُولُ بَينَ الرُّكنِ اليَهانِي وَالحَجَرِ الأَسوَدِ: ﴿رَبَّنَاۤ ءَانِنَا فِي ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي ٱلْآئِيَا حَسَنَةً وَفِي ٱلْآئِيَا عَذَابَ ٱلنَّادِ ﴾ [البقرة:٢٠١]، وبَعضُ العَوامِّ يُكمِلُ فَيقُولُ:

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبراني في الأوسط (۱/۱۵۷، رقم ٤٩٢)، وفي الدعاء (۱/ ۲۷۰، رقم ۸٦٠)، والبيهقي (٥/ ٧٩، رقم ٩٠٣٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الحج، باب حجة النبي ﷺ، رقم (١٢١٨).

«أَدخِلْنا الجَنَّةَ مَعَ الأَبرَارِ، يَا عَزيزُ يَا غَفارُ»؛ وَهذَا الدُّعاءُ مِن كِيسِه، ومِن جَيْبِه، ولَيسَ مِنَ الشُّنةِ.

فَإِذَا وصَلْتَ الحِجَرَ ثَانِيةً تَسْكُتُ، وَلا تُعِد، وَلَكِن أَعِد ﴿ رَبَّنَا ءَالِنَا فِي الدُّنِيَا حَسَنَةً وَفِي الْآفِحِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ [البقرة:٢٠١]، حتَّى تصِلَ الحِجَر؛ فَكبِّ (اللهُ أَكبُرُ)، ولَا حَاجة أَنْ تَقِفَ وَتَسْتَقْبَلَ الحَجَر، وَفِي بقِيَّة الطوَافِ وَالأَشْوَاطِ قُلْ مَا شِئْتَ مِنْ قِراءةٍ لِلقُرآنِ، وَاذَكُرِ اللهَ، وَكبِر الله، وَسبِّح، وَادْعُ الله؟ وَالْمَشُواطِ قُلْ مَا شِئْتَ مِنْ قِراءةٍ لِلقُرآنِ، وَاذَكُرِ الله، وَكبِر الله، وَسبِّح، وَادْعُ الله؟ لأَنهُ رُويَ عَنِ النَّبِيِّ -صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعلَى آلِه وَسلَّم - أَنهُ قَالَ: ﴿ إِنَّهَا جُعِلَ الطَّوَافُ بِالنَّيْتِ، وَبِالصَّفَا وَالمَرْوَةِ، وَرَمْيُ الجِهَارِ لِإِقَامَةِ ذِكْرِ اللهِ» (١).

بَعدَ أَنْ أَكمَلْتَ الأَشوَاطَ السَّبعَةَ، اذْهَبْ إلى مَقَامِ إبرَاهِيمَ.

وَالْمَقَامُ: كَانَ حَجَرًا وَضَعَهُ إِبراهِيمُ الخَلِيلُ عَلَيْهِ الصَّلَاهُ وَالسَّلَامُ حِينَ ارْتَفَعَ بِناءُ الكَعبَةِ، فَوضَعهُ لِيَبْتَدِئَ، وَبقِيَ فيما بعْدُ، وَرسُولُ اللهِ عَلَيْ لَمَّا أَتَمَ سَبعةَ أَسُواطِ تَقَدَّمَ إِلَى مَقَامِ إِبرَاهِيمَ، فَقرأ وَهُو يَمشِي إِليهِ: ﴿وَالصِّدُوا مِن مَقَامِ إِبرَهِعَمَ مُصَلًى ﴾ تقدَّمَ إلى مَقامِ إِبرَاهِيمَ، فَقرأ وَهُو يَمشِي إليهِ: ﴿وَالصِّدُوا مِن مَقَامِ إِبرَهِعَمَ مُصَلًى ﴾ [البقرة: ١٢٥]؛ فصلًى خلفَهُ رَكعَتينِ، قَرأ فِي الأُولَى: الفَاتِحةَ و ﴿قُلْ يَتَأَيُّهُا ٱلصَّفِرُونَ ﴾ [البقرة: ١٤]؛ ولم يُطوّلُ، ولم يُطوّلُ، ولم يُطوّلُ، ولم يُعدَهُمَا.

وَلهَذَا كَانَتِ السُّنةُ فِي الرَّكعَتينِ خَلفَ المقَامِ بَعْدَ الطَّوافِ: الإِسرَاعَ وَالاقتِصارَ؛ فَأَخْلِ المكانَ لِيأْتِيَ إِنسانٌ آخَرُ يُريدُ أَن يُصليَ رَكعَتينِ خَلفَ المقَامِ، فَإِذَا قَرُبْتَ مِنَ المَّامِ وَتأذَيْتَ الطَّائِفِينَ؛ فَابتَعِدْ فِي أَيِّ مَكانٍ مِنَ المسجِدِ المَّقَامِ وَتأذَيْتَ الطَّائِفِينَ؛ فَابتَعِدْ فِي أَيِّ مَكانٍ مِنَ المسجِدِ حَتَّى لَوْ لَمْ تَكنْ إلَّا فِي المسجِدِ نَفسِه أَوْ قَريبًا مِنهُ؛ لأَنَّ المكَانَ وَهُوَ خَلْفَ المقَامِ سُنةٌ،

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود: كتاب المناسك، باب الرمل، رقم (۱۸۸۸)، والحاكم (۱/ ٦٣٠، رقم ١٦٨٥)، وأحمد (٦/ ٢٤، رقم ٢٤٨٥٥)، والبيهقي في شعب الإيمان (٣/ ٤٦٧، رقم ٤٠٨١).

وَحُضورُ القَلبِ فِي الصَّلَاةِ، وَعَدمُ الإِيذَاءِ وَاجبٌ، أَوْ قَريبٌ مِنَ الوَاجِبِ؛ فَعَدمُ إِيذَاءِ المُسلِمينَ أَوْلَى.

وبَعدَ الرَّكعَتينِ تَنطلِقُ إِلَى الصَّفَا، فَإِذَا دَنَوْتَ مِنهُ، فَاقرَأْ: ﴿إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرُوةَ مِن شَعَآبِرِ اللهِ ﴿ البقرة: ١٥٨]، وَإِنْ شِئتَ قُلْ: ﴿ أَبْدَأُ بِهَا بَدَأَ اللهُ بِهِ ﴾، وَإِنْ شِئتَ لَا تَقُل، فَمَّ اصْعَدْ عَلَى الصَّفَا وَاسْتَقبلِ القِبلة، وَارفَعْ يَديكَ، وَادعُ الله، وَاحْمَدِ الله، وَهلِّلْ وَكَبِّر، وقُلْ: ﴿ لَا إِلَهَ إِلَّا الله ، لَهُ المُلْكُ وَلَهُ الحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ، لَا إِلَهَ إِلَّا الله ، لَهُ المُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ، لَا إِلَهَ إِلَّا الله ، ثَمَّ ادْعُ بِهَا الله وَحْدَهُ، أَنْجَزَ وَعْدَهُ، وَنَصَرَ عَبْدَهُ، وَهَزَمَ الْأَحْزَابَ وَحْدَهُ ﴾، ثُمَّ اذعُ بِها شِئتَ، ثُمَّ أَعِدِ الذِّكرَ مَرَّةً ثَالِثَةً، ثُمَّ انزِلْ شِئتَ، ثُمَّ أَعِدِ الذِّكرَ مَرَّةً ثَالِثَةً، ثُمَّ انزِلْ مُتَّجِهًا إِلَى المَوَةِ، فَتَمشِي عَلَى عَادَتِكَ حَتَّى تَصِلَ إِلَى العَلَمِ الأَخْضِرِ.

فَتَركُضُ قَدْرَ مَا تَستَطيعُ؛ لأَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ الصَّلاهُ كَانَ يَسْعَى فِي هَذَا الْمَانِ سَعْيًا شَدِيدًا، حَتى إِنَّ إِزَارَه لَتَدُورُ بِهِ مِن شِدَّةِ السَّعيِ (١) ، لَا كَما يَفعلُ بَعْضُ النَّاسِ حَيثُ لَا يَركُضونَ؛ فَاركُضْ، وَإِنْ كَانَ هُناكَ زِحامٌ فَتَمشِي عَلَى قَدرِ الزِّحامِ كَما قُلنَا فِي الطَّوافِ، فَإِذَا أَقبَلْتَ عَلَى المروةِ اصْعَدْ دُونَ أَنْ تَقرأً: ﴿إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرُوةَ مِن شَعَآبِرِ اللَّهِ الْقَبَلْةِ وَافْعَلْ مِنَ الذِّكِرِ وَالدُّعاءِ كَما فَعلتَ عَلَى الصَّفَا؛ فَهذَا شَوْطٌ، ثُمَّ تَنزلُ مُتَّجِهًا إِلَى الصَّفَا، فَتَمْشِي فِي مَوضِعِ المَشْي، وَتَركُضُ الصَّفَا؛ فَهذَا شَوْطٌ، ثُمَّ تَنزلُ مُتَّجِهًا إِلَى الصَّفَا، فَلَا قَربْتَ مِنَ الصَّفَا فَلَا تَقرأً: ﴿إِنَّ الصَّفَا وَالمُروقِ السَّفَا وَالمُروقَ مِن شَعَآبِرِ اللهِ ﴾ [البقرة: ١٥٨]؛ لأَنَّ نبيَّكَ مُحَمَّدًا –صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وعَلَى آلِه وسَلَّمووَ وَإِمَامُكَ وقُدُوتُكُ لَمْ يقرأها إلَّا حِينَها ذَنَا مِنَ الصَّفَا لَيَّا خَرَجَ مِنَ الطَّوافِ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۲/ ۲۲۱، رقم ۲۷۹۱۱)، والطبراني في الكبير (۲۲، ۲۲۲، رقم ۵۷۳) والدارقطني في السنن: كتاب الحج، باب المواقيت، رقم (۲۰۸۵)، والبيهقي في السنن (۹۸/۵)، والبغوي في شرح السنة (۱۹۲۱).

ولَا يَغْرَّنكَ مَا تَسْمَعُ مِنَ الجُهَّالِ، إِذًا تَبدأُ بِالصفَا وَتنتَهي بِالمروَةِ، فَإِذَا سَعَيْتَ وَوجَدْتَ نَفسكَ أَنكَ مُنْتهِ بِالصفَا؛ فَاعلَمْ أَنكَ أَخطأتَ، إِمَّا أَنكَ زِدْتَ شَوطًا أَوْ أَنقَصتَ شَوطًا.

أَمَّا مَا يُقالُ فِي السَّعيِ: رُوي عَنِ ابنِ مَسعودٍ أَنهُ كَانَ يَقُولُ فِي مَكانِ السَّعيِ عِندَ الرَّكْضِ: رَبِّ اغْفِرْ وَارْحَمْ» ثَلَاثًا(١).

فإِن قِيلَ: أَلَا يَدُلُّ حَدِيثُ جَابِرٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ وَفِيهِ: "وَفَعَلَ مِثْلَ مَا فَعَلَ عَلَى الصَّفَا» (٢)، يَعنِى عَلَى المَروَةِ، أَلا يَدُلُّ عَلَى أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ يَقرَأُ الآيَةَ عَلَى المَروَةِ، أَمْ الصَّفَا» (٢)، يَعنِى عَلَى المَروَةِ، أَلا يَدُلُّ عَلَى أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ يَقرَأُ الآيَةَ عَلَى المَروَةِ، أَمْ يَقتَصِرُ عَلَى الدُّعَاءِ، ومَا المُخصِّصُ الَّذِي أَخرَجَ الآيَةَ مِن عُمومِ حَديثِ جَابِرٍ؟

الجَوَابُ: حَديثُ جَابِرِ رَضَّ اللَّهُ عَنهُ قَالَ: «فَلَمَّا دَنَا مِنَ الصَّفَا قَرَأَ: ﴿إِنَّ الصَّفَا وَهُو وَالْمَرُوةَ مِن شَعَآبِرِ اللَّهِ ﴾، وفي المَروةِ قال: «فَعَلَ عَلَى المَرْوةِ مَا فَعَلَ عَلَى الصَّفَا وَهُو عَلَى الصَّفَا»؛ فَلَمْ يَقرأ: ﴿إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرُوةَ مِن شَعَآبِرِ اللَّهِ ﴾، وإنَّما قرأها حينها دَنَا مِن الصَّفَا، وقال: «أَبْدَأُ بِهَا بَدَأُ اللهُ بِهِ»؛ لِيُبيِّنَ لِلأُمةِ أَنهُ بَدأً بِالصَّفَا وَلَم يَبدأُ بِالمروةِ؛ لِأَنَّ اللهُ قَدَّمَ الصَّفَا عَلَى المروةِ؛ فَبدأ بِالصَّفَا، وَقَالَ: «أَبْدَأُ بِعَلَى المُروةِ؛ فَبدأ بِالصَّفَا، وَهُو لَمْ يَقُلُ إِنه فَعَلَ حِينَ قَرْبَ مِنَ المَروةِ كَما فَعَلَ حِينَ قَربَ مِنَ الصَّفا.

بعد ذَلِكَ إِنْ كُنتَ مُفرِدًا أَوْ قَارِنًا؛ تَبقَى عَلَى إحرَامِكَ، وَإِنْ كُنتَ مُتمتِّعًا؛ تَذهَبُ إِلَى الحَلَّاقِ وتُقصِّرُ، ثُمَّ تَحِلُّ الحَامِلَ، فَتلبَسُ الثيَابَ، وتَتطيَّبُ، وتَتمَتَّعُ

<sup>(</sup>۱) أخبار مكة للأزرقي (۱۱۸/۲)، وأخبار مكة للفاكهي(۱۹۸/۲،رقم۱۳۹۱)، والدعاء للطبراني (۱/ ۲۷۲،رقم ۸۷۰).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب التمني، باب قول النبي ﷺ: «لو استقبلت من أمري ما استدبرت»، رقم (٧٢٢٩)، ومسلم: كتاب الحج، باب بيان وجوه الإحرام، وأنه يجوز إفراد الحج والتمتع والقران، وجواز إدخال الحج على العمرة، ومتى يحل القارن من نسكه، رقم (١٢١٦).

بِأَهلكَ إِنْ كَانُوا مَعكَ، وَتَفعَلُ كُلَّ مَا تُريدُ مما كَانَ مَحظورًا عَليكَ؛ وَبهذَا انتهَتِ العُمرَةُ.

في اليَومِ الثَّامنِ ثُخْرِمُ بِالحَجِّ، فتَغْتَسلُ كَمَ اغتَسَلْتَ عِند الإِحرامِ بِالعُمرةِ، وتَلْبسُ ثِيابَ الإِحْرامِ، وتَتطيَّبُ عِندَ الإِحرامِ -سَواءٌ فِي الحَجِّ أَوِ العُمرةِ - عَلَى وتَلْبسُ ثِيابَ الإِحْرامِ، وتَتطيَّبُ عِندَ الإِحرامِ -سَواءٌ فِي الحَجِّ أَوِ العُمرةِ - عَلَى رأسِك، ولِحْيَبِك بأطْيَب مَا تَجَدُ، ثُمَّ تُحْرمُ مِن مكانِكَ فِي (مكةَ)، وتَخْرجُ إلى مِنى، وتَقولُ: «لبَّيكَ حَجَّا»، وتبقى في مِنى مِن ضُحَى اليَومِ الثَّامنِ إلى صَباحِ اليَومِ التاسِع، وتُصلي رَكْعتين رَكْعتيْن بِدُونِ جَمْع.

فَإِذَا كَانَ صَباحُ اليَومِ التاسِعِ بَعْدَ طُلُوعِ الشَّمسِ تَذهبُ إِلَى (عرَفة)، وَإِنْ مَدهِ تَيسَّرُ هَذهِ تَيسَّرُ لكَ أَنْ تَنزِلَ بـ(نَمِرَة)؛ فانْزِلْ فِيها إِلى أَن تَزُولَ الشَّمسُ، وَإِنْ لَمْ تَتيسَّرْ هَذهِ السُّنةُ؛ فَكُن فِي (عرَفة) وَتبْقَى هُناكَ ذَاكِرًا لله، تَالِيًا لكِتَابِه، شَاعِرًا أَنكَ فِي عِبادةٍ كَتَى تَزولَ الشَّمسُ ويَأْتِي وَقتُ الظُّهرِ، فَتصلِّي الظُّهرَ والعَصرَ جَمْعَ تقديم، وَإِذَا أَمكَنكَ أَنْ تَسْتَمعَ إلى خُطبةِ الإِمامِ الَّذِي يَخطبُ فِي مَسجِدِ (نَمِرَة)؛ فَهوَ أَفضلُ، وَهذا قَبَلَ صَلاةِ الظهرِ، ويُمكِن الإستَاعُ بِوسِيلةِ (الراديو)، فَإِذَا فرَغَتِ الخُطبةُ وَهذا قَبَلُ صَلاةِ الظهرِ، ويُمكِن الإستَاعُ بِوسِيلةِ (الراديو)، فَإِذَا فرَغَتِ الخُطبةُ أَنِّ ثَنْ ثُمَّ أَقِم وَصلِّ الظُّهرَ رَكعتَينِ، وَالعَصرَ رَكعتَينِ، بَعْدَ هَذَا تَتفرَّغُ للدُّعاءِ، وَبعدَ ذَلِكَ مِنَ المَعلُومِ أَنَّ الإِنسَانَ يَتنَاولُ غَدَاءً أَوْ يَنامُ مُستَرِيعًا، أَوْ يَعمَلُ مَا يَعملُ عِمَّا لَيْسَ حَرامًا، ولكِنَّ الجِرصَ عَلَى الدُّعاءِ أَوْلَى لَا سِيَّا فِي آخِرِ النَّهارِ.

فإذا قَالَ إِنسَانٌ: إِنَّ الوَقتَ طَويلٌ، وَكيفَ يُستَغرَق فِي التسبِيحِ وَالذِّكْرِ وَالذِّكْرِ وَالدُّعاءِ، وَسَوفَ تَفرغُ الأَذكارُ وَالأَدعِيةُ، وَيبقَى وَقتٌ طَويلٌ، فَهاذَا أَفعَلُ:

فنقُولُ: اقرَا القُرآنَ، وَلا شَكَّ سَيَمُرُّ بكَ فِي الْقُرْآنِ آيَاتُ وَعيدٍ، وَآياتُ وَعْدٍ، وَآياتُ وَعْدٍ، وَآيَاتُ تَرغِيبٍ، وَآيَاتُ تَرهِيبٍ؛ فَاقرَأْ وَتدبَّرْ، وَكُلَّمَا مرَّتْ بكَ آيةُ وَعدٍ أَوْ ثَوابٍ؛

ادْعُ اللهَ، وَكلَّمَا مرَّ بكَ آيةُ وعيدٍ وتَرهيبٍ؛ استَعِذ بِالله، وبهَذَا تُحْيِي الوَقتَ بذِكْرٍ ودُعاءٍ، وَجرِّبْ؛ تَجِدْ.

وَبَعضُ النَّاسِ يَكُونُ مَعَهُ كِتَابٌ يَدعو مِنهُ، وَهُو لَا يَعرِفُ مَعنَى الدُّعاءُ؛ فهُنا خُدِ المصحَف، وَاقرَأْ؛ فَمثلًا مَّرُّ بِقولِ اللهِ تَعالَى: ﴿ إِنَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَاخْدِ المصحَف، وَاقرَأْ؛ فَمثلًا مَّرُّ بِقولِ اللهِ تَعالَى: ﴿ إِنَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْأَرْضِ ٱللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَدَمًا وَقُعُودًا ﴾ وَالنَّهَ وَيَكمًا وَقُعُودًا ﴾ [آل عمران:١٩٠]، إلخ، فَإِذَا مرَرْتَ بقولِه: ﴿ ٱلَّذِينَ يَذَكُرُونَ ٱللّهَ قِيكمًا وَقُعُودًا ﴾ [آل عمران:١٩١]، ارْفَع يَديك، وقُل: «اللَّهمَّ اجعَلنِي مِنهُم»، وَكرِّرِ الدُّعاء، وَكذلِكَ إِلَا عمران:١٩١]، ارْفَع يَديك، وقُل: «اللَّهمَّ اجعَلنِي مِنهُم»، وَكرِّرِ الدُّعاء، وَكذلِكَ إِلَى مَرْتَ بِقُولِ اللهِ تَعالَى: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْنِ ٱلَذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلأَرْضِ هَوْنَا ﴾ إذا مرَرْتَ بِقُولِ اللهِ تَعالَى: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْنِ ٱللّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلأَرْضِ هَوْنَا ﴾ [الفرقان: ١٦]، إلى آخِرِ الآيَاتِ.

قِفْ وَادْعُ اللهَ «اللَّهُم اجْعَلْنِي مِنْ عِبَادِ الرَّحْنِ، اللَّهم اجْعَلْني مِمَّن لهُم غُرَفٌ فِي الجِنَانِ»، وَمَا أَشْبَهَ ذَلكَ؛ فَإِنكَ سَوفَ تَكُونُ قارِئًا ذاكِرًا دَاعِيًا، ومَا تقرَّبَ أَحدٌ إِلَى اللهِ بِخيرِ مِمَّا خَرَجَ مِنهُ وَهُوَ القُرآنُ.

فَالإِنسَانُ لَا يَمَلُّ؛ لأَنَّ الدُّعاءَ مَهِمَا أَكثَرتَ فَسَتمَلُّ فِي هَذِه المَّذَةِ الطَّويلَةِ، لَكنَّ الْقُرْآنَ مَعَ الدُّعاءِ يَجعلُكَ لَا تَشعُرُ بِالوَقتِ؛ فَتُحْيِي الوَقتَ.

فَإِذَا غَرِبَتِ الشَّمسُ مِنْ يَومِ (عَرِفةً)؛ فَادفَع مِن عَرِفةً مُتَّجهًا إِلى مُزدَلِفةً.

وَسُمِّيَتْ مُزِدَلِفَةَ؛ لِأَنَّهَا أَقرَبُ المَشْعَرَيْنِ إلى الكَعبَةِ، وَالإِزْدِلَافُ بِمَعنَى: القُرْبِ، وَأَمَّا المَشْعرُ الثَّاني: (عَرفةُ)، وَعرَفَةُ: المَشْعَرُ الحَلالُ، وَمُزدلِفةُ: المَشْعَرُ الحَلالُ، وَمُزدلِفةُ: المَشْعَرُ الحَرامُ. الحَرامُ.

فَإِذَا وَصَلْتَ إِلَى مُزدلِفَة؛ صَلِّ المَغرِبَ وَالعِشَاءَ جَمعًا وقَصْرًا، فَإِذَا تَأَخَّرَ وُصُولُكَ إِلى مُزدَلِفَة؛ صَلِّ مَتَى وَصَلْتَ إِلَّا إِذَا خَشِيتَ أَنْ يَنتَصفَ اللَّيلُ قَبْلَ أَنْ

تَصِلَ إِلَى مُزدَلْفَةَ؛ فَالوَاجِبُ أَنْ تَعْدِلَ عَنِ الخَطِّ يَمِينًا أَوْ يَسَارًا ثُمَّ تُصلِي، لأَنهُ لَا يَجُوزُ تَاخِيرُ صَلاةِ العِشَاء إِلَى مَا بَعْدَ نِصِفِ اللَّيلِ، فَإِنَّ اللهَ تَعالَى قَالَ فِي الكِتابِ العَزيز: ﴿ أَقِمِ الصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ النَّيلِ ﴾ [الإسراء: ٢٧]، لَمْ يَقُل: ﴿ إِلَى آخر الليل » وَقَالَ النَّبِيُ عَلَيْ : ﴿ وَقْتُ الْعِشَاءِ إِلَى نِصْفِ اللَّيْلِ » (١) ، وأَمَّا مَن قَالَ مِنَ العُلماءِ إِنَّ وَقَتَ الْعَشَاءِ يَمْتَد إلى الفَجرِ ؛ فَليسَ عِندَه دَليلٌ .

فإذَا خِفْتَ أَنْ يَنتَصفَ اللَّيلُ قَبْل أَنْ تَصِلَ إِلَى مُزدَلِفَةَ؛ فَالواجِبُ أَنْ تَعدلَ يَمينًا أَوْ شِمالًا عَنِ الحَط، وَتَقفَ وَتُصليَ المغرِبَ وَالعِشاءَ جَمعًا وقَصْرًا، وَإِقامَتينِ وَالأَذانُ وَاحدٌ، وتَبقَى فِي مُزدَلِفة تَبِيتُ فِيها، وَلا تَتهَجَّدُ حَتَّى لَوْ كَانَ مِن عَادتِك أَنْ تَتهجد بِاللَّيل.

وَقَد يَسْتَغْرِبُ أَحدٌ، كَيفَ لَا نَتهجَّدُ، وَالتهجدُ مِن أَفضلِ الأَعَمَالِ؛ فَهو صَلاةٌ فِي آخِرِ اللَّيل!

فَنَقُولُ: لأَنَّ النَّبِيَّ -صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّم - وَهُوَ أَحْرَصُ مَنَكَ عَلَى اللهِ اللهِ عَنَهَ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّم - وَهُوَ أَحْسَنُ عَمَلًا اللهِ اللهِ عَنَهَ عَلَى اللهِ عَنَهَ عَلَى اللهِ عَنَهَ عَلَى اللهِ عَنْهَ عَلَى اللهِ اللهِ عَنْهُ وَلَكِنْ بِالْكَيْفِ؛ فَعلَى هَذَا: نَمْ وَلَمَ يَقُل: «أَيُّكُم أَكثرُ عَملًا»؛ فَليسَ العِبرةُ بِالْكَمِّ ولَكِنْ بِالكَيْفِ؛ فَعلَى هَذَا: نَمْ وَاستَرِحْ، فَقَد أَتَيْتَ مِن (عَرَفة)، ومِن وُقوفٍ طَويلٍ، ومُقبِل عَليكَ أَعَمَالٌ كَثيرَةٌ وَاستَرِحْ، فَقَد أَتَيْتَ مِن (عَرَفة)، ومِن وُقوفٍ طَويلٍ، ومُقبِل عَليكَ أَعَمَالٌ كَثيرَةٌ وَشَاقَةٌ، كَيومِ النَّحْرِ، والرَّمْي، والطَوَافِ، وَالسَّعْي، والنَّحْرِ.

وَلَكِن يَنبغِي أَنْ تُوتِر؛ لأَنهُ عَلَيْهِ ٱلصَّلاَةُ وَالسَّلامُ لَمْ يَكُنْ يَثْرَكُهُ حَضرًا وَلا سَفَرًا (٢)؛

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الصلاة، باب أوقات الصلوات الخمس، رقم (٦١٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي: كتاب السفر، باب ما جاء في التطوع والسفر رقم (٥٥٢)، وابن خزيمة: كتاب الصلاة، باب صلاة التطوع في السفر قبل صلاة المكتوبة رقم (١٢٥٤)، والبغوي في شرح السنة (١٠٣٥).

فإذَا طَلَعَ الفَجِرُ أَذَّن مِن حِينِ مَا يَطلَعُ الفَجْرُ، ثُمَّ صلَّى سُنةَ الفَجرِ؛ لأَنَّ النَّبِيَّ -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِه وسَلَّمَ-كَانَ لَا يَترُكُ سُنةَ الفَجرِ حَضرًا وَلا سَفرًا (١).

وَبَعْد صَلاةِ الفَجرِ تَذْكُرُ الأَذْكَارَ الوَارِدَةَ بَعْدَ الصَّلاةِ، وَكذلكَ الأَوْرَادَ التِي تُورِدهَا فِي أَيَامِكَ العَاديةِ، وَتَبْقَى تَدعُو اللهَ عَنَّهَجَلَّ، وِإِنْ تيسَّرَ لَكَ أَنْ تَذْهَبَ إِلَى الشَّعرِ الحَرامِ الَّذِي وَقفَ عَلَيْهِ النَّبِيُّ -صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعلَى آلِهِ وَسلَّم-؛ فَذاكَ، وَإلَّا فَفِي أَيِّ مَكَانٍ تَدعُو اللهَ مُستَقْبِلَ القِبلةِ إلَى أَنْ تُسْفِرَ جِدًّا، يَعنِي يَتَبَيَّنَ سَفرُ الشَّمْسِ كَثيرًا، ثُمَّ انصَرِفْ مِن مُزدَلفَةَ إِلَى مِنى.

فَإِذَا وَصَلْتَ مِنًى فَأُوَّلُ شَيْءٍ تَبدأُ بِهِ: رَمْيُ جَمْرةِ العَقَبةِ، وَالأَحجَارُ خُذها مِن مِنَى؛ لأَنَّ النَّبِيَّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وعلَى آلِه وسَلَّم- لَمْ يَأْخُذُهَا مِن مُزدلِفةَ بَل أَخذَها مِن مِنى، وَأَمَر ابنَ عبَّاسٍ أَنْ يَلقطَ لَهُ سَبعَ حَصيَاتٍ (٢).

وَقَد ذَكرَ ابنُ حَزم رَحَمُ اللّهُ فِي مَنْسَكِه أَنَّه أَمرهُ أَنْ يَلقطَ لَهُ سَبعَ حَصياتٍ وَهُوَ وَاقفُ عَلَى الْجَمرةِ، فَخُذْ سَبعَ حَصياتٍ وارْم جَمرةَ العقبةِ سَبعًا، تقولُ مَعَ كُلِّ حَصاةٍ (اللهُ أكبرُ)، وَلا حَاجةَ لِـ(بسم الله)، ثُمَّ انصَرِفْ إِلَى المَنْحَر، فاذْبَحِ الهدْيَ بَعْدَ الرَّميِ، ثُمَّ احْلقِ الرَّأسَ، ثُمَّ اخْلَع ثِيَابَ الإحرَامِ وَالْبَسْ ثِيَابَكَ المُعتَادة، ثُمَّ انزِلْ إِلَى (مَكةً)، وطُفْ طَوافَ الإِفاضةِ بِدونِ اضطِباعٍ، بَل بِثيابِكَ المعتَادةِ بَعْدَ أَنْ تَطيَّبتَ وَحلَلْتَ مِنَ الإِحرَامِ الحِرَامِ الأَولَ، ثُمَّ اسْعَ بَينَ الصَّفَا وَالمروةِ، ثُمَّ تَخْرِجُ إِلَى مِنَى لِتَبيتَ بها.

فَتَأْمَّلِ المَشقَّةَ فِي يَومِ العِيدِ، مِن رَميٍ، ونَحْرٍ، وَحَلْقٍ، وَطُوافٍ، وَسَعْيٍ؛ فَكَانَ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة (١/ ٣٤٢، رقم ٣٩٢٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي: كتاب مناسك الحج، باب التقاط الحصى، رقم (٣٠٥٧)، وابن ماجه: كتاب المناسك، باب قدر حصى الرمي، رقم (٣٠٢٩)، وأحمد (١/ ٢١٥، رقم ١٨٥١).

لَا بُدَّ مِنَ الرَّاحَةِ قَبلَ هَذَا اليَومِ، واللهُ تَبَارَكَوَتَعَالَىٰ رَفِيقٌ يُحِبُّ الرِّفقَ فِي الأَمرِ كُلِّهِ (١)؛ حِينَئذٍ حَلَلْتَ التَّحَلُّلَ كُلَّهُ لَمَّا رَمَيْتَ وَنحَرْتَ، وَحلَقْتَ، وَطُفتَ، وَسَعَيْتَ.

ومِنْ تَيسِيرِ اللهِ عَزَقِهَلَ أَنَّ النَّبِيَّ عَيَّكِا كَانَ يَومَ النَّحِرِ كُلَّمَا سُئِلَ عَنْ شَيءٍ، قَالَ: «افْعَلْ وَلَا حَرَجَ»(٢)؛ فَاللهُم لَكَ الحَمدُ.

# أَمثِلةٌ تَطبيقِيةٌ:

لَو نزَلْتَ مِنْ مُزدَلفَةَ إِلَى (مَكةَ)، وَطُفْتَ، وَسعيتَ، وَخرَجتَ، وَرميتَ، وَنحرتَ، وَحلَقتَ؛ فَهذَا جَائزٌ -وَالحمدُ لله-.

وَلَو رَمَيْتَ، ثُمَّ حَلقتَ، ثُمَّ نَحرتَ؛ فَجائزٌ، قَدمْ وَأَخرْ كُلُّه سَواءٌ.

وَإِذَا سَعَيْتَ - فِي الْحَجِّ - قَبَلَ أَنْ تَطُوفَ؛ فَلا حَرَجَ، لأَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ الصَّلَاهُ وَالسَّلَامُ مَا سُئلَ عَن شَيْءٍ يَومَ النَّحرِ قُدِّم أَوْ أُخِّرَ إِلَّا قَالَ: «افْعَلْ وَلَا حَرَجَ»؛ فَلَا إِلَه إِلَّا اللهُ، مَا أَكْمَلَ هَذَا الدينَ؛ لَبَّا فسحَ لِلنَّاسِ هَذِه الفُسْحَة، صَارَ مِثلُ هَذَا يَنزلُ مِن مُزدلِفة مَا أَكْمَلَ هَذَا الدينَ؛ لَبَّا فسحَ لِلنَّاسِ هَذِه الفُسْحَة، صَارَ مِثلُ هَذَا يَنزلُ مِن مُزدلِفة إِلَى المَرْمَى، وهَذَا يَنزلُ إِلَى المَنْحَرِ وَينحَرُ؛ كلُّ يَنزِلُ عَلَى إِلَى المَرْمَى، وهَذَا يَنزلُ إلى المَنْحَرِ وَينحَرُ؛ كلُّ يَنزِلُ عَلَى رَاحِتِه، لَكَنْ إِذَا تَيسرَ لَكَ أَنْ تُرتَّبَهَا؛ فَهوَ أَفضلُ لَا شَكَ، لَكَنْ مِن تَيسِيرِ اللهِ عَنَقِجَلَّ رَاحِتِه، لَكَنْ مِن تَيسِيرِ اللهِ عَنَقِجَلً أَنه رخَّصَ لِعبادِه أَن يُقدِّمُوا أَوْ يُؤخِّرُوا هَذِه الأَنسَاكَ.

بَعدَ أَنْ رَجَعْتَ مِن (مَكةَ) إِلى مِنَّى تَبيتُ بِها وَتَبقَى إِلَى اليَومِ الحَادِي عَشرَ، فَإِذَا زَالتِ الشَّمسُ فَارْمِ الجَمرَاتِ، لَكنْ تَكونُ ثَلاثَ جَمراتٍ، لِكلِّ وَاحدَةٍ سَبعُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم، باب إذا عرض الذمي وغيره بسب النبي على ولم يصرح، نحو قوله: السام عليك، رقم (٦٩٢٧)، ومسلم: كتاب البر والصلة والآداب، باب فضل الرفق، رقم (٢٥٩٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب العلم، باب الفتيا وهو واقف على الدابة وغيرها، رقم (٨٣)، ومسلم: كتاب الحج، باب من حلق قبل النحر، أو نحر قبل الرمي، رقم (١٣٠٦).

حَصَياتٍ؛ فَالجَميعُ وَاحدٌ وَعِشرُونَ حَصَاةً، ارمِ الأُولِى أَوَّل مَا تَأْتِي إِلَيهِ وَأَنتَ نَازلٌ مِن مِنى نَحوَ (مَكة) بِسبع حَصيَاتٍ، تُكبِّرُ مَعَ كلِّ حَصاةٍ، ثُمَّ تَنصَرفُ مِنهَا قَليلًا، وَتَقِفُ مُستَقْبِلَ القِبلةِ، تَدعُو اللهَ تَبَالِكَ وَتَعَلَى بِهَا شِئْتَ رَافعًا يَدَيْكَ وتُطِيلُ القِيامَ والدُّعاء؛ اتِّباعًا لسُنةِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ، ثُمَّ تَرمِي الوسطى سَبعَ حَصيَاتٍ، وَإِذَا فَرغتَ وَالدُّعاء؛ اتِّباعًا لسُنةِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ، ثُمَّ تَرمِي الوسطى سَبعَ حَصيَاتٍ، وَإِذَا فَرغتَ تَقَدَّمْ وَاستَقبِلِ القِبلةَ، وَارفَعْ يَديكَ، وَادْعُ اللهَ دُعاءً طويلًا، ثُمَّ تَرمِي العَقبة سَبعَ حَصياتٍ، ثُمَّ تَنصَرفُ، وَليسَ بَعدَهَا وُقُوفٌ؛ هَكذَا رَمَى النَّبِيُّ صَالَّللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الهِ وَسَلَمَ.

وَفِي اليَومِ الثَّانِي عَشرَ تَفَعَلُ كَما فَعلْتَ فِي اليَومِ الحَادِي عَشرَ، أَي: تَرمِي الجَمَراتِ الثَّلَاثَ بَعْدَ الزَّوَال، ثُمَّ إِنْ شِئتَ أَنْ تَبقَى فِي مِنَى؛ فِلا حَرَجَ، وَإِنْ شِئتَ أَنْ تَبقَى فِي مِنَى؛ فِلا حَرَجَ، وَإِنْ شِئتَ أَنْ تَنصرِفَ مِن مِنَى؛ فَلا حَرَجَ؛ لِقولِ اللهِ تَعالَى: ﴿وَالذَكُرُوا اللهَ فِي اللّهَ فِي اللّهَ عَدُودَتٍ أَنْ تَنصرِفَ مِن مِنَى؛ فَلا حَرَجَ؛ لِقولِ اللهِ تَعالَى: ﴿وَاذَكُرُوا اللهَ فِي اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُ

وَسبحَانَ اللهِ!، هَذَا البَيتُ مُعظَّمُ، تُعظِّمهُ أَوَّلَ مَا تَقْدَمُ بِالطَّوافِ، وَهُوَ طَوَافُ الوَدَاع. طَوافُ القُدُوم، وَتُعظِّمُهُ إِذَا انْصَرَفْتَ بِالطَّوافِ، وَهُوَ طَوَافُ الوَدَاع.

وَطَوَافُ القُدُومِ تَحِيَّةٌ، فَتَطوفُ سَبعَةَ أَشوَاطٍ بِثيَابِكَ المعتَادَةِ، ثُمَّ تَنصَرِفُ، وإِذْ صَلَّيْتَ رَكعَتينِ خَلفَ المقَامِ فَهوَ أَحسَنُ؛ وَبِذلِكَ تَمَّ الحَجُّ وَالعُمرَةُ.

## نَستَخلِصُ مِما سَبقَ:

أَنَّ فِي الحَجِّ سِتَّ وَقَفَاتٍ: عَلَى الصَّفَا وُقُوفٌ، وَعَلَى المَروَةِ وُقوفٌ، وَفِي عَرفَةَ وُقوفٌ، وَفِي عَرفَةَ وُقوفٌ، وَفِي مُزدَلِفةَ وُقوفٌ بَعْدَ صَلاةِ الفَجرِ، وبَعدَ الجَمرَةِ الأُولَى وُقُوفٌ، وَبَعدَ الجَمرَةِ الأُولَى وُقُوفٌ، وَبَعدَ الثَّانِيةِ وُقوفٌ.

- وُجُوبُ الإِحرَامِ مِنَ الميقَاتِ: ذَلِكَ لِأَنَّ النَّبِيَ ﷺ أَمرَ مَنْ أَرادَ الحَجَّ وَالعُمرَةَ أَنْ يُمِلَّ مِنْ مِيقَاتِه، وَإِذَا عَدَلْتَ عَنْ مِيقَاتِك إِلَى بَلْدٍ آخَرَ؛ فَأُحْرِمْ مِن مِيقَاتِ البَلَدِ الآخَر.
  - عَدمُ بُطلَانِ طَوافِ مَن لَمْ يَرمُل وَهُوَ قَادِرٌ.
  - عَدَمُ بُطلَانِ طَوَافِ مَنْ لَمْ يَضطَبعْ وَهُوَ قَادِرٌ.
    - لا يَأْثُمُ مَنْ لَمْ يُصَلِّ رَكعَتينِ خَلفَ المَقَامِ.
- جُوازُ عَدمِ صُعودِ الصَّفَا، وَالوُقوف عَلَى حَدِّ السِّيَاجِ المَوضُوعِ لِلعرَبَاتِ؛
   لأَنَّ مَكانَ السَّعْيِ هُوَ الَّذِي يَنتهِي بَالأَسْيَاخِ المَوْضُوعَةِ لِلعربَاتِ، وَأَمَّا صُعودُ الصَّفا أَوِ المَروَةِ فَليسَ بِواجِبٍ، بَلْ هُوَ سُنةٌ.
- مَنْ لَـمْ يُحْرِمْ لِلحَجِّ إِلَّا يَومَ عَرفةَ؛ فَلَا بَأْسَ، لأَنَّ النَّبِيَ عَيَالَةِ قَالَ: «الحَجُّ عَرَفَةُ» (١)، فَلو دَفعَ مِن عَرفَةَ قَبلَ غُروبِ الشَّمسِ؛ فَهوَ حَرامٌ.
- مَن دفَع مِن مُزدَلِفةَ قَبلَ الفَجرِ مِن أَجْلِ الرَّمْيِ فَلا بَأْسَ، كَالنسَاءِ، والصِّغارِ، وَالضُّعفَاءِ، وَكُل مَنْ يَشقُّ عَلَيْهِ مُزاحَمةُ النَّاسِ.
- مَنْ أَخَرَ طَوافَ الإِفاضَةِ الَّذِي يَكُونُ يَومَ العِيدِ إِلَى الخُروجِ وَطَافَهُ عِندَ السَّفرِ؛ أَجزَأَهُ عَنْ طَوافِ الوَدَاعِ.
- لَو تَعَجَّلَ المُحْرِمُ وَنَوى الإنصِراف، وَهدَم الخَيْمة، وَحَمَّل أَغراضَه وَمشَى

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي: كتاب أبواب الحج، باب ما جاء فيمن أدرك الإمام بجمع فقد أدرك الحج رقم (۸۸۹)، والنسائي: كتاب مناسك الحج، باب فرض الوقوف بعرفة، رقم(۱۱،۳۰)، وابن ماجه: كتاب المناسك، باب من أتى عرفة، قبل الفجر، ليلة جمع، رقم(۲۰۱۵)، وأحمد (۶/۳۰۹، رقم (۱۸۹۸۱).

إلى (مَكة) عَلَى أَنّه إذَا حَاذَى الجَمراتِ نَزلَ وَرمَى، لَكنْ فِي أَثناءِ الطَّريقِ غَابَتْ عَلَيْهِ الشَّمسُ؛ فَيَسْتَمِر وَلا يَبقَى، وَإذَا حَاذَى الجَمرَاتِ؛ رَماهَا وَلو بَعْدَ الغُروبِ، لِأَنّه لَمْ يَتَأْخرْ بِاختِيارِه بَلْ عَزَم عَلَى الرَّحِيلِ وَحَملِ الأَغرَاضِ وَسارَ، ويَصْدُق عَلَيْهِ لِأَنّه لَمْ يَتَأْخرْ بِاختِيارِه بَلْ عَزَم عَلَى الرَّحِيلِ وَحَملِ الأَغرَاضِ وَسارَ، ويَصْدُق عَلَيْهِ أَنهُ ﴿ تَعَجَلَ فِي يَوْمَيْنِ ﴾، لكن حبسَهُ حابِسٌ؛ إذًا، يَسْتَمِرُّ حَتَّى لَوْ لَمْ يَرْمِ إِلَّا بَعْدَ غُروبِ الشَّمسِ، فَلا حرَجَ.

لُو أَنَّ المُحرِمَ فِي اليَومِ الثَّاني عَشرَ نَزلَ فِي الضُّحى، وَطافَ طَوافَ الوَداعِ، ثُمَّ خَرجَ إلى مِنْى، وَرمَى الجَمرَاتِ بَعْدَ الزَّوالِ، وَمشَى؛ فَلا يَجوزُ، لِأَنَّ طَوافَ الوَدَاع لَا بُدَّ أَنْ يَكُونَ آخِرَ شَيءٍ.
 الوَدَاع لَا بُدَّ أَنْ يَكُونَ آخِرَ شَيءٍ.

هنا سائل يقول: حَجَجْتُ أَنَا وَزَميلٌ لِي، وَمعِي زَوجَتِي، وَمعهُ زَوجتُه، وَفي يَومِ عَرفةَ صَباحَ النُّفرَةِ مِن مِنى إلى عرفةَ تأخَّرتُ عَنِ الحَمْلَة، فَانتَقلُوا إلى عَرفاتٍ وَمعَ الحَملةِ زَوجتِي، وَزمِيلي وَزَوجتُه، وَلم أَحْصُلْ عَلَيْهِم إلَّا فِي يَومِ النَّحْر فِي مِنى قَبلَ الرَّميِ؛ فَما حُكمُ حَجِّ زَوْجَتِي التِي لَمْ أَكُنْ مَعهَا فِي عَرفَاتٍ وَهُوَ يَومُ الحَجِّ.

فالجَوَابُ: حَجُّها صَحيحٌ؛ لأَنهَا مَعذُورَةٌ فِي مِثلِ هَذهِ الحَالِ، لَكني أَقولُ: لَوْ أَنهُ حَرِصَ عَلَى أَلا يَتأخَّرَ عَنِ الحَملَةِ؛ لَكانَ هَذَا وَاجبٌ عَلَيْهِ، حَتَّى يَكُونَ مَعَ امرأَتِه.

وَبهذِه المناسبَةِ: أُودُّ أَنْ أُحذِّرَ الرِّجَالَ الذِينَ يَكُونُونَ مَحَارِمَ للنِّساءِ مِنْ أَنْ يُفارقُوهنَّ، بَل لا بُدَّ أَنْ يَكُونُوا معَهُنَّ.

مسألة: هَلْ يَجُوزُ تَأْخِيرُ طَوافِ الإِفاضَةِ حَتى اليَومِ الثَّاني مِن عِيدِ الأَضحَى، أَوْ بَعْدَ ذَلكَ، وَهلْ يَجُوزُ الجَمْعُ بَينَ طَوَافِي الإِفاضَةِ والوَدَاعِ فِي طَوافٍ وَاحِدٍ؟

الجَوَابُ: يَجُوزُ لِلإنسانِ أَنْ يُؤخِّرَ طَوافَ الإِفاضَةِ إِلَى آخِرِ يَومٍ مِن ذِي الحِجةِ؛ لأَنَّ اللهَ تَعالَى قَالَ: ﴿ ٱلْحَجُ أَشَهُ رُ مَعْلُومَتُ ﴾ [البقرة:١٩٧].

وآخِرُ هذِه الأشْهُرِ هُوَ آخِرُ يَومٍ مِن ذِي الجِجةِ؛ وَعليهِ: فَيجوزُ لِلإنسَانِ أَنْ يُوجِّ مِن ذِي الجِجةِ؛ وَعليهِ: فَيجوزُ لِلإنسَانِ أَنْ يُؤخِّرَ طَوافَ الإِفاضَةِ إِلَى هَذَا، وَإِذَا كَأْنَ مَعذُورًا وَأَخَّرَه إِلَى مَا بعدَ ذلكَ، كَما لَوْ أَنَّ امرأَةً وَضعَتِ الحَمْلَ فِي يومِ العِيدِ قبلَ طَوافِ الإِفاضةِ، وَبقِيَت نُفَسَاءَ أَربَعينَ يَومًا؛ يَومًا؛ يَومًا؛ لأنها أَدركت مِن ذِي الجِجةِ عِشرينَ يَومًا، وبقِيَ عَلَيْهَا عِشرونَ يَومًا، إلّا إِذَا طَهُرَت قَبلَ ذلكَ.

فَالْهُمُّ أَنَّ تَأْخِيرَ طَوافِ الإِفاضةِ -سَواءٌ لَعُنْدٍ أَوْ لِغيرِ عُنْدر- إِلَى مَا قَبلَ انتِهاءِ ذِي الْحِجةِ لَا بَأْسَ بهِ، وَلكِن ليَعْلَم المؤَخِّر أَنَّه لا يَحِلُّ لَهُ أَنْ يَقْرَبَ امرَأَةً حَتَّى يَطوفَ.





## · • 🚱 • ·

٢٣٨ - عَنْ عَائِشَةَ رَضَالِيَّهُ عَنْ قَالِثُ: «فَتَلْتُ قَـلَائِدَ هَدْي رَسُولِ اللهِ ﷺ ثُمَّ أَشْعَرَهَا وَقَلَّدَهَا - أَوْ قَلَّدْتُهَا - ثُمَّ بَعَثَ بِهَا إِلَى الْبَيْتِ. وَأَقَـامَ بِاللَّذِينَةِ، فَهَا حَرُمَ عَلَيْهِ شَيْءٌ كَانَ لَهُ حِلَّ »(١).

٢٣٩ - عَنْ عَائِشَةَ رَضَالِنَهُ عَنْهَا قَالَتْ: «أَهْدَى رَسُولُ اللهِ ﷺ مَرَّةً غَنَمًا» (٢٠).

٧٤٠ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِيَهُ عَنهُ: «أَنَّ نَبِيَّ اللهِ عَلَيْهُ رَأَى رَجُلًا يَسُوقُ بَدَنَةً، فَقَالَ: «ارْ كَبْهَا». فَرَأَيْتُهُ رَاكِبَهَا، يُسَايِرُ النَّبِيَّ عَلَيْهِ "(٢).

وَفِي لَفْظٍ قَالَ فِي الثَّالِثَةِ أَوْ فِي الرَّابِعَةِ: «ارْكَبْهَا. وَيْلَكَ، أَوْ وَيْحَكَ»(١٠).

٧٤١ - عَنْ عَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ قَالَ: «أَمَرَنِي رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ أَنْ أَقُومَ عَلَى بُدْنِهِ، وَأَنْ أَتَصَدَّقَ بِلَحْمِهَا وَجُلُودِهَا وَأَجِلَّتِهَا، وَأَلَّا أُعْطِيَ الْجَزَّارَ مِنْهَا شَنْءًا» (٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب إشعار البدن، رقم (۱٦۹۹)، ومسلم: كتاب الحج، باب استحباب بعث الهدي إلى الحرم لمن لا يريد الذهاب بنفسه واستحباب تقليده وفتل القلائد وأن باعثه لا يصير محرمًا ولا يحرم عليه شيء بذلك، رقم (١٣٢١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب تقليد الغنم، رقم (١٧٠١).

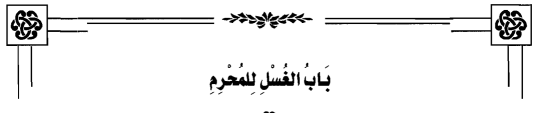
<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب تقليد النعل، رقم (١٧٠٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: كتاب الوصايا، باب هل ينتفع الواقف بوقفه، رقم (٢٧٥٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم: كتاب الحج، باب في الصدقة بلحوم الهدي وجلودها وجلالها، رقم (١٣١٧).

٢٤٢ - عَنْ زِيَادِ بْنِ جُبَيْرٍ قَالَ: «رَأَيْتُ ابْنَ عُمَرَ أَتَى عَلَى رَجُلٍ قَدْ أَنَاخَ بَدَنَتَهُ، فَنَحَرَهَا. فَقَالَ: ابْعَثْهَا قِيَامًا مُقَيَّدَةً سُنَّةَ مُحَمَّدٍ ﷺ (١٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب نحر الإبل مقيدة، رقم (١٧١٣)، ومسلم: كتاب الحج، باب نحر البدن قياما مقيدة، رقم (١٣٢٠).



## · • 🚱 • ·

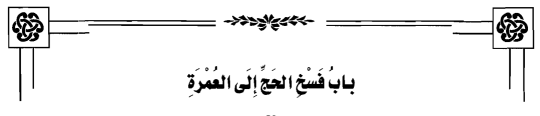
٧٤٣ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ حُنَيْنٍ: ﴿ أَنَّ عَبْدَ اللهِ بْنَ عَبَّاسٍ وَالمِسْوَرَ بْنَ يَخْرَمَةَ اخْتَلَفَا بِالْأَبْوَاءِ. فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: يَغْسِلُ الْمُحْرِمُ رَأْسَهُ. وَقَالَ المِسْوَرُ: لَا يَغْسِلُ رَأْسَهُ. قَالَ: فَأَرْسَلَنِي ابْنُ عَبَّاسٍ إِلَى أَبِي أَيُّوبَ الْأَنْصَارِيِّ رَضَالِكُ عَنْهُ. فَوَجَدْتُهُ يَغْتَسِلُ بَيْنَ الْقَرْنَيْنِ، فَأَرْسَلَنِي ابْنُ عَبَّاسٍ إِلَى أَبِي أَيُّوبَ الْأَنْصَارِيِّ رَضَالِكُ عَنْهُ. فَوَجَدْتُهُ يَغْتَسِلُ بَيْنَ الْقَرْنَيْنِ، وَهُو يُعْرَبُ بِثَوْبٍ. فَسَلَّمْتُ عَلَيْهِ . فَقَالَ: مَنْ هَذَا؟ فَقُلْتُ: أَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ حُنَيْنٍ، وَهُو يُحْرِمُ ؟ أَرْسَلَنِي إِلَيْكَ ابْنُ عَبَّاسٍ، يَسْأَلُكَ: كَيْفَ كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلِي يَغْسِلُ رَأْسَهُ وَهُو تُحْرِمُ ؟ أَرْسَلَنِي إِلَيْكَ ابْنُ عَبَّاسٍ، يَسْأَلُكَ: كَيْفَ كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ يَغْسِلُ رَأْسَهُ وَهُو تُحْرِمُ ؟ فَوضَعَ أَبُو أَيُّوبَ يَدَهُ عَلَى الثَّوْبِ، فَطَأْطَأَهُ، حَتَى بَدَا لِي رَأْسُهُ. ثُمَّ قَالَ لِإِنْسَانٍ يَصُبُ عَلَى رَأْسِهِ. ثُمَّ حَرَّكَ رَأْسَهُ بِيَدَيْهِ، فَأَقْبَلَ بِهَا وَأَدْبَرَ. ثُمَّ قَالَ : عَنْ مَلْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى رَأْسِهِ. ثُمَّ حَرَّكَ رَأْسَهُ بِيَدَيْهِ، فَأَقْبَلَ بِهَا وَأَدْبَرَ. ثُمَّ قَالَ لَا يَعْبُدُ اللهِ عَلَى رَأْسِهِ. ثُمَّ حَرَّكَ رَأْسَهُ بِيَدَيْهِ، فَأَقْبَلَ بِهَا وَأَدْبَرَ. ثُمَّ قَالَ: هَاكُ اللهُ عَلَى رَأْسِهِ. ثُمَّ حَرَّكَ رَأْسَهُ بِيَدَيْهِ، فَأَقْبَلَ بِهِ عَلَى رَأْسِهِ. ثُمَّ حَرَّكَ رَأْسَهُ بِيَدَيْهِ، فَأَقْبَلَ بِهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى رَأْسِهِ. ثُمَّ حَرَّكَ رَأْسَهُ بِيَدَيْهِ، فَأَقْبَلَ بَهِ عَلَى رَأْسُهُ عَلَى رَأْسِهِ. ثُمَّ حَرَّكَ رَأْسَهُ بِيَدَيْهِ، فَأَقْبَلُ بِهُ عَلَى مَا السَّهُ عَلَى اللهَ عَلْكَ اللهَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللّهُ اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهَ عَلَى اللْعَمْ اللّهَ عَلَى

وَفِي رِوَايَةٍ: «فَقَالَ المِسْوَرُ لِابْنِ عَبَّاسٍ: لَا أُمَارِيكَ أَبَدًا»(٢).

القَرنَانِ: العَمُودانِ اللذَانِ تُشَدُّ فِيهِمَا الخَشبَةُ التِي تُعَلَّقُ عَلَيْهَا بَكرةُ البِئرِ. اه

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب جزاء الصيد، باب الاغتسال للمحرم، رقم (١٨٤٠)، ومسلم: كتاب الحج، باب جواز غسل المحرم بدنه ورأسه، رقم (١٢٠٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم. الحديث السابق.



• ● ∰ • •

وَلَيْسَ مَعَ أَحَدٍ مِنْهُمْ هَدْيٌ عَبْدِ اللهِ وَعَلَيْهَءَهُا قَالَ: أَهَلَّ النّبِيُّ عَلَيْ وَأَصْحَابُهُ بِالحَجِّ وَلَيْسَ مَعَ أَحَدٍ مِنْهُمْ هَدْيٌ غَيْرَ النّبِيِّ عَلَيْ وَطَلْحَةَ، وَقَدِمَ عَلِيٌّ رَضَالِكُءَنَهُ مِنَ الْيَمَنِ. فَقَالَ: أَهْلَلْتُ بِمَا أَهَلَّ بِهِ النّبِيُ عَلَيْ فَأَمَرَ النّبِيُ عَلِيْ أَصْحَابَهُ: أَنْ يَجْعَلُوهَا عُمْرَةً، فَقَالُوا: نَنْطَلِقُ إِلَى مِنَى وَذَكُرُ فَقَالُوا ثُمَّ يُقَصِّرُوا وَيَجِلُّوا، إِلاَّ مَنْ كَانَ مَعَهُ الْهَدْيُ فَقَالُوا: نَنْطَلِقُ إِلَى مِنَى وَذَكُرُ أَحَدِنَا يَقْطُرُ وَا فَيَكُو النّبِيَّ عَلَيْ فَقَالَ: «لَوِ اسْتَقْبَلْتُ مِنْ أَمْرِي مَا اسْتَذْبَرْتُ مَا أَحْدِنَا يَقْطُرُ وَا فَيَعِلُوا النّبِيَّ عَلَيْهُ فَقَالَ: «لَوِ اسْتَقْبَلْتُ مِنْ أَمْرِي مَا اسْتَذْبَرْتُ مَا أَهُدَيْتُ النّبِيْتِ قَالُوا: يَنْطَلِقُ وَلَا أَنَّ مَعِي الْهَدْيَ لَأَحْلَلْتُ». وَحَاضَتْ عَائِشَةُ. فَنَسَكَتِ المَناسِكَ أَهْدَيْتُ ، وَلُولًا أَنَّ مَعِي الْهَدْيَ لَأَحْلَلْتُ». وَحَاضَتْ عَائِشَةُ. فَنَسَكَتِ المَناسِكَ كُلّهَا، غَيْرَ أَنَّهَا لَمْ تَطُفُ بِالْبَيْتِ. فَلَيَّا طَهُرَتْ وَطَافَتْ بِالْبَيْتِ قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللهِ، كُلُهُ مَنْ أَبُى بَكُرٍ: أَنْ يَغُرُجَ مَعَهَا إِلَى التَنْعِيمِ فَاعْتَمَرَتْ بَعْدَا لَحَجٍ فَأَمْرَ عَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنَ أَيِ بَكُرٍ: أَنْ يَغُرُجَ مَعَهَا إِلَى التَنْعِيمِ فَاعْتَمَرَتْ بَعْدَا لَحَجِ "

٧٤٥ عَنْ جَابِرٍ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ قَالَ: «قَدِمْنَا مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ وَنَحْنُ نَقُولُ: لَبَيْكَ بِالْحَجِّ. فَأَمَرَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ فَجَعَلْنَاهَا عُمْرَةً» (١).

٢٤٦ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُا قَالَ: قَدِمَ النَّبِيُّ ﷺ وَأَصْحَابُهُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب التمني، باب قول النبي ﷺ: «لو استقبلت من أمري ما استدبرت»، رقم (۷۲۲۹)، ومسلم: كتاب الحج، باب بيان وجوه الإحرام، وأنه يجوز إفراد الحج والتمتع والقران، وجواز إدخال الحج على العمرة، ومتى يحل القارن من نسكه، رقم (۱۲۱٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب من لبي بالحج وسياه، رقم (١٥٧٠)، ومسلم: كتاب الحج، باب في المتعة بالحج والعمرة، رقم (١٢١٦).

صَبِيحَةَ رَابِعَةٍ مُهِلِّينَ بِالحَجِّ فَأَمَرَهُمْ أَنْ يَجْعَلُوهَا عُمْرَةً فَتَعَاظَمَ ذَلِكَ عِنْدَهُمْ فَقَالُوا: يَا رَسُولَ الله -أَيُّ الحِلِّ -، قَالَ: «حِلُّ كُلُّهُ»(١).

٧٤٧ – عَنْ عُرْوَةَ بْنِ الزُّبَيْرِ قَالَ: «سُئِلَ أُسَامَةُ بْنُ زَيْدٍ –وَأَنَا جَالِسٌ – كَيْفَ كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَسِيرُ حِينَ دَفَعَ؟ قَالَ: كَانَ يَسِيرُ الْعَنَقَ. فَإِذَا وَجَدَ فَجْوَةً نَصَّ »<sup>(٢)</sup>.

الْعَنَقُ: انبساطُ السَّيرِ، و «النَّصُّ» فوقَ ذَلكَ. اه

٧٤٨ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ وَقَفَ فِي حَجَّةِ الْوَدَاعِ. فَجَعَلُوا يَسْأَلُونَهُ. فَقَالَ: رَجُلٌ لَمْ أَشْعُرْ، فَحَلَقْتُ قَبْلَ أَنْ أَذْبَحَ؟ قَالَ: «اذْبَحْ وَلَا حَرَجَ». وَجَاءَ آخَرُ، فَقَالَ: لَمْ أَشْعُرْ، فَنَحَرْتُ قَبْلَ أَنْ أَرْمِيَ؟ قَالَ: «ارْمِ وَلَا حَرَجَ». وَجَاءَ آخَرُ، فَقَالَ: لَمْ أَشْعُرْ، فَنَحَرْتُ قَبْلَ أَنْ أَرْمِيَ؟ قَالَ: «ارْمِ وَلَا حَرَجَ». فَمَا سُئِلَ يَوْمَئِذٍ عَنْ شَيْءٍ قُدِّمَ وَلَا أُخِّرَ إِلاَّ قَالَ: «افْعَلْ وَلَا حَرَجَ» (ألا عَنْ شَيْءٍ قُدِّمَ وَلَا أُخِّرَ إِلاَّ قَالَ: «افْعَلْ وَلَا حَرَجَ» (ألا عَنْ شَيْءٍ عُدِّمَ وَلَا أُخِّرَ إِلاَّ قَالَ: «افْعَلْ وَلَا حَرَجَ» (ألا عَرْجَالَهُ اللهُ عَلْ مَنْ شَيْءٍ عُنْ شَيْءٍ عُلَا أُخِّرَ إِلاَّ قَالَ: «افْعَلْ وَلَا حَرَجَ»

٢٤٩ عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ يَزِيدَ النَّخَعِيِّ: «أَنَّهُ حَجَّ مَعَ ابْنِ مَسْعُودٍ. فَرَآهُ
 رَمَى الجَمْرَةَ الْكُبْرَى بِسَبْعِ حَصَيَاتٍ فَجَعَلَ الْبَيْتَ عَنْ يَسَارِهِ، وَمِنَى عَنْ يَمِينِهِ. ثُمَّ قَالَ: هَذَا مَقَامُ الَّذِي أُنْزِلَتْ عَلَيْهِ سُورَةُ الْبَقَرَةِ ﷺ ('').

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب التمتع والإقران والإفراد بالحج، وفسخ الحج لمن لم يكن معه هدي، رقم (١٥٦٤)، ومسلم: كتاب الحج، باب جواز العمرة في أشهر الحج، رقم (١٢٤٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب السير إذا دفع من عرفة، رقم (١٦٦٦)، ومسلم: كتاب الحج، باب الإفاضة من عرفات إلى المزدلفة واستحباب صلاتي المغرب والعشاء جميعًا بالمزدلفة في هذه الليلة، رقم (١٢٨٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب العلم، باب الفتيا وهو واقف على الدابة وغيرها، رقم (٨٣)، ومسلم: كتاب الحج، باب من حلق قبل النحر، أو نحر قبل الرمي، رقم (١٣٠٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب من رمى جمرة العقبة فجعل البيت عن يساره، رقم (١٧٤٩)، ومسلم: كتاب الحج، باب رمي جمرة العقبة من بطن الوادي وتكون مكة عن يساره ويكبر مع كل حصاة، رقم (١٢٩٦).

• ٢٥٠ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِلهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «اللَّهُمَّ ارْحَمِ اللُّحَلِّقِينَ». قَالُوا: اللَّهُمَّ ارْحَمِ اللُّحَلِّقِينَ». قَالُوا: وَالْمُقَصِّرِينَ يَا رَسُولَ اللهِ. قَالَ: «اللَّهُمَّ ارْحَمِ اللُّحَلِّقِينَ». قَالُوا: وَالْمُقَصِّرِينَ» (١).

٢٥١ – عَنْ عَائِشَةَ رَضَالِيَّهُ عَنَى قَالَتْ: أَنَّ صَفِيَّةَ بِنْتَ حُيَىٍّ زَوْجَ النَّبِيِّ عَلَيْهُ حَاضَتْ فَذَكَرْتُ ذَلِكَ لِرَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ فَقَالَ: «أَحَابِسَتُنَا هِيَ» قَالُوا: إِنَّهَا قَدْ أَفَاضَتْ، قَالَ: «فَلاَ إِذًا»(٢).

وَفِي لَفْظٍ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «عَقْرَى حَلْقَى أَطَافَتْ يَوْمَ النَّحْرِ» قِيلَ: نَعَمْ، قَالَ: «فَانْفِرِي» (٣) .

٢٥٢ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: «أُمِرَ النَّاسُ أَنْ يَكُونَ آخِرُ عَهْدِهِمْ بِالْبَيْتِ، إِلاَّ أَنَّهُ خُفِّفَ عَنِ المَرْ أَةِ الحَائِضِ»(١).

٢٥٣ – عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِلَهُ عَنْهَا قَالَ: «اسْتَأْذَنَ الْعَبَّاسُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ لَلْكِبِ رَسُولَ اللهِ عَيَّالِيَّةِ: أَنْ يَبِيتَ بِمَكَّةَ لَيَالِيَ مِنِّى، مِنْ أَجْلِ سِقَايَتِهِ فَأَذِنَ لَهُ» (٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب الحلق والتقصير عند الإحلال، رقم (١٧٢٧)، ومسلم: كتاب الحج، باب تفضيل الحلق على التقصير وجواز التقصير، رقم (١٣٠١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب إذا حاضت المرأة بعدما أفاضت، رقم (١٧٥٧)، ومسلم: كتاب الحج، باب وجوب طواف الوداع وسقوطه عن الحائض، رقم (١٢١١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب الادِّلاج من المحصب، رقم (١٧٧١)، ومسلم: كتاب الحج، باب بيان وجوه الإحرام، وأنه يجوز إفراد الحج والتمتع والقران، وجواز إدخال الحج على العمرة، ومتى يحل القارن من نسكه، رقم (١٢١١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب طواف الوداع، رقم (١٧٥٥)، ومسلم: كتاب الحج، باب وجوب طواف الوداع وسقوطه عن الحائض، رقم (١٣٢٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب سقاية الحاج، رقم (١٦٣٤)، ومسلم: كتاب الحج، باب وجوب المبيت بمنى ليالي أيام التشريق، والترخيص في تركه لأهل السقاية، رقم (١٣١٥).

٢٥٤ - وَعَنْهُ - أَيْ عَنِ ابْنِ عُمَرَ - قَالَ: ﴿ جَمَعَ النَّبِيُّ ﷺ بَيْنَ المَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ بِجَمْعٍ كُلُّ وَاحِدَةٍ مِنْهُمَا بِإِقَامَةٍ وَلَمْ يُسَبِّحْ بَيْنَهُمَا وَلاَ عَلَى إِثْرِ كُلِّ وَاحِدَةٍ مِنْهُمَا ﴾ (١). الشَّرَحِ

فلو أن امْرَأَةً أَحرَمَتْ مِنَ المِيقَاتِ، وَلَمَا بَلَغتْ (مَكَّةَ) تَعِبَتْ؛ فَلَمْ تَعتَمِرْ، وَقِيلَ لَـهَا: خُذِي عَرَبةً مُتحَرِّكةً؛ فَرَفضَتْ وَلَمَ تَعتَمِرْ؟ وآخر وَجَد زِحامًا بِجانِبِ الحَرَم، وَخَشِيَ عَلَى أَولَادِهِ فَلَم يَعتَمِرْ؟ فَمَا حكمُهما؟

فَاجَوَابُ: أَوَّلًا يَجِبُ أَنْ نَعلَمَ أَنَّ مِنْ خَصَائِصِ الحَجِّ وَالعُمْرَةِ أَنَّ الإِنسَانَ إِذَا شَرَعَ فِيها؛ يَجِبُ أَنْ يُتِمَّهَا، أَمَّا غَيْرِ الحَجِّ وَالعُمرَةِ مِنَ النَّفلِ؛ فَمُخَيَّرٌ بِالإِتمامِ أَوْ عَدَمِه.

مِثَالٌ: لَوْ أَنَّ الإِنسَانَ صَامَ نَافِلةً، وَفِي أَثْنَاءِ النَّهَارِ أَحَبَّ أَنْ يُفطرَ؛ وَالصَّومُ نَفلٌ يَجوزُ أَوْ لَا يَجوزُ ؟ فَيجُوزُ ذَلكَ، لِأَنَّ النَّبِيَّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم فَعلَ ذَلكَ، حِينَا دَخلَ عَلَى أَهلِه ذَاتَ يَومٍ وَهُوَ صَائمٌ، فَقالَ: «هَلْ عِندَكُمْ فَعلَ ذَلكَ، حِينَا دَخلَ عَلَى أَهلِه ذَاتَ يَومٍ وَهُوَ صَائمٌ، فَقالَ: «هَلْ عِندَكُمْ فَعلَ ذَلكَ، عَينَا دَخلَ عَلَى أَهلِه ذَاتَ يَومٍ وَهُوَ صَائمٌ، فَقالَ: «هَلْ عِندَكُمْ فَعَلَ ذَلكَ، عَنْ عَنَى تَمْرًا فِي أَقِطٍ، قَالَ: «أَرِينِيهِ فَلَقَدْ أَصْبَحْتُ صَائمًا» (٢).

وَفِي الصَّلاةِ لَوْ أَنَّ الإِنسَانَ دَخلَ فِيهَا، ثُمَّ سَمِعَ مَن يُنادِيهِ، وَقَطَعَ الصَّلاةَ وَهِيَ نَفُلٌ؛ فَإِنهُ يَجُوزُ، إِلَّا الحَجَّ وَالعُمرَةَ؛ لِقولِ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿ وَأَتِمُوا الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿ وَأَتِمُوا الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِللهِ تَبَارَكَ وَقَعَالَى: ﴿ وَأَتِمُوا الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِللّهِ قَالُهُ مَن اللّهَ مَا اللّهِ اللّهُ مَا اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب من جمع بينهما ولم يتطوع، رقم (١٦٧٣).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم: كتاب الصيام، باب باب جواز صوم النافلة بنية من النهار قبل الزوال، وجواز فطر الصائم نفلًا من غير عذر، رقم (١١٥٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: «تفسير القرطبي» (٢/ ٣٧٣).

يَعنِي قَبَلَ فَرضِ الحَجِّ، وَالأَمْر: ﴿ وَأَتِمُّواْ ٱلْحَجَّ ﴾، وَلَـم يَقُلْ: ﴿ حُجُّوا ﴾؛ فَهـوَ أَمرٌ لَمِن شَرعَ فِي الحَجِّ أَوِ الْعُمْرَةِ أَنْ يُتِمَّهُ.

عَلَى هَذَا؛ نَقُولُ هِٰذِهِ المَرَأَةِ التِي أَحْرَمَتْ لِلحَجِّ، وَتَعَبَتْ حِينَ وَصَلَتْ (مَكَّةَ)، وَقِيلَ لَها: ارْكَبِي عَربَةً؛ فَأْبَتْ؛ إِنْ كَانَت عِندَ الإِحرَامِ وَقَد شَعُرَتْ بِأَنها فِيهَا شَيْءٌ مِنَ التَّعبِ، فَإِنْ كَانَت قَد قَالَتْ: "إِنْ حَبَسنِي حَابسٌ فَمَحلِّي حَيثُ حَبسني "(١)؛ مِنَ التَّعبِ، فَإِنْ كَانَت قَد قَالَتْ: "إِنْ حَبسنِي حَابسٌ فَمَحلِّي حَيثُ حَبسني الله فَلَا حَرجَ عَلَيْهَا تَترُكِ الْعُمْرَةَ وَتَرجعُ لِبلَدِها، وَإِنْ لَمْ تَقُلْ ذَلكَ؛ وَجَبَ عَلَيْهَا إِتمَامُ اللهُ مُرَةِ وَلُو كَانَتْ عَلَى عَربَةٍ؛ لِأَنَّ أُمَّ سلَمَةَ رَخَالِتُهُ عَنْهَا قَالَتْ لِلنَّبِي عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَلامُ فِي الْعُمْرَةِ وَلُو كَانَتْ عَلَى عَربَةٍ؛ لِأَنَّ أُمَّ سلَمَةَ رَخَالِتُهُ عَنْهَا قَالَتْ لِلنَّبِي عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ فِي الْعُمْرَةِ وَلُو كَانَتْ عَلَى عَربَةٍ؛ لِأَنَّ أُمَّ سلَمَةَ رَخَالِتُهُ عَنْهَا قَالَتْ لِلنَّبِي عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ فِي الْعُمْرَةِ وَلُو كَانَتْ عَلَى عَربَةٍ؛ لِأَنَّ أُمَّ سلَمَةَ رَخَالِتُهُ عَنْهَا قَالَتْ لِلنَّبِي عَنْهُ وَلَاء اللهُ إِلَى وَتُعَلِيهُ عَنْهَا قَالَتْ لِلنَّبِي عَلَيْهِ الصَّلامُ وَأَنْتِ طُوافِ الوَدَاعِ: إِنِي أَجِدُنِي يَا رَسُولَ اللهِ شَاكِيَةً. قَالَ: «حُجِّي مِنْ وَرَاءِ النَّاسِ وَأَنْتِ مَاكُونَةً وَلُونُ اللهُ إِنَّالَ اللهُ شَاكِيَةً. قَالَ: «حُجِّي مِنْ وَرَاءِ النَّاسِ وَأَنْتِ رَاكُنَا لَا لَا اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

فَإِنْ كَانَتْ قَد قَالَتْ عِندَ عَقدِ الإِحرَامِ: «إِن حَبَسَني حَابِسٌ فَمَحَلِّي حَيثُ حَبَسَنِي»؛ فَليسَ عَلَيْهَا شَيءٌ، وَإِنْ لَمْ تَكَنْ قَالَتْ ذَلكَ؛ فَهِيَ الآنَ مُحْرِمَةٌ، وَيَجِبُ عَلَيْها أَنْ تَتَجنَّبَ جَمِيعَ مَحَظُورَاتِ الإِحرَامِ، فَلا تَقرَبْ زَوجَهَا إِنْ كَانَ لِمَا زَوجٌ، وَلا تَتطيَّب، وَيَلزَمُها أَنْ تُسافِرَ إِلى (مَكَّةً) وتُكْمِل العُمرَة.

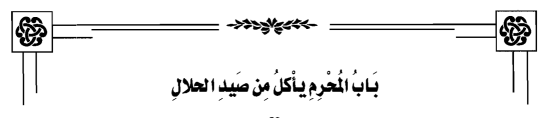
وَهَل تُحرِمُ مِنَ المِيقَاتِ أَوْ لا تُحْرِمُ؟ لَا تُحرِمْ؛ لِأَنَّهَا الآنَ مُحْرِمَةٌ يَجِبُ أَن تَذَهَبَ إلى (مَكةَ)، وَتَذَهَبَ إِلَى البَيتِ، وَتَطُوفَ، وَتَسعَى، وَتُقَصِّرَ.

الثَّاني: الَّذِي اعتَمرَ مَعَ أُولَادِه وَخَافَ مِنَ الزِّحامِ؟ نَقولُ فِيهِ كَما قُلنَا فِي المَرأةِ.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب النكاح، باب الأكفاء في الدين، رقم (٥٠٨٩)، ومسلم: كتاب الحج، جواز اشتراط المحرم التحلل بعذر المرض ونحوه، رقم(١٢٠٧).

<sup>(</sup>٢) أُخرَجه البخاري : كتاب الصلاة، بأب إدخال البعير في المسجد للعلة، رقم (٤٦٤)، ومسلم: كتاب الحج، باب جواز الطواف على بعير وغيره، واستلام الحجر بمحجن ونحوه للراكب، رقم (١٢٧٦).



## · • ﴿ • • •

700- عَنْ أَبِي قَتَادَةَ الْأَنْصَارِيِّ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ خَرَجَ حَاجًا فَخَرَجُوا مَعَهُ فَصَرَفَ طَائِفَةً مِنْهُمْ فِيهِمْ أَبُو قَتَادَةَ فَقَالَ: خُذُوا سَاحِلَ الْبُحْرِ حَتَّى نَلْتَقِى، فَأَخَذُوا سَاحِلَ الْبَحْرِ فَلَيَّا انْصَرَفُوا أَحْرَمُوا كُلُّهُمْ إِلاَّ أَبُو قَتَادَةَ لَمْ يُحْرِمْ فَبَيْتَهَا هُمْ فَطَخُرُوا سَاحِلَ الْبَحْرِ فَلَيَّا انْصَرَفُوا أَحْرَمُوا كُلُّهُمْ إِلاَّ أَبُو قَتَادَةَ لَمْ يُحْرِمْ فَبَيْتَهَا هُمْ يَسِيرُونَ إِذْ رَأَوْا مُحُمَّرَ وَحْشِ فَحَمَلَ أَبُو قَتَادَةَ عَلَى الحُمُرِ فَعَقَرَ مِنْهَا أَتَانًا فَنزَلُوا فَأَكُلُوا مِنْ لَحْمِهَا وَقَالُوا: أَنَا كُلُ لَحْمَ صَيْدٍ وَنَحْنُ مُحْرِمُونَ فَحَمَلْنَا مَا بَقِى مِنْ لَحْمِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهَا أَبُو قَتَادَةَ لَحْمَ مَنْنَا أَكُلُ لَحْمَ صَيْدٍ وَنَحْنُ مُحْرِمُونَ فَحَمَلْنَا مَا بَقِى مِنْ أَكُولُ اللهِ عَلَيْهَا أَبُو قَتَادَةَ لَحْمَ مِنْهَا أَتَوْا رَسُولَ اللهِ عَلَيْهَا أَبُو قَتَادَةَ لَحَمَ مَنْنَا وَقَدْ كَانَ لَحْمِ الْأَتَانِ فَلَيَّا أَتُوا رَسُولَ اللهِ عَلَيْهَا أَبُو قَتَادَةَ لَحْمَ مَنْ أَحُدُ أَمُولُ اللهِ عَلَيْهَا أَبُو قَتَادَةً لَحَمُ مُؤَنَّ وَحُمَلُ عَلَيْهَا أَبُو قَتَادَةً لَعَقَرَ مِنْهَا أَتَوانًا فَنَزَلُنَا مَنْ لَحْمِهَا قُلُوا: لاَ مَا بَقِى مِنْ لَحْمِهَا قَالَ: (مِنْكُمْ أَحَدُ أَمَرَهُ أَنْ يَعْمِلَ عَلَيْهَا أَوْ أَشَارَ إِلَيْهَا» قَالُوا: لاَ، قَالَ: (فَكُلُوا فَالَا: اللهُ عَرَهُمُ أَنْ يَعْمِلَ عَلَيْهَا أَوْ أَشَارَ إِلِيْهَا» قَالُوا: لاَ، قَالَ: (فَكُلُوا فَرَاكُ مَنْ لَحْمِهَا) (اللهُ عَرْمُ فَكَمَلُنَا مَا بَقِى مِنْ لَحْمِهَا قَالَ: (فَكُمُوا فَالَا: الْأَنْ كُولُوا فَلَا اللهُ اللهُ فَا أَنْ يَعْمِلَ عَلَيْهَا أَوْ أَشَارَ إِلَيْهَا» قَالُوا: لاَء قَالَ: (فَكُمُوا فَاللهُ اللهُ اللهُوا اللهُ ال

وَفِي رِوَايَةٍ: «مَعَكُمْ مِنْهُ شَيْءٌ» فَقُلْتُ: نَعَمْ، فَنَاوَلْتُهُ الْعَضُدَ فَأَكَلَهَا حَتَّى نَفَدَهَا وَهُوَ مُحْرِمٌ (٢).

٢٥٦ - عَنِ الصَّعْبِ بْنِ جَثَّامَةَ اللَّيْثِيِّ رَضَالِيُّكُ عَنْهُ «أَنَّهُ أَهْدَى إِلَى النَّبِيِّ ﷺ حِمَارًا

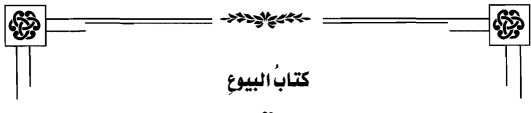
<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب جزاء الصيد، باب لا يشير المحرم إلى الصيد لكي يصطاده الحلال، رقم (١٨٢٤)، ومسلم: كتاب الححج، باب تحريم الصيد للمحرم، رقم (١١٩٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الهبة وفضلها والتحريض عليها، باب من استوهب من أصحابه شيئا، رقم (٢٥٧٠).

وَحْشِيًّا، وَهُوَ بِالْأَبُوَاءِ أَوْ بِوَدَّانَ - فَرَدَّهُ عَلَيْهِ . فَلَـَّا رَأَى مَا فِي وَجْهِي، قَالَ: «إِنَّا لَـمْ نَرُدَّهُ عَلَيْهِ . فَلَـَّا رَأَى مَا فِي وَجْهِي، قَالَ: «إِنَّا لَـمْ نَرُدَّهُ عَلَيْكَ إِلاَّ أَنَّا حُرُمٌ» (١) .

وَفِي لَفْظٍ لِمُسْلِمٍ: «رِجْلَ حِمَارٍ»، وَفِي لَفْظٍ: «شِقَّ حِمَارٍ»، وَفِي لَفْظٍ: «عَجُزَ حِمَارٍ».

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب جزاء الصيد، باب إذا أهدى للمحرم حمارًا وحشيًّا حيًّا لم يقبل، رقم (١٨٢٥)، ومسلم: كتاب الحج، باب تحريم الصيد للمحرم، رقم (١١٩٣).



· • 🚱 • ·

٧٥٧ – عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِكَعَنْهَا عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: ﴿إِذَا تَبَايَعَ الرَّجُلانِ، فَكُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا بِالخِيَارِ مَا لَمْ يَتَفَرَّقَا وَكَانَا جَمِيعًا، أَوْ يُخَيِّرُ أَحَدُهُمَا الآخَرَ، فَتَبَايَعَا عَلَى ذَلِكَ، فَقَدْ وَجَبَ الْبَيْعُ ﴾(١). وَمَا فِي مَعْنَاهُ مِنْ حَدِيث.

٢٥٨ - حَكِيم بْن حِزَام رَضَالِلَهُ عَنهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «الْبَيِّعَانِ بِالخِيَارِ مَا لَمْ يَتَفَرَّقًا - أَوْ قَالَ: حَتَّى يَتَفَرَّقًا - فَإِنْ صَدَقًا وَبَيَّنَا بُورِكَ لَـ هُمَّا فِي بَيْعِهِمَا، وَإِنْ كَتَمَا وَكَذَبَا مُحِقَتْ بَرَكَةُ بَيْعِهِمَا» (٢).

الخِيَارُ: طَلَبُ خَيْرِ الأَمريْنِ منْ إِمضاءِ البَيْعِ أَو رَدِّهِ. الْبَيِّعَانِ: البائعُ والمشتري. مُحِقَتْ: ذَهبتْ وزَالتْ.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب إذا خير أحدهما صاحبه بعد البيع فقد وجب البيع، رقم (٢٠٠٦)، ومسلم: كتاب البيوع، باب ثبوت خيار المجلس للمتبايعين، رقم (١٥٣١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، بأب السهولة والسَّهاحة في الشراء والبيع ومن طلب حقا فليطلبه في عفاف، رقم (١٩٧٣)، ومسلم: كتاب البيوع، بأب الصدق في البيع والبيان، رقم (١٥٣٢).



## • • ﴿﴿﴾ • •

٧٥٩ - عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَعَىٰ اللَّهِ عَنْ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ نَهَى عَنِ الْمُنَابَذَةِ - وَهِيَ طَرْحُ الرَّجُلِ ثَوْبَهُ بِالْبَيْعِ إِلَى رَجُلٍ قَبْلَ أَنْ يُقَلِّبَهُ، أَوْ يَنْظُرَ إِلَيْهِ - وَنَهَى عَنْ بَيْعِ المُلامَسَةِ. وَالمُلامَسَةُ: لَـمْسُ النَّوْبِ وَلا يُنْظَرُ إِلَيْهِ» (١).

٧٦٠ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنَهُ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «لا تَلَقَّوُا الرُّكْبَانَ، وَلا يَبِعْ بَعْضُهُ عَلَى بَيْعِ بَعْضٍ، وَلا تَنَاجَشُوا، وَلا يَبِعْ حَاضِرٌ لِبَادٍ، وَلا تُصَرُّوا الْغَنَمَ، وَمَنِ ابْتَاعَهَا فَهُوَ بِخَيْرِ النَّظَرَيْنِ، بَعْدَ أَنْ يَحْلُبَهَا، وَإِنْ رَضِيَهَا أَمْسَكَهَا، وَإِنْ سَخِطَهَا رَدَّهَا وَصَاعًا مِنْ تَمْرٍ » (٢).

وَفِي لَفْظٍ: «هُوَ بِالْخِيَارِ» ثَلاثًا(").

٢٦١ – عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَخِيَلِتُكَ اللهِ اللهِ عَلَى عَنْ بَيْعِ حَبَلِ اللهِ عَلَى عَنْ بَيْعِ حَبَلِ الحَبَلَةِ، وَكَانَ الرَّجُلُ يَبْتَاعُ الجَزُورَ إِلَى أَنْ تُنْتَجَ الخَبَلَةِ، وَكَانَ الرَّجُلُ يَبْتَاعُ الجَزُورَ إِلَى أَنْ تُنْتَجَ النَّاقَةُ، ثُمَّ تُنْتَجَ النَّيْ فِي بَطْنِهَا. قِيلَ: إِنَّهُ كَانَ يَبِيعُ الشَّارِفَ –وَهِيَ الْكَبِيرَةُ الْمُسِنَّةُ – النَّاقَةُ، ثُمَّ تُنْتَجَ النَّيِي فِي بَطْنِهَا. قِيلَ: إِنَّهُ كَانَ يَبِيعُ الشَّارِفَ –وَهِيَ الْكَبِيرَةُ الْمُسِنَّةُ –

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب بيع الملامسة، رقم (٢٠٣٧)، ومسلم: كتاب البيوع، باب إبطال بيع الملامسة والمنابذة، رقم (١٥١٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب النهي للبائع أن لا يحفل الإبل والبقر والغنم وكل محفلة، رقم (٢٠٤٣)، ومسلم: كتاب البيوع، باب تحريم بيع الرَّجُل على بيع أخيه وسومه على سومه، رقم (١٥١٥).

<sup>(</sup>٣) أُخرُجه البخاري: كتاب البيوع، باب النهي للبائع أن لا يحفل الإبل والبقر والغنم وكل محفلة، رقم (٢٠٤١).

بِنِتَاجِ الجَنِينِ الَّذِي فِي بَطْنِ نَاقَتِهِ»(١).

٢٦٢ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ: «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ نَهَى عَنْ بَيْعِ الشَّمَرَةِ حَتَّى يَبْدُوَ صَلاحُهَا، نَهَى الْبَائِعَ وَالْمُبْتَاعَ»(٢).

٣٦٣ – عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ رَضَالِكُ رَضَالُكُ دَاللَّهِ عَنْ بَيْعِ الشِّمَادِ حَتَّى تُخْمَرَّ. قَالَ: أَرَأَيْتَ إِذَا مَنَعَ اللهُ الشَّمَرَةَ، خَتَّى تُخْمَرَّ. قَالَ: أَرَأَيْتَ إِذَا مَنَعَ اللهُ الشَّمَرَةَ، فَبِمَ يَسْتَحِلُّ أَحَدُكُمْ مَالَ أَخِيهِ؟»(٢).

٢٦٤ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ رَضَالِلَهُ عَلَى اللهِ عَلَيْهُ أَنْ تُتَلَقَّى اللهِ عَلَيْهِ أَنْ تُتَلَقَّى اللهِ عَلَيْهُ أَنْ تُتَلَقَّى اللهِ عَلَيْهُ أَنْ تُتَلَقَّى اللهِ عَبَّاسٍ: مَا قَوْلُهُ حَاضِرٌ لِبَادٍ؟ قَالَ: لا يُكُونُ لَهُ سِمْسَارًا اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُونُ لَلهُ سِمْسَارًا اللهُ عَلَى الله

٧٦٥ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِلهُ عَنْ قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ عَنِ الْمُزَابَنَةِ: أَنْ يَبِيعَ ثَمَرَ حَائِطِهِ، إِنْ كَانَ نَخْلًا: بِتَمْرٍ كَيْلًا، وَإِنْ كَانَ كَرْمًا: أَنْ يَبِيعَهُ بِزَبِيبٍ كَيْلًا، أَنْ يَبِيعَ ثَمَرَ حَائِطِهِ، إِنْ كَانَ نَخْلًا: بِتَمْرٍ كَيْلًا، وَإِنْ كَانَ كَرْمًا: أَنْ يَبِيعَهُ بِزَبِيبٍ كَيْلًا، أَوْ كَانَ زَرْعًا: أَنْ يَبِيعَهُ بِكَيْلِ طَعَامٍ، نَهَى عَنْ ذَلِكَ كُلِّهِ»(٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب بيع الغرر وحبل الحبلة، رقم (۲۰۳٦). ومسلم: كتاب البيوع، باب تحريم بيع حبل الحبلة، رقم (۱۵۱٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب بيع الثهار قبل أن يبدو صلاحها، رقم (٢٠٨٢). ومسلم: كتاب البيوع، باب النهي عن بيع الثهار قبل بدو صلاحها بغير شرط القطع، رقم (١٥٣٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتابُ البيوع، باب إذا باع الثهار قبل أن يبدو صلاحهاً ثم أصابته عاهة، رقم (٢٠٨٦)، ومسلم: كتاب البيوع، باب وضع الجوائح، رقم (١٥٥٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب هل يبيع حاضر لباد بغير أجر وهل يعينه أو ينصحه، رقم (٢٠٥٠)، ومسلم: كتاب البيوع، باب تحريم بيع الحاضر للبادي، رقم (١٥٢١).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب بيع الزبيب بالزبيب والطعام بالطعام، رقم (٢٠٦٣)، ومسلم: كتاب البيوع، باب تحريم بيع الرطب بالتمر إلا في العرايا، رقم (١٥٤٢).

٢٦٦ – عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ رَضَالِلَهُ عَنْهُا قَـالَ: «نَهَـى النَّبِـيُّ ﷺ عَنِ الْمُخَابَـرَةِ وَالْمُحَاقَلَةِ، وَعَنْ الْمُزَابَنَةِ، وَعَنْ بَيْعِ الثَّمَرَةِ حَتَّى يَبْدُوَ صَلاحُهَا، وَأَنْ لا تُبَاعَ إِلَّا بِالدِّينَارِ وَالدِّرْهَمِ، إِلَّا الْعَرَايَا»(١).

المُحَاقَلَة: بيعُ الحِنْطَةِ في سُنْبُلِها بِحِنْطَةٍ.

٢٦٧ – عَنْ أَبِي مَسْعُودٍ الأَنْصَارِيِّ رَضَالِيَّهُ هَنَهُ «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ نَهَى عَنْ ثَمَنِ الْكَلْبِ، وَمَهْرِ الْبَغِيِّ، وَحُلْوَانِ الْكَاهِنِ» (٢).

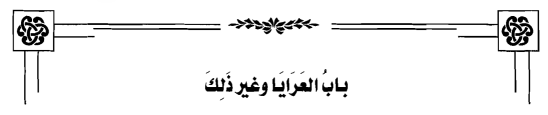
٢٦٨ - عَنْ رَافِعِ بْنِ خَدِيجٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَنْ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ قَالَ: "ثَمَنُ الْكَلْبِ خَبِيثٌ، وَمَهْرُ الْبَغِيِّ خَبِيثٌ، وَكَسْبُ الحَجَّامِ خَبِيثٌ» (٢).



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب المساقاة - الشرب، باب الرَّجُل يكون له ممر أو شرب في حائط أو في نخل، رقم (٢٢٥٢)، ومسلم: كتاب البيوع، باب النهي عن المحاقلة والمزابنة وعن المخابرة وبيع الثمرة قبل بدو صلاحها، رقم (١٥٣٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، بأب ثمن الكلب، رقم (٢١٢٢)، ومسلم: كتاب البيوع، باب تحريم ثمن الكلب وحلوان الكاهن ومهر البغي، رقم (١٥٦٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب البيوع، باب تحريم ثمن الكلب وحلوان الكاهن ومهر البغي، رقم (١٥٦٨).



## • • 🚱 • •

٢٦٩ عَنْ زَيْدِ بْنِ ثَابِتٍ رَضَالَكُ عَنْهُ «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ رَخَّصَ لِصَاحِبِ الْعَرِيَّةِ أَنْ يَبِيعَهَا بِخَرْصِهَا» (١).

• وَلُسلِم: «بِخَرْصِهَا تَمْرًا، يَأْكُلُونَهَا رُطَبًا» (٢).

٢٧٠ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ: «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ رَخَّصَ فِي بَيْعِ الْعَرَايَا فِي خَسْسَةِ أَوْسُقِ» (٢).
 خَمْسَةِ أَوْسُقِ أَوْ دُونَ خَمْسَةِ أَوْسُقِ» (٢).

٢٧١ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِلُهُ عَنْهَا أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ بَاعَ نَخْلًا قَدْ أُبِّرَتْ فَثَمَرُهَا لِلْبَائِعِ، إِلَّا أَنْ يَشْتَرِطَ الْمُبْتَاعُ»(١).

وَلِمُسْلِم: «وَمَنِ ابْتَاعَ عَبْدًا فَهَالُهُ لِلَّذِي بَاعَهُ إِلَّا أَنْ يُشْتَرَطَ المُبْتَاعُ»(٥).

٢٧٢ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِلَهُ عَنْهُا أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «مَنِ ابْتَاعَ طَعَامًا فَلا يَبِعْهُ حَتَّى يَسْتَوْ فِيَهُ»<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب بيع المزابنة وبيع العرايا، رقم (٢٠٧٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب البيوع، باب تحريم بيع الرطب بالتمر إلا في العرايا، رقم (١٥٣٩)

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب بيع الثمر على رؤوس النخل بالذهب والفضة، رقم (٣٠). (٢٠٧٨)، ومسلم: كتاب البيوع، باب تحريم بيع الرطب بالتمر إلا في العرايا، رقم (١٥٤١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب من باع نخلا قد أبرت أو أرضًا مزروعة أو بإجارة، رقم (٢٠٩٠)، ومسلم: كتاب البيوع، باب من باع نخلا عليها ثمر، رقم (١٥٤٣).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم: كتاب البيوع، باب من باع نخلا عليها ثمر، رقم (١٥٤٣).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب الكيل على البائع والمعطي، رقم (٢٠١٩)، ومسلم: كتاب البيوع، باب بطلان بيع المبيع قبل القبض، رقم (١٥٢٦).

وَفِي لَفْظٍ: «حَتَّى يَقْبِضَهُ»(١).

وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسِ مِثْلُهُ (٢).

٣٧٧- عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ رَضَالِلَهُ عَامَ الْفَتْحِ: «إِنَّ اللهِ وَلَا اللهِ عَلَيْهُ عَلَمُ الْفَتْحِ: «إِنَّ اللهَ وَرَسُولَهُ حَرَّمَ بَيْعَ الخَمْرِ وَالمَيْتَةِ وَالجِنْزِيرِ وَالأَصْنَامِ. فَقِيلَ: يَا رَسُولَ اللهِ، وَإِنَّ اللهَ وَرَسُولَهُ حَرَّمَ بَيْعَ الخَمْرِ وَالمَيْتَةِ وَالجَنْزِيرِ وَالأَصْنَامِ. فَقِيلَ: يَا رَسُولَ الله، أَرَأَيْتَ شُحُومَ المَيْتَةِ؟ فَإِنَّهُ يُطْلَى بِهَا السُّفُنُ، وَيُدْهَنُ بِهَا الجُلُودُ، وَيَسْتَصْبِحُ بِهَا النَّاسُ، فَقَالَ: «لا، هُو حَرَامٌ». ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ عِنْدَ ذَلِكَ: «قَاتَلَ اللهُ الْيَهُودَ، إِنَّ اللهَ لَتَا حَرَّمَ عَلَيْهِمْ شُحُومَهَا، جَمَلُوهُ ثُمَّ بَاعُوهُ فَأَكَلُوا ثَمَنَهُ» (٣).

جَمَلُوهُ: أَذَابُوهُ.

<del>-6920-</del>

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب ما يذكر في بيع الطعام والحكرة، رقم (٢٠٢٦)، ومسلم: كتاب البيوع، باب بطلان بيع المبيع قبل القبض، رقم (١٥٢٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب البيوع، باب بطلان بيع المبيع قبل القبض، رقم (١٥٢٥).

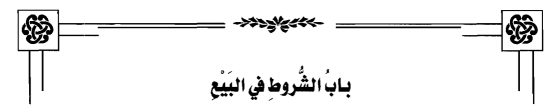
<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب بيع الميتة والأصنام، رقم (٢١٢١)، ومسلم: كتاب المساقاة، باب تحريم بيع الخمر والميتة والخنزير والأصنام، رقم (١٥٨١).



· • 🚱 • •

٢٧٤ – عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ رَحَوَلِكَ عَنْهُا قَالَ: قَدِمَ رَسُولُ اللهِ ﷺ المَدِينَةَ، وَهُمْ يُسْلِفُونَ فِي الشِّارِ: السَّنَةَ وَالسَّنَتَيْنِ وَالثَّلاثَ، فَقَالَ: «مَنْ أَسْلَفَ فِي شَيْءٍ فَلْيُسْلِفْ فِي يُسْلِفُونَ فِي الشِّارِ: السَّنَةَ وَالسَّنَتَيْنِ وَالثَّلاثَ، فَقَالَ: «مَنْ أَسْلَفَ فِي شَيْءٍ فَلْيُسْلِفْ فِي كُسْلِفُ فِي كُيْلٍ مَعْلُومٍ، وَوَزْنٍ مَعْلُومٍ، إِلَى أَجَلٍ مَعْلُومٍ» (١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب السلم، باب السلم في وزن معلوم، رقم (۲۱۲۵)، ومسلم: كتاب المساقاة، باب السلم، رقم (۱٦٠٤).



## • • 🚱 • •

# الشكرح

قال: «بابُ الشُّروطِ في البَيْع».

ويجبُ أَنْ نَعرِفَ الفَرْقَ بِينِ الشُّرُوطِ فِي الشَّيء، وبِينِ شُرُوطِ الشَّيء؛ أي نُفرِّق بين بابِ الشُّرُوطِ فِي البَيْع، وبين شُرُوطِ البَيْع، والفرقُ بين قولِنا الشُّرُوطُ فِي البَيْع، وشُرُوطُ البَيْع، مِن ثلاثةِ أُوجُهِ:

الفَرْقُ الأول: شُروطُ البَيْعِ مِن وَضْعِ الشَّرع، والشُّروطُ في البَيْع مِن وَضْعِ المُتَعاقِدَيْنِ.

الفَرْقُ الثَّاني: شُروطُ البَيْعِ يَتَوَقَّفُ عَلَيْها صحةُ البَيْع، فإذا فُقِدَ مِنها وَاحِدٌ فَسَدَ البَيْع، والشُّروط في البَيْع يَتَوَقَّفُ عَلَيْها لُزومُ البَيْع، بمعنى أَنَّه إذا فُقِدَ وَاحِدٌ مِنها؛ جاز لأحدِ الطَّرَفَيْنِ في البَيْع أَنْ يَفْسَخَ العَقْدَ.

الفَرْقُ الثَّالَث: شُروطُ البَيْعِ كلُّها صحيحة؛ لأنَّها مِن وَضْعِ الشَّرِع، وما وَضَعَهُ الشَّرع فكلُّه صحيحٌ، والشُّروطُ في البَيْع بعضُها صحيحٌ وبعضُها غيرُ صحيح، أي أنَّ بعضَها صحيحٌ يُقْبَلُ شرعًا، وبعضَها غيرُ صحيح، فلو بِعْتُ لك سيارةً، واشترطْتُ أنْ أُسافرَ عَلَيْها إلى المدينة؛ فالشَّرطُ صحيحٌ، ولو بِعتُ لك عبدًا مملوكًا، واشترطْتُ أنَّ وَلَاءَهُ إذا أعتقْتَه لي؛ فالشَّرطُ غيرُ صحيح.



٧٧٥ – عَنْ عَائِشَةَ رَجَالِسَّهُ عَنْهَ قَالَتْ: جَاءَتْنِي بَرِيرَةُ، فَقَالَتْ: كَاتَبْتُ أَهْلِي عَلَى يَسْعِ أَوَاقٍ، فِي كُلِّ عَامٍ أُوقِيَّةٌ، فَأَعِينِينِي، فَقُلْتُ: إِنْ أَحَبَّ أَهْلُكِ أَنْ أَعُدَّهَا لَهُمْ، وَوَلاَؤُكِ لِي فَعَلْتُ، فَلَهُبَتْ بَرِيرَةُ إِلَى أَهْلِهَا، فَقَالَتْ: لَهُمْ، فَأَبُوا عَلَيْهَا. فَجَاءَتْ مِنْ عِنْدِهِمْ وَرَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ جَالِسٌ. فَقَالَتْ: إِنِّي عَرَضْتُ ذَلِكَ عَلَى أَهْلِي، فَأَبُوا إلَّا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْوَلاءُ. فَسَمِعَ النَّبِيُ عَلَيْهِ فَأَخْبَرَتْ عَائِشَةُ النَّبِيَ عَلَيْهِ. فَقَالَ: «خُذِيهَا وَاشْتَرِطِي لَهُمُ الْوَلاءُ فَإِنَّمَا الْوَلاءُ لَنْ أَعْتَقَ». فَفَعَلَتْ عَائِشَةُ النَّبِيَ عَلَيْهِ، فَمَ وَاسُولُ اللهِ وَالنَّاسِ، فَحَمِدَ اللهُ وَأَنْنَى عَلَيْهِ، ثُمَّ قَالَ: «أَمَّا بَعْدُ، فَهَا بَالُ رِجَالٍ يَشْتَرِطُونَ لَلهُ وَالنَّاسِ، فَحَمِدَ اللهُ وَأَنْنَى عَلَيْهِ، ثُمَّ قَالَ: «أَمَّا بَعْدُ، فَهَا بَالُ رِجَالٍ يَشْتَرِطُونَ فَلْ وَالنَّاسِ، فَحَمِدَ اللهُ وَأَنْنَى عَلَيْهِ، ثُمَّ قَالَ: «أَمَّا بَعْدُ، فَهَا بَالُ رِجَالٍ يَشْتَرِطُونَ شُرُوطً لَيْسَ فِي كِتَابِ اللهِ فَهُو بَاطِلٌ وَإِنْ عَلَى مِنْ شُرُطٍ لَيْسَ فِي كِتَابِ اللهِ فَهُو بَاطِلٌ وَإِنْ كَانَ مِنْ شُرُطٍ لَيْسَ فِي كِتَابِ اللهِ فَهُو بَاطِلٌ وَإِنْ كَانَ مِنْ شُرُطٍ لَيْسَ فِي كِتَابِ اللهِ فَهُو بَاطِلٌ وَإِنْ كَانَ مِنْ شُرُطٍ لَيْسَ فِي كِتَابِ اللهِ فَهُو بَاطِلٌ وَإِنْ كَانَ مِنْ شُرُطٍ لَيْسَ فِي كِتَابِ اللهِ فَهُو بَاطِلٌ وَإِنْ عَلَى النَّهُ مَنْ مُ عَلَى الْمُ لَاءُ لَنْ أَعْتَقَ» (اللهُ أَوْنُقُ، وَإِنَّمَ الْوَلاءُ لَنْ أَعْتَقَ» (اللهُ أَوْنُونَ مَنْ شَرُطٍ لَيْسَ فِي كَتَابِ اللهُ فَهُو بَاطِلٌ وَإِنْ

## الشترح

قولها: «جَاءَتْنِي بَرِيرَةُ»: بَريرةُ أَمَةٌ مملوكةٌ، تُبَاع وتُشْتَرى، وكلمةُ بَريرة عَلَمٌ، فاسمها بَرِيرة، لكنْ لو كانت مِنْ بَرَّة ما صَحَّ؛ لأنَّ الرَّسولَ ﷺ غيرَ اسمَ بَرَّة إلى جُوَيْرِية، واسم بَرَّة أُخرى إلى زَينب.

والفرقُ بينَ بَرِيرةَ وبَرَّةَ، أَنَّ بَرَّةَ مأخوذةٌ مِن البِّرِّ، أي أَنَّهَا بَارَّة؛ وبَرِيرَة فَعِيلَة بمعنى مَفْعُولة، أي أَنَّهَا بَرِيرةُ، وهُنَاكَ فرقٌ بين البِّر والمَبْرُور؛ ولهَذَا لم يُغَيِّرِ النَّبِيُّ ﷺ اسمَها.

وكلمةُ أَبْرار جَمْعٌ مُركَّب، وإذا سَمَّينا امرأةً بأَبْرار، فالأحسنُ أَنْ يُغَيَّر؛ فإذا كانتْ بَرَّةُ غَيَّرَها الرَّسولُ ﷺ، فلا بُدَّ مِن تَغْيِيرِ أبرار، فأَبْرَار أَخذتِ البِّرَّ كلَّه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب إذا اشترط شروطًا في البيع لا تحل، رقم (٢٠٦٠)، ومسلم: كتاب العتق، باب إنها الولاء لمن أعتق، رقم (١٥٠٤).

والنَّاسُ الآن عِنْد تَسْميتِهم لأبنائِهم يختارونَ أسهاءً غريبةً، ورُبّها تكونُ مكروهة شَرعًا، فمثلًا: رَجُلٌ سَمَّى ابنَه (نَكْتَل) وقِيلَ له لماذا سَمَّيْتَ ابنَكَ (نَكْتَل)؟ قَالَ: لأَنّه في القرآن، قال الله تعالى: ﴿ فَأَرْسِلُ مَعَنَا آخَانَا نَكْتَلُ وَإِنّا لَهُ لَحَنفِظُونَ ﴾ لأنّه في القرآن، قال الله تعالى: ﴿ فَأَرْسِلُ مَعَنَا آخَانَا نَكْتَلُ فَعِلُ مضارعٌ مَبْنِيٌ [يوسف: ١٣]، فهو يحسِب أنّ (نَكْتَل) اسمٌ، والواقع أنّ (نَكْتَل) فعلٌ مضارعٌ مَبْنِيٌ على أنّه جوابُ الأمْرِ (أَرْسِلْ) ﴿ فَأَرْسِلْ مَعَنَا آخَانَا نَكْتَلَ ﴾، لكنّ المسكينَ عَلِي أنّه جوابُ الأمْرِ (أَرْسِلْ) ﴿ فَأَرْسِلْ مَعَنَا آخَانَا نَكْتَلَ ﴾، لكنّ المسكينَ حَسِبَ (نَكْتَل) عَلَمًا؛ فسمى ابنَه مَظَنَّةً لما جاء في القرآن.

فالنَّاسُ يأخذونَ مِن القرآنِ كلَّ شيء، وسمعنا أنَّ رَجُلًا سمَّى ابنتَه (بَيَان)؛ لأنَّ الله سُبْحَانَهُ وَقَعَالَى قال في القرآن: ﴿هَذَا بَيَانُ لِلنَّاسِ وَهُدَى وَمَوْعِظَةُ لِلْمُتَقِينَ﴾ [آل عمران:١٣٨].

إِنَّ التَّحريمَ -تحريم البيوع- فيها يَصِتُّ بيعُه يـدور على ثلاثةِ أشياء: الظُّلم، والمَيْسِر.

القاعدة الأولى: الظُّلم: ومِنه الغِش، ومِنه: التَّدليس، ومِنه: كِتهانُ العَيْبِ.

والتَّدليسُ وكِتهانُ العَيْبِ بينهما فَرقٌ؛ لأنَّ التَّدليس: إظهارُ الرَّديء بمَظْهَرِ الجَيِّد. وكتهانُ العَيْبِ، ويظهرُ ذَلِكَ بالمثال: فإذا أرادَ الإِنْسَانُ أَنْ يبيعَ سيارةً قديمةَ العَهْد، ثم وضع عَلَيْها طِلاءً جديدًا، وزَيِّنها وجَمَّلها ثم باعها، فهَذَا يُسَمى تَدْليسًا.

وإذا أراد الإِنْسَانُ أَنْ يبيعَ سيارةً وفيها كَسْرٌ، ولكنَّه أخفى هَذَا الكَسْرَ، فهَذَا كِتْهانٌ عَيْبِ، وكلاهما حرامٌ؛ لأنَّ فِيهِ ظلمًا.

وقد حدث موقفٌ في عهد النَّبِيّ ﷺ، أنَّه مرَّ بصاحبِ طعامٍ يبيع الطَّعام، فأدخلَ النَّبِيّ ﷺ يدَه فيه، فإذا أسفله قد أصَابَتْهُ السَّماءُ –أصَابَه المطرُ، وابْتَلَّ– فَقَالَ ﷺ: «مَا هَذَا يَا صَاحِبَ الطَّعَامِ؟» قَالَ أَصَابَتْهُ السَّمَاءُ يَا رَسُولَ اللهِ، قَالَ: «أَفَلَا جَعَلْتَهُ فَوْقَ الطَّعَامِ كَيْ يَرَاهُ النَّاسُ، مَنْ غَشَّ فَلَيْسَ مِنِّي "() فهذَا مِن بابِ كِتَمَانِ العَيْب.

رَجُلُ أراد أَنْ يبيعَ شاةً فمنعَ حليبَها لُدَّةِ يوميْنِ، مِن أَجلِ أَنْ يكونَ ضَرعُها كبيرًا، فيَظنُّ المشتري أنَّها ذاتُ لَبَنٍ، فهَذَا يُعْتَبرُ تَدْليسًا، وليس كِتهانَ عَيْبٍ؛ لأَنَّ الشَّاةَ ليس فيها عيبٌ، ولكنَّه أظهرَها بمظهرِ الجَيِّد.

إذن: التَّدليسُ وكتمانُ العيبِ حرامٌ؛ لأنه ظلم.

القاعدة الثَّانيةُ الَّتِي تدل على تحريم المعاملات: المَيْسِر، والضَّابط في المَيْسِر أنْ تشتملَ المعاملةُ على المُغالَبة، بحيث يكونُ أحدُهما إما غانيًا وإما غارمًا.

المثال: رَجُلٌ باع عبدًا آبِقًا -أي هاربًا مِن سيدِه- بخمسةِ آلاف، وهو حاضرٌ يساوي عشرةً، وهو تالِفٌ لا يساوي شيئًا، فهنا العقدُ تضمن مَيْسِرًا؛ لأنَّه إنْ عاد العبدُ صار المشتري غانبًا والبائع غارمًا، وإنْ لم يَعُدْ صار البائعُ غانبًا والمشتري غارمًا.

إذن: كلُّ سِلعةٍ أو كلُّ عقدٍ يتضمَّن هَذَا النَّوع مِن الكَسْب؛ فإنَّه مِن المَيْسِر، ويكون حرامًا.

القاعدة الثّالثة: الرِّبا وهو حرامٌ.

وإذا قال قائل: أفلا يمكن أنْ يكونَ الرِّبا مِن باب الظُّلم، ونختصرُ على قاعدتَيْن فقط؟

نقول: لا يمكن أنْ نُدخِلَ الرِّبا في الظُّلم؛ لأنَّ مِن الرِّبا ما ليس بظلم.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الإيمان، باب قول النبي ﷺ: «من غشنا فليس منا»، رقم (١٠٢).

فإذا قال إِنْسَان: إِنَّ اللهَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى قد أشار إلى أَنَّ الرِّبا الممنوع، هـو الرِّبا المشتمِل على الظُّلم في قوله: ﴿وَإِن تُبْتُمُ فَلَكُمُ رُءُوسُ أَمُوَلِكُمُ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ ﴾ [البقرة:٢٧٩].

نقول: جاءت السُّنةُ بتَحْريم الرِّبا وإنْ لم يكنْ بِه ظلمٌ، فقد جَاءَ بِلَالٌ بِتَمْرٍ بَرْنِيِّ، فَقَالَ لِلَالٌ: مَّرُ كَانَ عِنْدَنَا رَدِيءٌ، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللهِ عَنْدَ ذَلِكَ: «أَوَّهُ عَيْنُ فَبِعْتُ مِنْهُ صَاعَيْنِ بِصَاعٍ لَمِطْعَمِ النَّبِيِّ عَيْقَةٍ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عِنْدَ ذَلِكَ: «أَوَّهُ عَيْنُ الرِّبَا، لَا تَفْعَلْ، وَلَكِنْ إِذَا أَرَدْتَ أَنْ تَشْتَرِيَ التَّمْرَ فَبِعهُ بِبَيْعِ آخَرَ، ثُمَّ اشْتَر بِهِ»(۱)، مع الرِّبَا، لَا تَفْعَلْ، وَلَكِنْ إِذَا أَرَدْتَ أَنْ تَشْتَرِي التَّمْرَ فَبِعهُ بِبَيْعِ آخَرَ، ثُمَّ اشْتَر بِهِ»(۱)، مع أنَّه ليس فِيهِ ظلمٌ، فالذَّي اشترى صاعَيْن مِن الرَّديء بصاعٍ جيِّد؛ استفاد بالكمِّية، واللّذي اشترى الجيِّد –الصَّاع بالصَّاعَيْن – استفاد بالجَوْدة، فكلُّ مِنهم لم يَنلُهُ ظلمٌ، والذي اللهُ عَلْمُ الرِّبَا».

نعود إلى حديث عائشةَ في قصة بَرِيرَة، وفي قصة بَرِيرَة ثلاثُ سُنُنٍ:

السُّنة الأولى: أنَّها لما أُعْتِقَتْ خَيَّرها النَّبِيُّ عَلِيْ بِين أَنْ تبقى مع زوجِها مُغِيثٍ، أو أَنْ تُفارقَه، فاختارتِ الفِراق؛ فشقَّ ذَلِكَ على زوجِها، فكانَ يجبُّها حبًّا شديدًا، وكانتْ تكرهُ كراهةً شديدةً، فكانَ الرَّسول عَيْدِالصَّلاهُ وَالسَّلامُ يقول: "أَلا تَعْجَبُ مِنْ وكانتْ تكرهُ كراهةً شديدةً، فكانَ الرَّسول عَيْدِالصَّلاهُ وَالسَّلامُ يقول: "أَلا تَعْجَبُ مِنْ حُبِّ مُغِيثًا "')، أي الغالِب أنَّ الحبَّ متبادل والكراهة متبادلة، فشفع النَّبِي عَيْدُ لزوجِها إليها، أي أَنْ تبقى ولا تفسخ العَقْد، فقالت: يَا رَسُولَ اللهِ أَتَا مُرُنِي؟ قَالَ: "إِنَّمَا أَنَا شَافِعٌ"، قَالَتْ: لَا حَاجَةً لِي فِيهِ. فأَفسخَ نكاحَها، هَذِه سُنَة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الوكالة، باب إذا باع الوكيل شيئا فاسدًا فبيعه مردود، رقم (۲۱۸۸)، ومسلم: كتاب المساقاة، باب بيع الطعام مثلا بمثل، رقم (۱۵۹٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجهُ البخاري: كتاب الطلاق، باب شفاعة النبي ﷺ على زوج بريرة، باب، رقم (٤٩٧٩).

السُّنة الثَّانية: أنَّ الرَّسولَ ﷺ يقبلُ الهَدِيَّة ولا يقبلُ الصَّدقة، والَّذي حصل مع بَرِيرَة، أَنْ دخل النَّبِيّ ﷺ بيتَه، فأُتِيَ إليه بطعام ليس فِيهِ لحمٌّ، فَقَالَ: «أَلَمْ أَرَ البُرْمَةَ»، فَقِيلَ: كُمْ تُصُدِّقَ بِهِ عَلَى بَرِيرَةَ، وَأَنْتَ لَا تَأْكُلُ الصَّدَقَةَ، قَالَ: «هُوَ عَلَيْهَا صَدَقَةٌ، وَلَنَا هَدِيَّةٌ»(١).

لأنَّ الرَّسولَ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم- مُحَرَّمٌ عَلَيْه أَنْ يأكلَ الصَّدقة، وآل الْبَيْت أيضًا مُحَرَّمٌ عَلَيْهم أنْ يأكلوا الصَّدقة، فعن أبي هريرة قال: أخذَ الحسنُ بن عليٌّ تَمْرَةً من تمرِ الصَّدَقةِ فجعلَها في فيهِ، فقال رَسُولُ الله ﷺ: «كَخْ كَخْ، ارْم بِهَا، أَمَا عَلِمْتَ أَنَّا لَا نَأْكُلُ الصَّدَقَةِ»(٢)؛ ولهذَا يُحَرَّمُ على مَن كَانَ مِن آل الرَّسولِ أنْ يقبلَ

ولكن: هل يموتُ جوعًا إذا كَانَ مِن آل الرَّسولِ وليس عنده مال؟ أو يَتكَفُّفُ النَّاس: يا فلان أعطني أم ماذا؟

قال شيخُ الإسلامِ ابنِ تَيْمِيةَ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: ﴿إِذَا لَمْ يَكُنْ خُمُّسٌ؛ فَإِنَّهُم يأخذُونَ مِن الزَّكاةِ مِقدارَ حاجتِهم، ولا يموتونَ جوعًا أو يَتكَفَّفُون النَّاسَ».

وما قاله هو الصَّوابُ؛ لأنَّه إذا كانت المَيْتةُ تَحِلُّ للإِنْسَانِ عِنْد الضَّرورة؛ فهَذِه الزَّكاةُ الطَّيبةُ الَّتِي حُرِّمَتْ على آل الرَّسول لشَخْصِهم، إذا احتاجوا إليها ولم يجدوا مِنها بُدًّا؛ فإنَّها تَحِلَّ لهم ولا بأسَ.

ويُسْتَفادُ مِن هَذَا الحديث فائدةٌ عظيمةٌ، وهـو أنَّ ما كَانَ حرامًا لكَسْبِه إذا أُخِذَ بطريقٍ مباحٍ، فلا بأسَ به، فمثلًا: هَذَا اللَّحم حرامٌ على الرَّسولِ عَلَيْ إذا جاءه

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الزَّكَاة، باب إذا تحولت الصدقة، رقم (١٤٢٤). (٢) أخرجه مسلم: كتاب الزَّكَاة، باب تحريم الزَّكَاة على رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم، رقم (۱۰۶۹).

عن طريق الصَّدَقة، وحلالٌ إذا جاءه عن طريقِ الهَدِيَّة، فيَتَبَعَّضُ الحُّكُمُ بحَسَب وسيلة التَّمَلُّك.

ومِن هذا: لو أنَّك ذهبتَ إلى البنك وصرفْتَ منه دراهمَ فِئةَ مئة مجموعة بمئة أفراد؛ يَجُوز لأنَّني أنا عاملتُه معاملةً على وجهٍ حلالٍ، أمَّا هو فمعاملاتُه الرِّبَوِية على نفسِه.

وقد أخذ الْعُلَمَاءُ مِن هَذَا قاعدةً مفيدةً جدًّا: وهي أنَّ ما حَرُمَ لكَسْبِه فهو حرامٌ على الكاسب وعلى غيره.

فلو أنَّ شخصًا غَصَبَ مالًا وباعَه وأنا أعرِفُ أنَّه مغصوبٌ مِن زيد فهو حرامٌ؟ لأنَّه محرَّمٌ بعينِه، لكنْ لو عامل شخصًا برِبًا، ثم اشتريتُ مِنه ما تعامل بالرِّبا، فالشراءُ جائزٌ؛ لأنَّه ليس حرامًا لعينِه، لكنَّه حرامٌ بكَسْبِه.

ولو أنَّ شخصًا باع على آخرَ خمرًا، فلا يَجُوز أنْ أشتريَه مِن الثَّاني؛ لأنَّه حرامٌ لعَيْنِه، وكذَلِكَ لو باع خِنزيرًا أو باع مَيْتة، أو ما أَشبهَ ذَلِكَ؛ فإنَّه يكون حرامًا؛ لأنَّه حرامٌ لعينِه، ويَحْرُمُ التَّعاملُ به مُطلَقًا.

السُّنة الثَّالثة الَّتِي جاءت في حديث بَرِيرَةَ: أنَّ الوَلَاءَ لمن أَعْتَقَ: فلو باع الإِنْسَانُ عبدًا، واشترط أنْ يكونَ ولاؤهُ له؛ فالشَّرط غيرُ صحيح؛ لأنَّ الوَلَاءَ يكون للمُعْتِق، ولا يمكن أنْ يكونَ للبائع.

و لهَذَا قال النَّبِيِّ ﷺ: «خُذِيهَا وَاشْتَرِطِي لَـهُمُ الْوَلَاءَ فَإِنَّ الْوَلَاءَ لَمِنْ أَعْتَقَ».

فلو قاتَلْنا الكفارَ، وسَبَيْنَا نِساءَهم وذُرِّياتِهم؛ صاروا عبيدًا لنا، ورِقُّ الإِنْسَانِ خيرٌ مِن رِقِّ الشَّيْطان، قال الله تعالى: ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله

فَكُلُّ كَافِرٍ فَهُو عَبِدٌ للشَّيْطان، رَضِيَ أَم أَبِي، فإذا مَلَكَه الْمُسلِمُ صار عبدًا له، وكونُه عبدًا للشَّيْطان.

فالعبد إذا أعتقه المسلم؛ صار حرَّا، وصار ولاؤُه لمنْ أَعْتَقَه؛ أي لو مَاتَ هَذَا العبدُ وليس له أقاربُ مِن العَصَبة؛ فالَّذي يَعْصِبُه سَيِّدُه الَّذي أَعْتَقَهُ.

فالوَلَاءُ لمن أَعْتَقَ، فلو شرطَ البائعُ على المشتري أنَّه إذا أَعْتَقَه فولاؤُه له؛ فالشَّرط باطلٌ لأنَّه مُخَالِفٌ للشَّرع، والشُّروطُ المخالفةُ للشَّرع باطِلةٌ، مهما كَانَ الَّذي اشترطه.

لما قال لعائشة رَضَالِلَهُ عَنْهَا: «خُذِيهَا وَاشْتَرِطِي لَـهُمُ الوَلَاءَ»، فاشترَتْ بَرِيرَةَ، وقالت لأهلِها: الوَلَاءُ لكم، فقام النَّبِي ﷺ فخطَب النَّاس، وقال: «مَا بَالُ رِجَالٍ يَشْتَرِطُونَ شُرُوطًا لَيْسَتْ فِي كِتَابِ اللهِ، مَا كَانَ مِنْ شَرْطٍ لَيْسَ فِي كِتَابِ اللهِ فَهُوَ يَاطِلُ، وَإِنْ كَانَ مِئَ شَرْطٍ لَيْسَ فِي كِتَابِ اللهِ فَهُو بَاطِلٌ، وَإِنْ كَانَ مِئَةَ شَرْطٍ».

وقولُه: «مَا بَالُ رِجَالٍ»: في هَذَا دليلٌ على أنَّه يَنْبَغِي في المواعظ العامةِ ألا يُعَيَّنَ؛ لأنَّ التَّعْيينَ يُضيِّق الدائرة، إلا إذا كَانَ التَّعْيينُ على سبيل التَّمثيل فلا بأسَ.

فيَنْبَغِي للخطيب أنْ يُعَلِّقَ الأمورَ بالأوصافِ لا بالأشخاص؛ لأنَّ الأشخاصَ قد تتغيَّرُ أحوالهُم، ولأنَّ الأوصافَ تعمُّهم وغيرَهم.

أضرب مثلًا لكم: وجدنا جريدةً تنشر المقالاتِ الفَاسِدة، وتنشر الصورَ الفاتنة؛ فلا أقول: الصحيفةُ الفلانية تنشر الآراء الفَاسِدة وتُعلِّقُ الصُّور الفاتنة؛ ولكنْ أقول: مِن الصُّحُفِ ما يفعل كذا وكذا؛ لأَنني إذا عَيَّنْتُ؛ خرج ما سوى هَذَا المُعَيَّن، وقد يكون في الصُّحُفِ ما هو أَشَدُّ مِن هذا؛ فيظن الظَّانُّ أَنَّه لا يوجد إلا هَذِه الصحفة.

كَذَلِكَ: فَرُبَّمَا تَتغير الصَّحيفة، ويكون عَلَيْها رجالٌ يؤمنونَ باللهِ واليومِ الآخِر، ويُغَيِّرُونَ هَذِه المبادئ، ويأتونَ بأشياءَ طيبةٍ، والاسم هو الاسم؛ فحينئذٍ تحافظ الجريدةُ على سُمْعَتِها وتكونُ مفيدةً.

فلو أردتُ أنْ آتي بعُمومِه وأقول: مِن الصَّحف مِن ينشرُ الأفكارَ الهدَّامة، والصورَ الفاتنة، مثل الجريدةِ الفلانيةِ فهذا طيب؛ لأنَّه حصلَ مِن التَّعميم، وحصل به التَّعيينُ، وكثيرٌ مِن العامة إذا أتيتَه بالأوصاف العامةِ لا يُحسِنُ أنْ يُطبِّقَها على شيءٍ مُعيَّنٍ؛ ولهذَا تُلقَّنُه وتقولُ: هَذَا لفظٌ عامٌ يَشْمَلُ كلَّ فردٍ مِن الأفراد، تنقلُ فردًا مِن العُموم، فتجده لا يعرفُه.

فأنت إذا أتيتَ بالعُموم ثم عَيَّنْتَ؛ يكون طيِّبًا وجيدًا؛ لأنَّ العامِّيَ لا يفهمُ التَّعْيينَ مِن العُموم.

ولو سأل سائلٌ: هل العُموم يتناولُ جميعَ أفرادِه؟

والجَوَاب: نعم، وهكذا استعمل النَّبِيُّ ﷺ العُموم، لأنَّه شاملٌ لجميع أفرادِه. فإذا جاء لفظٌ عامٌٌ مِن الرَّسول ﷺ فالأصلُ أنَّ الصَّحابةَ والتَّابعين قد عَمِلُوا به، هَذَا الأصل، ومَنِ ادَّعى خِلافَ ذَلِكَ فعَلَيْه الدَّليل؛ لأَنَّنا نعلمُ أنَّ الصَّحابةَ أشدُّ النَّاسِ تنفيذًا لأوامرِ اللهِ ورَسُولِه.

وقد قال بعضُ المعاصرين: إنَّه إذا جاءنا لفظٌ عامٌٌ في القرآن والسُّنة، ولم نعلمْ أنَّ الصَّحابةَ عَمِلُوا به؛ فإنَّه لا أصْلَ له ولا يُعْمَلُ بِه. وهَذَا خطأٌ.

فلا يُشْتَرَطُ علينا مِن لُزوم الاتِّباع أَنْ نعلمَ أِنَّ السَّلفَ نقلوا هذا؛ لأَنَّ الأصلَ أُنَّم عَمِلُوا بِه، ولا حَرَجَ أَنْ نعلمَ أَنَّ كلَّ وَاحِدٍ مِن الصَّحابةِ عَمِلَ بَهَذَا النَّصِّ، أو أَنَّ جَمُهورَهم عَمِلَ بَهَذَا النَّصِّ.

ولو أردنا أنْ نقول: إنَّنا لا نعملُ إلا بالنُّصوص اللَّفظيةِ حتى يشهدَ لها الواقعُ في عصر الصَّحابة؛ ما تَحَصَّلْنَا على رُبعِ النُّصوص؛ لأنَّنا نعتمدُ على أنَّ الصَّحابةَ الأصل فيهم أنَّم يعملونَ بِهَذِهِ النُّصوص.

لَّمَا رأى النَّبِيُّ رَجُلًا مِن الصَّحابة في يده خَاتِمٌ مِن ذَهَبٍ؛ نزعهُ الرَّسولُ ﷺ مِن يده ورمى به وقال: «يَعْمِدُ أَحَدُكُمْ إِلَى جَمْرَةٍ مِنْ نَارٍ فَيَجْعَلُهَا فِي يَدِهِ»، فَقِيلَ لِلرَّجُلِ بَعْدَ مَا ذَهَبَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: خُذْ خَاتِمْكَ انْتَفِعْ بِهِ، قَالَ: لَا وَاللهِ، لَا آخُذُهُ أَبِدًا وَقَدْ طَرَحَهُ رَسُولُ اللهِ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ (۱).

ولما خطب النَّبِيُّ في يوم العيدِ للرِّجال ثمَّ تقدم للنِّساءِ وخطبهُنَّ وقال: «تَصَدَّقْنَ عَا مَعْشَرَ النِّسَاءِ، وَلَوْ مِنْ حُلِيَّكُنَّ»(٢)؛ جَعلتِ المرأةُ تأخذُ قُرْصَها مِن أُذنها وتلقيه في ثوب بلالٍ، تأخذُ كلَّ الذَّهبِ الَّذي معها، ولم تفكرْ وَاحِدةٌ منهن في المُخالَفة.

فالحاصل: أنَّ الأصلَ في النُّصوص اللَّفظيةِ أنَّها معمولٌ بها في عهد الصَّحابة، ولا يُشْتَرَطُ لقبولِها والعملِ بها؛ أنْ نعلمَ أنَّ الصَّحابةَ طبَّقُوها؛ لأنَّ هَذَا هو الأصلُ.

وقوله ﷺ: «يَشْتَرِطُونَ شُرُوطًا لَيْسَتْ فِي كِتَابِ اللهِ»، في الحديث تقديرٌ وهو: ليس في كتاب الله حِلُها، وليس بشرط أنْ يكون الشَّرطُ المُتَّفَقُ عَلَيْه موجودًا في القرآن والسُّنة؛ لأنَّ هُنَاكَ شُروطًا لا توجد في القرآن والسُّنة، لكنَّ القرآن والسُّنة لا يمنعان مِنها، فالمقصود بقولِه: «لَيْسَتْ فِي كِتَابِ اللهِ»: أي ليس في كتاب اللهِ حِلُها ولا إباحتُها.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب اللباس والزينة، باب تحريم خاتم الذهب على الرجال، رقم (٢٠٩٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الزَّكَاة، باب الزَّكَاة على الزُوج والأيتام في الحجر، رقم (١٣٩٧)، ومسلم: كتاب الزَّكَاة، باب فضل النفقة والصدقة على الأقربين والزوج والأولاد والوالدين، رقم (١٠٠٠).

وقوله ﷺ: «فَهُوَ بَاطِلٌ، وَإِنْ كَانَ مِئَةَ شَرْطٍ»: أي وإِنْ شُرِطَ مئة مرة، بمعنى: ولو شرطتَ هَذَا الشَّرط المخالفَ للشَّرع مئةَ مرة، والتزمَ المشروطُ عَلَيْه بذَلِكَ؛ فإنَّه لا يثبُت ولا يلزمُ، لأنَّ ذَلِكَ مُحَادَّةٌ للهِ ورَسُوله.

وعلى هذا: فإذا اشترط البائعُ على المشتري أنْ يُجامِعَ الأَمَةَ المبيعةَ لُدَّةِ شهر، فإنَّ هَذَا الشَّرطَ غيرُ صحيح؛ لأنَّه ليس في كتاب اللهِ حِلُّه.

مثالٌ آخر: تزوجتِ امرأةٌ رَجُلًا على شرطِ أَنْ يُطَلِّقَ زوجتَه الَّتِي معه؛ فهَذَا الشَّرطُ باطلٌ لأَنَّه مخالِفٌ للشَّرع، قال النَّبِيّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: ﴿لَا تَسْأَلِ المَرْأَةُ طَلَاقَ الشَّرطُ باطلٌ لِأَنَّهُ مِحْفَتَهَا، وَلْتَنْكِحْ، فَإِنَّ لَهَا مَا قُدِّرَ لَهَا» (٢)، فإذا اشتُرطَ على أُخْتِهَا لِتَسْتَفْرِغَ صَحْفَتَهَا، وَلْتَنْكِحْ، فَإِنَّ لَهَا مَا قُدِّرَ لَهَا» (٢)، فإذا اشتُرطَ على النَّوج أَنْ يُطلِّقُ الزَّوجة السَّابقة؛ فالشَّرط لاغٍ باطلٌ، ولا يَجُوز اعتمادُه لأنَّه ليس في كتاب الله.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب المساقاة، باب الرَّجُل يكون له ممر أو شرب في حائط أو في نخل، رقم (١٥٤٣)، ومسلم: كتاب البيوع، باب من باع نخلًا عليها ثمر، رقم (١٥٤٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب القدر، باب وكان أمر الله قدرًا مقدورا، رقم (٦٢٢٧).

مثالٌ آخر: رَجُلٌ باع بيتَه وقال: أشترطُ عليكَ أيها المشتري أنْ أسكنَ هَذَا الْبَيْتِ إلى أَنْ أَجِدَ بيتًا آخَرَ. فوافق المشتري على أنَّ البائعَ يسكنُ الْبَيْتَ حتى يجدَ بيتًا آخَرَ، فهَذَا الشَّرطُ فَاسِدٌ؛ لأنَّ قد يجده في أسبوع، أو في شهر، أو في سنة، وقد يَبَاطأُ وتُعْرَضُ عَلَيْه البيوتُ، فيقول: هَذَا الْبَيْتُ لا يَصْلُحُ، وكلما عُرِضَ على البائع بيت، قَالَ: لا يصلح؛ لكي يَجْلِسَ في بيته الَّذي باعه.

إذن: المُدَّةُ مجهولةٌ، وكلُّ شيء مجهولٌ فإنَّه مِن المَيْسِر؛ لأنَّ العقدَ يكون دائمًا بين الغُنْم والغُرْم، فهَذَا الشَّرطُ باطلٌ لا يَصْلُحُ؛ لأنَّه ليس في كتاب اللهِ حِلُّه.

لكنْ لو قَدَّرَ أجلًا محددًا، بحيث يقول: أكثرُ ما تبقى سنةً مثلًا، وقد بِعْتُكَ هَذَا الْبَيْتَ على أَنْ أسكنَ فِيهِ حتى أجدَ بيتًا، أو تمضي السَّنة؛ أي بحدٍّ أقصى، ففي هَذِه المَسْأَلَةِ قولان: قولٌ بالصِّحة، وقولٌ بالمنع، كها هو معروفٌ عِنْد الْعُلَهَاء.

فمِن الْعُلَمَاء مَن يقول: هَذَا الشَّرطُ فَاسِدٌ؛ لأَنَّنا لا ندري متى يجدُ الْبَيْتَ، فقد يجدُه في ستةِ أشهر، فقد يجدُه في ستةِ أشهر، وتتوفر للمشتري أحدَ عشرَ شهرًا، وقد يجدُه في ستةِ أشهر، وتد لا يجده إلا بعد تمام السَّنة.

وقال بعضُ الْعُلَمَاء: هَذَا الشَّرطُ صحيحٌ؛ لأَنَّه حُدِّدَ إلى مُدَّة سنة، فإذا تَوَفَّرَ أَكثرُ مِن ذَلِكَ، بأنْ وجدَ بيتًا لمُدَّةِ شهر، فإنَّ المشتري يكون غانِيًا، لكنَّ البائعَ لا يكونُ غانِيًا؛ لأَنَّه قد يسكنُه حتى يجدَ بيتًا، أو تمضيَ سَنةٌ.

ولهذا: نرى أنَّ القَوْلَ الرَّاجِحَ في هَذِه المَسْأَلَة، أنَّ مثلَ هَذَا الشَّرطِ صحيحٌ ما دام حُدِّدَ له أكثر، وعُيِّن له أجلٌ؛ فإنَّ الشَّرطَ صحيحٌ.

والنَّاسُ قد يحتاجون إليه، فقد يطلبُ الشَّخصُ بيتًا بدلًا مِن بيتِه، ويَشترِطُ على المشتري أنْ يسكنَ هَذَا الْبَيْتَ لُدَّة سَنة، أو حتى يَجِدَ بيتًا.

مثالٌ آخر: رَجُلٌ تَزَوَّجَ امرأةً، فاشتُرِطَ عَلَيْه ألا يتزوَّجَ عَلَيْها أُخرى، ننظر: إذا التزم الزَّوجُ بذَلِكَ، وقال: أَشترطُ على نفسي ألا أتزوجَ عَلَيْها امرأةً غيرها، فهَذَا الشَّرطُ لا يتضمَّنُ ظلمًا لأحد؛ يكون صحيحًا.

لكن لو اشتُرِطَ عَلَيْه أَنْ يُطَلِّقَ زوجتَه الَّتِي كانت معه، فالشَّرط يتضمَّنُ ظلمًا، وهو طلاقُ الزَّوجةِ الأُولى، أما هَذَا الَّذي اشتُرط عَلَيْه ألا يتزوجَ عَلَيْها أُخرى؛ فإنَّه لا يتضمَّنُ ظلمًا، ولكن يتضمَّنُ حَجْرًا على الزَّوجِ ألا يتزوجَ، وهَذَا الحَجْرُ حقُّ للاَ يَتزوج، والتزم أَنْ يَحْجُرَ على نفسِه وألا يتزوجَ؛ فالشَّرطُ صحيحٌ.

لكن لو كَانَ هَذَا الرَّجُلُ الَّذِي اشْتُرِطَ عَلَيْه ألا يتزوجَ عَلَيْها أُخرى، كانت معه زوجةٌ سابقة، وقد رضي بها أهلُ الزَّوجةِ الجديدة أَنْ تبقى معها، فاشتُرِطَ عَلَيْه ألا يتزوجَ عَلَيْها امرأةً أخرى فوافق، ولكنَّه لما دخل بالزَّوجة الجديدةِ أراد زوجةً أُخرى، فَقَالَ: أنا الآن في حَيْرة؛ إنْ تزوجتُ امرأةً أُخرى فُسِخَ نكاحُ هَذِه الزَّوجة الجديدة؛ لأنَّه إذا فات شرطُها فلها أَنْ تفسَخَ، فتَحَيَّلَ بحِيلةٍ، طلّق الأُولى وتزوج الجديدة، قالوا: كَيْفَ تَزَوَّجَ ومشروطٌ عَلَيْه؟ قَالَ: كانت عندي زوجةٌ في الأول، وهَذِه بدلٌ مِنها، فلهم الحقُّ أَنْ يُطالبوه بفسخ النّكاح.

فإذا قَالَ: أنتم فرضتمْ زوجةً أُخرى، وهَذِه طلقتُها -الأولى- قالـوا: نعم، لكنَّ الأُولى عجوزٌ ولا تهمنا، أما الَّذي تزوَّجَ جديدةً فهَذَا يهمنا.

فنقول: نعم، لكم الشَّرط، ولكم في هَذَا الحالِ الخِيارُ إذا تزوجَ زوجةً جديدة، بين أنْ يبقى النِّكاح، أو يُفْسَخَ النِّكاح.

ونقول: نأخذُ مِن هَذَا الحديث قاعدتَيْن مهمتَيْن:

القاعدة الأولى: أنَّ الشُّروطَ المخالِفةَ لكتاب اللهِ باطلةٌ مرفوضةٌ، حتى لو أُكِّدَتْ واشْتُرِطَتْ مئةَ مرة أو ألفَ مرة، فإنها لا تُقْبَلُ.

القاعدةُ الثَّانية: أنَّ الشُّروطَ الَّتِي لا ثُخالف كتابَ اللهِ شُروطٌ صحيحة ثابتة، وهَذَا يوافقُ ما يُرْوَى عن الرَّسولِ ﷺ أنَّه قَالَ: «المُسْلِمُونَ عَلَى شُرُوطِهِمْ إِلَّا شَرْطًا أَوْ حَرَّمَ حَلَالًا»(١).

والْوَفَاءُ بِالشُّرُوطِ الثَّابِتَةِ الجَائزةِ لازم، فيجب على مَن اشتُرِطَ عَلَيْه شرطٌ في عقد نكاحٍ أو بيع أو إجارةٍ أو رَهْنِ، أنْ يُوفِيَ به، إلا إذا أَسْقَطَه مَن له الشَّرط، فإذا أسقطه مَن له الشَّرط فلا بأسَ، وإلا فيجبُ أنْ تُوفِيَ بِالشُّروطِ الَّتِي اشْتُرِطَتْ في العُقُود؛ لأنَّ الْوَفَاءَ بِهَذِهِ الشُّروطِ داخلٌ في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا العُقُودِ ﴾ [المائدة:١].

مثالُ ذَلِكَ ما مثَّلنا به أولًا: باع رَجُلٌ بيتَه، واشْتَرط سُكْنَاه لمَّذَةِ سَنَةٍ، فهَذَا جائزٌ، فإذا رغِبَ البائع الَّذي اشْتَرَط أنْ يسْكُنَه لمُدَّة سنة، أنْ يُسْقِطَ هَذَا الشَّرط، فله الحَقُّ، قال النَّبِيُّ ﷺ: «قَضَاءُ اللهِ أَحَقُّ وَشَرْطُ اللهِ أَوْثَقُ وَإِنَّمَا الْوَلاءُ لَمِنْ أَعْتَقَ»(٢).

أولًا: هَذِه الجملُ فيها سَجْعٌ، وفاصلته القاف: قَضَاءُ الله أحقُّ، وشرطُ الله أَوْتَقُ، وشرطُ الله أَوْتَقُ، وإنَّما الوَلَاء لمنْ أعتقَ؛ ففيها سجع، فكَيْفَ يقع السَّجْعُ مِن الرَّسول ﷺ، وقد قال لحَمَلِ بن النَّابِغة حين اعترض على دِية الجَنِين، قَالَ: يا رَسُول الله، كَيْفَ أَضْمَنُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى (٧/ ٢٤٩ رقم ١٤٢١١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب إذا اشترط شروطًا في البيع لا تحل، رقم (٢٠٦٠)، ومسلم: كتاب العتق، باب إنها الولاء لمن أعتق، رقم (١٥٠٤).

مَنْ لَا شَرِبَ وَلَا أَكَلَ، وَلَا نَطَقَ وَلَا اسْتَهَلَّ، فَمِثْلُ ذَلِكَ بَطَلَ، قَالَ: «إِنَّمَا هَذَا مِنْ إِخْوَانِ الْكُهَّانِ»(١)، مِنْ أَجْلِ سَجْعِهِ الَّذِي سَجَعَ، فهنا ذمَّ النَّبِيُّ السَّجْعَ؟

نقول: السَّجْعُ نوعان:

سجعٌ يُحَسِّنُ اللَّفْظَ ولا يُبطِلُ حقَّا فهَذَا جائزٌ، بل قد يكون محمودًا إذا كَانَ لغايةٍ محمودةٍ.

وسجعٌ آخرُ يُقْصَدُ به إبطالُ الحقّ، فهَذَا مذمومٌ، وهو الَّذي يستعمله الكُهَّانُ في كلامِهم مِن أجلِ أنْ يُحسِّنوه أمامَ النَّاس فيقبلوه.

حَمَلُ بنُ النَّابِغة قَالَ: يا رَسُول الله، كَيْفَ أضمنُ مَنْ لا شَرِبَ ولا أَكَلَ، ولا نَطَقَ ولا اسْتَهَلَّ، فمثل ذَلِكَ بَطَلَ.

فالمُرادُ بَهَذَا القَوْلِ إِبطالُ حقِّ؛ ولهَذَا ذمَّه الرَّسولُ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسلم-، ومِن ثم نقول: السَّجْعُ في الكلام تحسينٌ له، فإنْ كَانَ المقصود به الحثُّ على قَبول الحقِ فهو مذمومٌ، وإنْ كَانَ المقصود به إبطالُ الحقِّ فهو مذمومٌ، وإنْ كَانَ الاهَذَا ولا هَذَا فهو هنا جائزٌ.

يقول الرَّسول ﷺ: «قَضَاءُ اللهِ أَحَقُّ»؛ اعلم أنَّ قَضَاءَ الله ينقسمُ إلى قسمين: شَرْعي وقَدَري كَوْني.

فالشَّرْعيُّ: هو ما قررَّه اللهُ عَزَّقِجَلَّ وأمرَ به.

والقَدَرِيُّ الكَوْنِيُّ: هو ما يَطويه الله على عبادِه من التَّدبيراتِ الإلهية.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الطب، باب الكهانة، رقم (٥٤٢٦)، ومسلم: كتاب القسامة والمحاربين والقصاص والديات، باب دية الجنين ووجوب الدية في قتل الخطأ وشبه العمد على عاقلة الجاني، رقم (١٦٨١).

مثالُ الشَّرعي: قول الله تعالى: ﴿وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُدُوۤا إِلَّاۤ إِيَّاهُ ﴾ [الإسراء:٢٣]، فقضى أي أَمَرَ ووصَّى ألا نعبدَ إلا إياه.

و مثال الكَوْنِيّ القَدَرِيّ: ﴿إِذَا قَضَيْ آمَرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ، كُن فَيَكُونُ ۗ ﴾ [آل عمران:٤٧]، إذا قضى أي قدَّر أمرًا، فإنَّما يقول له: كُنْ فَيكُونُ.

ومِنه أيضًا قوله تعالى: ﴿وَقَضَيْنَاۤ إِلَى بَنِ إِسۡرَتِهِيلَ فِي ٱلۡكِئْبِ لَنُفۡسِدُنَّ فِ ٱلۡكِئْبِ لَنُفۡسِدُنَّ فِ ٱلۡرَضِ مَرَّتَيْنِ ﴾ [الإسراء:٤]، ولا يمكن أنْ نقولَ: المرادُ بالقَضَاء هنا القَضَاءُ الشَّرعي؛ لأنَّ الله لا يقضي شرعًا بالفَساد، لكنَّه يقضي قَدَرًا بالفَساد لِحِكمةٍ.

وقوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَلَامٌ عَلَى مَوْتِهِ إِلَّا دَابَتُهُ ٱلْأَرْضِ ﴾ [سبأ:١٤]، المرادُ بالقَضَاءِ هنا القَضَاءُ القَدري، فلما قضينا عَلَيْه المَوْتَ أي أَمَتْناه، ما دَلَّهم على موتِه أي سليهان، إلا دابة الأرضِ تأكل مِنْسَأَتَهُ، والمِنْسَأَةُ هي العَصَا، فسليهانُ عَلَيْ كَانَ يستخدم الجنَّ لمصالحه، ﴿ وَالشَّيَطِينَ كُلَّ بَنَّاءٍ وَعَوَّاصِ ﴿ وَالشَّيَطِينَ كُلَّ بَنَّاءٍ وَعَوَّاصِ ﴿ وَالشَّيَطِينَ كُلَّ بَنَّاءٍ وَعَوَّاصِ ﴿ وَالشَّياطِينَ تُحْدَمُه، وهم هنا ثلاثةُ أقسام: بَنَّا وُون، مُصَفَّدون، ومُصَفَّدونَ.

فالبَنَّاؤون يبنون له القصورَ الشَّامخةَ الَّتِي يعجِزُ عن مثلِها الإِنْسَانُ.

والغوَّاصون يغوصون في البحار، يأتونَ له بالدَّراهم والجواهرِ وغيرها.

والْقُوَّنُون فِي الأَصْفَاد؛ لأَنَّهُم تَمَوَّدوا فقرنَهُم بالأَصْفاد، أي سَلْسَلَهُم بالأَغلال؛ لأَنَّ اللهَ تعالى أعطاه سلطانًا واسعًا قَالَ: ﴿قَالَ رَبِّ اَغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلَكًا لَا يَنْبَغِي لِأَمَدِ مِنْ بَعْدِئُ إِنَّكَ أَنَتَ اللَّوَهَابُ ﴿ فَا لَذِيحَ تَجَرِي بِأَمْرِهِ وَخُفَاةً حَيْثُ أَصَابَ ﴿ لَا لَكُونَ لِلهُ الرِّيحَ تَجَرِي بِأَمْرِهِ وَخُفَاةً حَيْثُ أَصَابَ ﴿ وَالشَّيَطِينَ كُلَّ بَنَاتِهِ وَغُوَّاصٍ ﴿ وَ وَالقُدرةِ مَا ليس عِنْد بني آدم.

وسليهان ﷺ لما أتاه خبرُ مَلِكةِ سَبَا؛ قَالَ: ﴿قَالَ يَتَأَيُّما الْمَلُؤُا أَيْكُمْ يَأْتِنِي بِعَرْشِهَا مَلَ اللّهُ وَالْهَ مُنْ اللّهِ عُلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ أَنْ يَرْتَدُ إِلَيْكَ طَرْفُكَ ﴾، رآه مُسْتَقِرًّا أي ثابتًا كَأَنّه في من الكِتَاب: ﴿أَنَا عَالِيكَ مِهِ عَلْمُ أَن يَرْتَدُ إِلَيْكَ طَرْفُكَ ﴾، رآه مُسْتَقِرًّا أي ثابتًا كَأَنّه في مكانِه منذ سنوات.

ولهَذَا جاءتِ كلمةُ ﴿مُسْتَقِرًا ﴾، مع أنَّ الجارَّ والمجرورَ يُحْذَف مُتَعَلِّقُه ما لم يكنْ خاصًا، فإنْ كَانَ خاصًا؛ وجب ذكرُه، وهنا المُتعلِّق خاصٌّ؛ لأنَّه قَالَ: ﴿مُسْتَقِرًا عِندَهُ, ﴾، أي ثابتًا لا يتزحزح كأنَّما وُجِدَ لعدةِ سنوات، ﴿قَالَ هَنذَا مِن فَضَلِ رَبِّي ﴾ [النمل:٤٠]، فالَّذي جاء به مِن اليَمَن لُدَّة الشَّهرِ إلى الشَّام الملائكةُ؛ لأنَّ الَّذي عنده علمٌ مِن الكِتَاب، رَجُلٌ علمَّه اللهُ تعالى دعاءً فدعا؛ فجاءت بِه الملائكةُ فورًا، والملائكةُ أقوى مِن الشَّياطين وأقوى مِن الجن، والجنُّ أقوى مِن بني آدم، وبنو آدم اللّذي أقام الدُّنيا وأقعدَها، هو أضعفُ هَذِه الأنواعِ الثَّلاثة، أضعفُ مِن الجن، وأضعفُ مِن المِن المُنهِ.

إذن نقول في هَذِه الآية: ﴿ فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَلَّهُمْ عَلَى مَوْتِهِ إِلَّا دَابَّةُ ٱلْأَرْضِ ﴾ [سبا: ١٤]، إنَّ اللهَ أمَاتَ سليهانَ، وبقي مُتَّكِئًا على عصاهُ هكذا وهو ميتٌ، والجنُّ يعملون ويَكْدَحون؛ لأنَّهم يظنون أنَّ سليهانَ حيُّ، وأنَّه يعاقبُهم إذا لم يقوموا بها كَلَّفهم بِه؛ فصاروا يَكْدَحون ويعملون ويظنون أنَّ سليهانَ حي، فجاءت دابةُ الأرض -نسأل اللهَ أنْ يكفينا شَرَّها في كتبِنا وفي ثيابِنا-.

ودابة الأرضِ هي الَّتِي تُسمى عندنا الأربع، دُوَيبةٌ صفراءُ لكنَّها عجيبةٌ، أَشَدُّ مِن النَّار، أَكلتِ العَصا، فلما أكلتِ العَصا انهارت؛ فَخَرَّ سليمانُ عَلَيْهِ السَّلَامُ، ﴿ فَلَمَّا خَرَّ مَن النَّار، أَكلتِ العَصا، فلما أَكلتِ العَصا انهارت؛ فَخَرَّ سليمانُ عَلَيْهِ السَّلَامُ، ﴿ فَلَمَّا خَرَ مَن الْبَعْدِ الْعَلَامُ مَا لَبِعُواْ فِي ٱلْعَذَابِ ٱلْمُهِينِ ﴾ [سبأ: ١٤].

إذن: قَضَاءُ اللهِ ينقسِمُ إلى شرعيٍّ وقَدَريٍّ:

الشَّرْعيُّ يَتعلَّقُ بها يحبُّه اللهُ عَنَّوَجَلَّ ويأمرُ به، والقَدَريُّ يَتعلَّقُ بها يَقضيه ويُقدِّرُه، ويكون محبوب.

والمرادُ بالقَضَاء في قولِه عَلَيْهِ الصَّلاَ أَوَالسَّلامُ: «قَضَاءُ اللهِ أَحَقُّ»، القَضَاءُ الشَّرعيُّ، الكَنْ رُبَّما نقول: والقدري أيضًا، فإنَّ ما قدره اللهُ على عبادِه ولو كرهوه، أحقُّ مما لكنْ رُبَّما نقول: والقدري أيضًا، فإنَّ ما قدره اللهُ على عبادِه ولو كرهوه، أحقُّ مما لم يقدرُه ولو أحبوه، قال تعالى: ﴿وَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُوا شَيْعًا وَهُو خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ الم يقدرُه ولو أحبوه، قال تعالى: ﴿وَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُوا شَيْعًا وَهُو خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ [البقرة:٢١٦]، فيمكن أنْ نقولَ: إنَّ قولَه: «قَضَاءُ اللهِ أَحَقُّ»، يَشْمَل القَضَاءَ القدريَّ والقَضَاءَ الشَّرعيِّ فلا شكَّ فيه، وأمَّا القَضَاءُ القَدري فهو والقَضَاءَ الشَّرعيّ، أمَّا القَضَاءُ الشَّرعيّ فلا شكَّ فيه، وأمَّا القَضَاءُ القَدري فهو مُحتملُ، ولكنَّ اللفظ يحتملُه، ولا شكَّ أنَّ ما قَضَاه اللهُ عَرَّوَجَلَّ قَدَرًا على عبادِه أنَّه حيرٌ مِن عدمِه.

فإن قال قائل: أليسَ اللهُ تعالى يقضي بالحق؟ ونحن نشاهد بعضَ المَقْضِيَّات فيها شرُّ، فكَيْفَ يتفقُ هَذَا مع كونِها حقًّا؟

فالجَوَاب: الشرُّ يكون في المَقْضِيِّ، ولا يكون في القَضَاء، فالقَضَاءُ فعلُ القاضي، والمَقْضِيُّ مفعولُ القاضي، والشرُّ يكون في المفعولِ لا في الفِعْل، فهَذَا الَّذي قَضَاه اللهُ عَنَّهَ جَلَّ شرُّ باعتبار ذاتِه، أي باعتبار ذاتِ المَقْضِيِّ، لا باعتبار قَضَاءِ اللهِ له؛ فإنَّ قَضَاءَ اللهِ له حَقُّ بِلا شَكِّ، وخيرٌ بِلا شَكِّ.

وهذا: ثَبَتَ في الحديث الصَّحِيحِ أنَّ النَّبِيَّ -صلى الله عَلَيْه وعلى آله وسلم-

قَالَ: «وَالشَّرُّ لَيْسَ إِلَيْكَ» (١)، ومثال ذَلِكَ: أرسلَ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى السَّماءَ بهاءٍ مُنْهَمِوٍ؛ فَأَغرقتِ الزُّروعَ، فَهَذَا لِلنَّاسِ شُرُّ باعتبار المَقْضِيِّ، لكنه خيرٌ باعتبارِ قَضَاءِ اللهِ له؛ لأنَّ اللهَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يُصيبُ النَّاسَ بالبَأْسَاءِ والضَرَّاءِ لعلهم يرجعون، قال تعالى: ﴿ ظَهَرَ اللهَ سُبْحَانَهُ وَقَعَالَى يُصيبُ النَّاسَ بالبَأْسَاءِ والضَرَّاءِ لعلهم يرجعون، قال تعالى: ﴿ ظَهَرَ اللهَ سُلْدَى عَلَوا لَعَلَهُمْ اللهِ عَلَوا لَعَلَهُمْ مَعْضَ اللّذِى عَمِلُوا لَعَلَهُمْ مَرَ اللهِ مَا الروم: ١٤].

إذن: قَضَاءُ اللهِ لهَذَا المَقْضِيِّ المكروهِ عِنْد النَّاسِ خيرٌ وحتُّ.

مثالٌ آخر: رَجُلٌ له طفلٌ صغير، وأُصِيبَ بمَرَضٍ؛ فقرر الأطباءُ أَنْ يُكُوَى هَذَا الصبيُّ، والكَيُّ في حدِّ ذاتِه شرُّ لا شكَّ، فالإِنْسَانُ لا يريد أَنْ يُؤذَى ابنُه بالنَّار، لكنَّ المصلحةَ الَّتِي تترتبُ على هَذَا الكيِّ، جعلَتْ هَذَا الكيَّ سائِغًا، فتجد الرَّجُلُ يمسِكُ بابنِه للطَّبيب ليكويَه، مع أنَّه يكرهُ الكيَّ؛ لما يترتَّبُ عَلَيْه مِن الآثار المحبوبةِ إلى الشَّخص.

مثالٌ آخر: يُعْطَى الإِنْسَانُ دواءً كريهَ الرَّائحة، مُرَّ الطَّعم، فيبتلعُه وهو مكروهٌ عنده، لكنْ لما يترتَّبُ عَلَيْه مِن الآثار يفعلُه.

فهُنَاكَ إذن فرقٌ بين المفعولِ والفِعْل، ففِعلُ اللهِ -وهو قَضَاؤه-كلُّه حقٌّ، وكلُّه خيرٌ، لكنَّ مفعولاتِه مِنها ما هو خيرٌ، ومِنها ما هو شرُّ.

ويمكن أنْ يكون الفِعْلُ الوَاحِدُ خيرًا مِن وجهٍ وشرَّا مِن وجهٍ، وخيرًا لأُناس، وشرَّا لأُناس.

حُدِّثْنَا أَنَّ رَجُلًا شَابًّا أُصِيبَ بِمَرَضٍ، وكَانَ هَذَا الشَّابُّ منحرفًا، فأنهكَهُ المَرضُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم: كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب الدعاء في صلاة الليل وقيامه، رقم (۷۷۱).

وأَشْفَى على المَوْت، ولكنَّ اللهَ سُبْحَانَهُوَتَعَالَى شفاه، فلما شفاهُ استقامَ الرَّجُلُ؛ بِسَبَب الشِّفاءِ مِن هَذَا المَرَض، وبِسَبَب ما أصَابَه مِن المَرض مِن الألم والحَسْرة.

إذن: صار المَرضُ خيرًا مِن وجهٍ وشرًّا مِن وجهٍ آخرَ.

أيضًا: حَصَلَ حادثٌ لعَائِلَة، وكَانَ فيهم رَجُلٌ منحرفٌ، فهاتَتْ بعضُ العَائِلَةِ مِن هَذَا الحَادث؛ فصار هَذَا المَوْتُ سببًا لهدايةِ هَذَا الرَّجُلِ المنحرف.

إذن: صارتِ المصيبةُ شرًّا مِن وجهٍ وخيرًا مِن وجهٍ آخرَ.

وقد تكون خيرًا لقوم وشرًّا لآخرين، مثاله: نزلَ المطرُ، وكَانَ صاحبُ حرثِ يحتاج حرثُه إلى سَقْي، فسقاه هَذَا المطر، إذن المطرُ خيرٌ.

ورَجُلُ آخر أَتَمَّ بناء بيتٍ قريبًا، وهـو لا يزال رَطْبًا، فجاءه المطـرُ فأفسدَه، فكَانَ المطرُ شرَّا.

إذن نقول: قَضَاء الله عَزَّوَجَلَّ كله خيرٌ، وكله حقٌّ، وقد يكون المَقْضِيُّ شرَّا لقوم وخيرًا لقوم آخرين.

وفي قولِ النَّبِيِّ ﷺ: «خُذِيهَا وَاشْتَرِطِي لَهُمُ الوَلَاءَ، فَإِنَّهَا الوَلَاءُ لَمِنْ أَعْتَقَ» إشكالٌ؛ فكَيْفَ يأمرُ النَّبِيُّ ﷺ عائشة أَنْ تَعْقِدَ هَذَا العَقْدَ الْمَتْضَمِّنَ لشرطٍ فَاسِد؟ والعُقُودُ الْمَتَضَمِّنَةُ لشروطٍ فَاسِدةٍ مُحَرَّمةٌ؟

وأجاب عنه بعضُ الْعُلَمَاءِ بأنَّ اللَّام هنا بمعنى: على، فكأنَّه قَالَ: خذيها واشترطي عَلَيْهم الوَلَاء، لكنَّ هَذَا الجَوَابِ لا تحصُلُ به الفائدةُ؛ لأنَّها قد اشترطتْ عَلَيْهم الوَلاءَ أُوَّلًا فَأَبُوْا.

وقال بعضُ الْعُلَمَاء: إنَّ الرَّسولَ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم- أذنَ لها أنْ

تشترطَ بأنَّ الوَلاءَ لهم؛ لِيُبَيِّنَ أنَّ الشَّرطَ الفَاسِدَ -وإن اتَّفِق عَلَيْه واشْتُرِطَ- فإنَّه لاغٍ ولا يُعْتَدُّ به، وهَذَا هو الصَّحِيح.

ولكن يدفعُ على هَذَا إشكالٌ؛ فإنَّ في هَذَا تقريرًا لهم، فكَيْفَ يُقِرُّهم ويَشْتَرِطُ لهم الوَلَاءَ، ثم يذهبُ فيُبْطِلُه؟

والجَوَابِ عن هَذَا الإشكال أَنْ يُقال: إِنَّ هَذَا أَمَّ معلومٌ بِأَنَّ الوَلاءَ لَمِنْ أَعْتَقَ، وكأنَّ هؤلاء -عَفَا الله عنهم- أصرُّوا على مخالفةِ هَذَا الأمرِ المعلومِ؛ فأراد النَّبِيِّ ﷺ وَكأنَّ يُبْطِلَ ما شَرَطُوه؛ لكَوْنِه شَرْطًا فاسِدًا.

# مِن فَوائِد هذَا الحَديثِ:

الفَائَدَةُ الأُولَى: أَنَّه إذا تَعارضَ الشَّرطُ الشَّرعيُّ والشَّرطُ العُرْفِيُّ أو اللَّفظيُّ؛ فإنَّه يُقَلِّدُ: «قَضَاءُ اللهِ أَحَقُّ، وَشَرْطُ اللهِ أَوْتَقُ». وَشَرْطُ اللهِ أَوْتَقُ».

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ الوَلاءَ لمن أَعْتَقَ، حتى وإِنْ أَعْتَقَهُ فِي الكَفَّارة، رَجُلُ عَلَيْه كَفَّارة عِتَقُ رَقبةٍ، فأَعتق الرَّقَبَة، فيكون وَلاءُ هَذَا العتيقِ للمُعْتِق، ويُؤْخَذُ هَذَا الحكمُ مِن العُموم في قوله: «وَإِثْمَا الوَلاءُ لَمِنْ أَعْتَقَ».

ولكنَّ بعض الْعُلَمَاءِ قَالَ: إِنَّ الْمُعْتَقَ فِي الكَفَّارة أَو فِي الزَّكَاة؛ يكون ولاؤُه لبيتِ المال؛ لأنَّ الرَّجُل الَّذي أَعْتَقَه أَخْرَجه لله، وما أُخرِج للهِ لا يمكن الرُّجوع فيه، وإثباتُ الوَلَاءِ له نوعٌ مِن الرُّجوع، وهَذَا القَوْلُ أقربُ للصَّواب.



٢٧٦ - عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ رَسَحَلِيّهُ عَنْهُا، أَنَّهُ كَانَ يَسِيرُ عَلَى جَمَلٍ فَأَعْيَا، فَأَرَادَ أَنْ يُسِيبُهُ، فَلَحِقَنِي النَّبِيُّ عَلَيْهِ فَدَعَا لِي وَضَرَبَهُ؛ فَسَارَ سَيْرًا لَمْ يَسِرْ مِثْلَهُ قط. ثُمَّ قَالَ: «بِعْنِيهِ». فَبِعْتُهُ بِأُوقِيَّةٍ. وَاسْتَثْنَيْتُ حِمْلانَهُ إِلَى أَهْلِي، «بِعْنِيهِ». فَبِعْتُهُ بِأُوقِيَّةٍ. وَاسْتَثْنَيْتُ حِمْلانَهُ إِلَى أَهْلِي، فَلَمَّا بَعْنِيهِ بِوُقِيَّةٍ». قُلْتُ: لا . ثُمَّ قَالَ: «بِعْنِيهِ». فَبِعْتُهُ بِأُوقِيَّةٍ. وَاسْتَثْنَيْتُ حِمْلانَهُ إِلَى أَهْلِي، فَلَمَّ رَجَعْتُ، فَأَرْسَلَ فِي إِثْرِي فَقَالَ: «أَتُرَانِي فَلَكَ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْهُ وَلَكَ اللهُ عَلَى الْعُلَى وَدَرَاهِمَكَ فَهُو لَكَ» (١).

## الشكرح

كَانَ جابرُ رَضَالِتُهُ عَنهُ مع النَّبِي ﷺ، وكَانَ على جَملٍ، فأَعْيا أي تعِب وصار لا يعانِقُ الرَّعْب؛ فلحِقه النَّبِيُ ﷺ، وهَذَا يدلُّ على أنَّ الرَّسولَ كَانَ بعده متأخرًا، فلحقه فضرب الجملَ ودعا؛ فسار الجملُ سيرًا لم يَسِرْ مثلَه قَطُّ.

وكَانَ جابِرٌ قد أراد أنْ يسيِّبَه أي يهملَه ويتركَه؛ لأنَّه لا فائدةَ مِنه، فلم دعا النَّبِيُّ ﷺ للجملِ وضرَبَه؛ سار سيرًا لم يَسِرْ مثله قط، حتى كَانَ جابرُ يردُّه لئلا يبتعدَ عن النَّاس سابقًا لهم.

فقال الرَّسولُ ﷺ: «بِعْنِيهِ بِوُقِيَّةٍ»، والأوقيةُ أربعونَ درهمًا، فَقَالَ للرَّسول: لا. فَقَالَ النَّبِيِ ﷺ لا. فَقَالَ النَّبِي ﷺ النَّرط على أنَّ يحملَه إلى المدينة.

ثم أوفاه الرَّسولُ ﷺ الثمن، فلم رجع وقد أخذ ثمنَ الجمل، بعث النَّبِيّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ فِي إِثْرِه فدعاه فَقَالَ له: «تُرانِي مَاكَسْتُكَ لِآخُذَ جَمَلَك؟» أي كاثرتُك وطلبتُ مِنك البَيْعَ لآخذ جملك؟ «خُذْ جَمَلَكَ وَدَرَاهِمَكَ فَهُو لَكَ»، فأعطاه الجملَ والدَّراهمَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب المساقاة، باب بيع البعير واستثناء ركوبه، رقم (٧١٥).

وهَذَا الحديث مناسبتُه بباب الشُّروط في البَيْع، أنَّ جابِرَ بنَ عبدِ اللهِ -رضي الله عنه وعن أبيه- استثنى حِملان البعير إلى المدينة، شَرَطَ على الرَّسولِ ﷺ، وأجاز النَّبِي ﷺ هَذَا الشَّرْطَ، فدلَّ ذَلِكَ على جواز الشُّروطِ في البَيْع، لكنْ بشرطِ ألا تكونَ شُروطًا مُحرَّمةً.

## مِن فوائد الحديث:

الفَائَدَةُ الأُولَى: حُسْنُ خُلُقِ النَّبِي ﷺ وتواضُعه، وحسنُ رعايتِه لأُمتِه، أمَّا حسنُ الخُلقِ فكونُه ﷺ لا يسيرُ إلا في مُؤخرةِ القَوْم؛ مِن أجلِ أَنْ يرقبَ الضَّعيفَ، ويُعينَ مَن يحتاجُ إلى معونة، وما أشبه ذَلِكَ، وهَذَا مِن حُسْنِ الأَخْلَاق، أَنْ تعينَ إخوانَك المُحْتَاجِين لك.

واعلم أنَّك إذا أَعَنْتَ مُحْتَاجًا؛ فإنَّ هَذِه الإعانةَ صَدقةٌ، قال النَّبِيِّ ﷺ: «وَتُعِينُ الرَّجُلَ فِي دَابَّتِهِ فَتَحْمِلُهُ عَلَيْهَا، أَوْ تَرْفَعُ لَهُ عَلَيْهَا مَتَاعَهُ صَدَقَةٌ »(١).

وأما التَّواضع: فإنَّ الملوكَ والأمراءَ يسيرون في مُقدِّماتِ القَوْم، لكنَّ محمدًا ﷺ، الَّذي رفع اللهُ له ذِكْرَه، كَانَ في أُخريات القَوْم، وهَذَا من تواضُعِه.

واعلم أنَّ مَنْ تواضعَ للهِ رفعَه الله، قال النَّبِيِّ ﷺ: «مَا نَقَصَتْ صَدَقَةٌ مِنْ مَالٍ، وَمَا زَادَ اللهُ عَبْدًا بِعَفْوِ إِلَّا عِزَّا، وَمَا تَوَاضَعَ أَحَدٌ للهَّ إِلَّا رَفَعَهُ اللهُ (٢).

فالصَّدقةُ: إذا كَانَ عندك أَلْفُ ريال، وتصدقتَ بمئة، ففي نظرِكَ أَنَّ المَالَ نقص، بدل أَنْ كَانَ أَلْفًا صار تِسعَمئة، لكنَّ الرَّسولَ ﷺ يقول: «ما نقصتْ صدقةٌ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب فضل من حمل متاع صاحبه في السفر، رقم (۲۷۳٤)، ومسلم: كتاب الزَّكَاة، باب بيان أن اسم الصدقة يقع على كل نوع من المعروف، رقم (۱۰۰۹).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب البر والصلة والآداب، باب استحباب العفو والتواضع، رقم (٢٥٨٨).

مِن مال». فهَذِه التِّسعمئة الَّتِي بقيت يُنزل اللهُ بها البركة، ويقيها الآفاتِ، ورُبَّما إذا لم تتصدَّق؛ يُنزل اللهُ في دراهمكَ الفشلَ، أو يصيبُك بأمراضِ تجتاحُ كل الأَلْف.

والعفو: إذا اعتدى عليكَ إِنْسَانٌ، على نفسِك، أو على مالِك، أو على أهلِك؛ فإنَّ نفسَكَ تقول: إنْ عفوتَ عنه فهَذَا ذُلُّ وخُنوعٌ وخُضوعٌ، خذْ بحقِّك، أنتَ ولد فلان، لا يمكن أنْ تُغْلَبَ.

ولكنَّ الرَّسولَ ﷺ يقول: «مَا زَادَ اللهُ عَبْدًا بِعَفْوٍ إِلَّا عِزًّ»، يزيدُ عِزتَه وغَلبتَه.

ولكنْ لو سألنا سائلٌ: هل العفوُ أَفْضَلُ مِن الأخذِ بالثَّار؟ أو الأخذُ بالثَّارِ أَفْضَلُ مِن العفو؟ أو هما سواء؟

نقول: العفوُ أَفْضَل بشرطِ أَنْ يكونَ في العفو إصلاحٌ؛ لأنَّ الله تعالى يقول: ﴿ وَجَزَّوُا سَيِّنَةٍ سَيِّنَةُ مِثْلُهَا ﴾ [الشورى:٤٠]، فهذه مؤاخذة بالثَّأر، وبعده قَالَ: ﴿ فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجَرُهُ، عَلَى اللَّهِ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّلِمِينَ ﴾ [الشورى:٤٠]، فإذا كَانَ في العفو إصلاح؛ فهو خير، والأجرُ على اللهِ أَفْضَلُ مِن الأخذِ بالثَّأر.

أمَّا إذا لم يكنْ بالعفو إصلاحٌ؛ فلا تَعْفُ، وهنا يَتصارعُ العقلُ والعاطفةُ، فيغلِّبُ بعضُ النَّاسِ العاطفةَ، ويغلِّبُ بعضُ النَّاس العقلَ، ويغلِّب آخرون الحَمِيَّةَ والأَنْفَةَ.

إذن: المتصارعونَ ثلاثةٌ:

الأول: الحَمِيَّةُ والأَنَفة.

الثَّاني: العَقْل.

الثَّالث: العاطِفة، فمَن غلبتْهُ عاطفتُه؛ عفا عن الإساءةِ مُطلقًا، سواءٌ كَانَ فِيهِ إصلاحٌ أو لم يكنْ فِيهِ إصلاحٌ.

ومَن غلبته الحَمِيَّةُ؛ أخذَ بالثَّأْر، سواءٌ فِيهِ إصلاحٌ أو لم يكنْ فِيهِ إصلاح. ومَن غلبه العقل؛ نظر هل العفوُ خيرٌ أم عدمُ العفوِ هو الخير.

ولكن: قد يقال: كَيْفَ يكون تركُ العفوِ خيرًا؟

فالجَوَاب: إذ كَانَ هَذَا الرَّجُلُ المعتدِي عليك رَجُلًا شريرًا مستهتِرًا، إنْ عفوتَ عنه اليوم؛ أساء إليكَ أو إلى غيرِكَ في الغد، وإنْ أخذتَ بالثَّأْر؛ رَدَعْتَهُ عن غِيِّه وفَسادِه، فهنا الأَفْضَلُ الأخذُ بالثَّأْر.

ولهذا: يسأل كثيرٌ إذا حصل حادثٌ على قريب له هل يعفو عن المحدِث أو لا؟ والجواب: نسأل، إذا كَانَ هَذَا المحدِث مِن أُناسٍ مستهترين ببني آدم، يقول:

أنا لا يهمُّني، إذا صدمتُه صدمتُه، وديتُه في جيبي؛ فهَذَا مُستهتِّرٌ لا نعفو عنه.

أو رَجُلٌ يقود السَّيارةَ وهو سكران -والعياذ بالله-، يُهلِكُ نفسَه وغيرَه، فلا نَعْفُو عنه، بل نأخذُ بالثَّار مِنه؟

لكن رَجُلٌ هادئٌ طيِّب، حصلَ منه الاصطدامُ دون قصدٍ مع كمالِ التَّحَرُّز؛ فهنا الأولى العفو، كما يقول: ﴿فَمَنَ عَفَى وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُۥ عَلَى ٱللَّهِ ﴾ [الشورى:٤٠].

ثم نأتي إلى الفقرةِ الثَّالثة في الحديث وهي: «مَا تَوَاضَعَ أَحَدٌ لله إِلَّا رَفَعَهُ اللهُ»، وهنا كلمةُ تواضعَ للنَّاسِ مِن أجلِ الله، وتواضعَ لحُكمِ اللهِ وشَرعِه.

وهنا قاعدةٌ مفيدة: إذا احتملتِ الآيةُ أو الحديثُ معنييْن، لا ينافي أحدُهما الآخرَ؛ فالواجبُ حملُ الآيةِ أو الحديث على المعنييْن جميعًا؛ لأنَّ ذَلِكَ أشملُ وأَعَمُّ وأَحوجُ وأَبْرأُ للذِّمَّة.

فإنْ كَانَ أحدُهما يُنافي الآخر، نرجعُ للتَّرجيح، فها تُرَجِّحُه الأدلَّةُ الأُخرى هو الَّذي يُؤْخَذُ بِه.

فمثلًا: في قوله تعالى: ﴿وَأَلَيْلِ إِذَا عَسْعَسَ ﴿ وَأَلَيْلِ إِذَا عَسْعَسَ ﴿ وَأَلْصَبْحِ إِذَا نَنَفْسَ ﴾ [التكوير:١٧-١٨]، (عَسْعَسَ): قال بعضُ الْعُلَمَاء: أَدْبَرَ، وقال بعضُهم: أَقْبَلَ. فبأيِّم ا نأخذُ ؟

قال بعض الْعُلَمَاء: نأخذُ بالمعنييْن؛ لأنَّ إقبالَ اللَّيلِ مِن آياتِ الله، وإدبارَ اللَّيلِ مِن آياتِ الله.

وقال بعضُهم: بل نقول: ﴿وَالْيَلِ إِذَا عَسْعَسَ﴾، أي أقبل؛ لأنَّ قولَه: ﴿وَالصَّبْحِ إِذَا نَنْفَسَ ﴾، هَذَا هو إدبارُ الليل، فلا حاجة أنْ نفسرَ الآيةَ بإدبار الليل، مع أنَّ قولَه: ﴿وَالصَّبْحِ إِذَا نَنْفَسَ ﴾، يدل على إدبارِ الليل.

إذن: «مَا تَوَاضَعَ أَحَدٌ لله إِلَّا رَفَعَهُ اللهُ»، تشمل مَنْ تواضعَ للخلقِ مِن أجل الله، كأنْ يتواضعَ الإِنْسَانُ للفقيرِ مِن أجل الله، أو يتواضعَ لأبيه وأمِّه مِن أجل الله، أو يتواضعَ لأبيه وأمِّه مِن أجل الله. أو يتواضعَ لأخيه الكبير مِن أجل الله.

وكذَلِكَ مَن تواضع لشرع الله، بحيث إذا سمعَ الله َيأمر يقول: سمعًا وطاعةً، وإذا سمع الله يَخبر يقول: قبولًا وتصديقًا؛ لأنَّ الخبرَ يُقابَلُ بالتَّصديق، والأمرَ يُقابَلُ بالتَّصديق، والأمرَ يُقابَلُ بالاَمْتِثال.

ومِن التَّواضع للهِ مَسْأَلَةٌ ثقيلةٌ على النَّفوس، إذا قال الإِنْسَانُ قولًا ثم عارضَه آخرُ، وتَبَيَّنَ الحَقُّ مع الآخر؛ فإنَّ كثيرًا مِن النَّاس يصعُب عَلَيْه أنْ يرجعَ عن قولِه ولو بَانَ الحَقُّ في خلافه، فهَذَا غيرُ متواضع.

فيجبُ عليكَ أنْ تتواضعَ لله، وإذا تَبَيَّنَ لك أنَّ قولَكَ خطأٌ، أنْ تضربَ بِه عُرْضَ الحائطِ وتأخذَ بالصَّواب، ولا تظنَّ أنَّ هَذَا يضعُكَ عِنْد النَّاس، بل هَذَا مما يرفعُكَ عِنْد النَّاس؛ لأنَّ النَّاس إذا علموا مِنك أَنَّك تتبع الحقَّ فتكون تابعًا للحق، ولا تُتْبعُ الحقَّ قولك فتجعل الحقَّ تابعًا، وثقوا بقولِكَ، وقالوا: هَذَا رَجُلٌ يتبعُ الحقَّ، فنحن نتَّبعُه.

لكنْ إذا عاندَ الإِنْسَانُ وبقي على قولِه، وصار يأتي بالشُّبَه مِن أجل البقاءِ على ما يقول؛ فإنَّ هَذَا ليس مِن التَّواضع، وتكون الرِّفعةُ الَّتِي يظنُّها في بقائِه على ما قال أولًا ضاعَت، ويكون رُجوعُه للحقِّ رِفْعةً له، فالمؤمنُ يرجع إلى الحق، ولا يردُّ الحقَّ إلى قولِه، بل يرد قولَه إلى الحق، وبهَذَا يرفعُه الله عَرَّفَ عَلَ ولا يضعُه أبدًا، إنها يضعُ الله مَنْ تَرَفَّع عن الحق، فمَنْ تَوَاضَعَ للهِ رفعه.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: جوازُ ضربِ البهائم؛ لأنَّ النَّبِي ﷺ ضرب الجمل، ولكنْ بشرطِ أَنْ تكونَ البهيمةُ مستحِقةً للضَّرب، وأنْ نضربَها ضربًا غيرُ مُبَرِّحٍ، وألا نضربَها على الوجه، فإنْ لم تكنْ مستحقة بأنْ كانت تمشي بطاقتِها ما قصرت؛ فإنَّه لا يَجُوز أنْ يضربَها، لأنَّ هَذَا عُدوانٌ عَلَيْها، وإذا كانتْ قد قصَّرتْ، واحتاجَ إلى ضربِها؛ فضَرَبَها ضربًا مبرحًا، بأنْ ضربَها بعصًى غليظةٍ متينةٍ، أو بقوةٍ وشدةٍ، أو ضربًا منواليًا وهي في طاقتِها؛ فهذَا لا يَجُوزُ أيضًا، وإذا ضَرَبَها على الوجه؛ فإنَّ ذَلِكَ لا يَجُوزُ أيضًا، وإذا ضَرَبَها على الوجه؛ فإنَّ ذَلِكَ لا يَجُوزُ أيضًا، للهَ عُراهُ الشَّديد.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: جوازُ تَصَرُّ فِ الإِنْسَانِ فِي مالِ غيرِه لَصلحتِه؛ فإنَّ الرَّسولَ ﷺ ضَرَبَ الجَمَلَ وهو مِلْكٌ لجابرٍ، لكنْ لَصلحةِ الجملِ ومَصلحةِ مالِكِه.

ونظيرُ هذا، ما فعله الخَضِرُ في السَّفينة؛ لأنَّما كانت لمساكينَ يعلمونَ في البحر فأَغْرَقها؛ فاعترضَ عَلَيْه موسى وقال: ﴿أَخَرَقُنَهَا لِنُغْرِقَ أَهْلَهَا لَقَدَ حِثْتَ شَيْئًا إِمْرًا﴾ [الكهف:٧١]، أي عظيمًا، لكنَّه بين أنْ خرقَها خاضعٌ لمصلحتها؛ لأنَّ أمامَهم مَلِكًا يَأْخَذُ كُلَّ سَفَيْنَةٍ سَلَيْمَة، فإذا وَجَدَ هَذِه السَفَيْنَةَ مُحْرُوقَةً تَركَهَا؛ فَخُرَقُها لمصلحةِ المالكِ، وهو تَصَرُّفٌ بغير إذنِ المالكِ.

وعلى هذا: فإذا تَصَرَّفَ الإِنْسَانُ في مِلْكِ غيرِه لَصلحتِه؛ فإنَّ ذَلِكَ جائزٌ، لأنَّ هَذَا مما يَرضي به الإِنْسَانُ عادةً.

مثالٌ آخرُ: لو أنَّ النَّار شَبَّتْ في مَتْجَرِ؛ فجاء بعضُ النَّاسِ ودافعَ هَذِه النَّار، بشيء مما في المَتْجَر، مِن أجلِ وقايةِ بقيةِ المَتْجَر، فهذَا جائزٌ؛ لأنَّه لو ترك النَّار، لأَكْلَتِ المَتْجَرَ كلَّه، لكنْ إذا دافَعها بجزءٍ مِنه وصار يُبْعِدُ الباقي، كَانَ ذَلِكَ أَهْوَنَ، فنقول: إنَّ هَذَا تَصَرُّفٌ لا بأسَ بِه، بل قد يكون واجبًا لإنقاذِ مالِ الغير.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ الرَّسولَ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم- لا يملك النَّفعَ ولا الضُّرَّ، لقولِه: «فَدَعَا لَه»، فلو كَانَ يملكُ أَنْ ينفعَ أو يضُرَّ لكَانَ هو بنفسِه مشَّى الجمل، لكنَّه دعا.

ولكن: ليس معنى قولِنا: لا ينفعُ ولا يضرُّ أنَّه لا يَحْصُلُ به نفعٌ ولا ضَرَرُ -بإذن الله-، فإنَّ جميعَ ما ننتفعُ بِه في أمور ديننا، وكلُّ ما أدركْنَاه مِن خيرٍ باتِّباع شَريعتِه، فهو على يدِه، لكنَّه ليس مِنه، بل هو مِن الله، ولو شاء اللهُ ألَّا يهديَنا لشَريعتِه لَفَعَلَ.

فالأمرُ كلَّه إلى الله عَزَقِجَلَّ وحدَهُ، والنَّبِيِّ عَيَّا الله عَزَقِجَلَّ وحدَهُ، والنَّبِيِّ عَيَّا الله عَزَقِجَلَّ وحدَهُ، والنَّبِي عَلَيْهِ سَبَبٌ، ولهَذَا قال عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ: «وَإِنَّكَمَا أَنَا قَاسِمٌ وَاللهُ يُعْطِي (١)، ويَقْسِمُ بأَمْرِ الله، والَّذي يشرعُ التَّقْسيم هـو اللهُ عَزَقِجَلَ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب قول النبي ﷺ: «لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق»، رقم (٦٨٨٢)، ومسلم: كتاب الزَّكَاة، باب النهي عن المسألة، رقم (١٠٣٧).

الفَائِدَةُ الْحَامِسَةُ: حدوثُ آيةٍ مِن آياتِ الرَّسولِ ﷺ، وهي استجابةُ دعوةِ النَّبِي ﷺ، بحيثُ إنَّ الجملَ صار أسرعَ ما يكون، واستجابةُ الدعاءِ الكونيَّة تقع إمَّا آية وإمَّا كَرامة، فتكون آيةً إذا كانت مِن نبيٍّ، وتكون كرامةً إذا كانت مِن وَلِيٍّ.

وإجابةُ دعوةِ النّبِي عَلَيْ ثبتت في مواطن كثيرة، ومِن أهمها وأبينها وأوضحِها، استسقاؤه، فعَنْ أَنسِ بْنِ مَالِكِ، أَنَّ رَجُلًا دَخَلَ المُسْجِدَ يَوْمَ جُمُعَةٍ، مِنْ بَابٍ كَانَ نَحْوَ دَارِ الْقَضَاء، وَرَسُولُ اللهِ عَلَيْ قَائِمٌ يُخْطُبُ، فَاسْتَقْبَلَ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ قَائِمًا، قَالْمُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ قَائِمًا، قَالَ: فَرَفَعَ قَالَ: فَرَفَعَ اللهُ عَلَيْ اللّهُ مَّ قَالَ: فَرَفَعَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ يَدْيُه، ثُمَّ قَالَ: «اللهُمَّ أَغِثْنَا، اللهُمَّ أَغِثْنَا، اللهُمَّ أَغِثْنَا»، قَالَ أَنسُ: وَلَا وَاللهِ مَا نَرَى فِي السَّبَاءِ مِنْ سَحَابٍ وَلَا قَزَعَةٍ، وَمَا بَيْنَنَا وَبَيْنَ سَلْعِ مِنْ بَيْتٍ وَلَا وَلا قَرَعَةٍ، وَمَا بَيْنَنَا وَبَيْنَ سَلْعِ مِنْ بَيْتٍ وَلَا وَاللهِ مَا نَرَى فِي السَّبَاءِ مِنْ سَحَابٍ وَلا قَزَعَةٍ، وَمَا بَيْنَنَا وَبَيْنَ سَلْعِ مِنْ بَيْتٍ وَلَا دَارٍ، قَالَ: فَطَلَعَتْ مِنْ وَرَائِهِ سَحَابَةٌ مِثْلُ التُرْسِ، فَلَمَّ تَوْسَطَتِ السَّمَاءَ انْتَشَرَتْ، وَلَا دَارٍ، قَالَ: فَطَلَعَتْ السَّمَاء أَنْتَشَرَتْ، فَالَ: يُعْرَفِي السَّمَاء أَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه عَلَيْنَا، اللهُ عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى الله عَلَيْ اللّه عَلَى الله عَلَيْهُ الله عَلَيْ اللّه عَلَى اللّه

ففي حديث جابرٍ، لما دعا النَّبِيُّ للجمل وضربه؛ سار سيرًا لم يَسِرْ مثلَه قط، فمثل هَذِه الإجابة السَّريعة تكونُ آيةً للنَّبيِّ، وكَرامةً للوليِّ.

وقد تكون خَوارِقُ العاداتِ للكذَّابِ إهانةً، لا آيةً ولا كرامةً، يُذْكَرُ أَنَّ مُسَيْلِمَةَ الكَذَّابَ الكَذَّابَ الَّذي ادَّعي النُّبُوةَ في اليَهامة، تبعَه مَنْ تبعَه مِنْ قومِه، وذاتَ يوم جاء إليه

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الاستسقاء، باب إذا استشفعوا إلى الإمام ليستسقي لهم لم يردهم، رقم (٩٧٣)، ومسلم: كتاب صلاة الاستسقاء، باب الدعاء في الاستسقاء، رقم (٨٩٧).

صاحبُ بئرٍ يقول له: إنَّ البئر قد غاب ماؤُها، فائْتِ إليها مِن أجل أنْ تحصُلَ البركةُ ويرجعَ الماءُ. فحضر مُسَيْلِمَةُ الكذَّابُ، وأخذ ماءً في فمِه ثم مجَّه في البئر، والنَّاسُ ينتظرون أنْ يفورَ الماءُ حتى يصلَ إلى سطح الأرض، ولكنَّ الماء الَّذي كَانَ في البئرِ غاب وذهب كلُّه، هَذِه آيةُ إهانةٍ.

هم ينتظرون أنَّه إذا جاء وبركَ على الماء؛ زاد الماء، لكن الأمرَ بالعكس.

وقضية أُخرى يذكرها المؤرِّخون أيضًا، أنَّه جيء إليه بصبي في رأسِه قَزَعٌ، أي بعضُ الرأس فِيهِ شعرٌ، وبعضُه ليس فِيهِ شعرٌ؛ فطلبوا مِن هَذَا الكذَّابِ أنْ يمسحَ رأسَ الصَّبيِّ؛ مِن أجل أنْ يَنْبُتَ الشَّعرُ الَّذي لم يكنْ نابتًا، ولكنَّه مسح الرأسَ فزال الشَّعرُ الموجود، فيكون هَذَا إهانةً وليس بكرامةٍ.

فالنَّبيّ إذا جاء بشيءٍ خارقٍ للعادةِ يُسمَّى هَذَا آيةً، فهَذِه علامةٌ على صِدْقِه، وإذا جاءت مِن ولي يُسمَّى هَذَا كرامةً.

قال أهلُ العِلم: وكلُّ كرامةٍ لولي فإنَّها آيةٌ للنبي الَّذي اتَّبعَه هَذَا الوليُّ. هَذِه قاعدة مفيدة؛ لأنَّ هَذِه الكرامةَ للولي تأييدٌ لطريقِه الَّذي يسيرُ عَلَيْه، فإذا كَانَ يسيرُ على طريقِ نبيًّ مِن الأنبياء؛ كَانَ ذَلِكَ تأييدًا للنَّبي، وصار آيةً له.

قال شيخُ الإسلامِ ابنُ تَيميةَ رَحِمَهُ ٱللَّهُ أَخذًا مِن القرآن الكريم: «مَنْ كَانَ مؤمنًا تَقِيَّا؛ كَانَ لله وَلِيَّا» (١). وأخذها مِن قولِ الله تعالى: ﴿أَلَا إِنَّ أَوْلِيَآ اللهِ لاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزُنُونَ ﴿أَلَا يَتَقُونَ ﴾ [يونس:٦٢-٦٣].

فهؤلاء أولياء الله، آمنوا وكانوا يتقونَ، عندهم إيهانٌ وتقوى، هؤلاء الأولياء قد يُظهر اللهُ على أيديهم مِن الكرامةِ ما يدلُّ على صدقِ وعيدِهم وصحةِ منهجِهم،

<sup>(</sup>١) الفتاوي الكبري لابن تيمية (١/ ٢٠٦).

ومَن أراد أَنْ يطَّلَعَ على شيءٍ مِن الكَرامات؛ فعَلَيْه بقراءة كتابِ (الفُرْقانِ بين أولياءِ الرَّحمنِ وأولياءِ الشَّيْطان) لشيخِ الإسلامِ ابنِ تَيميةَ رَحَمَهُ ٱللَّهُ، فقد ذكر فِيهِ أمثلةً كثيرةً مِن الكَراماتِ الَّتِي وقعت للسَّلَف.

فإذا وجدنا أمرًا خارقًا للعَادة مِن شخصٍ مُشَعوذٍ فاسقٍ فاجرٍ، فلا نقول: كَرامة، ولا نقولُ: آية؛ لأنّه لم يَدَّعِ النُّبُوة، بل نقول: هَذِه إعانةٌ مِن الشَّياطين؛ لأن الشَّياطينَ كَفَرَةٌ مَرَدَةٌ، يساعدون أهلَ الشِّر وأهلَ الشِّركِ وأهلَ الطُّغيان على شَرِّهم وشِرْكِهم وطُغيانِهم.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: جوازُ وقوعِ البَيْعِ والشِّراء مِن كبيرِ القَوْمِ وسيدهم، فيَجُوز لكبيرِ القَوْمِ وسيدهم، فيَجُوز لكبيرِ القَوْمِ وسيدِهم مِن عالمٍ أو أميرٍ أو وزيرٍ أو ملكٍ أنْ يبيعَ ويشتريَ؛ فأشْرَفُ الخلقِ باع واشترى.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: أَنَّ الْمُاكَسةَ جائزةٌ، أي المحاطةُ في الثَّمنِ جائزةٌ؛ لقولِه: «بِعْنِيهِ»، وقال: «أَثْرَانِي مَاكَسْتُكَ»، فليس على الإِنْسَان عيبٌ إذا اشترى ما يحتاجُه وحاططَ البائعَ.

الفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: أَنَّه يَجُوزُ أَنْ يُخَاطَبَ الكبيرُ بكلمة (لا)، فالرَّسولُ ﷺ قال الجابر: «بِعْنِيهِ»، فَقَالَ: (لا)، فيَجُوز أَنْ تقولَ لكبير القَوْم: لا.

الْفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: أَنَّ البَيْعَ والشِّراءَ لا يُعدُّ مَعْصِيَةً، أي أَنَّ مُخَالَفَةَ الرَّسولِ ﷺ في بيع أو شراءٍ لا يُعَدُّ مَعْصِيَةً له، والدَّليلُ أَنَّ الرَّسولَ قَالَ: «بِعْنِيهِ»، فَقَالَ جابر: «لا»، فَهَذَا بيعٌ وشراءٌ، والنَّاسُ فِيهِ أحرارٌ؛ فالمُخَالفةُ فِيهِ لا تُعَدُّ مَعْصِيَةً.

ولكنَّ بعضَ النَّاسِ -هدانا الله وإيَّاهم - إذا طلبَ منكَ شيئًا تبيعهُ إيَّاهُ وأبيْتَ؛ يغضبُ ويقولُ: لماذا لا تبيعُ لي؟ هل لأنَّه ليس لي قَدْرٌ عندكَ؟

نقول له: الرَّسولُ ﷺ أعظمُ النَّاسِ قَدْرًا، وأصحابُه أشدُّ النَّاسِ تقديرًا، وقال له جابرُ بنُ عبدِ الله: (لا)، مع العلم أنَّ الرَّسولَ ﷺ هو الَّذي له الفضلُ على جابر؛ لأنَّ جابرًا كَانَ يريدُ أنْ يُسَيِّبَ الجملَ، لكنَّ الرَّسولَ دعا له وضربَه؛ فسار سيرًا جيدًا، ومع ذَلِكَ قال له: (لا)؛ لأنَّ البَيْعَ والشراءَ ما فِيهِ غَضَاضَةٌ.

ويُؤْخَذُ مِن هَذَا أَنَّ المخالفةَ مِن أجل الإكرامِ لا تُعَدُّ مَعْصِيَةً، فالمخالفةُ في البَيْع والشِّراء ليست مَعْصِيَةً، كذَلِكَ المخالفةُ إكرامًا للشَّخص لا تُعَدُّ مَعْصِيَةً.

مثاله: قال لك رَجُلٌ مِن النَّاس: تفضَّل ادخلْ مِن الباب قبلي، فقلتَ: لا، ادخلْ أنتَ؛ فلا يُعَدُّ هَذَا مَعْصِيَةً له ولا إهانةً؛ لأَنَكَ قصدتَ بهَذَا الإكرامَ.

ودليل هَذَا مِن السُّنة، أَنَّ النَّبِي عَلَيْهِ لما وجد أَبا بكرٍ رَضَالِتُهُ عَنهُ يُصَلِّي بالنَّاس؛ فتقدَّم حتى وقف وراءَه، فلما التفت أبو بكرٍ، رَأَى النَّبِي عَلَيْهِ؛ فتَقَهْقَرَ ورجعَ للوراء، يريد أَنْ يتقدمَ الرَّسولُ؛ فدفعَهُ النَّبِي عَلَيْهِ بيده، أي يقول: ابْقَ أَنتَ الإمام. ولكنَّ أبا بكرٍ رَضَالِتُهُ عَنهُ أَبَا أَنْ يكونَ إمامًا للرَّسول، وقال: ما كَانَ لابنِ أبي قُحَافَةَ أَنْ يُصَلِّي بَيْنَ يَدَيْ رَسُولِ اللهِ صَلَّالِتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ (۱).

هَذِه مَعْصِيَةُ مَالفة، لكنَّها تُعَدُّ مَنْقَبَةً لأبي بكرٍ؛ لأنَّ أبا بكرٍ لم يُرِدْ بذَلِكَ مخالفةَ الرَّسولِ ﷺ، وإنَّما أراد بذَلِكَ إكرامَهُ، فهي مَنْقَبَةٌ له رَضَالِلَّهُ عَنْهُ.

مَسْأَلَة: لـو قلتَ لشخصِ: ادخلْ قبلي، فَقَـالَ: لا أدخلُ قبلَكَ، فقلتَ: واللهِ لَتَدْخُلَنَّ قبلي، فلم يدخل وخالفَك، فهل عليكَ كَفَّارةُ يمين؛ لأَنَّه قطعَ يمينك؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الجهاعة والإمامة، باب من دخل ليؤم الناس فجاء الإمام الأول فتأخر الآخر أو لم يتأخر، رقم (٦٥٢)، ومسلم: كتاب الصَّلَاة، باب تقديم الجهاعة من يصلي بهم إذا تأخر الإمام، رقم (٤٢١).

والجَوَاب: جمهورُ الْعُلَمَاءِ على أنَّ عَلَيْه كَفَّارةَ يمينٍ، وقال شيخُ الإسلامِ ابنُ تَيْمِيةَ رَحِمَهُ اللَّهُ: «لا كَفَّارَةَ عَلَيْهِ؛ لأنَّ المقصودَ بِه يمينُ الإكْرَامِ وَقَدْ حَصَلَ، فَهُوَ حَقِيقَة لَمْ يَحْنَثْ». لكنَّ الاحتياطَ في هَذَا أنْ يُكَفِّرَ.

الفَائِدَةُ الْعَاشِرَةُ: كَرَمُ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، حيث رَدَّ الثَّمَنَ إلى جابرٍ وقال: «أَتُرَانِي مَاكَسْتُكَ لِآخُذَ جَمَلَكَ، خُذْ جَمَلَكَ وَدَرَاهِمَكَ فَهُوَ لَكَ».

الفَائِدَةُ الحَادِيَةَ عَشْرَةَ: أَنَّه يَنبغي للإِنْسَانِ إذا قَدِمَ بلدَهُ، أَنْ يُصَلِّي رَكْعَتَيْنِ فِي المَسْجِد قبل أَنْ يدخُلَ المَسْجِدَ ويُصَلِّي المَسْجِد قبل أَنْ يدخُلَ المَسْجِدَ ويُصَلِّي المَسْجِد قبل أَنَّه هو ﷺ يفعلُ ذَلِكَ.

فإنْ قَدِمَ إلى بلدِه في وقتٍ بعد صلاةِ الْعَصْر، فهل يصلّي؟

والجَوَاب: نعم، يُصَلِّي رَكْعَتَيْنِ، وهَذِه تُسَمَّى رَكْعَتَيِ القُدومِ؛ لأَنَّ كلَّ صلاةٍ لها سببٌ، فليس عنها نهيٌ.

هَذِه القاعدة: كلُّ صلاةٍ لها سبب؛ فليس عنها نهي، النَّهْي عن النَّهْلِ المُطْلَق، فالَّذي يريدُ أَنْ يقومَ لِيَتطوَّعَ لا يَجُوز له ذَلِكَ في أوقات النَّهْي، أمَّا ما له سببٌ فليس عنه نهي؛ لأنَّ في بعض ألفاظ الأحاديث النَّهْي عن الصَّلاة، مثل: «لَا تَحَرَّوْا بِصَلَاتِكُمْ طُلُوعَ الشَّمْسِ وَلَا غُرُوبَهَا»(١).

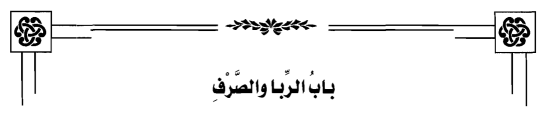


<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب مواقيت الصَّلَاة، باب الصَّلَاة بعد الفجر حتى ترتفع الشمس، رقم (٥٥٨).

٧٧٧ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنَهُ قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللهِ ﷺ أَنُ يَبِيعَ حَاضِرٌ لِبَادٍ، وَلا تَنَاجَشُوا، وَلا يَبِعِ الرَّجُلُ عَلَى بَيْعِ أَخِيهِ. وَلا يَخْطُبْ عَلَى خِطْبَتِهِ. وَلا تَسْأَلِ المَرْأَةُ طَلاقَ أُخْتِهَا لِتَكْفِئَ مَا فِي صَحْفَتِهَا» (١).

-620-

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب لا يبيع على بيع أخيه ولا يسوم على سوم أخيه، رقم (۲۰۳۳)، ومسلم: كتاب النكاح، باب تحريم الخطبة على خطبة أخيه حتى يأذن أو يترك، رقم (۱٤۱۳).



#### · • 🕸 • ·

٧٧٨ - عَنْ عُمَرَ بْنِ الْحَطَّابِ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: قال رَسُول الله ﷺ: «الذَّهَبُ بِالذَّهَبِ رِبًا إِلَّا هَاءَ وَهَاءَ، وَالتَّمْرُ بِالتَّمْرِ رِبًا إِلَّا هَاءَ وَهَاءَ، وَالتَّمْرُ بِالتَّمْرِ رِبًا إِلَّا هَاءَ وَهَاءَ، وَالتَّمْرُ بِالتَّمْرِ رِبًا إِلَّا هَاءَ وَهَاءَ» وَالشَّعِيرُ بِالشَّعِيرِ رِبًا إِلَّا هَاءَ وَهَاءَ» (١).

## الشترح

«بابُ الرِّبا والصَّرف»، الرِّبا: أي الزِّيادة، ومِنه قوله تَبَارَكَوَتَعَالَى: ﴿فَإِنَّا أَنَزُلْنَا عَلَيْهَا اللَّهِا وَالطَّرِفَ ﴿ وَيَنْبُتُ فَيها عَلَيْهَا الْمَاءَ الْمَاءَ تَنْتَفِخُ، ويَنْبُتُ فيها الزَّرعُ والعُشْبُ فَتَزِيدُ. النَّرعُ والعُشْبُ فَتَزِيدُ.

وهو في الشَّرع: زيادةٌ في أشياءَ مخْصُوصةٍ، أي ليستْ كلُّ زيادةٍ رِبًا، وإنَّما الرِّبا فيما إذا كانتِ الزِّيادةُ بين شيئيْنِ رِبَوِيَّيْنِ من جنسٍ وَاحِدٍ. فخرج بقولنا: «رِبَوِيَّيْنِ» ما إذا كانَا غيرَ رِبَوِيَّيْنِ، أو كَانَ أحدُهما رِبَوِيًّا والآخرُ غيرَ رِبَوِيًّ؛ فإنَّه ليس فيهِ رِبًا ولو زادَ.

فمثلًا: بِعتُ مِثقالًا مِن ذَهبٍ بِمِثقالٍ مِن ذَهبٍ، فلا يَجُوز أَنْ أَزيدَ أَحدَهما على الآخر؛ لأنَّهما مِن جنسٍ وَاحِدٍ وهما رِبَوِيَّانِ.

مثالٌ آخر: بعتُ شاةٍ بشاتَيْن، يَجُوز؛ لأنَّهما غيرُ رِبَوِيَّيْنِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب ما يذكر في بيع الطعام والحكرة، رقم (٢٠٢٧)، ومسلم: كتاب المساقاة، باب الصرف وبيع الذهب بالورق نقدا، رقم (١٥٨٦).

مثالٌ ثالث: بعتُ مثقالًا مِن النَّهبِ بمئةِ مثقالٍ مِن الحديدِ، يَجُوز الزِّيادة في أحدِهما؛ لأنَّ النَّهبَ رِبَوِيُّ والحديدُ ليس رِبَوِيَّا، ومَن قَالَ: إنَّ الحديدَ رِبَوِيُّ. قَالَ: إنَّ الحديدَ رِبَوِيُّ. قَالَ: إنَّ الجديدَ رِبَوِيُّ. قَالَ: إنَّ الجِنسَ مختلِفٌ، هَذَا ذَهَبٌ وهَذَا حديدٌ.

وقد قال النَّبِيِّ ﷺ: «فَإِذَا اخْتَلَفَتْ هَذِهِ الْأَصْنَافُ، فَبِيعُوا كَيْفَ شِئْتُمْ، إِذَا كَانَ يَدًا بِيدٍ» (١).

إذن: نحتاجُ أَنْ نَعْرِفَ ما هي الأموالُ الرِّبَوِيَّةُ حتى يتضِحَ الأمرُ.

الأموالُ الرِّبَوِيَّةُ ذُكر في حديثِ عمرَ بنِ الخَطَّابِ مِنها أربعة: الذَّهب، والفِضة، والبُضة، والبُشُ، والشَّعير. وفي حديث عُبَادَةَ بنِ الصَّامِتِ ذُكِرَ سِتة، فَزادَ على ذَلِكَ: التَّمْر، والمِلْح.

ففي حديث عُبَادة بنِ الصَّامِتِ، أَنَّ النَّبِيّ -صلى الله عَلَيْه وعلى آله وسلم-قَالَ: «الذَّهَبُ بِالنَّهِبِ، وَالْفِضَّةُ بِالْفِضَّةِ، وَالْبُرُّ بِالْبُرِّ، وَالشَّعِيرُ بِالشَّعِيرِ، وَالتَّمْرُ بِالنَّمْرِ، وَاللَّعْبِ بِاللَّعِيرُ بِاللَّعْبِ مِثْلً بِمِثْلٍ، سَوَاءً بِسَوَاءٍ، يَدًا بِيَدٍ، فَإِذَا اخْتَلَفَتْ هَذِهِ الْأَصْنَافُ، فِإِلَّا مَعْتُ مِنْ البُرِّ بِصَاعٍ مِن البُرِّ؛ فَهو صحيحُ اللَّهُ بِعِت صَاعًا مِن البُرِّ بصَاعٍ مِن البُرِّ؛ فهو صحيحٌ وإذا كَانَ يَدًا بِيَدٍ فهو صحيحٌ .

لو بعتُ صَاعًا مِن البُرِّ بصَاعَيْنِ مِن البُرِّ يَدًا بِيَدٍ، لكن أَقْبِضُه بعد يومَيْن؛ فهو رِبًا؛ لأَنَّه ليس يَدًا بِيَدٍ.

بِعتُ صَاعًا مِن البُرِّ بصَاعٍ مِن الشَّعِير؛ يَجُوزُ يَدًا بِيَدٍ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب البيوع، باب الصرف وبيع الذهب بالورق نقدًا، رقم (١٥٨٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب بيع الذهب بالورق يدا بيد، رقم (٢٠٧١)، ومسلم: المساقاة، باب النهي عن بيع الورق بالذهب دينا، رقم (١٥٩٠).

بِعتُ صَاعًا مِن البُرِّ بِصَاعَيْنِ مِن الشَّعِير؛ يَجُوزُ يَدًا بِيَدٍ ولو كَانَ فِيهِ فضلُ زيادة لا بَأْسَ؛ لأَنَّ الرَّسولَ –صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم – قَالَ: «فَإِذَا اخْتَلَفَتْ هَذِهِ الْأَصْنَافُ، فَبِيعُوا كَيْفَ شِئْتُمْ».

بعتُ صَاعًا مِن البُرِّ جيدًا بصَاعٍ ونصفٍ مِن البُرِّ رديئًا، والقيمةُ وَاحِدةٌ، أي صَاعٌ جيدٌ يساوي أربعة ونصف ريالٍ، وصاعٌ ونصف رديءٌ يساوي أربعة ريالاتٍ؛ فهَذَا رِبًا لوجودِ الزِّيادةِ والجِنْسُ وَاحِدٌ، فإذا كَانَ الجِنْسُ وَاحِدًا فلا تَجوزُ الزِّيادةُ، فهَذَا إذنْ رِبًا، سواءٌ كَانَ يَدًا بِيَدٍ، أو تأخَّرَ قَبْضُ أحدِهما.

ولو سأل سائلٌ: هل يجري الرِّبا في غير هَذِه الأَصْنَافِ السِّتةِ؟

والجَوَاب: لا، فمثلًا لـو بعتُ بابًا مِن الخَشبِ ببابَيْن مِن الخَشبِ؛ يَجُوز لأنَّه ليس مِن الأَصْنَاف الرِّبَوِيَّة.

ولو بعتُ صَاعًا مِن الأُرزِ بِصَاعَيْنِ مِن الأرزِ؛ يَجُوز لأنَّه ليس مِن الأَصْنَاف الرِّبَوِيَّة، هو ليس بُرَّا ولا شَعِيرًا ولا تَمْرًا ولا مِلْحًا ولا ذَهَبًا ولا فِضَّةً.

لكن لو قال قائلٌ: الأرز مثلُ البُرِّ تمامًا؛ لأنَّ البُرَّ طعامٌ يُكَالُ، والأرزَ طعامٌ يُكَالُ، والأرزَ طعامٌ يُكَالُ، والشَّرْع لا يفرِّقُ بين مُتَهَاثِلَيْن؟

قُلْنَا: هَذَا هو الصَّوابُ، أنَّ الأُرزَ يجري فِيهِ الرِّبا، والذُّرةُ تجري فيها الرِّبا، والدُّخنُ يجري فِيهِ الرِّبا، وكل ما كَانَ مثلَ البُرِّ؛ فإنَّه يجري فِيهِ الرِّبا.

ولهَذَا أَمرَ النَّبِيُّ عَلِيَّةٌ عَبدَ الله بنَ عمرِ و بنِ العاصِ أَنْ يُجَهِّزَ جَيْشًا، فلم يكنْ عنده إبل، فكَانَ يأخذُ البَعِيرَ بالبَعِيرِيْن، والبَعيرِيْن بالثلاثةِ إلى إبلِ الصَّدَقةِ، وأقرَّه النَّبِيّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم- على ذَلِكَ؛ لأنَّ هَذِه ليس فيها رِبًا.

ولذَلِكَ يجبُ على طالبِ العِلْمِ، أَنْ يَعْرِفَ الأموالَ الرِّبَوِيَّة؛ مِن أَجلِ أَنْ يحكمَ على هَذَا رِبًا أو غيرُ رِبًا.

لو بعتُ لك ورقةً مِن النُّقودِ، ورقةَ ريالٍ مثلًا بوَرقَتَيْ ريالٍ؛ فهَذَا رِبًا؛ لأنَّه بمنزلةِ الذَّهبِ والفِضة؛ لأنَّ النَّاسَ يتعاملونَ به ويجعلونَه قِيَّا للسِّلَعِ، كما يجعلونَ الدِّرهم والدِّينار، فهو وإنْ لم يكن مِن جِنسها لكنَّه في معناها.

وعلى هذا: فلا يَجُوز أَنْ أبيعَ ريالًا مِن الوَرقِ بريالَيْن مِن الوَرقِ.

ولو سأل سائلٌ: هل يَجُوزُ بيع ريالٍ مِن الحديدِ بريالَيْن مِن الوَرقِ؟

والجَوَاب: هَذَا عِنْد بَعْض الْعُلَمَاءِ حَرَامٌ بدُونِ إِشْكَالٍ، وَعِنْدَ آخرينَ حَلَالٌ بدونِ إِشْكَالٍ، وَعِنْدَ قِسْمِ ثالثٍ فيها إِشْكَالٌ.

فَالَّذِي يَقُول: فَيَهَا إِشْكَالٌ. فَهَل يُغَلِّبُ جَانِبَ التَّحريمِ احتياطًا أَم يُغَلِّبُ جَانِبَ التَّحريمِ احتياطًا أَم يُغَلِّبُ جَانِبَ التَّحليل تَرْخِيطًا؟ لأَنَّه ممَّا لَم يَثْبُتْ تَحريمُه، فقد قال الله تعالى: ﴿وَأَحَلَ اللهُ اللهُ عَلَى عَبَاد الله: ﴿وَأَحَلَ اللهُ عَلَى عَبَاد الله عَبَاد الله عَلَى عَبَاد الله عَلَى عَبَاد الله عَلَى عَبَاد الله عَلَى عَبَاد الله عَبْرَ عَلَى عَبَاد الله عَلَى عَبَاد اللهُ عَلَى عَبْرَا عَلَى عَبَادِ اللهُ عَلَى عَبَادِ اللهُ عَلَى عَبْرَا عَلَى عَبَادَ اللهُ عَلَى عَبْرَا عَلَى عَبَادَ اللهُ عَلَى عَبْمَ عَلَى عَبْرَا عَلَى عَبْرَا عَلَى عَبْرَا عَلَى عَبْرَا عَلَى عَبْرَا عَلَى عَبْرَا عَلَى عَلَى عَبْرَا عَلَى عَلَى عَبْرَا عَلَى عَبْرَا عَلَى عَلَى عَبْرَا عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَ

أمَّا مَن قَالَ: إِنَّه حَرَام. فَقَالَ: إِنَّ هَذَا بدلٌ عن الدَّراهم، والبَدَلُ له حُكْمُ الْمُبْدَلِ، فكما لا يَجُوز بيع ورقةٍ فكما لا يَجُوز بيع ورقةٍ بورقتيْن، ولا يَجُوز بيع ورقةٍ بورقتيْن، ولا يَجُوز بيع ورقةٍ بفضة إلا بها تساوي حَسَبَ النِّظَامِ.

لكن الصَّحِيح -الَّذي أرى-: هو جوازُ أنْ يبيعَ الإِنْسَانُ أوراقًا نقديةً بقُروش مَعْدِنِيَّةٍ، حتى لو زادتْ أو نقصتْ، فيَجُوزُ مثلًا أنْ آتيَ شخصًا وأقولَ: هَذِه ورقةٌ فئةُ عشرةٍ، أعطني فيها تسعةً مِن نَقْدِ الحديدِ. فهَذَا لا بَأْسَ به، وليسَ فِيهِ دليلٌ على التَّحريم، فالأصلُ الحِلُّ.

وهَذِه النُّقُودُ الورقيةُ ظهرتْ أخيرًا، وكانتْ في البدايةِ لا تُعْرَفُ، فاختلفَ فيها الْعُلَمَاءُ كعادتِهم فيها يتجدَّدُ، فتجدُهم يختلفونَ فيه، فمِنهم مَنْ قَالَ: إنَّه لا يَجُوزُ ليها الْعُلَمَاءُ كعادتِهم فيها يتجدَّدُ فتجدُهم يختلفونَ فيه، فمِنهم مَنْ قَالَ: إنَّه لا يَجُوزُ التَّعاملُ بِهَذِهِ الأوراقِ النَّقديةِ إلا عِنْد الضَّرورةِ القُصوى؛ لأنَّ حقيقتَها أنَّها بَيْعُ ديْنٍ، فالدَّولةُ الَّتِي صنعتْ هَذِه الأوراقَ، التزمتْ لحاملِ هَذِه الورقةِ بها كُتِبَ كَيْنٍ، فالدَّولةُ الَّتِي صنعتْ هَذِه الأوراقَ، التزمتْ لحاملِ هَذِه الورقةِ بها كُتِبَ عَلَيْها، فإذا بعتَها لشخص، معناه أنَّك بِعْتَ دَيْنًا على غيرِكَ، وبَيْعُ الدَّيْنِ حَرَامُ، لكنْ إذا دَعَتْ إلى ذَلِكَ الضَّرورةُ القُصوى فافعلْ.

وبِنَاءً على هَذَا القَوْل، إذا كانتْ عائلتُكَ ستةَ أنفارٍ، وكلُّ وَاحِدٍ يحتاجُ إلى فِنجانًا فِنجانًا مِن الشَّاي مثلًا، فأنتم تحتاجونَ ستةَ فناجينَ، فلا يَجُوز أنْ تشتريَ فِنجانًا سابعًا بَهَذِهِ الدَّراهِم النَّقدية؛ لأنَّ هَذَا ما فِيهِ ضرورةٌ.

إِنْسَانٌ اشتهى اللَّحم، فَقَالَ: واللهِ اليومَ نفسي قد طلبتِ اللَّحمَ، وأنا لي الآن ورقةٌ فئةٌ عشرةٍ، وأريدُ أنْ أذهبَ إلى السُّوق لأشتريَ لحَمًا؛ لأنَّي أشتهيه.

قُلْنَا له: هل عندكَ خبزٌ تأكلُه فلا تموتُ؟ قَالَ: نعم، عندي ما يسدُّ رَمَقِي.

فنقولُ له -على هَذَا القَوْلِ-: لا تَشْتَرِ اللَّحم؛ لأنَّه لا يَجُوزُ التعاملُ بِهَذِهِ النُّقودِ الاَّقودِ النَّقودِ النَّقرورة، حيث إنَّا بيعُ دَيْن على غيرِكَ، وهَذَا قال به بَعْض الْعُلَهَاء.

وبعضُ الْعُلَمَاءِ قَالَ: إنَّ التَّعاملَ بها جائزٌ، وليس فيها ربًا مُطلقًا، وإنَّها عُروضٌ كالشِّياب والأواني وشبهها.

لَكُنَّ هَذَا القَوْلَ ضعيف؛ لأَنَّ هَذَا القَوْلَ يؤدي أَنَّه إذا كانت عِنْد الإِنْسَانِ ملايين مِن هَذِه الدَّراهمِ وهو لا يَتَّجِرُ بها؛ فليستْ فيها زكاةٌ، وهَذَا لا شكَّ أَنَّه قولٌ باطلٌ.

ومِن الْعُلَمَاءِ مَن قَالَ: إنَّها يجري فيها الرِّبَا؛ رِبَا الفَضْلِ والنَّسِيئة.

ومِنهم مَن قَالَ: يجري فيها ربا النَّسِيئةِ دونَ رِبَا الفَضْل، وهَذَا القَوْلُ -عندي-أَصَحُّ الأقوالِ، أَنَّ رِبَا النَّسِيئةِ -أي تأخيرُ القَبْضِ - حَرَامٌ، وأمَّا الزِّيادة والنَّقص فلا، وهَذَا القَوْلُ هو أعدلُ الأقوالِ، وبه نقولُ، ونسألُ اللهَ تعالى أنْ نكونَ فِيهِ مُوَفَّقِينَ للصَّواب.

وقوله: «إلا هَاءَ وَهَاءَ»: أي خُذْ وأَعْطِ، (هَاءَ): أي هَاكَ.

وهاكَ: اسمُ فعلِ بمعنى خُذْ.

#### **−€**

٧٧٩ - عن أبي سعيد الحدري رَخَالِكَ عَنهُ أَن رَسُول الله ﷺ قَالَ: «لَا تَبِيعُوا اللّهَ عَلَيْ قَالَ: «لَا تَبِيعُوا الوَرِقَ الذَّهَبِ بِالذَّهَبِ إِلَّا مِثْلًا بِمِثْلٍ، وَلَا تُشِفُّوا بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ، وَلَا تَبِيعُوا الوَرِقَ بِالوَرِقِ إِلَّا مِثْلًا بِمِثْلٍ، وَلَا تُشِفُّوا بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ، وَلَا تَبِيعُوا مِنْهَا غَائِبًا بِنَاجِزٍ "(۱)، بِالوَرِقِ إِلَّا مِثْلًا بِمَثْل، سَواء بِسَوَاء "(۱)، وفي لفظ: «إلا وَزْنًا بِوْزْنِ مثلًا بِمَثْل، سَواء بِسَوَاء "(۱).

٢٨٠ وعنه قَالَ: جَاءَ بِلَالٌ بِتَمْ بَرْنِيِّ، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مِنْ أَيْنَ هَذَا؟» فَقَالَ بِلَالٌ: مَرْ كَانَ عِنْدَنَا رَدِيءٌ، فَبِعْتُ مِنْهُ صَاعَيْنِ بِصَاعٍ لَمِطْعَمِ النَّبِيِّ ﷺ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عِنْدَ ذَلِكَ: «أَوَّهُ عَيْنُ الرِّبَا، لَا تَفْعَلْ، وَلَكِنْ إِذَا أَرَدْتَ أَنْ تَشْتَرِيَ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عِنْدَ ذَلِكَ: «أَوَّهُ عَيْنُ الرِّبَا، لَا تَفْعَلْ، وَلَكِنْ إِذَا أَرَدْتَ أَنْ تَشْتَرِيَ
 التَّمْرَ فَبِعْهُ بِبَيْعِ آخَرَ، ثُمَّ اشْتَرِ بِهِ» (١٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب بيع الفضة بالفضة، رقم (۲۰٦۸)، ومسلم: كتاب المساقاة، باب الربا، رقم (۱۵۸٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب المساقاة، باب الربا، رقم (١٥٨٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب المساقاة، باب الربا، رقم (١٥٨٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: كتاب الوكالة، باب إذا باع الوكيل شيئًا فاسدًا فبيعه مردود، رقم (٢١٨٨)، ومسلم: كتاب المساقاة، باب بيع الطعام مثلا بمثل، رقم (٩٤).

# الشترح

إذا بعنا جنسًا بجنسِه فلا بُدَّ مِن شرطيْن: هما التَّماثلُ، أي التَّساوي، والثَّاني: التَّقابض قبل التَّفرُّق.

فإذا بعتَ شعيرًا بتمرِ؛ فجائزٌ.

وإذا بعتَ عَرًا بِبُرِّ فالزِّيادة لا بَأْسَ بها، ولكن لا بُدَّ مِن التَّقابضِ قبل التَّفرُّق. وإذا بعتَ ذهبًا بفِضة؛ يَجُوزُ التَّفاضُلُ، ولا بُدَّ أَنْ يكونَ يَدًا بيَدٍ.

وإذا بعت سيارةً بسيارتين؛ يَجُوزُ ولا يُشترَطُ التَّقابض؛ لأنَّ ليس مِن الأَصْنَافِ الرِّبَوِيَّة، والدَّليل على هذا، أنَّ النَّبِيّ -صلَّى الله عَلَيْه وعَلى آله وسَلَّم الله بنِ عمرو بنِ العاص أنْ يُنْفِذَ جيشًا، فنَفَذَتِ الإبلُ، فكَانَ يأخذُ البعيرَ أمرَ عبدَ الله بنِ عمرو بنِ العاص أنْ يُنْفِذَ جيشًا، فنَفَذَتِ الإبلُ، فكَانَ يأخذُ البعيرَ بالبعيريْن، والبعيريْن بالثلاثة، إلى إبل الصَّدقة، فأقره النَّبِيّ -صلَّى الله عَلَيْه وعَلى الله وسَلَّم - على ذَلِك، وهَذَا فِيهِ التَّفَاضِلُ وفيه تأخيرُ قبضٍ؛ لأنَّ هَذَا ليس مِن الأَصْنَاف السِّتة، ولا بمعناها.

رَجُلٌ باع تسعةَ دراهمَ مِن الحديدِ بعشرةِ دراهمَ مِن الورقِ؛ هَذَا جائز؛ لأنَّه ليس مِن الأَصْنَاف الرِّبَوِيَّة.

والصَّحِيح عندنا، أنَّه يَجُوز أنْ تبيعَ تسعةً مِن الدَّراهم الحديدية، بعشرةٍ مِن الدَّراهم الحديدية، بعشرةٍ مِن الدَّراهم الورقية، وإنْ كَانَ أصلُها في الدولةِ ثمنًا وَاحِدًا، لكنَّ هَذَا تقديرُ تنظيمٍ مِن الدَّولة، وليس موافقًا للواقع؛ لأنَّ النَّاس تختلفُ رغباتُهم في هذا.

وأحسنُ الأقوالِ هو أنَّ هَذِه النَّقودَ يجري فيها بينها رِبَا النَّسِيئَةِ دونَ رِبَا الفَضْل، فالـزِّيادةُ فيها بينها إذا اختلفتِ الأجناسُ جائـزةٌ، ولكـنْ لا بُدَّ مِن التَّقابض قبل التَّفَرُق.

ويمكنُ أَنْ نَأْخَذَ هَذَا مِن عُموم قولِه: «فَإِذَا اخْتَلَفَتْ هَذِهِ الْأَصْنَافُ، فَبِيعُوا كَيْفَ شِئْتُمْ، إِذَا كَانَ يَدًا بِيَدٍ».

أمَّا حديثُ أبي سعيدِ الّذي أشار إليه المؤلفُ رَحْمَهُ اللهُ، في قصةِ التَّمرِ الجيّدِ الّذي جاء به بلالٌ إلى رَسُولِ الله ﷺ فَقَالَ: «مِنْ أَيْنَ هَذَا؟» فَقَالَ بِلَالٌ: عَرْ كَانَ عِنْدَنَا رَدِيءٌ، فَبِعْتُ مِنْهُ صَاعَيْنِ بِصَاعٍ لَمِطْعَمِ النّبِيِّ ﷺ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عِنْدَ وَلَكِنْ إِذَا أَرَدْتَ أَنْ تَشْتَرِيَ التَّمْرَ فَبِعْهُ بِبَيْعٍ آخَرَ، وَلَكِنْ إِذَا أَرَدْتَ أَنْ تَشْتَرِيَ التَّمْرَ فَبِعْهُ بِبَيْعٍ آخَرَ، وَلَكِنْ إِذَا أَرَدْتَ أَنْ تَشْتَرِيَ التَّمْرَ فَبِعْهُ بِبَيْعٍ آخَرَ، وَلَكِنْ إِذَا أَرَدْتَ أَنْ تَشْتَرِيَ التَّمْرَ فَبِعْهُ بِبَيْعٍ آخَرَ، وَلَكِنْ إِذَا أَرَدْتَ أَنْ تَشْتَرِي التَّمْرَ فَبِعْهُ بِبَيْعٍ آخَرَ، ثُمَّ اشْتَرِ بِهِ»، فمعنى الحديث أنّه جِيء لرَسُولِ ﷺ بتمرٍ طيّب؛ فاستغرب مِن أين هَذَا التَّمرُ الطيّب؛ فاستغرب مِن أين هَذَا التَّمرُ الطيّب؛ فَقَالُوا: نأخذُ هَذَا التَّمر الصَّاعِ بِصَاعَيْنِ مِن التَّمرِ الّذي عندنا «ثَمْرُ الطيّب؛ فَالَوا: نأخذُ هَذَا التَّمر الصَّاعِ بِصَاعَيْنِ مِن التَّمرِ الّذي عندنا «ثَمْرُ كَانَ عِنْدَنَا رَدِيءٌ»، والصاعيْن بالثّلاثة، فَقَالَ: «أَوّهُ أَوّهُ".

وما معنى «أَوَّهُ»: أي أتوجَّعُ. ثمَّ قَالَ: «عَيْنُ الرِّبَا»، أي هَذَا عين الربا، ثم قَالَ: «عَيْنُ الرِّبَا»، أي هَذَا عين الربا، ثم قَالَ: «رُدَّهُ»، أي رُدَّ البَيْعَ، ثم أرشَدَهم النَّبِيّ –صلى الله عَلَيْه وعلى آله وسلم – إلى الطريقة السَّليمة، وهي أنْ يبيعَ التَّمرَ الرَّديء بالدَّراهم، ثم يأخذُ الدَّراهمَ ويشتري بها تمرًا طيِّبًا.

وهَذَا الحديثُ يَقصمُ ظهورَ مَن يقولون: إنَّ الرِّبا إذا لم يكنْ فِيهِ ظُلْمٌ فهو حَلَالٌ.

ولُبِّسَ عَلَيْهِم في قولِه تعالى: ﴿وَإِن تُبَتُمُ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمَوَلِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ وَلَبِّسَ عَلَيْهِم في قولِه تعالى: ﴿وَإِن تُبَتُمُ فَلَكُمْ أَنَّ الرِّبا إِذَا لَمْ يَكُن فِيهِ ظَلَمٌ فَإِنَّهُ وَلَا تُظْلَمُونَ ﴾ [البقرة:٢٧٩]، فَقَالُوا: هَذَا دليلٌ على أَنَّ الرِّبا إِذَا لَمْ يَكُن فِيهِ ظَلَمٌ فإنَّهُ حَلَالٌ، وبَنَوْا على هَذَا أَنَّ الرِّبا الاستثماريَّ جائزٌ، والرِّبا الاستغلاليُّ حَرَامٌ.

فيُقال: مِن أين لكأم هَذَا التَّفصيل؟! فحديث أبي سعيدٍ يدل على أنَّه ليستِ العِلَّةُ الظُّلم، قد يكون في بَعْض صورِ الرِّبا ظلمٌ، لكنَّ العلةَ أنَّ الشَّارِع منعَ التَّفاضل فيها إذا بِيعَ جنسٌ مِن الأموال الرِّبوية بجِنسه، فهَذِه هي العلةُ.

ونحن موقفُّنا مِن مثل هَذِه الأوامرِ والنَّواهي أنْ نقول: سَمِعْنَا وأَطَعْنَا.

وفي قول الرَّسولِ ﷺ: «فَبِعْهُ بِبَيْعِ آخَرَ، ثُمَّ اشْتَرِ بِهِ»، دليلٌ على مَسْأَلَة مهمة، وهي أَنَّك إذا ذكرت الممنوع لِلنَّاسِ، فَأَذْكرِ الجَائزَ؛ حتى يأخذ النَّاسُ الجَائزَ بدلًا عن الممنوع، أمَّا أَنْ تذكرَ الممنوعَ وتَسُدَّ البابَ على النَّاس دونَ أَن تفتحَ لهم بابًا يَلِجونَ مِنه وَإِنْ هَذَا قد يكون مِن مُحَالفةِ الحِكمةِ، ويعصيكَ النَّاسُ إذا قلتَ هذا، يَلْجونَ مِنه وَاذْكُرُ لهم طريقًا حَلَالًا.

فإذا قلت: الرِّبا الحرامُ لا يَحِلُّ لكم. فقل لهم: البَيْعُ حَلَالٌ بِيعوا واشتروا بالحلالِ. فلا تُضيِّقُ على النَّاس، وهَذَا هو الَّذي فعله الرَّسولُ ﷺ، وهو أيضًا ما أرشدَ إليه القرآنُ، قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا لَا تَقُولُوا رَعِنَ اوَقُولُوا أَنظُرُنَا ﴾ [البقرة:١٠٤]، فلمَّا نهاهم أنْ يقولوا: ﴿ رَعِنَ اللهِ فتحَ لهم البابَ: ﴿ وَقُولُوا أَنظُرُنَا ﴾ فتحَ لهم البابَ: ﴿ وَقُولُوا أَنظُرُنَا ﴾ .

وهكذا يَنْبَغِي للإِنْسَانِ الواعظِ والدَّاعي إلى اللهِ عَنَّفَجَلَّ، ألا يَسُدَّ الأبوابَ على النَّاسِ حتى يفتحَ لهم أبوابًا تكون بدلًا عنها، لينتقلَ النَّاسُ مِن هَذَا إلى هَذَا بسهولةٍ.

لو سأل سائلٌ: شخصٌ احتاج إلى حاسبِ آلي، فذهب وسأل عن قيمتِه، ثم ذهب إلى شركةٍ لتشتريَه له وتقسِّطَه عَلَيْه بزيادةٍ على ثمنِه الأصلي، يعني مثلًا: الشَّركةُ اشترته بعشرةِ آلاف، وباعته إلى هَذَا الرَّجُل باثنيْ عشرَ ألفًا، لكنْ مُقسَّطة، فهل هَذَا جائزٌ؟

والجَوَاب: إنَّ هَذَا ليس بجائزٍ؛ لأنَّ الشَّرِكةَ لم تشترِه إلا مِن أجلِك، ولم تشترِه لك إلا من أجل الزِّيادة، فكأنَّها قالت: أنا أُقرِضُكَ ثمنَه بزيادةٍ.

ومعلومٌ أنَّ القَرْضَ بالزِّيادةِ حَرَامٌ؛ فكلُّ قرضٍ جرَّ منفعةً فهو رِبًا، والحِيلةُ لا تنفعُ عِنْد الله، فالتَّحَيُّلُ على المحارم لا يزيدُها إلا قُبْحًا؛ ولهَذَا قال رَسُولُ الله عَنْدًا هَذِه الأمة: «لَا تَرْتَكِبُوا مَا ارْتَكَبَتِ الْيَهُودُ، فَتَسْتَحِلُّوا مَحَارِمَ اللهِ بِأَدْنَى الْحِيلِ»(١)، وهَذِه حِيلةٌ واضحةٌ.

فبدلًا من أنْ آتي إلى الشَّركة وأقول: أعطني عشرة آلاف باثنَيْ عشرَ ألفًا، وآخذُ العشرة منها، وأذهبُ إلى المعرضِ وأشتري الحاسب، أقول: اشْتري أنتِ الحاسب، ثم بِعِيهِ عَلَيْه. هَذَا هو هذا، لا فَرْقَ إلا بالصُّورة فقط، والصُّورُ لا تُغَيِّرُ الحقائق.

أمَّا لو كَانَ الحاسبُ الآلي عِنْد الشَّركةِ مِن قبلُ وجئتَ إليها، فَقَالَت: هَذَا الحَاسب بعشرة آلاف نَقْدًا، وباثني عشرَ ألفًا مُقَسَّطةً. فقلتَ: آخذه باثني عشر ألفًا مُقَسَّطةً، وأخذتَه؛ هَذَا لا بَأْسَ به، وليس فيهِ شيء، وليس هَذَا مِن باب بَيعتَيْن في بَيْعَةٍ كها ذهب إليه بَعْض الْعُلَهَاء؛ لأنَّ حقيقة هَذَا أنَّه بَيْعةٌ وَاحِدة.

لكن لو أخذتَه وقلتَ: آخذُه إمَّا بهَذَا أو بهذا، إنْ جئتُ لك بالدَّراهم فهو بعشرة، وإلا فهو باثني عشر. هَذِه بَيعتانِ في بيعةٍ، وهو مجهولٌ، أمَّا إذا قطعتَ الثَّمن قبل التَّفَرُّق فالأمر واضحٌ، وليس فِيهِ إلا بَيْعَةٌ وَاحِدةٌ فقط.

والصَّحِيح أنَّ بيعتينِ في بيعة هي مَسْأَلَةُ العِينَة تمامًا، ولهَذَا جاءتْ في رواية أبي داودَ: «مَنْ بَاعَ بَيْعَتَيْنِ فِي بَيْعَةٍ، فَلَهُ أَوْكَسُهُهَا أَوِ الرِّبَا»(٢) أي: أَنْقَصُهما.

وصورةُ العِينَة: أَنْ أبيعَ على شخصٍ حاجةً بمئةِ ريال إلى سنة، ثم أرجع فأشتريها مِنه بثمانينَ نقدًا، فصار كأنَّي أعطيتُه ثمانينَ حاضرةً بمئةٍ مُؤَجَّلَةٍ، وهَذَا حَرَامٌ.

<sup>(</sup>١) رواه ابن بطة في (جزء الخلع وإبطال الحيل) وإسناده جيد كها قال الحافظ ابن كثير في تفسيره (٢/ ٢٥٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود: كتاب الإجارة، باب فِيمَنْ بَاعَ بَيْعَتَيْنِ فِي بَيْعَةٍ، رقم (٣٤٦٣).

ومسألتُنا الأُولى -صاحبُ الحاسبِ الآلي الَّذي ذهبَ إلى الشَّركة، واشْتَرَتْه له ثم بَاعَتْه- هَذَا يُشبِهُ تمامًا مَسْأَلَة العِينَة؛ وذَلِكَ لأنَّ الشركةَ أعطتْ عينًا للمعرض، وأخذت الحاسب، ثم باعته على هَذَا الرَّجُل بثمنِ أكثر؛ فيكون هَذَا حَرَامًا.

ولو قال قائل: هم يشترطونَ في هَذِه الشَّركة إلزامَ المشتري، بل يجعلونَ في هَذَا العَقْدِ إذا تركَ المُشتري؛ فلا بَأْسَ بهذا.

قُلْنَا: هَذَا ما يُسَمَّى عِنْد النَّاس بـ (ذَرّ الرَّمادِ على العُيون)، أي: كونُه يقول: الشَّركة تقول: أنا أشتريه وبعد ما أشتريه إنْ شئتَ خُذْه، وإنْ شئتَ لا تأخُذْه! هَذَا في الحقيقة ذَرُّ الرَّماد على العُيون، فهل هَذَا الَّذي جاء يريدُ أنْ يشتريَ هَذَا الحاسب الآلي، هل عنده نِيَّةُ أنْ يتراجعَ؟! هو ما جاء إلا مُحْتَاجًا، وهم يعلمونَ أنَّه لا بُدَّ أنْ يشتريَه، ثم إنَّه إذا تراجعَ؛ فإنَّ الشَّركة تكتبُه بالقائمةِ السَّوداء: لا يمكنُ أنْ نبيعَ لهذَا الرَّجُل مرةً ثانيةً.

إذن: كَأَنَّهُم أَلزَمُوهُ لَكَنْ بطريقٍ غيرِ مباشر، واللهُ عَنَّوَجَلَّ يعلم خَائِنةَ الأَعْيُنِ وَمَا تُخفِي الصُّدور.

والسؤال الآن: أيها أقربُ حِيلةً للرِّبا؟ هَذِه الصُّورة، أم الصُّورة الَّتِي فعلها اليَّهُود لما حرَّمَ اللهُ عَلَيْهم شُحومَ الميتة؟ فإنَّهم أذابوا الشُّحوم حتى صارتْ وَدَكًا، ثم باعوا الدُّهن، وأكلوا الدَّراهم، فهل يقال الآن: إنَّ هؤلاء أكلوا الشُّحوم؟! هم ما أكلوها مباشرةً، لكنْ أكلوها بحِيلة.

و لهَذَا قال النَّبِي ﷺ: «قَاتَلَ اللهُ الْيَهُودَ، إِنَّ اللهَ لَـَّا حَرَّمَ شُحُومُهَا جَمَلُوهُ ثُمَّ بَاعُوهُ فَأَكَلُوا ثَمَنَهُ» (١١).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب بيع الميتة والأصنام، رقم (٢١٢١)، ومسلم: كتاب المساقاة، باب تحريم بيع الخمر والميتة والخنزير والأصنام، رقم (١٥٨١).

ولا شكَّ أنَّ الحِيلةَ الَّتِي ذكرناها في شِراء الحاسبِ الآليِّ مِن الشَّركة، أقربُ بكثيرٍ إلى الرِّبا مِن هَذِه الحِيلةِ الَّتِي صنعَها اليَهُودُ.

لذَلِكَ نقول: التَّحَيُّلُ على مَحَارِمِ اللهِ لا يَزيدُها إلا قُبْحًا.

٢٨١ - عَنْ أَبِي المِنْهَالِ الْبُنَانِيِّ، قَالَ: سَأَلْتُ الْبَرَاءَ بْنَ عَازِبٍ عَنِ الصَّرْفِ فَقَالَ: سَلْ زَيْدَ بْنَ أَرْقَمَ فَقَالَ: سَلِ الْبَرَاءَ فَإِنَّهُ أَعْلَمُ مِنِّي، فَسَأَلْتُ زَيْدَ بْنَ أَرْقَمَ فَقَالَ: سَلِ الْبَرَاءَ فَإِنَّهُ أَعْلَمُ مِنِّي، فَسَأَلْتُ زَيْدَ بْنَ أَرْقَمَ فَقَالَ: سَلِ الْبَرَاءَ فَإِنَّهُ أَعْلَمُ مِنِّي، ثُمَّ قَالَ أَحَدُهُمَا: «نَهَى رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنْ بَيْعِ الْوَرِقِ بِالذَّهَبِ دَيْنًا»، وَقَالَ الْآخَرُ: «نَهَى رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنْ بَيْعِ الذَّهَبِ بِالْوَرِقِ دَيْنًا»

## الشترح

يأتي هَذَا الحديثُ الَّذي فِيهِ تصريحٌ بأنَّ النَّبِي عَيَّا اللَّهِ عَن الصَّرفِ إلا إذا كَانَ يَدًا بِيَدٍ؛ لأنَّ الصَّرفَ صرفُ الدِّينارِ بالدَّراهم، أي صرْفُ ذَهبٍ بفِضةٍ، فلا بُدَّ مِن التَّقابُضِ قبل التَّفَرُّقِ.

فلو اشترى الإِنْسَانُ مِن تاجر الذَّهَبِ حُلِيًّا، ولكنَّه لم يسلِّم له الثَّمن؛ فلا يَجُوزُ، لأَنَّه لا بُدَّ مِن التَّقابُض قبل التَّفَرُّقِ.

وَلَوِ اشترى باعةُ الذَّهبِ الَّذين يبيعونَ بالتَّفريد، مِن البائعينَ الَّذين يبيعونَ بالجُّملةِ مثلًا كميةً كبيرةً بمئةِ ألف، وسلموا منها خمسين ألفًا، وقالوا: الباقي نَأْتي به إليكَ بعدَ شهرٍ أو شهريْن، فلا يَجُوزُ، ولكنْ يصحُّ البَيْعُ بقدرِ ما قُبِضَ مِن الثَّمن.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب بيع الورق بالذهب نسيئة، رقم (٢٠٧٠)، ومسلم: كتاب المساقاة، باب النهي عن بيع الورق بالذهب دينا، رقم (١٥٨٩).

فمثلًا: إذا كَانَ قد قبضَ نصفَ القِيمة؛ صحَّ البَيْعُ في نصفِ المَبِيعِ فقط، ولم يصحَّ بالباقي.

وهَذَا الَّذي ذكرناه -أي التَّقابض قبلَ التَّفَرُّق مع كونِه مُقتضى الشَّرع- هو مِن مصلحةِ البائعينَ؛ لأنَّ صاحبَ الدُّكانِ إذا جاء شخصٌ يقول: بعْ عليَّ هَذِه القِطعةَ مِن الذَّهب، ولكن أَنْظِرني في الثَّمن. فله أنْ يقولَ بكلَّ سهولة: إنَّ هَذَا لا يَجُوزُ، فإذا لم يكنْ معكَ ثمنٌ فاذهبْ حتى تُحَصِّلَ الثَّمن، ثم ائتِ فأبيع عليكَ.

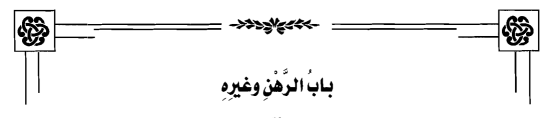
فيقول: فِيهِ راحةٌ حتى لأهلِ الذَّهب، فلو أنَّهم صاروا على هَذَا لكَانَ خيرًا لهم، لكنَّ بعضَ باعةِ الذَّهب -نسألُ اللهَ لنا ولهم الهِدايةَ- يتهاونون في هَذَا الأمر، ويبيعُه دينًا بدونِ قبضٍ، وهَذَا حَرَامٌ ولا يَجُوزُ، وهو مِن الرِّبَا.

وفي هَذَا الحديثِ دليلٌ على أنَّ السَّلفَ رَحْهَهُرَاللَهُ كانوا يتدافعونَ الإفتاءَ، كلُّ وَاحِدٍ يقول: اذهبْ للثَّاني، هو خيرٌ مني، خلافًا لما عَلَيْه النَّاسُ اليوم، حيث يتبادرونَ الإفتاءَ، وكلُّ وَاحِدٍ يحبُّ أنْ يكونَ هو الَّذي يُفتي، ولو كَانَ في المكان مَن هو أعلمُ منه.

### 

٢٨٢ - عَنْ أَبِي بَكْرَةَ رَضَالِكَ عَنْ قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنِ الْفِضَّةِ بِالْفِضَّةِ، وَالْفَضَّةِ بِالْفِضَّةِ بِالْفِضَّةِ بِالْفِضَّةِ بِالْفِضَّةِ بِالْفِضَّةِ بِاللَّهَبِ، كَيْفَ وَاللَّهَ مَ بِاللَّهَ مَ بِاللَّهَ مَ بِاللَّهَ مَ بِاللَّهَ مَ بِاللَّهَ مَ بَاللَّهُ مَ بَاللَّهُ مَ بُولًا فَقَالَ: يَدًا بِيَدٍ؟ فَقَالَ: هَكَذَا سَمِعْتُ »(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب بيع الذهب بالورق يدا بيد، رقم (۲۰۷۱)، ومسلم: المساقاة، باب النهي عن بيع الورق بالذهب دينا، رقم (١٥٩٠).



### · • 🚱 • ·

# الشترح

الرَّهْنُ فِي اللغة: الحبْسُ، ومِنه قوله تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْمِ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةً ﴾ [المدثر:٣٨]، أي: مَحْبُوسةٌ. ومِنه قولهُم: ماءٌ راهِن؛ أي راكِدٌ لا يجري.

أَمَّا فِي الشَّرع: فهو مِن عُقُود التَّوثيقات، والْأَشْيَاءُ الَّتِي تُوَثَّقُ بَهَا الْحَقُوقُ أَربعةٌ: الشَّهادة، والرَّهن، والضَّمان، والكفَالة، وإنْ شئتَ فزدْ خامسًا، وهو الكِتابة، كلُّ هَذِه مما تَضِيطُ الحُقوق، ولهَذَا قال الله تعالى: ﴿يَتَأَيَّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنِ إِلَىٰ آَكِلِ مُسَكَّى فَاصَتُ بُوهُ ﴾ [البقرة:٢٨٢]؛ لأنَّ هَذَا مما يوثِّق الحقَّ.

أَمَّا الرَّهن: فهو أَنْ يعطى الإِنْسَانُ شخصًا تعامَل معه شيئًا، ويقول: هَذَا رَهْنٌ عندكَ، إذا حَلَّ الدَّيْنُ ولم أُوَفِّكَ؛ فبِعْهُ واسْتَوْفِ حقَّكَ منه.

مثاله: استقرضَ رَجُلٌ مِن شخصٍ مئة ألفِ ريالٍ، وقال: الرَّهْنُ بيتي؛ فإذا حلَّ الأَجلُ ولم يُوفِّه، فللمرتمِنِ أنْ يبيعَ الْبَيْتَ ويأخذَ حقَّه مِنه.

وهنا مَسْأَلَة: هل يُشترط في الرَّهْنِ أَنْ يقبضَ المرتمِنُ الشَّيءَ المرهونَ، أم يصتُّ الرَّهْنُ بدونِ قبضِ المرهونِ؟ والجَوَاب: في هَذَا خلافٌ بين الْعُلَمَاء:

فمنهم مَن قَالَ: إنَّ الرَّهْنَ لا يلزمُ إلا بالقبضِ؛ أي بقبضِ المرتَمِنِ للمرهونَ، وإنَّه لو رهنَه شيئًا وبقيَ في يد الرَّاهن؛ فإنَّ الرَّهْنَ يكونُ غيرَ لازم، وللرَّاهِن أنْ يتصرَّ فَ فِيهِ بها شاء.

ونضرِب لذَلِكَ مثلًا: استقرضَ مني شخصٌ عشرةَ آلاف وأرهنني سيارتَه، فقلتُ له: دَع السَّيَّارَةَ معكَ، وانتفعْ بها، وإذا حَلَّ الأَجَلُ فإننا نبيع السَّيارة إذا لم توفِّني، ونأخذُ القرضَ مِنها. فهل يكون هَذَا الرَّهْنُ لازمًا، أم غير لازم؟

والجَوَاب: فِيهِ قولانِ مشهوران: فبَعْض الْعُلَمَاءِ يقول: إنَّ قبضَ الرَّهْنِ ليس شرطًا للُّزوم، بمعنى أنَّ الرَّهْنَ يلزَم وإنْ لم يقبضْهُ المرتمِنُ.

وبعضُ الْعُلَمَاءِ يقول: إنَّ قبضَ الرَّهْنِ شرطٌ للَّزومِ، وإنَّه إذا لم يقبضْه المرتمِن فللراهنِ أنْ يتصرفَ به كَيْفَ شاء ولو ضاعَ حقُّ المرتمِن.

فعلى القَوْلِ الأول تكونُ السَّيارةُ رهنًا، ولو كانتْ بيد صاحبِها، ولا يحل له أَنْ يتصرفَ فيها، بل هي مرهونةُ، حتى لو باعها فإنَّ البَيْعَ لا يصحُّ.

وعلى القَوْلِ الثَّاني يكونُ الرَّهْنُ غيرَ لازم، ولصاحبِ السَّيَّارَة أَنْ يبيعَها ويتصرفَ فيها؛ لأنَّ الرَّهْنَ لا يلزمُ إلا بالقبْضِ.

فإذا قال قائل: ما هو الدَّليلُ على أنَّه يُشترط للُّزومِ الرَّهْن القبضُ؟

قُلْنَا: استدلَّ أصحابُ هَذَا القَوْلِ بقولِه - تَبَارَكَ وَتَعَالَى -: ﴿ فَوِهَنُ مُقَبُوضَةً ﴾ [البقرة: ٢٨٣].

وأمَّا دليلُ مَن قَالَ: إنَّه يلزمُ بدُونِ قبضٍ، فقوله تعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَا أَوَفُواْ بِٱلْعُقُودِ ﴾ [المائدة:١]، وهنا العقدُ تام، ومِن لوازِم الإيفاءِ بالعقد أنْ يكونَ الرَّهْنُ لازمًا.

والقَوْلُ الأخيرُ -إنَّه ليسَ شرطًا للُزومِ- هو القَوْلُ الرَّاجِح؛ لأنَّ دليلَه أقوى، وعَلَيْه عملُ النَّاسِ اليوم؛ فإنَّ الرَّهْنَ يكون بيدِ الرَّاهن، ويراه النَّاسُ رهنًا لازمًا لا يمكن أنْ يتصرفَ فِيهِ الرَّاهنُ بشيءٍ يضرُّ المرتمِن.

فإنْ قال قائل: ما الجَوَابُ عن الآية؟

قُلْنَا: الجَوَابُ عن الآيةِ أنَّ اللهَ تعالى أرادَ أنْ يُتَّمِمَ التوثقةَ للدَّائن، ولهذَا ذكر هَذِه المَسْأَلَةَ فيها إذا كَانَ على سفرٍ ولم يجدْ كاتبًا، ومعلومٌ أنَّه إذا كَانَ النَّاسُ في سفرٍ ولم يجدُو السَّالَةَ فيها إذا كَانَ النَّاسُ في سفرٍ ولم يجدوا كاتبًا، أنَّه لا يمكنُ أنْ تَتِمَّ التَّوثِقةُ إلا إذا قَبض المُرتمِنُ للرَّهن، فلا يكون في الآية دليلٌ على أنَّ قَبْضَ الرَّهْنِ شرطٌ للُّزوم بكلِّ حالٍ.

٢٨٣- عَنْ عَائِشَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهَا: «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ اشْتَرَى طَعَامًا مِنْ يَهُودِيٍّ إِلَى أَجَلٍ، وَرَهَنَهُ دِرْعًا مِنْ حَدِيدٍ» (١).

# الشترح

ثمَّ ذكر المؤلفُ حديثَ عائشةَ رَضَّالِللهُ عَنْهَا، أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ اشترى طعامًا مِن يَهُوديٍّ ورَهنهُ دِرْعَهُ.

فنسأل: ما هو الطُّعام الَّذي اشتراه الرَّسولُ عَلَيْهُ؟

والجَوَاب: اشترى طعامًا هو ثلاثونَ صَاعًا مِن شَعيرٍ.

واليَهُوديُّ: هو كلُّ مَن دان بالتَّوراة، أي مَن زَعَم أَنَّه مُتَّبعٌ لموسى ﷺ، وسُمُّوا يَهُودًا إمَّا مِن قولِم. ﴿إِنَّا هُدَنَا ٓ إِلَيْكَ ﴾ [الأعراف:١٥٦]، وإمَّا نسبةً إلى أبيهم الأعلى، وهو يَهُوذا بن يعقوب، وهَذَا هو الأقربُ، لكنَّه بالتَّعريب تحوَّل إلى يَهُودَ بدلًا مِن يَهوذا.

وقولُها: «رَهَنَهُ دِرْعًا»: الدِّرعُ قميصٌ مِن حديد يَتوقَّى به المقاتلُ سِهامَ الأعداءِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب شراء النبي ﷺ بالنسيئة، رقم (١٩٦٢)، ومسلم: كتاب المساقاة، باب الرهن وجوازه في الحضر والسفر، رقم (١٦٠٣).

وكَانَ للنبي ﷺ دِرعٌ يتوقَّى به السِّهامَ، ولما كَانَ في غزوةِ أُحُدٍ لَبِسَ ﷺ دِرعيْن؛ زيادةً في الحماية.

الدِّرعُ يكون مِن الحديد، ويكونُ مِن القُطن، ويكون مِن الصُّوف، فثوب الإِنْسَانِ يُسمى قميصًا، ويُسَمَّى درعًا أيضًا، فيكون قولُها: «مِنْ حَدِيدٍ»؛ لبيانِ جنس هَذَا الدِّرع.

ومعلومٌ أنَّ الحديدَ مِن آلاتِ الحرب، ومع ذَلِكَ رهنَه النَّبِي ﷺ اليَهُوديَّ. وفي هَذَا الحديثِ إِشْكَالان:

الإِشْكَال الأول: كيفَ رهنَ النَّبِيّ -صلى الله عَلَيْه وعلى آله وسلم- دِرعَه وهو مِن آلاتِ القتالِ ليَهُوديِّ، واليَهُوديُّ عدوٌّ للمسلمينَ؟

والجَوَاب عن هَذَا الإِشْكَالِ أَنْ يُقال: إِنَّ النَّبِيِّ ﷺ قد أُمَّنَ هَذَا اليَهُوديَّ؛ لأَنَّه تحت ولايةِ المُسْلِمينَ.

الإِشْكَال الثَّاني: لماذا لم يَشترِ النَّبِيُّ ﷺ مِن المُسْلِمينَ طعامًا لأهلِه، واشترى مِن هَذَا الكافر؟

والجَوَابِ عنه: أنَّ هَذِه قضيةُ عَيْنٍ، لا نعلمُ ما سَببُ أنَّ الرَّسولَ ﷺ اشترى مِن هَذَا الكَافرِ دون المُسْلِمينَ، ورُبَّمَا لمْ يجدْ هَذَا الطَّعامَ الَّذي يريدُه عِنْد أحدٍ مِن المُسْلِمينَ، والنَّاسُ في عهد النَّبِيِّ ﷺ في فقرٍ وضِيق، حتى فتحَ اللهُ عَلَيْهم.

# مِن فَوائِد هذَا الحَديثِ:

الْفَائَدَةُ الأُولَى: جوازُ بقاءِ اليَهُودِ في المدينة؛ لأنَّ هَذَا اليَهُودي كَانَ في حياة الرَّسولِ ﷺ وَلَـمْ يَخرجُه، بل إنَّه بقيَ حتى مات؛ لأنَّ الرَّسولَ ﷺ تُوفِّي ودِرعُه مرهونةٌ عِنْد هَذَا اليَهُوديِّ.

ولكنْ هَذَا قد يُقال: إنَّه نُسخ بقول النَّبِيّ -صلى الله عَلَيْه وعلى آله وسلم-: «أَخْرِجُوا المُشْرِكِينَ مِنْ جَزِيرَةِ الْعَرَبِ» (١)، وقولِه ﷺ: «لَأُخْرِجَنَّ الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى مِنْ جَزِيرَةِ الْعَرَب، حَتَّى لَا أَدَعَ إِلَّا مُسْلِمًا» (٢).

وبهذين الحديثين دليلٌ على خطورةِ ما يفعلُه اليوم كثيرٌ مِن النَّاس مِن استِجْلابِ النَّصارى مِن خَادِماتٍ وخدم إلى الجزيرة العربية، فإنَّا نخشى أنْ يكونَ النَّبِيِّ ﷺ خَصْمَهم يوم الْقِيامَة؛ لأنَّه هو الَّذي قال لنا وأوصانا بإخراجِهم، فالإِنْسَانُ يجب أنْ يكونَ على حَذَرٍ.

ثم إنَّ استجلاب اليَهُودِ والنَّصارى خدمًا أو خَادِمات فِيهِ مضرةٌ مِن ناحية العَائِلَة؛ فإنَّ العَائِلَة سوف يُشاهدونَ هؤلاء لا يصومونَ ولا يصلُّونَ، فرُبَّما يقتدونَ بهم في المستقبل.

ثمَّ إِنَّنَا لَا نَامَنُ أَنْ يَكُونَ هؤلاء الخدم والخَادِمات ممن تعلَّم؛ فيُعلَّم الصبيان دينَ النَّصاري، مما يُعَرِّضُهم للانحرافِ عن الصِّراطِ المستقيم.

ولهَذَا نحنُ نحذًر غَايَة التَّحذير مِن استِجْلابِ الخدمِ أو الخَادِمات، إذا لم يكونوا مسلمينَ.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: جوازُ الرَّهْن؛ لأنَّ النَّبِيِّ ﷺ فعله، وكما هو أيضًا في الآية الكريمة، لكنْ في هَذَا زيادة على جوازِ الرَّهْنِ في الحَضَر، مع أنَّ الآيةَ الكريمةَ إنَّما ذكر اللهُ فيها الرَّهْنَ في السَّفَر، لكنَّ الرَّهْنَ في الحَضِرِ جائزٌ كما أنَّه جائزٌ في السَّفر.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: أبواب الجزية والموادعة، باب إخراج اليهود من جزيرة العرب، رقم (۲۹۹۷)، ومسلم: كتاب الوصية، باب ترك الوصية لمن ليس له شيء يوصي فيه، رقم (۱۶۳۷).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الجهاد والسير، باب إخراج اليهود والنصارى من جزيرة العرب، رقم (١٧٦٧).

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: فِيهِ دليلٌ على معاملةِ اليَهُودِ والنَّصارى بالبيع والشِّراء، فيَجُوز لنا أنْ نعاملَ اليَهُودَ والنَّصارى بالبيع والشراء، بشرطِ ألا تتضمنَ هَذِه المعاملةُ ضررًا علينا في الدِّين.

ومثالُ ذَلِكَ: لو كانتْ معاملتُنا إيّاهم بالبيعِ والشِّراء ينمِّي اقتصادَهم، ويقوي شوكتَهم على المُسْلِمينَ، ويُضعِف المُسْلِمينَ، أو يكونُ بذَلِكَ عُدولًا عما يصنعه المسلمونَ، فإنه يُمنع؛ لأنَّ في ذَلِكَ ضررًا، والشَّيءُ المباح إذا تضمَّنَ ضررًا صار محرَّمًا.

وأمَّا إذا كَانَ مجردُ معاملتِهم الدُّنيوية؛ فإنِّ هَذَا لا بَأْسَ بِه ولا حرجَ فيه.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: بيان ما كَانَ عَلَيْه النَّبِيِّ عَيَالِيَّةِ مِن شَظَفِ الْعَيْش، وشدةِ المُؤْنة؛ حتى إنَّه عَلَيْهِ السَّهُود؛ ليشتريَ بذَلِكَ حتى إنَّه عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ رهنَ آلة جهادِه عِنْد رَجُلٍ مِن اليَهُود؛ ليشتريَ بذَلِكَ طعامًا لأهله، فهو عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ لم يكنْ مِن الأغنياءِ بماله، لكنَّه غنيٌّ بقلبه، فهو عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ لم يكنْ مِن الأغنياءِ بماله، لكنَّه غنيٌّ بقلبه، فهو عَلَيْهِ الضَّلَامُ مَن لا يخشى الفقرَ، ويعيشُ في نفسِه عيشةَ الفُقرَاء.

جاءه رَجُلٌ فأعطاه -صلى الله عَلَيْه وعلى آله وسلم- غنًا بين جَبليْن، فرجعَ إلى قومِه، فقال: يا قوم أَسْلِمُوا؛ فإنَّ محمدًا يُعطي عَطاءً لا يَخشى الفَاقَةَ (١).

فانظر كَيْفَ أَثَّر هَذَا العطاءُ بَهَذَا الأعرابي، فصار بَهَذَا العطاءِ داعيةً إلى الإسلام، ومع هذا؛ فإنَّ النَّبِيِّ عَيْكِيًّ يعيش في نفسِه عيشةَ الفُقَرَاء.

وها هو حديثُ عائشةَ تقول: «إنَّه ماتَ ودرعُه مرهونة عِنْد يَهُودي»، وحينئذٍ نسأل: ما هي الفائدةُ مِن الرَّهْن؟

نقول: الفائدةُ هي التَّوثِقةُ بالدَّيْن، بحيثُ إذا حلَّ الأجلُ ولم يُوفِّ الرَّاهنُ دينَه؛

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الفضائل، باب ما سئل رسول الله على شيئًا قط فقال لا، رقم (٢٣١٢).

فإنَّ للمرتمِن أَنْ يبيعَ الرَّهْن ويستوفيَ الثَّمنَ مِنه، وهَذِه فائدةٌ عظيمة، وقد ذكرنا أنَّ عُقُودَ التَّوثيقات، هي الرَّهْنُ والضَّمانُ والكَفالةُ والشَّهادةُ والكِتابة، أمَّا الرَّهْن فقد عرفناه.

والضمان: هو أنْ يأتى شخصٌ لصاحبِ الحق، ويقول: أنتَ تطلبُ مِن فلانٍ ألفَ ريال؟ فيقول: نعم. فيقول: أمهِلْه وأنا أضمنُ هَذَا الألفَ. فإذا فعل ذَلِكَ؛ فإنَّ لصاحبِ الحقِّ أنْ يُطالبَ الضامِن والمضمونَ عنه بالحق، أي إنَّ له أنْ يقولَ للضَّامن: أعطني الألفَ. وله أنْ يقولَ للمضمون: أعطني الألفَ.

ولو سَأَلَ سَائِلٌ: هل يُشترَط لمطالبةِ الضَّامنِ أَنْ يتعذرَ الْوَفَاءُ مِن المضمون، أَم لا؟

والجَوَاب: يرى بعضُ الْعُلَمَاءِ أَنَّه شرطٌ، وأنَّ الضامِنَ إذا جاءه صاحبُ الحق، وقال: أعطني الحق الَّذي ضَمِنْتَهُ على زيد، فإنَّه ليس له الحق في ذَلِكَ حتى يذهبَ إلى زيد، ويقول: أعطني حقي، فيمتنعُ.

ولكنَّ المشهور مِن مذهب الإمامِ أحمدَ عِنْد أصحابه المتأخرينَ، أنَّ صاحبَ الحقِّ له أنْ يطالب الاثنين: يطالبَ المضمونَ عنه، ويطالبَ الضَّامِنَ.

والكفالة: هي أنْ يلتزمَ الإِنْسَانُ بإحضار بدنِ المكفولِ لا بالدَّيْن الَّذي عَلَيْه، والفرق بينه وبين الضَّمان، أنَّ الضَّمان يكون الضَّامِنُ مطالَبًا بالدَّيْن، وأما الكَفالة، فإنَّ الكفيلَ يكون مُطالَبًا بإحضار بدن المكفول، سواءُ أوفَى أم لم يوفِ.

إذن: الضَّمانُ لا شكَّ أَشَدُّ تَوثِقةً؛ لأنَّ الكفيلَ إذا أحضرَ المكفولَ وسلَّمه للدَّائن برئتْ ذمتُه، سواءٌ أوفاهُ أم لم يُوَفِّه، ورُبَّما يكون المكفولُ لا يُوفي، فالضَّمانُ أشدُّ توثقةً مِن الكفالة.

أمَّا الإشهادُ فإنَّ الإِنْسَانَ إذا عاملَ شخصًا معاملةً غير حاضرةٍ، أي كُمُدايَنة، وبيع إلى أَجَلٍ، وقَرْضٍ مُؤجَّلٍ، وما أشبه ذَلِكَ، فإنَّه يُشهِدُ على هَذَا رَجُليْن، كها قال الله تعالى: ﴿وَاسَتَشْهِدُواْ شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُمُ فَإِن لَمْ يَكُونَا رَجُليْنِ فَرَرَجُلُنُ وَامْرَأَتَكَانِ مِمَّن تَرْضَوْنَ مِنَ الشُّهَدَاءِ ﴾ [البقرة:٢٨٢]، فالإِنْسَانُ يُشهِد على الحق رَجُلين؛ فإنْ لم يوجد؛ فرَجُلٌ وامرأتان، فهذَا مِن أسباب التَّوثِقة؛ وذَلِكَ لأنَّ الإِنْسَانَ إذا كَانَ له حقُّ على آخر بدُونِ شهود؛ فإنَّه رُبَّها يضيعُ، فرُبَّها يُنكر صاحبُ الحق الذي عَلَيْه الحق هَذَا الحق، فيبقى الطالبُ ليستْ له بيِّنة، ويضيع حقُّه، ولهَذَا الحق الله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمَّى فَاصَتُهُوهُ ﴾ قال الله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ، امَنُوا إذا تَدَايَنتُم بِدَيْنِ إِلَىٰ آجَلٍ مُسَمَّى فَاصَتُهُوهُ ﴾ قال الله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ اللهُ تعالى بالكِتَابة؛ لئلا يضيعَ الحقُّ.

والكِتَابة: هو أَنْ يكتبَ مَن عَلَيْه الحقُّ بالحقِّ الَّذي عَلَيْه، فيكتب مثلًا بيدِه بأنَّ في ذمتي لفلانٍ كذا وكذا، ويأخذُ هَذِه الوثيقة طالبُ الحقِّ.

ولكنَّ هَذِه الكِتَابة قد لا تنفعُ الإِنْسَانَ إذا كَانَ الكاتبُ غيرَ معروفِ الكِتَابة، ثم مَاتَ ضاع حقُّ مَن له حق، إلا ببيِّنة، ولهَذَا يَنْبَغِي إذا عاملتَ إِنْسَانًا معاملةً تثبتُها بالكِتَابة، أنْ تكونَ هُنَاكَ جهةٌ رسميةٌ تثبتُ هَذِه الكِتَابة، كالقاضي مثلًا، أو عَرِّيف الحي، أو الأمير، أو أي جهة تثبت هَذَا الحق، وإلا فإنَّه سوف يضيعُ عليكَ.

الفَائِدَةُ الْحَامِسَةُ: وجوبُ إنفاقِ الرَّجُلِ على أهلِه وإنْ كانتِ الزَّوجةُ غنيةً؛ لأنَّ النَّبِيِّ ﷺ اشترى الطَّعام لأهلِه، وكانت أمُّ المؤمنينَ عائشةَ رَضَّالِلَهُ عَنهَا عندها شيءٌ مِن المال، وقصةُ بَرِيرَة واضحةٌ في ذَلِكَ، حيث قالت عائشةُ لبَرِيرَة وقد كاتبتْ أهلُكِ أَنْ أَعُدَّهَا لَـهُمْ اللهُمْ اللهُمْ الفضة -: «إِنْ شَاءَ أَهْلُكِ أَنْ أَعُدَّهَا لَـهُمْ اللهُمْ اللهُ اللهُمْ اللهُ اللهُمْ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمْ اللهُمُ اللهُ اللهُمُ اللهُ اللهُ اللهُمُ اللهُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُلِي اللهُمُ اللهُمُلِمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُمُمُ اللهُمُمُمُ اللهُمُمُمُ اللهُمُمُمُمُ اللهُمُمُمُمُ اللهُمُمُمُ اللهُمُمُمُمُمُمُمُمُمُمُمُ اللهُمُمُمُمُمُمُمُ اللهُمُمُم

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب إذا اشترط شروطًا في البيع لا تحل، رقم (٢٠٦٠)، ومسلم: كتاب العتق، باب إنها الولاء لمن أعتق، رقم (١٥٠٤).

وعلى هذا، فإذا كانت الزَّوجةُ موظفةً؛ فلا يحلَّ لزوجِها أنْ يأخذَ شيئًا مِن راتبِها، ويجب عَلَيْه أنْ ينفقَ عَلَيْها وإنْ كَانَ راتبُها أكثرَ مِن راتبِه.

وما يفعله بعضُ الأزواجِ الظَّلَمةِ مِن إرغامِ المرأةِ على أنْ تعطيه شيئًا مِن راتِبِها، أو يُهدِّدُها بالطَّلَاق؛ فإنَّ حسابَهم على الله عَنَّهَجَلَ، وهم بذَلِكَ آثمونَ.

فإذا قَالَ: أنا باستطاعتي أنْ أمنعَها مِن الوَظِيفَة.

قُلْنَا: هَذَا لَيْس إِلَيْك، إذا كَانَ قد شُرِطَ عَلَيْك في الْعَقْد أَنْ تبقى على وظيفَتِها، ولا يحلُّ لكَ مِن راتبِها شيءٌ، ويَجِبُ عَلَيْكَ الإِنْفَاقُ كامِلًا.

لكنْ لولم يُشترَطْ في الْعَقْد أَنْ تَبْقى على وظِيفَتِها، ثم اصطَلَح الزَّوجُ معَها على أَنْ يكونَ له شيءٌ مِن الرَّاتِب ويُبقِيها في وَظِيفَتِها؛ فلا بَأْسَ.

فلو قَالَ: أنتِ غَنِيَّةٌ؟

قيل له: لَيْس الإنفاقُ على الزَّوجةِ مِن بَابِ دَفْع الحَاجَةِ، ولكِنْ مِن بابِ المَعَاوَضَةِ، كَمَا أَنَّك تستَمْتِعُ بِها فعلَيْكَ نفَقتُها.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنَّ الإِنْسَانَ إِذَا مَاتَ وعَلَيْه دَيْنٌ؛ فإنَّ ذَلِكَ لا يؤثِّرُ عَلَيْه شيئًا، وعلى هَذَا، فإن ما يُذكر عن النَّبِي ﷺ: «نَفْسُ المُؤْمِنِ مُعَلَّقَةٌ بِدَيْنِهِ حَتَّى يُقْضَى عَنْهُ (۱)، في صِحَّة هَذَا الحديثِ نظرٌ، أو يُقالُ: نفسُ المؤمنِ معلقةٌ بدَيْنه إذا لم يكن له وفاءٌ، وأمَّا إذا كَانَ له وفاءٌ؛ فإنَّ الْوَفَاء يَمنعُ مِن تَعَلُّقِ النَّفْسِ بالدَّيْنِ.

وبناءً على ذَلِكَ: لو كَانَ الإِنْسَانُ في ذِمَّتِه دَيْنٌ لصندوق التَّنميةِ العقاري، ومَاتَ ولم يُوَفِّهِ كلَّه، فهل تبقى نفسُه مُعلَّقةً بالدَّيْنِ؟

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى (٦/ ٧٦ رقم ١١٧٤٣).

الجَوَابِ: في ذَلِكَ تفصيلٌ: إنْ كَانَ قد حَلَّت عَلَيْه أقساطٌ لهَذَا الصُّندوق ولم يوفِّها بحياته؛ فنفسُه مُعلَّقةٌ، وإنْ كَانَ قد أوفى جميعَ الأقساطِ الَّتِي حلتْ عَلَيْه في حياتِه، فهو بريءٌ مِن الدَّيْن، وينتقل الدَّيْنُ مِن ذمتِه إلى ذمة الوَرَثَةِ الَّذين سوف يرِثون هَذَا الْبَيْت الَّذي فِيهِ الدَّيْن.

٢٨٤ - عن أبي هريرة رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَن رَسُولَ الله عَلَيْ قَالَ: «مَطْلُ الغَنِيِّ ظُلْمٌ، فَإِذَا أُتْبِعَ أَحَدُكُمْ عَلَى مَلِيٍّ فَلْيَتْبَعْ»(١).

#### الشتارح

قوله عَلَيْهِ: «مَطْلُ الغَنِيِّ ظُلْمٌ»: المطل: منعُ الحق، والغني: القادرُ على الْوَفَاء، والظُّلم: معناه العُدوان، أي: إذا كَانَ الإِنْسَانُ عَلَيْه دَيْنٌ وهو غني، فجاء صاحبُ الدَّيْن يطلبه، فَقَالَ له المدِين: غدًا. فجاء غدًا، فَقَالَ: بعد غدٍ. والمال عنده لكنَّه ماطلَهُ، يقول النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلَامُ: «مَطْلُ الغَنِيِّ ظُلْمٌ»، وقال: «الظَّلْمُ ظُلُمًاتُ يَوْمَ القِيَامَةِ» (٢).

وعلى هذا، يكون المَطْلُ مع الغِنى حَرَامًا، وكل وقتٍ يمضي على هَذَا المماطِل؛ فإنَّه يَكتسِبُ بذَلِكَ إثرًا، وما أَكْثَرَ المماطلينَ -مع الأسف- في زماننا هذا، فتجدُ الرَّجُلَ يبيعُ السِّلعةَ على فلان، فيقول: تأتيني الْعَصْر -إن شاء الله- وأعطيك الثَّمن. فيأتيه الْعَصْر يقول: والله ما فِيهِ شيء، غدًا. وإذا أتى غدًا، قَالَ: ما في شيء بعد غد.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الحوالات، باب في الحوالة وهل يرجع في الحوالة، رقم (٢١٦٦)، ومسلم: كتاب المساقاة، باب تحريم مطل الغني، رقم (١٥٦٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب المظالم، بأب الطلم ظُلمات يوم القيامة، رقم (٢٣١٥)، ومسلم: كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم الظلم، رقم (٢٥٧٩).

وهلمَّ جَرَّا، يهاطل مع أنَّ المالَ عنده، فنقول لهَذَا الرَّجُلِ الَّذي يهاطِلُ: إنَّ مَطْلَكَ ظلمٌ، وإنَّ كل لحظة تفوتُ فإنَّك بها آثِمٌ.

والغريبُ أنَّ هَذَا المسكينَ الَّذي يهاطِل؛ يعلم علم اليقينِ أنَّه مها تأخر فإنَّ الحق سوف يُؤْخَذُ، فهو بالماطلةِ لا يُنْقِصُ الحقَ مِن ذمته أبدًا، فلا بُدَّ أنْ يسلِّم الحقَ تامًّا، ثمَّ هَذَا المسكين الَّذي يهاطلُ ليس بيدِه ضهانٌ أنَّه لنْ يموت، فرُبَّها يموت قبل أنْ يوفي، وحينئذٍ يتلاعب الوَرَثَةُ في ماله، ونفسُه معلقةٌ بدَيْنه، وما أكثرَ الوَرَثَةُ الَّذين لا يخافون الله، فتجدهم يموت الميتُ وعَلَيْه دَيْنٌ وعنده مال؛ لكنْ لا يوفونَ، فتجد الرَّجُل مثلًا خلَف أراضي كثيرة وعقاراتٍ، وعَلَيْه ديون كثيرة تقابِل قيمة هَذِه العقارات، ثم لا يبيعون العقار رَجاءَ أنْ تزيدَ قيمتُه، ورُبَّها يكون العكس، بمعنى أنَّ قيمته تنقص وصاحبهم نفسه معلقةٌ بهذَا الدَّيْن، وهذَا حَرَامٌ عَلَيْهم.

ولهَذَا قال الْعُلَمَاءُ رَحِمَهُمُاللَهُ: يجبُ الإسراعُ في قَضَاء الدينِ على الميت، فيُقضى قبل أنْ يُدْفَنَ. والآن يُدفن ويبقى أشهرًا -بل سنواتٍ- وهو لا يوفى وهم يلعبون بالمال، والمالُ لصاحبِه الأول انتقل إليهم مِنه، ومع هَذَا يهاطلونَ هَذِه المهاطلة.

والمُرادُ بالغني القادر على الْوَفَاء، وكلُّ غِنَى في كل موضع بحَسَبِه، فرُبَّما نقول: هَذَا الرَّجُل غني؛ لأنَّه يملك عشرة ريالات، وهو مطلوب منه عشرة ريالات، فهَذَا غني، لكنَّه مِن جهة الإنفاقِ -كسوةٌ، وطعام، وشراب، فقيرٌ - يُعطىَ مِن الزَّكاة.

وإنها حرَّمَ النَّبِيُّ ﷺ مَطْلَ الغني؛ لأنَّ ذَلِكَ يُعيقُ المعاملةَ الحسنةَ بين النَّاس، فالبائع إذا باع السِّلعةَ ولم يُعْطَ الثَّمنَ، تعطلت تجارتُه.

والمشتري إذا تعوَّدَ الماطلةَ صار ذَلِكَ خُلُقًا له، وصارت معاملتُه مِن أَسْوَءِ المعاملات، فيجب على الـقادر على الْـوَفَاء أَنْ يبادرَ بالْـوَفَاء، إلا إذا كَانَ مؤجلًا؛

فإنَّه لا يجب عَلَيْه الْوَفَاء قبل حلولِ الأجل، مثل أنْ يشتريَ هَذِه السلعةَ بثمن مؤجَّلٍ إلى شهر، فجاءه البائعُ يطالبُه بالثَّمن بعد مُضِيِّ خمسةَ عشرَ يومًا، فَقَالَ: إنَّ حقَّكَ لم يحلَّ أجلُه، ولنْ أوفيكَ إلا بعد الشَّهر، فالحقُّ مع المشتري.

ولو قال البائع: أنا أعرف أنَّ حقي لنْ يحلَّ إلا بعد شهر، لكنَّ حقي عشرةُ الاف ريال، وأُسقِطُ عنك ألفين في مقابل التَّعجيل فغير جائز؛ لأنَّ فِيهِ رِبَا الفضل.

والواجبُ على كل مَن عَلِمَ أن يُنَبِّهَ إخوانَه المُسْلِمينَ؛ لئلا يغترُّوا، ولا يقعوا في الحرام جهلًا منهم، وظنَّا منهم أن هَذَا لا بَأْسَ به.

وهنا قصةٌ وقعتْ في عهد الرَّسولِ ﷺ قُدِّمَتْ إليه جنازةٌ، فلما تقدم خطواتٍ سأل: «هَلْ عَلَيْهِ مِنْ دَيْنٍ؟» قَالُوا: لَا، فَصَلَّى عَلَيْهِ، ثُمَّ أُتِيَ بِجَنَازَةٍ أُخْرَى، فَقَالَ: «هَلْ عَلَيْهِ مِنْ دَيْنٍ؟» قَالُوا: نَعَمْ، قَالَ: «صَلُّوا عَلَى صَاحِبِكُمْ». قَالَ أَبُو قَتَادَةَ: عَلَيَّ دَيْنُهُ يَا رَسُولَ اللهِ، فَصَلَّى عَلَيْهِ (۱).

وفي هَذَا دليلٌ على أنَّ مَسْأَلَةَ الدَّيْن مَسْأَلَةٌ عظيمةٌ مهمة، خلافًا لما يتهاون به بعضُ النَّاس، فتجد بعضَ النَّاسِ يستدينُ، وليس عنده وفاءٌ، ولا يرجو الْوَفَاءَ، ولكنَّه يحمِّل نفسَه ديونًا، وإذا تأملتَ وجدتَ أنَّ هَذِه الديون ليست لها ضرورةٌ، فبعضُ النَّاسِ يستدينُ مِن أجل أنْ يشتريَ سيارةً جميلة، وهو نفسُه مِن فُقَرَاء النَّاس، وتكفيه السَّيَّارَةُ الَّتِي قيمتها عشرة آلاف مثلًا.

لكنَّه قَالَ: أنا أريدُ أنْ أشتريَ سيارةً قيمتُها خمسون ألفًا.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب النفقات، باب قول النبي ﷺ: «من ترك كلا أو ضياعا فإلي»، رقم (۱۲۱۹). (۲۰۰۵)، ومسلم: كتاب الفرائض، باب من ترك مالا فلورثته، رقم (۱۲۱۹).

نقول: هَذَا سَفَهُ ؛ فأنتَ رَجُلٌ مِن الفُقَرَاء، فاشْتَرِ ما يكون على قدرِ حالِك، تذهب وتشتري بخمسين ألفًا يكون عليك أربعون ألفًا دَيْنًا بلا حاجة، فاشترِ الآن السَّيَّارَةَ الَّتِي بعشرة، ولعل الله تعالى أنْ يغنيَكَ بعد ذَلِكَ، وتشتري سيارة بخمسين أو سبعين أو مئة.

نجد أيضًا بعضَ النَّاس يعمِّر بيته، وقد عمرَه بكل كُلفةٍ وتَعب، ورُبَّما يكون قد استدانَ لتكميل بنائه، ثم يستدينُ لفَرْشه، فيفرشُ المجلسَ والسَّاحةَ والصالةَ والمطبخَ والحمام!

نقول: هَذَا سَفَهُ، فأنت على قَدر حالِك، فافرش ما تحتاج إليه ولو بساطًا متنقلًا، وإياك والدَّيْنَ.

لكنْ -مع الأسف- الآن النَّاسُ صاروا يستهينون بالدَّيْن استهانةً عجيبة.

لكنْ هنا مَسْأَلَةٌ يسألُ عنها كثيرٌ مِن النَّاس: إذا كَانَ الإِنْسَانُ استدان لبناءِ بيتِه مِن صندوق التَّنميةِ العقاري، وصار يسددُ، فكلما حلَّ القسطُ سددَ، ثم مَاتَ وقد بقي عَلَيْه أكثر الثَّمن، فهل يتضرر هَذَا الميت بالدَّيْن الَّذي عَلَيْه، أم لا يتضرر؟

والجَوَاب: الظاهرُ أنَّه لا يتضررُ، ما دام قد أوفى الأقساط الَّتِي حلت في حياته؛ فإنَّ الأقساط الباقية فيها رَهْنُ: يُحْرَزُ وهو الْبَيْت، ويكون المطالَب بالأقساط الباقية الوَرَثَة؛ لأنَّ الْبَيْتَ انتقل إليهم وتحت مسؤوليتِهم.

أمَّا لو كَانَ هَذَا الميت لم يوفِّ شيئًا مِن الأقساط الَّتِي حلت عَلَيْه في ذمته، فحينئذ يتضرر بَهَذَا الدَّيْن الَّذي عَلَيْه.

وقوله: «فَإِذَا أُتْبِعَ أَحَدُكُمْ عَلَى مَلِيٍّ فَلْيَتْبَعْ»: «عَلَى مَلِيٍّ فَلْيَتْبَعْ»: أي فلْيَتَحَوَّلْ، وهَذَا من حُسنِ الاقتضاء، والجملةُ الأولى مِن حُسنِ القَضَاء. مثال ذَلِكَ: محمدٌ يطلب مِن عبدِ الله عشرة آلاف ريال، وعبدُ الله يطلب مِن عبدِ الرَّحن عشرة آلاف ريال، فالأطرافُ ثلاثة: مُحِيل، ومُحَال، ومُحَال عَلَيْه.

جاء محمدُ إلى عبدِ الله، وقال: أعطني العشرة، أعطني حقِّي. قَالَ: أنا أُحيلكَ على عبد الرحمن؛ لأنَّني أطلبه بعشرة آلاف ريال بمقدارِ حقك. فهل يلزم محمد أنْ يتحولَ إلى عبد الرحمن؟

الجَوَابِ: فِيهِ تفصيلُ؛ لأنَّ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «فَإِذَا أُتْبِعَ أَحَدُكُمْ عَلَى مَلِيٍّ فَلْيَتْبَعْ»، فنقول: إذا كَانَ عبدُ الرحمن مليئًا، قُلْنَا لمحمد: تحولْ ما دام المحالُ عَلَيْه مليئًا، فلا يَضُرُّكَ شيئًا.

وإذا كَانَ غيرَ مليء، فلا نأمرُه بالتَّحَوُّل، والمليء: هو القادرُ على الْوَفَاء بمالِه وحالِه وفِعاله، فإذا أُحِيل على فقير؛ فلا يلزمه التَّحوُّل.

مثال: محمد يطلب مِن عبدِ الله عشرة آلاف ريال، وعبد الله يطلب مِن والدِ محمد عشرة آلاف ريال؛ فَقَالَ عبد الله لمحمد: أنا أحيلُكَ على أبيك، أنا أطلب والدِكَ بعشرة آلاف ريال أحولك عَلَيْه؛ فلا يلزمه أنْ يتحوَّل؛ لأنَّ هَذَا الولدَ لا يملكُ مطالبة أبيه فيها لو قال أبوه: لنْ أوفيكَ. فالإِنْسَانُ لا يُطالِبُ والدَه إلا بالنَّفقة فقط، أما الدُّيون فلا يطالبُه، فلو أنَّ أباه عَلَيْه ديْنٌ له؛ فإنَّه لا يمكنُه أنْ يطالبَ أباه بالدَّيْن.

فإذا قال عبد الله لمحمد: أُحيلُكَ على أبيك. نقول: لا يلزمُه أَنْ يَتَحَوَّلَ. فَهَذِه مسائلُ ماليةٌ، أبي له حق عليَّ: أُكرمُه، وأبرُّه، وأخدمُه، لكنَّ مسائلَ المالِ غير ذَلِكَ.

فهَذِه المَسْأَلَةُ -مَسْأَلَةُ الأب- ليس مليئًا بحاله؛ لأنَّه لا يستطيعُ الابنُ أنْ يطالبَه.

وقولنا: إنَّ المليء هو القادرُ على الْوَفَاء بهالِه وقولِه وبدنِه. فالقدرةُ بالمال أنْ يكونَ المُحَالُ عَلَيْه عنده مال.

والقدرةُ بالقَوْل: ألا يكونَ المُحالُ عَلَيْه مماطِلًا، فإنْ كَانَ مماطِلًا فإنَّه لا يلزمُ المُحالُ أنْ يَتَحَوَّلَ عَلَيْه؛ لأنَّ المُماطِلَ يُتعِبُه.

والقدرةُ ببدنِه: إنْ تَمَكَّنَ مِن مطالبتِه وإحضارِه إلى مجلس القَضَاء، فإنْ كَانَ لا يمكنُ مطالبتُه وإحضارُه إلى مجلس القَضَاء؛ فإنَّه لا يلزمُ أنْ يَتَحَوَّلَ عَلَيْه.

مثال ذَلِكَ: إِنْسَانٌ أحالك على شخصٍ، لكنَّ هَذَا الشَّخصَ معروفٌ بالجَبروت والخِلطة، فلو ذهبتَ إليه وكلمتَه، وقال: لا أعطيكَ الآن ولا بعد شهر ولا بعد شهرين. فإنَّه لا يمكنني أنْ أطالبَه؛ لأنَّني أخشى مِن شرِّه، ففي هَذَه الحال لا يلزمُني أَنْ أَحُولَ؛ لأنَّ ذَلِكَ ضررٌ عليَّ، ولهَذَا اشترط النَّبِيُّ عَلَيْهُ في الأمر بالتَّحَوُّلِ أنْ يكونَ المُحال عَلَيْه مَلِيًّا.

### مِن فَوائِد هذَا الحَديثِ:

الفَائَدَةُ الأُولَى: أَنَّه يحرمُ على القادر على الْوَفَاءِ أَنْ يَهَاطلَ، وإذَا كَانَ عَاجزًا يُتجه الطلبُ الآن إلى الطالب، فيقال للطَّالب: إذَا كَانَ المطلوبُ عَاجزًا، فإنَّه يحرمُ عليكَ أن تطلبَ حقكَ مِن هَذَا العاجزِ عنه.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: تحريمُ مَطْلِ الغَنِيِّ، وأنَّ الغنيَّ يجب عَلَيْه أنْ يوفيَ وألا يتأخرَ، لا سيها إذا طالبَه صاحبُ الحقِّ.

فإنْ قال قائل: وهل مِن المطل أنْ يُؤَخَّرَ القَضَاءُ حتى يحلَّ أجلُه فيها إذا كَانَ مؤجلًا؟

فالجَوَابِ: لا؛ لأنَّ هَذَا لم يماطل، وإنها أجَّل الدَّيْنَ برِضَا صاحبِه، ولكن ْ

إذا حَلَّ الأجلُ؛ فإنَّ الواجبَ عَلَيْه المبادرة؛ فإنْ أخَّرَ فقد مطلَ.

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّه يجبُ على الغنيِّ أَنْ يشكرَ نعمةَ الله عَلَيْه بالغِنَى، وأَنْ يبادرَ إلى إبراء ذمته.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ الرَّجُلَ إِذَا أُتبعَ، أي: أُحِيلَ على مليءٍ؛ فإنَّه يتبعُ إمَّا وُجوبًا وإمَّا استحبابًا، فذهب الإمامُ أحمدُ بنَ حنبل رَحَمَدُاللَّهُ إلى وجوب التَّحَوُّلِ إِذَا أُحيلَ على مليء، وذهب أكثرُ الْعُلَمَاء إلى استحباب التَّحَوُّلِ إِذَا أُحيلَ على مليءٍ.

الْفَائِدَةُ الْخَامِسَةُ: أَنَّ الإِنْسَانَ إذا أُحيلَ على غير المليء؛ فإنَّه لا يجبُ عَلَيْه أَنْ يَتَحَوَّلَ؛ لقوله: «عَلَى مَلِيِّ».

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: أَنَّه جمع بين حُسْنِ القَضاء، وحُسْنِ الاقتضاء، فحُسْنُ القَضَاءِ فَ فَكُنْ القَضَاء في قوله: «مَطْلُ الغَنِيِّ ظُلْمٌ». وحُسن الاقتضاء في قوله: «فَإِذَا أُثْبِعَ أَحَدُكُمْ عَلَى مَلِيٍّ فَلْيَتْبَعْ».

وهكذا يَنْبَغِي للإِنْسَانِ أَنْ يكونَ حَسَنَ القَضَاء، حَسَنَ الاقتضاء.

وفي الحديثِ عن النَّبِيِّ ﷺ: «رَحِمَ اللهُ عَبْدًا سَمْحًا إِذَا بَاعَ، سَمْحًا إِذَا اشْتَرَى، سَمْحًا إِذَا اقْتَضَى»(١).

فعليكَ بحُسن هَذِه الْأَشْيَاء؛ حتى تدخلَ تحت دعوةِ النَّبِيّ ﷺ بالرَّحة.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: كَمَالُ الشَّريعةِ الإسلامية، وأنَّها نَظَمت للخلقِ حتى أمورَ المعاملات الَّتِي تجري بينهم، ولو أنَّنا اتّبعنا ما جاءتْ به الشَّريعةُ في المعاملات، لحصلنا على خيرٍ كثير، وانْدَرَأ عنا شَرُّ كثير.

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (٦/ ٢٦٩ رقم ٢٥٤٩).

وفي الصَّحِيحِ أَنَّ رَجُلًا مِن المشركين قال لسلهان الفارسي: لَقَدْ عَلَّمَكُمْ نَبِيُّكُمْ كُلَّ شَيْءٍ حَتَّى الجِرَاءَة، قَالَ: أَجَلْ لَقَدْ نَهَانَا ﷺ أَنْ نَسْتَقْبِلَ الْقِبْلَةَ بِغَائِطٍ أَوْ بَوْلٍ، وَأَنْ لَا يَسْتَنْجِيَ أَحَدُنَا بِأَقَلَ مِنْ ثَلَاثَةِ أَحْجَادٍ، أَوْ نَسْتَنْجِيَ بِرَجِيعٍ أَوْ عَظْمٍ (۱).

فانظر إلى الشَّريعةِ الإسلامية! ما تركت شيئًا، فكلُّ شيء بيَّنته: آدابُ النَّوْمِ موجودةٌ في الشَّريعة الإسلامية، آدابُ الأكلِ موجودة، آدابُ الشُّربِ موجودة، آدابُ التَّخلي موجودة، آدابُ الجُلوسِ موجودة، آدابُ دُخولِ البيوتِ موجودة، آدابُ لبسِ الثيابِ موجودة، كل شيءٍ في الشَّريعةِ موجود.

٢٨٥ - وعن أبي هريرة رَضَالِكُ عَنهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ أَوْ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ أَوْ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «مَنْ أَذْرَكَ مَالَهُ بِعَيْنِهِ عِنْدَ رَجُلٍ -أَوْ إِنْسَانٍ - قَدْ أَفْلَسَ فَهُوَ أَحَقُ بِهِ مِنْ غَيْرِهِ» (٢).

## الشترح

أولًا: نذكرُ صيغةَ الأداءِ في هَذَا الحديث، هنا قال أبو هريرة: قال رَسُولُ الله عَلَيْةِ. وفي أحاديث قَالَ: سمعت رَسُول الله، فهل بينهما فرق؟

الجَوَاب: الفرقُ بينها أنَّه إذا قَالَ: سمعتُ رَسُولَ الله. فقد سمعه منه مباشرة، وأمَّا إذا قَالَ: قال رَسُول. فيحتمل أنَّه سمعه مِنه مباشرة، أو أنه حُدِّثَ به عنه، لكنَّ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الطهارة، باب الاستطابة، رقم (٢٦٢)..

<sup>(</sup>٢) أخرَّجه البخاري: كتاب الاستقراض وأداء الديون والحجر والتفليس، باب إذا وجد ماله عند مفلس في البيع والقرض والوديعة فهو أحق به، رقم (٢٢٧٢)، ومسلم: كتاب المساقاة، باب من أدرك ما باعه عند المشتري وقد أفلس فله الرجوع فيه، رقم (١٥٥٩).

هَذَا الاحتمال ليس واردًا بالنَّسبة للصَّحابة؛ لأنَّهم ليسوا معروفين بالتَّدليس، ولنْ يدلسوا على النَّبيّ صَلَّاتَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

وعلى هذا: فيكون: (قال أو سمعت) باعتبار تحمُّلِ الرَّاوي عن أبي هريرة، هل قال أبو هريرة: قال، أمْ قَالَ: سمعت.

فالَّذي يقع فِيهِ الإِشْكَالُ، لو قال الرَّجُل المعروف بالتَّدليس: قال فلانٌ كذا. فحينئذٍ يَحتمل الاتصالُ، ويحتمل الانقطاعُ، ولكنْ مَن عُرِف بالتَّدليس فإنَّ مثل هَذِه الصِّيغة في حقه تعتبرُ منقطعةً حتى يصرِّح بالسَّماع أو بالتَّحديث.

ثانيًا: هَذَا الحديثُ داخلٌ في ظل قولِ المؤلفِ رَحِمَهُ اللَّهُ: «وغيره». أي: غيرُ الرَّهْن، وهو أنَّ الرَّجُلَ إذا أفلس؛ تعلق حقُّ الغرماء كلِّهم بهالِه، ومعنى أفلس: أي: افتقر، فالإفلاس يعني: الافتقار. وبالتَّالي يترتب عَلَيْه الحَجْر، وذَلِكَ على التَّفصيلِ الآتي:

- مَن كَانَ مالُه بقدْر ديْنِه.
- مَن كَانَ مالُه أقلَ مِن ديْنه.
  - مَن لا مال له.

وهَذِه الأحوالُ الثَّلاثة يختلف فيها الحكم:

الأول: إذا كَانَ لا مالَ له وعَلَيْه دَيْـنُ، فالواجبُ إنظـاره، وألا يُطلبَ مِنه ولا يطالَب به، ودليل ذَلِكَ قوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَىٰ مَيْسَرَةٍ ﴾ [البقرة: ٢٨٠].

الثَّاني: مَن كَانَ مالُه قدرَ ديْنِه أو أكثر؛ فإنَّه يُؤْمَرُ بالْوَفَاء، فإنْ أَبَى عُزِّرَ بالضَّرب أو بالحبس حتى يوفيَه؛ فإنْ أبى تولى الحاكمُ إيفاءَه.

النَّالث: مَنْ كَانَ مالُه أقلَّ مِن ديْنِه؛ فهَذَا يُحجَرُ عَلَيْه إذا طلب الغرماءُ أو بعضُهم الحَجْرَ عَلَيْه، والحَجْرُ عَلَيْه أَنْ يُمنَعَ مِن التَّصَرُّ فِ في مالِه.

فمثلًا: إذا قدَّرنا أنَّ هَذَا الرَّجُلَ فتح معرضًا وفيه بضائع كثيرة، ولكنَّ البضائع خَسِرت، وصار الدَّيْن الَّذي عَلَيْه أكثرَ مِن أموالِه، فهَذَا يُحجر عَلَيْه، ويُمنع مِن التَّصَرُّف في المال؛ فلا يبيع مِنه شيئًا: لا مِن المعرض، ولا مِن الأراضي إنْ كانتْ عنده أراض، ولا غيرها فيحجرُ عَلَيْه.

فإذا حُجِرَ عَلَيْه حينئذٍ يتولى القاضي توزيع المال، فيبدأ أولًا بمَن وُجِد عينُ مالِه ليأخذَه، وإنْ كَانَ في ذَلِكَ حرمانٌ لبقيةِ الغرماء، الدَّليل: «مَنْ أَدْرَكَ مَالَهُ بِعَيْنِهِ عِنْدَ رَجُل -أَوْ إِنْسَانٍ - قَدْ أَفْلَسَ فَهُوَ أَحَقُّ بِهِ مِنْ غَيْرِهِ».

مثاله: لما حجرْنا على هَذَا الرَّجُل؛ وجدنا أنَّ مِن جملةِ المالِ أنَّه اشترى مسجلًا مِن شخص، هَذَا المسجلُ يساوي مئة ريالٍ، وهو مطلوبٌ بثمنِه مئة ريال، فجاء البائع الَّذي باع إليه، وقال: أنا أريدُ أنْ آخُذَ المسجل لأستوفي به. فَقَالَ الغرماء الآخرون: لا، المسجلُ يدخلُ مع المال، ولك نصيبُكَ بعد القِسمة. الصَّحيح أنْ نقبلَ قولَ البائع، ونقول: هَذَا مالكُ وجدته بعينه فخُذْهُ.

أمَّا بقيةُ الغُرماء، فلما بعنا المال صفّينا المال وقسمنا الدَّراهمَ عَلَيْهم، ووجدنا أنَّ كلَّ وَاحِدِ مِنهم لا يأتِيه إلا نصفُ حقِّه فقط، وصاحب المسجلِ أتاه جميع الحق؛ لأنَّه أدركَ مالَه متغيرًا أو ناقصًا، بحيث لأنَّه أدركَ مالَه متغيرًا أو ناقصًا، بحيث يكون باع عَلَيْه عدة أشياء، وكانَ المحجورُ عَلَيْه قد تصرَّفَ في شيء مِنها وباعها، فليس للبائع أنْ يأخذ عينَ مالِه؛ لأنَّ النَّبِيّ -صلى الله عَلَيْه وعلى آله وسلم - قَالَ: «بعَيْنِه». وكذلِكَ لو تغيرتِ السِّلعة؛ فإنَّ صاحبها لا يأخذها.

بعد هذا، نبدأ بصاحب الرَّهْن، إذا كَانَ أحدٌ مِن الغرماءِ قد رهنَ شيئًا مِن ماله؛ قُدِّم برهنِه على غيرِه، وبعد هَذَا نقسم المال بين الغرماء؛ فإذا كَانَ الدَّيْن الَّذي عَلَيْه يبلغُ ثلاثة آلاف ريال، والموجود ألفُ ريالٍ أي ثُلثُ الدَّيْن؛ نعطي كلَّ وَاحِد مِن الغرماء على قدر نسبة دَيْنه، فإذا نَسبْتَ الموجودَ إلى الدَّيْن وكَانَ ثُلثًا، فأعطِ كل وَاحِد ثلثَ نصيبه، وإن كَانَ نصفًا أعطِ كل وَاحِد نصف نصيبه، وإن كَانَ ربعًا أعطِ كل وَاحِد نصف نصيبه، وإن كَانَ ربعًا أعطِ كل وَاحِد ثلث وَاحِد رُبع نصيبه، وهكذا.

فإذا فرضنا أنَّ هَذَا المدين الَّذي دَيْنُه أكثر مِن مالِه، كَانَ من جملةِ ماله السَّيَّارَة، حتى وإنْ كَانَ السَّيَّارَة رهنها لشخص، فإنَّه يقدَّم المرتَهن على غيرِه بِهَذِهِ السَّيَّارَة، حتى وإنْ كَانَ سيأتيه إذا أخذ السَّيَّارَة نصفُ دينِه وغيرُه لا يأتيه إلا رُبع الدَّيْن، فلا بأسَ.

### مِن فَوائِد هذَا الحَديثِ:

الفَائَدَةُ الأُولَى: حفظُ ماليةِ الغَيرِ، وإنَّ مالَ الغَيرِ محترم؛ لقوله: «مَنْ أَدْرَكَ مَالَهُ بِعَيْنِهِ عِنْدَ رَجُلِ -أَوْ إِنْسَانٍ - قَدْ أَفْلَسَ فَهُوَ أَحَقُّ بِهِ مِنْ غَيْرِهِ».

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: ثُبُوتُ الحَجْر، وذَلِكَ إذا كَانَ دَيْنُ الإِنْسَانِ أكثرَ مِن مالِه، ثم إنَّ الْعُلَهَاءَ ذكروا أنَّ الحجرَ نوعان: حجرٌ لِحِظِّ الغير، وحجْرٌ لحَظِّ نفسِه، أي نفسِ المحجورِ عَلَيْه.

فالحجرُ على السَّفيه وعلى الصغير وعلى المجنون، حجرٌ لحظ المحجورِ عَلَيْه؛ والحجرُ على المفلس حجرٌ لحظ الغير؛ والحجرُ على الميت أنْ يوصى بأكثرَ مِن الثُّلُث، حجرٌ لحظ الغير؛ والحجرُ على المريضِ مَرَض المَوْتِ المخوف ألا يتبرّع بزائد على الثلث، حجرٌ لحظ الغير، والمراد بهَذَا الحديث الحجرُ لحظً الغير.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أنَّ الإِنْسَانَ لو أدرك مالَه عِنْد رَجُلٍ قد أفلس لكنه متغيِّرٌ؛ فإنَّه ليس له حقُّ فيه، فالحق كسائر الغرماء.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ مَن وجد مالَه عِنْد رَجُلِ قد أفلس؛ اختُصَّ به مِن بين سائر الغرماء، ولكنْ إذا أخذها وقد نقصتْ قيمتُها عماً باعها به، فلا يُدلي مع الغرماء ببقية الشَّمن.

مثلًا: هَذَا الرَّجُلُ باع على إِنْسَان سيارة بثلاثين ألفًا، ثم أفلس الرَّجُل وحُجِرَ عَلَيْه، ووجدَ بائعُ السَّيَّارَةِ بعينها، لكن قد نزل سعرُها، وصارت لا تساوي إلا خسة وعشرين ألفًا؛ فيقال له: إمَّا أنْ تأخذَ هَذِه السَّيَّارَة بالثَّمن الَّذي تساويه الآن وتبرئ الغريم، وإمَّا أنْ تبقيها مع بقية مالِه وتدلي مع الغرماء، فإنَّه سيأخذ بالأول؛ لأنَّه لو أدرك مع الغرماء لم يكنْ له إلا ما تقتضيهِ القِسمةُ.

٢٨٦ - عَنْ جَابِرٍ رَضَالِكُ عَنْدُ: «جَعَلَ رَسُولُ اللهِ ﷺ الشُّفْعَةَ فِي كُلِّ مَالٍ لَمْ يُقْسَمْ، فَإِذَا وَقَعَتِ الْحُدُودُ، وَصُرِّ فَتِ الطُّرُقُ، فَلَا شُفْعَةَ» (١).

#### الشترح

هَذَا الحديثُ داخلٌ في عنوانِ الباب: «باب الرَّهْن وغيره»، فهو داخلٌ في كلمة (غيره).

يقول الشَّافعي رَضَالِللَّهُ عَنْهُ: جعل النَّبِيِّ ﷺ. وفي رواية: قضى. وهَذَا مِن تحري الرُّواةِ في نقل اللفظ؛ وإلا فإنَّ الجَعْلَ والقَضاءَ هنا بمعنى وَاحِدٍ.

واعلم أنَّ الجَعْلَ الْمُضافَ إلى الله عَزَّوَجَلَّ ينقسم إلى قسمين: جعلٌ شرعيٌّ، وجَعْلُ قَدَريٌّ، فما يتعلقُ بالكونِ فهو قدري، وما يتعلق بالشَّرْع فهو شرعيٌّ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب بيع الشريك من شريكه، رقم (٢٠٩٩).

ولْنَضْرِبْ لَهَذَا مثلًا، قال الله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا ٱلْيَلَ وَٱلنَّهَارَ ءَايَنَيْنِ ۖ فَمَحَوْنَا ٓ ءَايَةَ ٱلنَّهَارِ مُبَّصِرَةً ﴾ [الإسراء:١٢]، فالجَعْلُ هنا قَدَريٌّ.

وقال الله تعالى: ﴿مَا جَعَلَ ٱللَّهُ مِنْ بَحِيرَةِ وَلَا سَآبِبَةِ وَلَا وَصِيلَةٍ وَلَا حَامِ﴾ [المائدة:١٠٣]، هَذَا جعلٌ شرعيُّ؛ لأنَّ هَذِه: البحيرة، والسَّائبة، والوصيلة، والحام –الأربعة – جعلها اللهُ قَدَرًا، لكنَّه لم يجعلُها شَرْعًا.

والقَضَاء كذَلِكَ ينقسم إلى قسمين: قَضَاءٌ شرعيٌّ، وقَضَاء قدريُّ، فقولُه تعالى: ﴿وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا يَعَبُدُوۤا إِلَّا إِيّاهُ ﴾ [الإسراء:٢٣]، قَضَاءٌ شرعي، وقوله تعالى: ﴿وَقَضَيْنَاۤ إِلَىٰ بَنِيَ إِسْرَءِيلَ فِي ٱلْكِئْبِ لَنُفْسِدُنَّ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَّتَيْنِ وَلَنَعَلُنَّ عُلُوًّا كَبِيرًا ﴾ [الإسراء:٤]، قَضَاء قدري.

وهَذَا الحديث -جعلَ أو قضى- هو مِن بابِ الشَّرعي، فجعل النَّبِيِّ ﷺ القَضَاءَ بالشُّفعة في كلَّ ما لم يُقسم.

وقوله: «فَإِذَا وَقَعَتِ الحُدُودُ، وَصُرِّفَتِ الطُّرُقُ، فَلَا شُفْعَةَ»: والشُّفْعَة: هي انتزاعُ حصةِ الشَّريكِ إذا باعها على الغير.

مثال ذَلِكَ: بيني وبين شخصٍ مِن النَّاس أرضٌ، له النصف ولي النصف، فبعتُ نصيبي مِن هَذِه الأرضِ على شخصٍ ثالث، فالشُّفعة هنا: أنْ يأخذَها الشَّريكُ مِن المشتري قهرًا.

فإذا قال قائل: كَيْفَ يأخذُها مِن المشتري قهرًا، والنَّبيِّ عَلَيْهُ يقول: «أَلَا إِنَّ دِمَاءَكُمْ وَأَمْوَالَكُمْ وَأَعْرَاضَكُمْ عَلَيْكُمْ حَرَامٌ»(١)، و«لَا يَحِلُّ مَالُ امْرِيٍّ إِلَّا بِطِيبِ نَفْسٍ مِنْهُ»(٢)؟

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب الخطبة أيام مني، رقم (١٦٥٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٥/ ٧٢ رقم ٢٠٧١٤).

فالجَوَاب: حمايةً لحقّ الشَّريك؛ لأنَّ هَذَا الشَّريكَ الجديد، رُبَّما لا يتلاءَمُ معه كما تلاءَمَ معه الشَّريكُ الأول، هَذَا إذا لم تُقَسَّمِ الأرض؛ فإنْ قُسِّمتْ واستقلَّ الشَّريكُ بنصيبِه وباعه على الآخر؛ فإنَّه ليس للشَّريكِ الأولِ أنْ يُشفِّع؛ لقوله: «فَإِذَا وَقَعَتِ الْحُدُودُ، وَصُرِّفَتِ الطَّرُقُ، فَلَا شُفْعَةَ».

ولو سَأَلَ سَائِلٌ: هل تثبتُ الشُّفعة في السَّيارات؟ بمعنى: أَنْ تكونَ سيارةٌ بين شخصيْن، فيبيع أحدهُما نصيبَه على شخصٍ ثالث، فهل لشريكه أَنْ يأخذَ ذَلِكَ بالشُّفعة؟

والجَوَاب: بعضُ الْعُلَمَاءِ يقول: إنَّ في هَذَا شفعةً؛ لأنَّ الضَّررَ الحاصلَ بالشَّريك الجديد في الأرض، بالشَّريك الجديد في السَّبَّارَة وشِبهها، كالضَّرر الحاصلِ بالشَّريك الجديد في الأرض، ويكونُ قولُ النَّبِيِّ عَيَّا : «فَإِذَا وَقَعَتِ الحُدُودُ، وَصُرِّ فَتِ الطُّرُقُ، فَلَا شُفْعَةَ» حُكمًا لبَعْض أفراد العام، لا يدلُّ على التَّخصيص، لبَعْض أفراد العام، لا يدلُّ على التَّخصيص، وهَذَا القَوْلُ أصح.

فإنَّ الشُّفعة كما تكون في العقار وشبهِه، تكون أيضًا في المنقول مِن السَّيارات وغيرِها، والضَّرر الحاصل بالشَّركة الجديدة في الأرض، كالضَّرر الحاصل بالشَّركة الجديدة في المنقول، فهذَا هو الصَّحيح، ويكونُ ذِكرُ آخرِ الحديثِ مِن أجلِ أنَّ بَعْضَ المشترَكِ يكونُ أرضًا تُوضَعُ فيها الحُدودُ، وتُصرَّ فُ الطُّرقُ.



٧٨٧ - عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضَالِكُ عَلَى أَنْ عُمَرَ بِنَ الْحَطَّابِ أَصَابَ أَرْضًا بِخَيْبَرَ الْمَاتَّى النَّبِيَ عَلَيْ يَسْتَأْمِرُهُ فِيهَا، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنِّي أَصَبْتُ أَرْضًا بِخَيْبَرَ لَمْ أُصِبْ مَالًا قَطُّ أَنْفَسَ عِنْدِي مِنْهُ، فَهَا تَأْمُرُ بِهِ؟ قَالَ: «إِنْ شِئْتَ حَبَسْتَ أَصْلَهَا، وَتَصَدَّقْتَ مَالًا قَطُّ أَنْفَسَ عِنْدِي مِنْهُ، فَهَا تَأْمُرُ بِهِ؟ قَالَ: «إِنْ شِئْتَ حَبَسْتَ أَصْلَهَا، وَتَصَدَّقَ بِهَا فِي مَالًا قَطُّ أَنْفَسَ عِنْدِي مِنْهُ، فَهَا تَأْمُرُ بِهِ؟ قَالَ: «إِنْ شِئْتَ حَبَسْتَ أَصْلَهَا، وَتَصَدَّقَ بِهَا فِي مَالًا قَطُّ أَنْفَسَ عِنْدِي مِنْهُ، فَهَا عُمَرُ، أَنَّهُ لَا يُبَاعُ وَلَا يُوهَبُ وَلَا يُورَثُ، وَتَصَدَّقَ بِهَا فِي الْفُقْرَاءِ، وَفِي القُرْبَى وَفِي الرِّقَابِ، وَفِي سَبِيلِ اللهِ، وَابْنِ السَّبِيلِ، وَالظَّيْفِ، لَا جُنَاحَ اللهُ عَنْ وَلِيهَا أَنْ يَأْكُلَ مِنْهَا بِالْمَعْرُوفِ، وَيُطْعِمَ غَيْرَ مُتَمَوِّلٍ "()، وفي لفظٍ: «غَيْرَ مُتَمَوِّلٍ "()، وفي لفظٍ: «غَيْرَ مُتَمَوِّلٍ "()، وفي لفظٍ: «غَيْرَ مُتَمَوِّلٍ "().

### الشترح

هَذَا الحديثُ في الوَقْفِ الَّذي يسمّى عِنْد بعضِ النَّاسِ السَّبيل، وذَلِكَ أَنْ يَكُونَ للإِنْسَانِ عَقَارٌ، فيحب أَنْ يُصرَفَ العَقَارِ فيها يُرْضِي اللهَ عَنَّهَ عَلَىٰ؛ فيقول: وقّفتُ هَذَا العَقَارَ في سبيل الله، يُصرَفُ في أعهال البِرِّ. فيقع الوَقْفُ ويصيرُ نافذًا، ويُتصرَّفُ في أعهال البِرِّ. فيقع الوَقْفُ ويصيرُ نافذًا، ويُتصرَّفُ في أعهال البِرِّ.

قال الْعُلَمَاء: وهَذَا أُولُّ وَقْفٍ في الإسلام.

قوله: «عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ أَصَابَ أَرْضًا بِخَيْبَرَ»: تقع خَيْبَرُ في الشَّمالِ الغربي مِن المدينةِ، على نحو مئة مِيلٍ؛ أي: مئة وخمسون كيلو، وهي حُصونٌ ومَزارعُ لليَهُود، فتحها النَّبِيُّ عَيَّلِهُ في العام السَّابِع مِن الهجرة.

وسبب وجودِ اليَهُود في خَيْبَرَ والمدينة، مع أنَّهم مِن بني إسرائيل السَّاكنين

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الشروط، باب الشروط في الوقف، رقم (٢٥٨٦)، ومسلم: كتاب الوصية، باب الوقف، رقم (١٦٣٢).

<sup>(</sup>٢) التخريج السابق.

في بيت المقدس؛ أنَّهم وَجدوا في التَّوراةِ أنَّه سيُبعَثُ نبيُّ وينتصرُ على أعدائِه، ويكون مقرُّه المدينة؛ فنزحوا مِن الشَّام إلى المدينةِ ينتظرون هَذَا النَّبيَّ.

فلم جاءهم النَّبِيُّ كفروا به، كم قال تعالى: ﴿وَكَانُواْ مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى اللَّهِ وَاللهِ النَّبِيُّ كَفَرُواْ فَلَمَّا جَاءَهُم مَّا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِهِ ﴾ [البقرة: ٨٩]، وقالوا: ليس هَذَا هو النَّبِيُّ الَّذي نريدُ.

كَمَا أَنَّ النَّصَارَى أَيضًا قالوا فيها بشَّرَهم به عيسى مِن نُبُوَّةِ محمدٍ ﷺ: إِنَّ محمدًا ليس هو الَّذي بَشَرَ به عيسى؛ وذَلِكَ لأنَّه -أي: عيسى-قَالَ: ﴿ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى ٱشْمُهُو أَحَمَدُ ﴾ [الصف:٦]، والَّذي بُعِثَ اسمه محمدٌ.

ولكنَّ هَذَا تشبيهُ، واتباعٌ لمُتشَابِه؛ لأنَّ صفةَ النَّبِي ﷺ في التَّوراة والإنجيل مكتوبةٌ مقروءةٌ معروفةٌ، قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَتَبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِيَ ٱلأُمِّى ٱلَّذِى يَجِدُونَهُ، مَكْنُوبًا عِندَهُمْ فِي ٱلتَّوْرَكَةِ وَٱلإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَمْمْ عَنِ يَجِدُونَهُ، مَكْنُوبًا عِندَهُمْ أَلْطَيِّبُتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَيْثَ ﴾ [الأعراف:١٥٧].

غزاهم النَّبِي عَلَيْهُ في خَيْبَرَ وفتحها، وأعطى الرَّايةَ عليَّ بنَ أبي طالب رَضَالِتُهُ عَنْهُ، وقُسِّمتْ أراضي خَيْبَرَ على الصَّحابة رَضَالِتُهُ عَنْهُمْ بأمرِ النَّبِي عَلَيْهُ، والسَّهمُ الَّذي وقع في عمر، أتى إلى النَّبِي عَلَيْهُ يستشيره فيه، وهَذَا معنى قوله: «يَسْتَأْمِرُهُ»: أي يأخذ أمرَه بالمَشُورة.

وعمرُ على سَدادِ رأيه، ورَجاحةِ عقلِه، كَانَ لا يستغني عن المُشاورة، فجاء يستشيرُ النَّبِيَّ عَلَيْ وقال: إِنِّي أَصَبْتُ أَرْضًا بِخَيْبَرَ لَمْ أُصِبْ مَالًا قَطُّ أَنْفَسَ عِنْدِي مِنْهُ، فَهَا تَأْمُرُ بِهِ؟، فَقَالَ النَّبِيِّ عَلَيْ : ﴿إِنْ شِئْتَ حَبَسْتَ أَصْلَهَا، وَتَصَدَّقْتَ بِهَا»: أي منفعتها؛ ففعل عمرُ رَضَالِتُهُ عَنْهُ، فحبَّس الأصل فلا يباعُ ولا يُوهب ولا يُورث،

وسبَّل المنفعة في الفُقرَاءِ والقربي والضيفِ وابنِ السبيل، وقال: «لَا جُنَاحَ عَلَى مَنْ وَلِيَهَا أَنْ يَأْكُلَ مِنْهَا بِالمَعْرُوفِ، وَيُطْعِمَ غَيْرَ مُتَمَوِّلٍ».

ومِن فقهِ عمرَ أنَّه وقَفَها على عُمومِ النَّاس، ولم يقفْها على أُناسٍ معينين، ولذَلِكَ نجدُ أنَّ الأوقافَ على أُناسٍ معينين رُبَّها يكون مآلهُا الدَّمار؛ لأنَّها إذا اختلَّت لم يتفقوا على تعميرِها، وحينئذٍ يحصلُ النِّزاعُ والدَّمارُ.

فلا بُدَّ أَنْ يعدلَ النَّاسُ عن هَذِه النَّظرية، الَّتِي كانوا عَلَيْها مِن زمان سابق، وأَنْ يقدِّم الإِنْسَانُ لنفسِه ما دام حيًا؛ فقد جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيِّ عَيَّا فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَيُّ الصَّدَقَةِ أَعْظَمُ أَجْرًا؟ قَالَ: «أَنْ تَصَدَّقَ وَأَنْتَ صَحِيحٌ شَحِيحٌ تَخْشَى اللهِ، أَيُّ الطَّدَرَ، وَتَأْمُلُ الغِنَى»(۱).

وأحسنُ ما نرى في الْوَقْت الحاضرِ المَساجِد، فيقول مثلًا: ثلثُ مالي، أو ربعُ مالي، أو ربعُ مالي، أو خسُ مالي في المَساجِد، حتى يكونَ ذَلِكَ أَفْضَل؛ لأنَّ المَساجِد أعمُّ نفعًا، فينتفعُ بها اللَّذين يكتنُّون عن البردِ وعن فينتفعُ بها الَّذين يكتنُّون عن البردِ وعن الحَرِّ، فهي أعمُّ نفعًا.

ولكنَّ النَّاسَ -مع الأسف- ابتُلوا بالوَصِيَّة لذُرِّياتِهم، مع أنَّ مفسدتَها على المدى البعيد ضارةٌ.

وأكثرُ النَّاسِ اليومَ يُوصون بالثَّلُث؛ لما وردَ عن سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَّاصٍ رَضَى اللَّهُ عَنْهُ وَاللَّهُ عَنْهُ وَاللَّهُ عَنْهُ وَاللَّهُ عَنْهُ وَهُوَ يَكْرَهُ أَنْ يَمُوتَ بِالأَرْضِ الَّتِي هَاجَرَ مِنْهَا، قَالَ: «يَرْحَمُ اللهُ ابْنَ عَفْرَاءَ»، قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، أُوصِي بِهَالِي كُلِّهِ؟ قَالَ:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الزَّكَاة، باب أي الصدقة أَفْضَل، رقم (١٣٥٣)، ومسلم: كتاب الزَّكَاة، باب بيان أن أَفْضَل الصدقة صدقة الصَّحِيح الشحيح، رقم (١٠٣٢).

«لَا»، قُلْتُ: فَالشَّطْرُ، قَالَ: «لَا»، قُلْتُ: النُّلُثُ، قَالَ: «فَالثُّلُثُ، وَالثُّلُثُ كَثِيرٌ، إِنَّكَ أَنْ تَدَعَ وَرَثَتَكَ أَغْنِيَاءَ خَيْرٌ مِنْ أَنْ تَدَعَهُمْ عَالَةً يَتَكَفَّفُونَ النَّاسَ فِي أَيْدِيهِمْ، وَإِنَّكَ مَهْمَا أَنْفَقْتَ مِنْ نَفَقَةٍ، فَإِنَّهَا صَدَقَةٌ، حَتَّى اللَّقْمَةُ الَّتِي تَرْفَعُهَا إِلَى فِي امْرَأَتِكَ، وَعَسَى اللَّهُ أَنْ يَرْفَعُكَ، فَيَنْتَفِعَ بِكَ نَاسٌ وَيُضَرَّ بِكَ آخَرُونَ »(۱).

قال ابْنُ عَبَّاسٍ: لَوْ أَنَّ النَّاسَ غَضُّوا مِنَ النُّلُثِ إِلَى الرُّبُعِ، فَإِنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ، قَالَ: «الثُّلُثُ، وَالثُّلُثُ كَثِيرٌ»(٢).

وأوصى أبو بكر الصديق رَضَائِلَةُ عَنْهُ بخُمُسِ مالِه، وقال: أَرْضَى بِمَا رَضِيَهُ اللهُ لِنَفْسِه: ﴿ وَأَعَلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلّهِ خُمُسَهُ. وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى ٱلْقُرْبَى ﴾ [الأنفال: ٤١](٣).

فإذا كنتَ تريدُ أَنْ توصيَ؛ فإنَّ السَّهم الَّذي تَحْسُنُ الوَصِيَّةُ به هو الخُمُس فأقَلُّ، هَذَا هو الأَفْضَلُ، أمَّا الثَّلُثُ فهو جائزٌ، لكنَه خلافُ الأَفْضَل؛ لقوله ﷺ: «الثَّلُثُ، وَالثَّلُثُ كَثِيرٌ».

ولو سَأَلَ سَائِلٌ: هل الوَقْفُ عقدٌ لازم؟ بمعنى: هل إذا وَقَفَ الإِنْسَانُ شيئًا يكون وَقْفًا في الحال، ويكون لازمًا لا يمكن أنْ يتراجعَ فيه؟

والجَوَاب: نعم، إذا قلتَ: هَذَا وَقْفٌ. لزِمَ في الحال، ولا يمكنكُ أَنْ تتراجعَ فيه؛ وذَلِكَ لأَنَّ الوَقْفَ يُشبه العِتْقَ، فكما أَنَّ الإِنْسَانَ إذا أعتق عبدَه لمُ يمكن أَنْ يرجعَ فيه. يرجعَ في العتق، فكذَلِكَ إذا وقفَ عقاره لا يمكن أَنْ يرجعَ فيه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الوصايا، باب أن يترك ورثته أغنياء خير من أن يتكففوا الناس، رقم (١٦٢٨). ومسلم: كتاب الوصية، باب الوصية بالثلث، رقم (١٦٢٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الوصية، باب الوصية بالثلث، رقم (١٦٢٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى (٦/ ٢٧٠ رقم ١٢٩٥٠).

ولو سَأَلَ سَائِلٌ: هل يَجُوز للإِنْسَانِ الَّذي عَلَيْه دَيْن أَنْ يُوقِفَ شيئًا مِن ماله؟ والجَوَاب: لا يَجُوزُ لمن عَلَيْه دَيْنٌ أَنْ يُوقِفَ شيئًا مِن مالِه؛ لأَنَّ قَضَاءَ الدَّيْن واجب، والوَقْفُ تَطَوُّعٌ، ولا يمكن أَنْ يعارَض الواجبُ بشيء مِن التَّطوُّع؛ فإنَّ الإِنْسَان إذا وقفَ الْبَيْتَ مثلًا؛ لم يمكن بيعه في دَيْنه، وحينئذٍ يكون في ذَلِكَ إضرارٌ للغرماء، فننصحُ مَنْ عَلَيْه دَيْنٌ، ونقول: لا تُوقِفْ شيئًا مِن مُلْكِكَ إلا إذا سَلِمْتَ لِن الدَّيْنِ.

ولو سَأَلَ سائِلٌ: هل الوَقْفُ يَتَقَيَّدُ بقَدْرٍ مُعَيَّنٍ مِن المال، أم يَجُوز للإِنْسَان أَنْ يُوقِفَ كلَّ ما يملك؟

والجَوَاب: يَجُوز للإِنْسَان أَنْ يُوقِفَ كلَّ ما يملكُ، إذا لم يكنْ في مَرَضِ موتِه الْمِنْ كَانَ في مَرَض موتِه المَخُوف؛ فإنَّه لا يُوقَفُ أكثرُ مِن ثُلُثِ المال؛ وذَلِكَ لأنَّ قَصَرُّ فاتِ المريضِ مَرَضًا مَخُوفًا إذا اتَّصل به المَوْتُ، لا يملك إلا الثلثَ فأقل، فعلى مَنَا الرَّجُلُ عنده هَذَا الْبَيْت، وليس عنده غيره، وأراد أَنْ يوقفَه وهو هَذَا لو كَانَ هَذَا الرَّجُلُ عنده هَذَا الْبَيْت، وليس عنده غيره، وأراد أَنْ يوقفَه وهو صحيحٌ شحيحٌ سالمُ مِن الدَّيْن؛ نقول: لا بَأْسَ أَنْ تُوقِفَ هَذَا الْبَيْت وإِنْ كَانَ جميعَ مالك، أمَّا إذا كَانَ مريضًا مَرَض المَوْتِ المَخُوف؛ فإنَّه لا يملك أَنْ يُوقِفَ مِن هَذَا الْبَيْت إلا الثَّلُث.

ولو سَأَلَ سائِلٌ: هل هُنَاكَ فرقٌ بين الوَصِيَّةِ والوَقْفِ؟

والجَوَاب: نعم، بينهما فروق: منها أنَّ الوَقْفَ عقدٌ لازمٌ يُنَقَّذُ في الحال، والوَصِيَّةُ عقدٌ جائزٌ، ولا تُنَفَّذُ إلا بعد المَوْت.

مثالُه: رَجُلٌ أوصى ببيتِه أَنْ يكونَ وَقْفًا بعد موتِه؛ نقول: هَذِه الوَصِيَّةُ أَنتَ فيها بالخِيَار، إِنْ شئتَ أَنْ تُلغيَها ألغِها، وإِنْ شئتَ أَنْ تزيدَ فيها أو تنقصَ افعل،

ولكنْ إذا ماتَ، نظرنا، هل هَذَا الْبَيْتُ مِن الثَّلُث فأقل مما تركَ، أم هو أكثرُ؟ إنْ كَانَ مِن الثُّلُثِ فأقل؛ فإنَّه يُنَفَّذُ، وإنْ كَانَ أكثر مِن الثُّلُث؛ تَوَقَّفَ الزَّائِدُ على إجازةِ الوَرثة.

### مِن فَوائِد هذَا الحَديثِ:

الفَائَدَةُ الأُولَى: ثبوتُ الوَقْفِ؛ لأنَّ النَّبِيِّ ﷺ أشار به على عمرَ.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ الوَقْفَ لا يُباع ولا يُوهب ولا يُورث، فلو أَنَّ الإِنْسَانَ أُوقف بيتَه في أعمالٍ صالحة؛ فإنَّه إذا مَاتَ لا يُورَثُ عنه، وإنَّما يُصرَف في المصارف الَّتِي عيّنها الوَاقِف.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّ الوَقْفَ لا يُباعُ؛ لأَنَّ النَّبِيّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ قَالَ: «لا يُبَاعُ»؛ فلا يُباع إلا في حالتيْن:

الحالة الأولى: إذا تعطلتْ مصالحُه، وصار لا يُنتَفَعُ به، فحينئذٍ يُباع؛ ليُنْقَلَ إلى شيء يُنتَفَعُ به.

الحالة الثَّانية: إذا كَانَ هُنَاكَ ما هو أصلحُ، أي أَنَّه يُنتَفَعُ به لكن هُنَاكَ ما هو أصلحُ، أي أَنَّه يُنتَفَعُ به لكن هُنَاكَ ما هو أصلحُ، فإنَّه على القَوْل الرَّاجح، يُباع وينقل إلى الأصلح؛ لأنَّ النَّبِي ﷺ أتاه رَجُلُ في مكة، وقال: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنِّي نَذَرْتُ للهَّ إِنْ فَتَحَ اللهُ عَلَيْكَ مَكَّةَ، أَنْ أُصلِّي فِي في مكة، وقال: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنِّي نَذَرْتُ للهَّ إِنْ فَتَحَ اللهُ عَلَيْكِ، فَقَالَ: «صَلِّ هَاهُنَا»، ثُمَّ أَعَادَ عَلَيْهِ، فَقَالَ: «صَلِّ هَاهُنَا».

وإنَّمَا أذن له الرَّسولُ ﷺ أَنْ يُصَلِّيَ فِي المَسْجِد الحرامِ مع أَنَّه نذرَ أَنْ يُصَلِّيَ فِي بيت المقدس؛ لأنَّ المَسْجِدَ الحرامَ أَفْضَلُ مِن بيت المقدس.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: الأيهان والنذور، باب مَنْ نَذَرَ أَنْ يُصَلِّىَ فِي بَيْتِ الْمُقْدِسِ، رقم (٣٣٠٧).

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ مصارفَ الوَقْفِ مصارفُ خيرٍ ومصلحةٍ ومنفعةٍ، خلافًا ليما يفعلُه بعضُ النَّاسِ اليوم، يُوقِّف على أبنائِه أو ذُرِّيَتِه؛ مِن أجل أنْ يحجزَ هَذَا لَم يُوقِّفُ غِرارٍ، وعلى الإِنْسَانِ أَنْ يتقي ربَّه في ذَلِكَ، وأَلَّا يتجاوزَ ما حدَّه اللهُ ورَسُولُه.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: أَنَّه لا بُدَّ أَنْ يكونَ للوَقْفِ وليٌّ؛ لأَنَّه إِنْ لم يكنْ له وليٌّ فإنَّه يضيع، والوليُّ على الوَقْفِ يُسمَّى عِنْد الْعُلَمَاءِ (النَّاظِرَ)؛ لأنَّ الَّذي ينوبُ عن غيرِه إما ناظرٌ، أو وصيٌّ، أو وليٌّ، أو وكيلٌ؛ فالأقسام أربعة:

الوكيل: مَن يتصرَّفُ عن الإِنْسَانِ في حياتِه، مثل أنْ يقـولَ لشخصٍ: بِـع سيارتي. فإذا باعها فقد باعها بالوكالة.

والولي: مَن ولاه الشَّرعُ، كولي اليتيم.

والوصيُّ: مَن وُكِّلَ إليه أمرُ الوَصِيَّةِ بعد المَوْت.

والنَّاظر: مَن وُكِّلَ إليه شأنُ الوَقْفِ.

الفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: جوازُ قِسمة الأرضِ الَّتِي فتحها المجاهدون؛ لتُوزَّعَ على المجاهدين، بدليل أنَّ الرَّسولَ عَلَيْهِالصَّلاَةُوَّالسَّلاَمُ قسَّم أرضَ خَيْبَرَ، وهَذَا هو ما فعله النَّبيُّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِوَعَلَىٰ الهِوَسَلَمَ.

وفي عهد أمير المؤمنينَ عمرَ بنِ الخطاب رَضَالِلَهُ عَنهُ رأى بعد أَنْ شاور الصَّحابةَ اللّ تُقسَم الأرَاضِي، وأَنْ تُجعلَ وَقْفًا، ويُضْرَبَ عَلَيْها خَرَاجٌ يُستغَلُّ ويُنْفَقُ على فُقَرَاء المُسْلِمينَ؛ حتَّى لا يستَأثرَ بِه المجاهِدُون فَقَط.

الفَائِدَةُ السَّابِعَةُ: أَنَّه يَنْبَغِي للإِنْسَان أَنْ يشاورَ مَن هو أَعلَمُ مِنه وأرجحُ منه رأيًا؛ لأنَّ عمر رَضَائِكَ عَنْهُ استشارَ النَّبِيَّ ﷺ ماذا يفعل في هَذِه الأرض.

ولو سَأَلَ سائِلٌ: هل المُشاورةُ مشروعةٌ في الأمور الَّتِي يطمئنُّ إليها الإِنْسَانُ ولا يتردّدُ فيها، أم في الأمور الَّتِي يتردّدُ فيها؟

والجَوَاب: الثَّاني، وإلا لقُلْنَا: كلُّ أمرٍ شاوِرْ فيه، حتى لو أردتَ أنْ تذهبَ لأحدٍ دعاك تُشاوِر، وليس هَذَا مقصودًا بلا شَكِّ.

إذن: إذا تردَّدتَ في أمرٍ فشاوِرْ مَن هو أعلمُ مِنكَ وأرجحُ مِنك عقلًا، وفي هَذَا يقول الله لنبيه ﷺ: ﴿ فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ ٱللّهِ لِنتَ لَهُمُّ وَلَوْ كُنتَ فَظَّا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَانْفَضُواْ مِنْ حَوْلِكٌ فَأَعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ ﴾ [آل عمران:١٥٩]، وصف الله المؤمنين بأنَّ أمرَهم شورى بينهم، وقال الشَّاعر الحكيم:

شَاوِرْ سِوَاكَ إِذَا نَابَتْكَ نَائِبَةٌ يَوْمًا وَإِنْ كُنْتَ مِنْ أَهْلِ الْمُسُورَاتِ

ولكنَّ هَذَا عِنْد التَّرَدُّدِ، وأمَّا إذا عزم الإِنْسَانُ على الشَّيء، فلا حاجة للاستشارة.

ولو سَأَلَ سائِلٌ: هل يُقدِّم الاسْتِخارةَ على الاستشارة، أم الاستشارةَ على الاسْتِخارة؟

والجَوَاب: يُقدِّم الاسْتِخارةَ على الاستشارة، أي إذا أراد أمرًا وتردَّدَ فيه، فلْيَسْتَخِرِ الله عَزَقَجَلَّ أي يطلبُ خيرَ الأمريْن مِن اللهِ عَزَقَجَلَّ.

الْفَائِدَةُ الثَّامِنَةُ: ثبوتُ الْوَقْفِ، وهو حَبْسُ الأصل، وتَسْبِيلُ المَنفعةِ، فالأصلُ يُحبس ولا يُتصرَّفُ فيه، والمنفعة تُطْلَبُ.

مثاله: رَجُلٌ وقّفَ عمارةً مشتملةً على شققٍ كثيرةٍ تُؤجَّر، فالَّذي يكون واقِفًا ولا يُتَصرَّف فِيهِ العمارة، وأمَّا ثمرتُها ومستغلُّها؛ فإنَّه يكون حَسَبَ ما نصَّ عَلَيْه الواقِفُ. الواقِفُ.

فإنْ قال قائل: هل يَجُوز أنْ نتصرَّ فَ فِي الوَقْفِ بِبَيْعِ أو غيره؟

فالجَواب: إنَّ في ذَلِكَ تفصيلًا: إنْ كَانَ الوَقْفُ يُدِرُّ ويُسْتَغَلُّ، ولا قاصرَ فيه؛ فالواجبُ إبقاؤُه، وإنْ كانتْ تعطّلتْ منافعُه أو قَصُرت؛ فإنَّه يُباعُ ويُشتَرى به سواهُ، وإنْ كَانَ الوَقْفُ لم يتغيَّر، ولكن أرادَ الناظرُ على الوَقْفِ أَنْ يبيعَه ليَشتريَ ما هو خيرٌ منه، فهَذَا فِيهِ خلافٌ بين الْعُلَهَاء:

فمِنهم مَن قَالَ: إنَّه جائزٌ، ومِنهم مَن قَالَ: إنَّه لا يَجُوزُ.

والصَّحِيحُ أَنَّه يَجُوزُ أَنْ يبيعَه وينقلَه إلى ما هو أَفْضَلُ مِنه، فإذا قُدِّرَ أَنَّ الْبَيْتَ الوَقْفَ كَانَ فِي حَيِّ مزدحم بالسُّكان، ثم قلَّ السُّكانُ وأصبح هَذَا الحَيُّ يكادُ يكونُ مهجورًا، ونقصَ مغلُّ الْبَيْت؛ فحينئذِ نقول: بِعْه واشترِ به بيتًا آخرَ في مكانٍ يُنْتَفَعُ به.

ولو سَأَلَ سَائِلُ: هل يَشْمَلُ ذَلِكَ المَسْجِد؟ أي لو أَنَّ إِنْسَانًا حَبَّس مسجدًا: بناهُ ووقَّفَه، وكَانَ حوله سكان، ثم إنَّ السُّكان نزَحوا عن المكان، ولم يبقَ حولَه أحدٌ، فهل نبيعُ هَذَا المَسْجِد وننقلُه إلى مكان آخرَ، أو نقول: إنَّ المَسْجِد وَقَفُ عامُّ لا يَجُوزُ أَنْ يُباعَ؟

والجَوَاب: الأول، فلو فرضنا أنَّ هَذَا المَسْجِدَ تعطّلَ ولا يُصَلِّي فِيهِ أحدُّ؛ فإنَّنا نبيعُه، والَّذي يشتريهِ يجعلُه بيتًا أو عِمارةً أو دكاكينَ، ما علينا مِنه، ونشتري شيئًا يُنْتَفَعُ به.

الفَائِدَةُ التَّاسِعَةُ: أَنَّ الأوقافَ لا تُوهَبُ ولا تُورَثُ، فلو أَنَّ الوَرَثَةَ أرادوا أَنْ يَهَبُوا هَذَا الوَقْفَ لشَخْصٍ مُحْتَاجٍ؛ فإنَّهم لا يملكونَ ذَلِكَ؛ لأَنَّه وَقْفٌ، والوَقْفُ لا يُوهَبُ؛ لأنَّ معنى وَقْفَ أنه مُوقَفَّ ومُحبسٌ لا يُتَصَرَّفُ فيه. ولو سأل سائلٌ: لو أنَّ رَجُلًا وقَّفَ بيتَه على فُقَرَاء المُسْلِمينَ ثم مات، فهل للوَرَثَةِ أنْ يردُّوا الوَقْفَ ويقولوا: هَذَا بيتنا؟

والجَوَاب: لا، ليس لـهم ذَلِكَ؛ لأنَّ الوَقْفَ لا يُباع إلا إذا كَانَ وقفُه لـهَذَا الْبَيْت في مَرَضِ موتِ الموقوف، وزاد على الثُّلُث؛ فإنَّ للوَرَثَة أنْ يُطالبوا بها زاد على الثُّلُث. على الثُّلُث.

الفائدة العاشرة: أنَّه لا بُدَّ للوَقْفِ مِن ناظرٍ، أي مِن وليِّ يتصرَّفُ في الوَقْفِ بِما هو أَصلحُ وأَنفعُ، ولهَذَا قال عمر: «لَا جُنَاحَ عَلَى مَنْ وَلِيَهَا أَنْ يَأْكُلَ مِنْهَا بِالمَعْرُوفِ، وَيُطْعِمَ غَيْرَ مُتَمَوِّلٍ».

ولو سَأَلَ سائِلٌ: كَيْفَ يُختارُ هَذَا الوليُّ؟

نقول: يُختارُ مِن قِبل الوَاقِفِ، فيُعيِّنُ مَنْ شاءَ، وقد ذكروا أَنَّ عمرَ بنَ الخطاب رَضَالِيَّةُ عَيَّنَ على وقفِه حفصةَ ابنتَه، وكانت زوجَ الرَّسولِ ﷺ، ومِن بعدِها ذوي الرأي مِن أهلِها، أي أصحابَ الرأي والمعرفة.

الفائدة الحادية عشرة: جوازُ تعيينِ النَّاظرِ بالوَصْفِ، يُؤْخَذُ مِن أَنَّه جعل ناظرَ الوَقْفِ حَفْصَة، ثم ذوي الرأي مِن أهلِها، وهَذِه وصفٌ؛ لأنَّ ذوي بمعنى أصحاب، وأصحاب: وصفٌ، وليستْ مُعيَّنةً.

وعلى هَذَا نقول: إنَّ تعيينَ النَّاظرِ في الوَقْفِ يكون مُعَيَّنًا بالشَّخص، ويكون مُعَيَّنًا بالوَصف.

الفائدة الثَّانيةَ عشرةَ: أَنَّه يَجُوزُ للنَّاظرِ أَنْ يأكلَ مِن ريع الوَقْف، ولهَذَا قَالَ: «لَا جُنَاحَ عَلَى مَنْ وَلِيَهَا أَنْ يَأْكُلَ مِنْهَا بِالمَعْرُوفِ، وَيُطْعِمَ غَيْرَ مُتَمَوِّلٍ».



١٨٨ - عَنْ زَيْدِ بْنِ أَسْلَمَ، عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: سَمِعْتُ عُمَرَ رَضَالَتُهَ مَهُ، يَقُولُ: مَمَلْتُ عَلَى فَرَسٍ فِي سَبِيلِ اللهِ، فَأَضَاعَهُ الَّذِي كَانَ عِنْدَهُ، فَأَرَدْتُ أَنْ أَشْتَرِيهُ وَظَنَنْتُ مَمَلْتُ عَلَى فَرَسٍ فِي سَبِيلِ اللهِ، فَأَضَاعَهُ الَّذِي كَانَ عِنْدَهُ، فَأَرَدْتُ أَنْ أَشْتَرِيهُ وَظَنَنْتُ أَنَّهُ يَبِيعُهُ بِرُخْصٍ، فَسَأَلْتُ النَّبِيَ عَلَيْهِ فَقَالَ: «لَا تَشْتَرِي، وَلَا تَعُدْ فِي صَدَقَتِكَ، وَإِنْ أَعْطَاكَهُ بِدِرْهَمٍ، فَإِنَّ العَائِد فِي صَدَقَتِهِ كَالعَائِد فِي قَيْئِهِ» (١)، وفي لفظ: «فَإِنَّ العَائِد فِي صَدَقَتِهِ كَالعَائِد فِي قَيْئِهِ» (١)، وفي لفظ: «فَإِنَّ العَائِد فِي صَدَقَتِهِ كَالعَائِد فِي قَيْئِهِ» (١)، وفي لفظ: «فَإِنَّ العَائِد فِي صَدَقَتِهِ كَالعَائِد فِي قَيْئِهِ» (١)،

٢٨٩ - وعن ابن عباسٍ رَحَالِنَهُ عَنْهُا: أن رَسُول الله ﷺ قَالَ: «الْعَائِدُ فِي هِبَتِهِ،
 كَالعَائِدِ فِي قَيْئِهِ» (٣).

# الشترح

قول عمر رَضَالِلهُ عَلَىْهُ فَهُ: ﴿ حَمَلْتُ عَلَى فَرَسٍ فِي سَبِيلِ اللهِ ﴾: أي أعطيتُ فرسًا رَجُلًا ليركبَه ويقاتلَ عَلَيْه في سبيل الله، ولكنَّ الرَّجُلَ أضاعَ الفرسَ، أي: لم يقمْ بواجب النَّفقة، فرآه عمرُ رَضَالِلهُ عَنْهُ وظنَّ أَنَّه يبيعُه برُخْصٍ، ولكنِّ عمرَ رَضَالِلهُ عَنْهُ لكمالِ عقلِه استشار النَّبِي عَلَيْهِ قبل، فَقَالَ النَّبِي عَلِيهِ: ﴿ لَا تَشْتَرِي، وَلَا تَعُدْ فِي صَدَقَتِكَ، وَإِنْ استشار النَّبِي عَلَيْهِ قبل، فَقَالَ النَّبِي عَلِيهِ: ﴿ لَا تَشْتَرِي، وَلَا تَعُدْ فِي صَدَقَتِكَ، وَإِنْ استشار النَّبِي عَلَيْهِ قبل، فَقَالَ النَّبِي عَلَيْهِ: ﴿ لَا تَشْتَرِي، وَلَا تَعُدْ فِي صَدَقَتِكَ، وَإِنْ أَعْطَاكُهُ بِدِرْهُم م ﴾؛ لأنَّك أخرَجتَه لله، وما أخرَجَهُ الإِنْسَانُ لله؛ فإنَّه لا يمكن أنْ يرجعَ فيه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الزَّكَاة باب هل يشتري صدقته، رقم (١٤١٩)، ومسلم: كتاب الهبات، باب كراهة شراء الإِنْسَان ما تصدق به ممن تصدق عليه، رقم (١٦٢١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الهبة وفضلها، باب لا يحل لأحد أن يرجع في هبته وصدقته، رقم (٢٤٨٠)، ومسلم: كتاب الهبات، باب كراهة شراء الإِنْسَان ما تصدق به ممن تصدق عليه، رقم (١٦٢٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الهبة وفضلها، باب لا يحل لأحد أن يرجع في هبته وصدقته، رقم (٣٤٧٨)، ومسلم: كتاب الهبات، باب تحريم الرجوع في الصدقة والهبة بعد القبض، رقم (١٦٢٢).

ثم ضرب النَّبِيِّ عَلَيْكُ مثلًا للعائد في هبتِه، بالكلب يقيءُ ثم يعود في قيئِه، وهَذَا تشبيهٌ وتقبيحٌ؛ فإنَّ الكلبَ إذا وَلَغَ وهو جائعٌ؛ ذهب يأكل مِن قِيئِه، وهَذَا منظرٌ ليس بطيِّب.

### مِن فَوائِد هذَا الحَديثِ:

الفَائَدَةُ الأُولَى: جوازُ تَسْبِيلِ الحيوانِ للقتال في سبيل الله، وجهُ ذَلِكَ أَنَّ النَّبِيّ النَّبِيّ لم يُنكرْ على عمرَ ما فعلَ.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: أَنَّ الإِنْسَانَ إِذَا أُعطى شيئًا لِجِهةٍ مِن الجهات؛ فإنَّه لا يصرِفُه إلى جهةٍ أخرى، فلو أعطيتَ شخصًا مالًا وقلت: خُذْ هَذَا المالَ اقضِ به الدَّيْنَ الَّذي على الغُرماءِ الضُّعفاء. فإنَّه لا يمكنُ أنْ يستغلَّه بها شاء، بل نقول: إنَّه يقضي دَيْنَه، وما بقي فإنَّه يردُّه؛ لئلا يستعملَه في غير ما عُيِّنَ له.

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: تَحريمُ العَوْدِ فِي الصَّدَقةِ، وهَذَا يدلُّ على التَّحريم والتَّقبيح.

والعجبُ أنَّ بعضَ الْعُلَمَاءِ -رحمهم الله وعفا عنهم - قَالَ: هَذَا دليلٌ على جوازِ الرُّجوع في الهِبة؛ لأنَّ الكلبَ يرجعُ في قيئِه ولا يُقال: إنَّه حَرَامٌ عَلَيْه، فكذَلِكَ مَنْ رجع في صدقتِه أو هبتِه فإنه لا يَحرمُ عَلَيْه.

ولا شكَّ أنَّ هَذَا خطأٌ عظيمٌ، وتحريفٌ للحديث عن موضعِه، ولا أحدَ يَسْتَرِيبُ فِي أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ إنَّما أراد بقولِه: «العَائِدَ فِي صَدَقَتِهِ كَالكَلْبِ» التحذيرَ مِن الرُّجوع في الهبة.



٧٩٠ عنِ النُّعْمَانِ بْنِ بَشِيرٍ، يَقُولُ وَهُوَ عَلَى المِنْبَرِ: أَعْطَانِي أَبِي عَطِيَّةً فَقَالَتْ لَهُ عَمْرَةُ بِنْتُ رَوَاحَةَ: لَا أَرْضَى حَتَّى يَشْهَدَ رَسُولُ اللهِ ﷺ. قَالَ: فَأَتَى النَّبِيَ ﷺ قَالَ: فَقَالَ: فَأَتَى النَّبِيَ ﷺ فَقَالَ: إِنِّي أَعْطَيْتُ ابْنَ عَمْرَةَ بِنْتِ رَوَاحَةَ عَطِيَّةً، وَأَمَرَ تْنِي أَنْ أُشْهِدَكَ يَا رَسُولَ اللهِ. فَقَالَ: إِنِّي أَعْطَيْتُ ابْنَ عَمْرَة بِنْتِ رَوَاحَة عَطِيَّةً، وَأَمَرَ تْنِي أَنْ أُشْهِدَكَ يَا رَسُولَ اللهِ. قَالَ: «فَاتَّقُوا اللهَ وَاعْدِلُوا بَيْنَ قَالَ: «فَاتَّقُوا اللهَ وَاعْدِلُوا بَيْنَ أَوْلَادِكُمْ» قَالَ: «فَاتَقُوا اللهَ وَاعْدِلُوا بَيْنَ أَوْلَادِكُمْ» قَالَ: فَرَجَعَ فَرَدَّ عَطِيَّتَهُ (۱).

- وفي لفظٍ، قَالَ: «فَلَا تُشْهِدْنِي إِذن، فَإِنِّي لَا أَشْهَدُ عَلَى جَوْرٍ»(٢).
  - وفي لفظ: «فَأَشْهِدْ عَلَى هَذَا غَيْرِي»<sup>(٢)</sup>.

### الشترح

هَذَا فِيهِ بِيانُ وجوبُ العَدْلِ بِينِ الأولادِ فِي الهبة؛ لأنَّ النُّعَمَانَ بِنَ بِشيرٍ رَضَى اللَّهُ وَهِبَه أَبُوه غلامًا أو حائطًا أو أيَّ شيء، المقصودُ الحُكْمُ دونَ معرفةِ الصُّورة، فَقَالَت أُمُّه –أم النُّعَمان وهي زوجةُ بشير بن سعد–: لَا أَرْضَى حَتَّى يَشْهَدَ رَسُولُ اللهِ ﷺ، فيحتمل أنْ يكونَ هَذَا القَوْلُ مِنها حتى يُحلَّه الرَّسولُ ﷺ لك، ويحتمل أنّها أرادت فيحتمل أنْ يكونَ هَذَا القَوْلُ مِنها حتى يُحلَّه الرَّسولُ ﷺ لك، ويحتمل أنّها أرادت أنْ يشهدَ النَّبِي ﷺ بذَلِكَ ليكونَ أقوى في ثُبوت الهِبة، وقد سبق أنّ النَّصَّ إذا دَلَّ على معنييْنِ لا ينافي أحدُهما الآخر، ولا ترجيحَ لأحدهما على الآخر؛ يُحْمَلُ على المعنييْن جميعًا.

فذهب بشيرُ بنُ سعد، وأخبر النَّبِيِّ ﷺ بأنَّه نحَل ابنَه النُّعمانَ هَذِه النِّحْلةَ،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الهبة وفضلها، باب الإشهاد في الهبة، رقم (٢٤٤٧)، ومسلم: كتاب الهبات، باب كراهة تفضيل بعض الأولاد في الهبة، رقم (١٦٢٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الشهادات، باب لا يشهد على شهادة جور إذا أشهد، رقم (٢٥٠٧)، ومسلم: كتاب الهبات، باب كراهة تفضيل بعض الأولاد في الهبة، رقم (١٦٢٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب الهبات، باب كراهة تفضيل بعض الأولاد في الهبة، رقم (١٦٢٣).

فَقَالَ له ﷺ: «أَعْطَيْتَ سَائِرَ وَلَدِكَ مِثْلَ هَذَا؟». قَالَ: لا. قَالَ: «فَاتَّقُوا اللهَ وَاعْدِلُوا بَيْنَ أَوْلَادِكُمْ».

وفي لفظ أنَّه قَالَ: «فَأَشْهِدْ عَلَى هَذَا غَيْرِي».

وقوله: «فَأَشْهِدْ عَلَى هَذَا غَيْرِي»: يتضمّن بَراءةَ النَّبِيِّ ﷺ مِن هَذَا الفِعْل، وأَنَّه لا يريدُ أَنْ يَشْهَدَ على شيءٍ مُنْكَرٍ، وأَذِنَ أَنْ يُشْهِدَ غيرَه على ذَلِكَ لا رِضًا بهذا، ولكنْ غَضَبًا عَلَيْه.

#### مِن فَوائِد هذَا الحَديثِ:

الفَائَدَةُ الأُولَى: أَنَّه رُبَّما يكونُ عِنْد المرأةِ مِن الرأيِ ما ليس عِنْد الرَّجُل؛ لأنَّ أمَّ النُّعمانِ هي الَّتِي أشارتْ على زوجِها بَشِيرِ بن سعدٍ أنْ يُشهِدَ النَّبِيِّ ﷺ.

الفَائِدَةُ الثَّانِيةُ: بيانُ مكانةِ النَّبِيِّ عَنْد الصَّحابة؛ لقولها: «لا أرضَى حتى تُشْهِدَ النَّبِيِّ عَلِيْةٍ».

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: أَنَّه يجبُ العَدْلُ في عَطِيَّةِ الأولاد.

ولو سأل سائلٌ: هل هَذَا التَّعْديلُ على حَسَبِ الميراثِ، أم على السَّواء؟ والجَوَاب: اختلف في هَذَا الْعُلَهَاء:

فمِنهم مَن قَالَ: إنَّ التَّعديل أنْ يَجْعَلَ الذَّكَرَ والأنثى سَواءً، فإذا أعطَى الذَّكر ألفًا؛ أعطى الأنثى ألفًا.

وقيل: إنَّ التَّعديلَ أَنْ يعطيَهما على حَسَبِ الميراث، لأنَّ أعـدلَ القاسمينَ هو الله، وقد قال تعالى: ﴿ يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِى آولَكِ كُمُّ لِلذَّكِرِ مِثْلُ حَظِّ ٱلْأُنشَيَيْنِ ﴾ [النساء:١١].

وعلى هَذَا نقول: إذا أعطيتَ الذَّكَرَ عشرةً؛ فأَعْطِ الأُنثى خمسةً، وهَلُمَّ جرًّا. فالتَّعديلُ إذن على حَسَبِ الميراث: ﴿لِلذَكِرِ مِثْلُ حَظِ ٱلْأُنشَيَيْنِ ﴾.

فإنْ قال قائل: إذا كَانَ أحدُ الأولادِ كبيرًا طويلًا عريضَ المَنْكِبَيْنِ، والثَّاني صغيرًا قصيرًا، ثوب الأول بمئة وثوب الثَّاني بعشرين، فهل يُعطى الثَّاني ثهانين؛ تكميلًا ليوافق قيمة ثوب الكبير؟

فالجَوَابِ: لا؛ لأنَّ مبنى النَّفقاتِ على الحاجة.

وعلى هذا: فإذا قُدِّرَ أنَّ أحدَ الأولاد يقرأ في المدرسة فيحتاج إلى أدواتٍ، ويحتاجُ إلى أقلام، والآخر صغيرٌ لا يقرأ؛ فلا يُعطى هَذَا الصغيرُ كما يُعطى الكبير.

كذَلِكَ أيضًا لو كَانَ عنده بناتٌ وبنون، ويحتاجون إلى أدواتٍ مدرسية، فإنّه يعطي كلَّ وَاحِدٍ منهما ما يحتاجُه، فقد يكون ثوبُ البنتِ أغلى بكثيرٍ مِن ثوب الابن.

إذن: النَّفقةُ التَّعديلُ فيها بإعطاء كلِّ وَاحِدٍ ما يحتاجُه.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّه يَنْبَغِي للمُفتي ألا يتسرَّعَ في الفتوى، بل يسألُ ويبحثُ، ودليلُه أَنَّ النَّبِيِّ قَالَ: «أَعْطَيْتَ سَائِرَ وَلَدِكَ مِثْلَ هَذَا؟» ولم يقل: إنَّ ما فعلتَه حَرَامٌ. مع أَنَّه قد يكون حَلَالًا، فلا تستعجلْ في الفتوى.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: يحرمُ على الإِنْسَانَ أَنْ يشهدَ على مُحَرَّمٍ، فإذا أَتى إِنْسَانُ إليكَ يريدُ أَنْ يُشْهِدَكَ على مُحَرَّمٍ، فإذا أَتى إِنْسَانُ إليكَ يَ يَالِيَّةٍ: "فَإِنِّي لَا أَشْهَدُ عَلَى جَوْرٍ»، وهَذَا نفيٌ.

إذا جاء إِنْسَانٌ يُشهدُك على أنَّه طلّقَ زوجتَه ثلاثًا بكلمةٍ وَاحِدة، والطَّلاقُ الثَّلاثُ بكلمةٍ وَاحِدة، والطَّلاقُ الثَّلاثُ بكلمةٍ وَاحِدةٍ حَرَامٌ ولا يَحِلُّ، لكن إذا كانت الشَّهادةُ مِن أجل أنْ يحكمَ

القاضي بأنَّ الزَّوجةَ قد بانت مِن زوجها؛ فلا بأسَ، اشهدْ إذا كَانَ الأمرُ قد وقعَ، ولا تشهدْ إذا جاء يستشيرُكَ يقول: هل تُشيرُ عليَّ أنْ أُطلِّقَ زوجتي ثلاثًا؟ وقُلُ: لا أُشيرُ عليكَ، وإنْ فعلتَ لم أشهدْ. ففرْقٌ بين وُقوعِ الشَّيء وبين عَدمِ وُقوعِه.

٢٩١ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِهُ اللهِ وَأَنَّ النَّبِيَّ ﷺ عَامَلَ أَهْلَ خَيْبَرَ بِشَطْرِ مَا يَخْرُجُ مِنْهَا مِنْ تَمْرٍ أَوْ زَرْعِ»(١).

٢٩٢ - عَنْ رَافِعِ بْنِ خَدِيجٍ قَالَ: «كُنَّا أَكْثَرَ الأَنْصَارِ حَقْلًا، وَكُنَّا نُكْرِي الأَرْضَ، عَلَى أَنَّ لَنَا هَذِهِ، وَلَهُ مُ هَذِهِ فَرُبَّمَا أَخْرَجَتْ هَذِهِ، وَلَمْ تُغْرِجْ هَذِهِ فَنَهَانَا عَنْ ذَلِكَ، فَأَمَّا بِالْوَرِقِ: فَلَمْ يَنْهَنَا» (٢).

• وَلُسْلِمٍ عَنْ حَنْظَلَةَ بْنِ قَيْسٍ قَالَ: سَأَلْتُ رَافِعَ بْنَ خَدِيجٍ عَنْ كِرَاءِ الأَرْضِ بِالذَّهَبِ وَالْوَرِقِ؟ فَقَالَ: لا بَأْسَ بِهِ. إنَّمَا كَانَ النَّاسُ يُوَاجِرُونَ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللهِ بِالذَّهَبِ وَالْوَرِقِ؟ فَقَالَ: لا بَأْسَ بِهِ. إنَّمَا كَانَ النَّاسُ يُوَاجِرُونَ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللهِ يَكُنْ بِمَا عَلَى اللَّذِيَانَاتِ، وَأَقْبَالِ الجَدَاوِلِ، وَأَشْيَاءَ مِنَ الزَّرْعِ فَيَهْلِكُ هَذَا، وَيَسْلَمُ هَذَا وَلَمْ يَكُنْ لِلنَّاسِ كِرَاءٌ إلَّا هَذَا. وَلِذَلِكَ زَجَرَ عَنْهُ. فَأَمَّا شَيْءٌ مَعْلُومٌ مَضْمُونٌ: فَلا وَلَمْ سَبِهِ (٢).

# المَاذِيَانَات: الأَنْهَارُ الْكِبَارُ، وَالجَدْوَلُ النَّهَرُ الصَّغِيرُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب المزارعة، باب المزارعة بالشطر ونحوه، رقم (٢٢٠٣)، ومسلم: كتاب المساقاة، باب المساقاة والمعاملة بجزء من الثمر والزرع، رقم (١٥٥١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الشروط، باب الشروط في المزارعة، رقم (٢٥٧٣)، ومسلم: كتاب البيوع، باب كراء الأرض بالذهب والورق، رقم (١٥٤٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب البيوع، باب كراء الأرض بالذهب والورق، رقم (١٥٤٧).

٢٩٣ - عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ وَعَلَيْكَ عَلَى اللهِ عَلْمَرَى لَهُ وَلِعَقِبِهِ. فَإِنَّهَا لِلَّذِي أُعْطِيَهَا. لَنْ وُهِبَتْ لَهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمَا اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ

٢٩٤ – عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «لا يَمْنَعَنَّ جَارٌ جَارَهُ: أَنْ يَغْرِزَ خَشَبَةً فِي جِدَارِهِ»، ثُمَّ يَقُولُ أَبُو هُرَيْرَةَ: مَا لِي أَرَاكُمْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ؟ وَاللهِ لأَرْمِيَنَّ بِهَا بَيْنَ أَكْتَافِكُمْ (٥).

٢٩٥ – عَنْ عَائِشَةَ رَضَالِكَ عَنْهَا: أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: «مَنْ ظَلَمَ قِيدَ شِبْرٍ مِنَ الأَرْضِ: طُوِّقَهُ مِنْ سَبْع أَرَضِينَ»(٦).



<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الهبة وفضلها، باب ما قيل في العمرى والرقبى، رقم (۲٤۸۲)، ومسلم: كتاب الهبات، باب العمرى، رقم (١٦٢٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الهبات، باب العمرى، رقم (١٦٢٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب الهبات، باب العمري، رقم (١٦٢٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم: كتاب الهبات، باب العمرى، رقم (١٦٢٥).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري: كتاب المظالم، باب لا يمنع جاره أن يغرز خشبه في جداره، رقم (٢٣٣١)، ومسلم: كتاب المساقاة، باب غرز الخشب في جدار الجار، رقم (١٦٠٩).

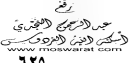
<sup>(</sup>٦) أُخرجه البخاري: كتاب المظالم، باب إثم من ظلم شيئًا من الأرض، رقم (٢٣٢١)، ومسلم: كتاب المساقاة، باب تحريم الظلم وغصب الأرض وغيرها، رقم (١٦١٢).



٢٩٩ – عَنْ زَيْدِ بْنِ خَالِدٍ الجُهنِيِّ رَضَالِكُ عَنَهُ قَالَ: سُئِلَ رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنْ لُقَطَةِ الذَّهَبِ، أَوِ الْوَرِقِ؟ فَقَالَ: «اعْرِفْ وِكَاءَهَا وَعِفَاصَهَا، ثُمَّ عَرِّفْهَا سَنَةً فَإِنْ لَمْ تُعْرَفْ فَاسْتَنْفِقْهَا وَلْتَكُنْ وَدِيعَةً عِنْدَكَ فَإِنْ جَاءَ طَالِبُهَا يَوْمًا مِنَ الدَّهْرِ: فَأَدِّهَا إلَيْهِ»، وَسَأَلَهُ فَاسْتَنْفِقْهَا وَلْتَكُنْ وَدِيعَةً عِنْدَكَ فَإِنْ جَاءَ طَالِبُهَا يَوْمًا مِنَ الدَّهْرِ: فَأَدِّهَا إلَيْهِ»، وَسَأَلَهُ عَنْ ضَالَةِ الإِبِلِ؟ فَقَالَ: «مَا لَك وَلَهَا؟ دَعْهَا فَإِنَّ مَعَهَا حِذَاءَهَا وَسِقَاءَهَا، تَرِدُ المَاءَ وَتَأْكُلُ الشَّجَرَ، حَتَّى يَجِدَهَا رَبُّهَا». وَسَأَلَهُ عَنِ الشَّاةِ؟ فَقَالَ: «خُذْهَا فَإِنَّمَا هِي لَكَ، وَتَأْكُلُ الشَّجَرَ، حَتَّى يَجِدَهَا رَبُّهَا». وَسَأَلَهُ عَنِ الشَّاةِ؟ فَقَالَ: «خُذْهَا فَإِنَّمَا هِي لَكَ، أَوْ لِلذِّنْبِ» (۱).



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب اللقطة، باب إذا جاء صاحب اللقطة بعد سنة ردها عليه لأنها وديعة عنده، رقم (٢٣٠٤).





٣٠٤- عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ قَـالَ: قَـالَ لَنَا رَسُــولُ اللهِ ﷺ: «يَا مَعْشَرَ الشَّبَابِ، مَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمُ الْبَاءَةَ فَلْيَتَزَوَّجْ فَإِنَّهُ أَغَضُّ لِلْبَصَرِ، وَأَحْصَنُ لِلْفَرْجِ، وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَعَلَيْهِ بِالصَّوْمِ فَإِنَّهُ لَهُ وِجَاءٌ »(١).

٥ - ٣ - عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ رَضَيْلِتَهُ عَنْهُ: أَنَّ نَفَرًا مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ عَلَيْهٍ سَأَلُوا أَزْوَاجَ النَّبِيِّ عَلَى عَمَلِهِ فِي السِّرِّ؟ فَقَالَ بَعْضُهُمْ: لا أَتَزَوَّجُ النِّسَاءَ. وَقَالَ بَعْضُهُمْ: لا آكُلُ اللَّحْمَ. وَقَالَ بَعْضُهُمْ: لا أَنَامُ عَلَى فِرَاشٍ. فَبَلِغَ ذَلِكَ النَّبِيَّ ﷺ فَحَمِدَ اللهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ وَقَالَ: «مَا بَالُ أَقْوَام قَالُوا كَذَا؟ لَكِنِّي أُصَلِّي وَأَنَامُ وَأَصُومُ وَأُفْطِرُ، وَأَتَزَوَّجُ النِّسَاءَ فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِّي (<sup>٢)</sup>.

٣٠٦ - عَنْ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَّاصٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: رَدَّ رَسُولُ اللهِ ﷺ عَلَى عُثْمَانَ ابْنِ مَظْعُونِ التَّبَتُّلَ وَلَوْ أَذِنَ لَهُ لاخْتَصَيْنَا (٢).

٣٠٧ - عن أُمِّ حَبِيبَةَ بِنْتَ أَبِي سُفْيَانَ قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللهِ، انْكِحْ أُخْتِي بِنْتَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب النكاح، باب قول النبي ﷺ: «من استطاع منكم الباءة فليتزوج»، رقم (٤٧٧٨)، ومسلم: كتاب النكاح، باب استحباب النكاح لمن تاقت نفسه إليه ووجد مؤنّة، رقم

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب النكاح، باب الترغيب في النكاح، رقم (٤٧٧٦)، ومسلم: كتاب النكاح، باب استحباب النكاح لمن تاقت نفسه إليه ووجد مؤنة، رقم (١٤٠١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب النكاح، باب ما يكره من التبتل والخصاء، رقم (٤٧٨٦)، ومسلم: كتاب النكاح، باب استحباب النكاح لمن تاقت نفسه إليه ووجد مؤنة، رقم (١٤٠٢).

أَبِي سُفْيَانَ، فَقَالَ: «أَوَتُحِبِّنَ ذَلِكِ»، فَقُلْتُ: نَعَمْ، لَسْتُ لَكَ بِمُخْلِيَةٍ، وَأَحَبُّ مَنْ شَارَكَنِي فِي خَيْرٍ أُخْتِي، فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «إِنَّ ذَلِكِ لا يَحِلُّ لِي». قُلْتُ: فَإِنَّا نُحَدَّثُ أَنَّكَ تُرِيدُ أَنْ تَنْكِحَ بِنْتَ أَبِي سَلَمَةَ؟ قَالَ: «بِنْتَ أُمِّ سَلَمَةَ»، قُلْتُ: نَعَمْ، فَقَالَ: «لَوْ أَنَّكَ تُرِيدُ أَنْ تَنْكِحَ بِنْتَ أَيِ سَلَمَةَ؟ قَالَ: «بِنْتَ أُمِّ سَلَمَةَ»، قُلْتُ: نَعَمْ، فَقَالَ: «لَوْ أَنَّهُ الْإِنْكُ أَرْضَعَتْنِي أَنَّا لَا بُنَةُ أَخِي مِنَ الرَّضَاعَةِ، أَرْضَعَتْنِي وَأَبًا سَلَمَةَ ثُونَيْتُهُ، فَلا تَعْرِضْنَ عَلَيَّ بَنَاتِكُنَّ وَلا أَخَوَاتِكُنَّ» (١٠).

قَالَ عُرْوَةُ: وَثُونِيَةُ: مَوْلاةٌ لأَبِي لَهَبٍ أَعْتَقَهَا، فَأَرْضَعَتِ النَّبِيَّ ﷺ فَلَـتًا مَاتَ أَبُو لَـهَبٍ رَآهُ بَعْضُ أَهْلِهِ بِشَرِّ حِيبَةٍ فَقَالَ لَهُ: مَاذَا لَقِيتَ؟ قَالَ أَبُو لَـهَبٍ: لَـمْ أَلْقَ بَعْدَكُمْ خَيْرًا، غَيْرَ أَنِّي سُقِيتُ فِي هَذِهِ بِعَتَاقَتِي ثُويْبَةً (٢).

الحِيبَةُ: بكسر الحاء: الحالةُ. اه

## الشترح

قال النَّبِيُّ عَلَيْهِ فِي أُمِّ حَبِيبةَ لَمَّا قالتْ: «فَإِنَّا نُحَدَّثُ أَنَّكَ تُرِيدُ أَنْ تَنْكِحَ بِنْتَ أُمِّ سَلَمَةً؟» وفائدةُ هَذَا الاستفهام، أنْ يُبيِّنَ أُمِّ سَلَمَةً؟» وفائدةُ هَذَا الاستفهام، أنْ يُبيِّنَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ أَنَّ فِي بنتِ أَي سَلَمَةَ -إذا كانتْ هي بنتُ أمِّ سَلَمَةَ - مانعيْنِ: أحدُهما: أنَّا رَبِيبَتُه، والثَّانِ: أنَّا بنتُ أخيهِ؛ لأنَّها لو كانتْ بنتًا لأبي سَلَمَةَ مِن غيرِ أُمِّ سلمة، لكان بها مانِعٌ واحدٌ، وهو أنَّها بنتُ أخيهِ.

والرَّضاعةُ ثُحَرِّمُ ما تُحرِّمُه الولادةُ، والمُحَرَّمَاتُ بالولادةِ هُنَّ كما قَالَ الله تعالى: ﴿ حُرِّمَتَ عَلَيْكُمُ أَمَّهَ ثَكُمُ وَبَنَاتُكُمُ وَالْخَوَتُكُمُ وَعَمَّنَكُمُ وَخَلَاتُكُمُ وَالْخَوَتُكُمُ وَعَمَّنَكُمُ وَخَلَاتُكُمُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب النكاح، باب: وأمهاتكم اللاتي أرضعنكم، رقم (٤٨١٣)، ومسلم: كتاب النكاح، باب تحريم الربيبة وأخت المرأة، رقم (١٤٤٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخّاري: كتاب النكاح، باب: وأمهاتكم اللاتي أرضعنكم، رقم (٤٨١٣).

وَبَنَاتُ ٱلْأَخْ وَبَنَاتُ ٱلْأُخْتِ ﴾ [النساء: ٢٣]، ونظيرُ هن مِن الرَّضاعِ محرم؛ لقولِه ﷺ: «يَحْرُمُ مِنَ الرَّضاع مَا يَحْرُمُ مِنَ النَّسَبِ» (١).

ولكن الرَّضَاعَ المُحَرَّمَ له شروطٌ لا بُدَّ مِن تَوافُرِها:

الشُّرطُ الأول: أنْ يكونَ خمسَ رَضاعاتٍ فأكثرَ.

الشَّرط الثَّاني: أَنْ يكونَ الرَّضاعُ في زَمَنِ الرَّضاعِ، أي: في الوقتِ الَّذي يتغذَّى فيه الطِّفْلُ باللَّبَنِ.

واختلفَ العلماءُ في تَقْديرِ وَقْتِه: فمِنهم مَنْ يُقدِّرهُ بالزَّمَنِ، ويقولُ: المدةُ سنتانِ، فها قبلَهُما مُؤَثِّرٌ، وما بعدَهُما ولو بَيوم غيرُ مُؤَثِّرٍ.

ومِنهم مَن يقول: العِبْرةُ بالفِطَام، فإذا فُطِمَ الصَّبِيُّ ولو لِسَنةٍ واحدة؛ فها بعد الفِطام لا يُؤَثِّرُ، وما قبله مُؤَثِّرٌ، وإذا تأخر فِطامُه إلى ثلاث سنوات؛ فإنه مُؤَثِّرٌ.

الشَّرطُ التَّالث: ألا تكونَ الرَّضْعَةُ مُتَّصِلةٌ بالأُخرى، بل يكونُ بينهما فاصلٌ.

ولو سأل سائلٌ: هل يُشْتَرَطُ أَنْ تكونَ الرَّضْعَةُ مُشْبِعةً؟

والجواب: لا، الإشباعُ ليس شرطًا في تَحَقُّقِ التَّحريم.

ولو سأل سائلٌ: هل يُشْتَرَطُ أَنْ يكونَ الرَّضَاعُ مِن الثَّدي أم لا يُشْتَرطُ؟

والجواب: لا يُشترط أنْ يكونَ من الثَّدي، قد يُوضعُ اللَّبنُ في رَضَّاعةٍ ويرضعُ مِنها الطِّفل، فيثبتُ التحريمُ باللَّبنِ الموضوع في الرَّضَّاعة.

الشَّرط الرَّابع: أنْ يكونَ اللَّبنُ مِن آدميةٍ، فإنْ كَانَ مِن لَبنِ غيرِ آدميةٍ؛ فإنَّه

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الشهادات، باب الشهادة على الأنساب والرضاع المستفيض والموت القديم، رقم (٢٥٠٢).

لا أثرَ له حتى لو تغذَّى به الطِّفل، فلو رضَع طِفلانِ مِن شاةٍ خمسَ رضعَاتٍ فأكثر؛ فلا يثبتُ التَّحريم، وكذلك لو رضَعَا لَبنًا صِناعيًّا لا يثبتُ، فلا بُدَّ أنْ يكونَ من لَبَنِ آدميَّةٍ؛ لقولِ اللهِ تعالى: ﴿وَأَمَنَهَ تُكُمُ الَّذِيّ آرْضَعْنَكُمْ ﴾ [النساء: ٢٣]، وكلُّ واحدٍ يعلمُ أنَّه لو ارتضعَ مِن الشَّاةِ لمُ تكنْ أُمَّا له.

ولو سأل سائلٌ: لو أنَّ امرأةً أرادتْ أنْ تفارِقَ زوجَها، فجعلتْ تَحلِبُ مِن لبنِها خمسةَ أيام، وتضعُه في دَلَّةِ الحَليبِ، ويأتي الزَّوجُ ويشربُ مِنه خمسةَ أيام، أيكونُ ولدًا لها؟

الجواب: لا يكونُ ولدًا لها؛ لأنَّ رَضاعَهُ في غير زمنِ الرَّضاعةِ.

فإنْ قَالَ قائلٌ: أليس سالمُ مولى أَبِي حُذَيْفَةَ رَضَالِتُهُءَنْهُا أرضعتْه امرأَةُ أَبِي حُذَيْفَةَ، وصار مَحُرُمًا لها؟

نقول: إنَّ هَذَا خاصٌّ بهذا الرَّجل، وقصةُ سالم قصةٌ نادرةٌ، لا يمكنُ أنْ يكونَ لها وجودٌ الآن؛ لأنَّ سببَها أنَّ سالمًا كَانَ قد تبنَّاه أبو حُذَيْفَة، وصار له بمنزلة الولد، فصار يدخلُ على أهلِه ويخرجُ، ويخلو بالمرأة، وكأنَّه وَلَدٌ لها، ثمَّ أَبْطَلَ اللهُ التَّبنِي، فقال: ﴿وَمَا جَعَلَ أَدْعِياءَكُمُ أَبناءَكُمُ ﴾ [الأحزاب: ٤]، ولا يمكنُ الآن وجودُ التَّبنِي في الإسلام.

وعلى هذا: فيكونُ حديثُ سالمٍ مولى أبي حُذَيْفَةَ غيرُ واردٍ على ما شَرطناهُ، وهو أنْ يكونَ الإرضاعُ في زمنِ الرَّضاع.

ويدلُّ لهذا: ما ذُكر مِن أنَّ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قال: «إِيَّاكُمْ وَالدُّخُولَ عَلَى النِّسَاءِ» فَقَالَ رَجُلٌ مِنَ الأَنْصَارِ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَفَرَأَيْتَ الحَمْوَ؟ قَالَ: «الحَمْوُ المَوْتُ»(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب النكاح، باب لا يخلون رجل بامرأة إلا ذو محرم، رقم (٤٩٣٤)، ومسلم: كتاب السلام، باب تحريم الخلوة بالأجنبية والدخول عليها، رقم (٢١٧٢).

فلما حَذَّرَ مِن الدُّخول على النِّساء؛ أوردوا عليه ﷺ هَذِهِ المسألةَ الَّتي تُشبِهُ الضَّرورة، فقريبُ الزَّوْجِ يدخلُ على بيتِه، قال: «الحَمْوُ المَوْتُ»، أي: احذَرُوه كما تَخْذرونُ مِن المَوْتِ، ولو كَانَ إرضاعُ الكبيرِ جائزًا لقال: أَرْضِعُوه إِنْ استطعتُمْ، فلما لم يَقُلْ ذلك عُلِمَ أَنَّه لا يمكنُ أَنْ يُفيدَ إرضاعُ الكبيرِ شيئًا، هَذَا دليلٌ.

دليلٌ آخرُ: قولُ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ: ﴿إِنَّهَا الرَّضَاعَةُ مِنَ الْمَجَاعَةِ»(١)، أي: إنَّهَا الرَّضاعةُ الْمُؤَثِّرَةُ مَا يَندَفِعُ بِهَ الجُوع، والَّذي يَندَفِعُ بِهِ الجُوعُ مِن الرَّضَاع مَا كَانَ قَبلَ الفِطام.

وفي هَذَا الحديثِ قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْةِ: «فَلا تَعْرِضْنَ عَلَيَّ بَنَاتِكُنَّ وَلا أَخَوَاتِكُنَّ»، فالمحرَّمُ مِن هذيْنِ الصِّنْفَيْنِ على التَّأْبِيدِ (بَنَاتِكُنَّ)؛ لأنَّ بناتِ زوجاتِ الرَّسولِ عَلَيْهُ مِن هذيْنِ الصِّنْفَيْنِ على التَّأْبِيدِ (بَنَاتِكُنَّ)؛ لأنَّ بناتِ زوجاتِ الرَّسولِ عَلَيْهُ مِن رَبائبِه، والرَّبِيبةُ مُحُرَّمَةُ على زَوْجٍ أُمِّها تَحْرِيبًا مُؤَبَّدًا إذا حَصَلَ الدُّخولُ، والأختُ ليست حرامًا على زوج أختِها، وإنَّمَا اللُّحَرَّمُ أَنْ يجمعَ بينها وبين أختِها.

ولو تَزَوَّجَ رجلٌ بأُختِ زَوجتِه في وُجودِها؛ فالنِّكاحُ باطلٌ، لقولِ اللهِ تَبَارَكَوَتَعَالَىٰ في جملةِ المُحَرَّماتِ: ﴿وَأَن تَجْمَعُواْ بَيْنَ ۖ ٱلْأُخْتَكِينِ ﴾ [النساء: ٢٣].

ولو طَلَّقَ زوجتَهُ وانْقَضَتْ عِدَّتُهَا، فيَجوزُ أَنْ يتزوَّجَ أُختَها؛ لأَنَّه لم يَجْمَعْ بين الأختيْنِ.

ولو قَالَ رجلٌ لشخصٍ: زَوَّجْتُكَ ابْنَتَيَّ الاثنتَيْن؟ فقال: قَبِلْتُ. فإنَّ العَقْدَ لا يَصِحُّ؛ لأَنَّه عَقْدٌ جَمَعَ بينَ الأختَيْن فلا يَصِحُّ، والرَّجلُ قَالَ لموسى: ﴿إِنِّ أُرِيدُ أَنَ أُنكِحَكَ إِحْدَى ٱبْنَتَيَّ ﴾ [القصص: ٢٧]، ولم يقل: إنِّي أريدُ أَنْ أُنْكِحَكَ ابْنَتَيَّ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الشهادات، باب الشهادة على الأنساب والرضاع المستفيض والموت القديم، رقم (٢٥٠٥)، ومسلم: كتاب الرضاع، باب إنها الرضاعة من المجاعة، رقم (١٤٥٥).

## مِنْ فَوائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

أَنَّه لا يجوز عَرْضُ الشَّيءِ المُحَرَّمِ وإنْ عَلِمْنَا أَنَّ المَعرُوضَ عليه لنْ يَقبلَ، ولا يَجِلُ له أَنْ يقبلَ؛ لقولِه: «فَلا تَعْرِضْنَ عَلَيَّ بَنَاتِكُنَّ وَلا أَخَوَاتِكُنَّ»، ونحنُ نعلمُ عِلْمَ اليَقِينِ أَنَّ الرَّسولَ عَلَيُّ لنْ يَقْبَلَ.

فالشَّيءُ المُحَرَّمُ لا يجوزُ للإِنْسَان أَنْ يَعْرِضَه على غيرِه؛ لأَنَّ فيه نَوْعًا مِن مُضَادَّةِ حُكْمِ اللهِ عَنَّهَجَلَ فالله إذا حرَّمَه فإنَّما يريدُ مِن عبادِه البُعدَ عنه، وعَرْضُه معناهُ جَذْبُ النَّاسِ إليه، مع أنَّ النَّاسَ قد لا يَقبلونَ هذا.

وعلى هذا: فلا يَجِلُّ للإِنْسَان أَنْ يقولَ لشخصٍ: أَلَا تذهبْ معنا إلى محلِّ اللهْو والغِناء؟ حتى وإنْ عَلِمَ أَنَّ صاحبَه لنْ يقبلَ؛ لأَنَّه ربَّما يُغريه الشَّيطانُ ويُغويه ويَقْبَلُ، ثمَّ مُجُرَّدُ عَرْضِ اللُّحَرَّمِ إِثْمٌ، واكتسابٌ للإثْمِ، ولهذا قال: «فَلا تَعْرِضْنَ عَلَيَّ بَنَاتِكُنَّ وَلا أَخَوَاتِكُنَّ».

ولو سأل سائلٌ: ما تقولونَ في رَجُلِ خَلا بأختِه مِنَ الرَّضَاعةِ؟

والجوابُ: لا شيءَ عليه؛ لأنَّه أخوها مِنَ الرَّضَاعَة، فهو كأخِيها مِن النَّسَد.

كذلك: رجلٌ قبَّلَ أختَه مِن الرَّضَاعَة، لا شيءَ عليه؛ لأنَّه يجوزُ أنْ يُقَبِّلَ أختَه مِن النَّسَب.

لكنَّ تَقْبِيلَ المرأةِ على فَمِها أو خَدِّها أمرٌ لا يَنبغي، حتى وإنْ كانتْ مِن مَحارِمِه، إلا إذا كانتِ ابنتُه للنَّسَب، فلا بأسَ أنْ يُقَبِّلَها على الخدِّ؛ لفعل أبي بكرٍ رَضَّالِللهُ عَنهُ حين دَخَلَ على أمِّ المؤمنينَ عائشةَ وهي مريضةٌ، فقبَّل خدَّها، وإلا فابعُدْ كلَّ البُعْدِ عن تَقْبيلِ النِّساءِ على الخَدِّ، أو على الشَّفَتَيْنِ، إلا الزَّوجةَ؛ لأنَّ الشَّيْطانَ يجري مِنِ ابنِ آدمَ

جَوْرى الدَّمِ، ومِن المعلومِ أنَّ اشمِئزازَ الإِنْسَانِ مِن أقاربِه مِن النَّسَب، أَشَدُّ اشمِئزازًا مِن مَحارمِه مِنَ الرَّضَاعَة.

ولهذا، وإنْ كَانَ النَّبِيُّ يقول: «يَحْرُمُ مِنَ الرَّضَاعِ مَا يَحْرُمُ مِنَ النَّسَبِ»، لكنْ لا شكَّ أَنَّ فِتْنَةِ الإِنْسَانِ بتَقْبِيلِ أُختِه مِن الرَّضَاعَة، أَشَدُّ مِن فِتْنَتِه بتَقْبِيلِ أُختِه مِنَ النَّسَب.

لذلك: على الإِنْسَانِ أَنْ يَحْتَرِزَ مِن هذا، وألا يتساهلَ في الأمر؛ فإنَّ الشَّيطانَ قد يُغويِه فيَفعلُ الفاحِشةَ مِن حيث لا يَشعرُ، ولهذا حذَّرَ النَّبِيُّ ﷺ مِن أقاربِ الزَّوْجِ أَنْ يَدخلوا على زَوجِتِه؛ خَوْفًا مِن أَنْ يُغْوِيَهُم الشَّيْطان، حتى وإنْ كَانَ أخاهُ.

ولو سألَ سائلٌ: عندنا رجلانِ، أحدُهما متزوِّجٌ وهما في بيتٍ واحدٍ، والزَّوْجُ له وظيفةٌ يخرجُ إليها ويَدَعُ امرأتَهُ في البيتِ وعندها أخوهُ، فهل هَذَا حرامٌ أم جائزٌ؟

والجوابُ: هَذَا حرامٌ، وهذا مِنْ أَخْطَرِ الأُمورِ، حتى وإنْ كَانَ الأَخُ مُلْتَزِمًا وَدَيِّنًا؛ فإنَّ هَذِهِ المسألةَ قد لا يستطيعُ الإِنْسَانُ أَنْ يمنعَ نفسَه مِنها وإنْ كَانَ دَيِّنًا، فلا يَحِلُّ للإِنْسَانِ أَنْ يَخْرُجَ إلى وظيفتِه ويَدَعَ زَوْجَتَهُ وأخاهُ في بيتٍ واحدٍ.

ولو سأل سائلٌ: الأخُ ليستْ له وظيفةٌ، وسيبقى في البَيْتِ، والزَّوْجُ له عملٌ لا يمكنُ أنْ يُخِلَّ به، فهاذا يصنعُ؟

والجواب: يذهبُ بزوجتِه إلى بيت أهلِها حتى يرجعَ مِن الوظيفةِ ويأتيَ بها، هَذَا حَلُّ؛ لكنَّ المُشْكِلَ أَنَّه قد يتضايقُ أهلُ المرأةِ مِنها، وربها أيضًا يُؤثِّرُ أهلُها عليها في العلاقةِ بينها وبين زوجِها.

أو يبني الزَّوج لأخيه مُلْحَقًا في جانبِ البيتِ، ويحجِزَ بين هَذَا الْمُلْحَقِ والبيتِ ببابٍ مُغْلَقٍ. أو يعمل على أن يُزَوِّجَ أخاه، وهذا حَلُّ جَيِّدٌ.

لكن هَذِهِ الحُلول بعضُها قد تكونُ لها آفاتٌ: فقد يكونُ مثلًا ليس عندَه مالٌ يُزوِّجُ أخاه، لكنَّنا نطرحُ الحُلولَ، وللإنسان أن يطبق منها ما يمكنه، وإلا فالأصلُ أنَّه لا يجوزُ أنْ يخلو أخوهُ وزوجتُه في مكانٍ واحدٍ أبدًا.

ربها يقول: أنا لو جَعَلْتُ حاجِزًا بين أخي وزوجتي فربها يغضبُ الأخُ ويقولُ: تَتَّهِمُني؟! فهاذا يقولُ؟

يقول: لا أَتَّهِمُكَ، ولكنِّي أفعلُ ما أمرَ به الرَّسولُ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ حين قال: «لا يَخْلُونَ رَجُلٌ بِامْرَأَةٍ إِلَّا مَعَ ذِي مَحْرَمٍ» (١)، فإنْ رَضِيتَ فأنتَ راضٍ، وإنْ لم تَرْضَ فلا أَرْضَى اللهُ مَن لمْ يَرْضَ بحُكْمِ رسولِ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

ولا يجوزُ للإِنْسَانِ أَنْ يُحَابِيَ أحدًا في دِينِ الله أبدًا، لا أخاهُ ولا أباهُ ولا ابنَهُ، فدِينُ اللهِ فَوْقَ كلِّ شيءٍ.

٣٠٨ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لا يُجْمَعُ بَيْنَ المَرْأَةِ وَعَمَّتِهَا، وَلا بَيْنَ المَرْأَةِ وَخَالَتِهَا» (٢).

٣٠٩ - عَنْ عُقْبَةَ بْنِ عَامِر رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «إِنَّ أَحَقَّ الشُّرُوطِ أَنْ تُوفُوا بِهِ: مَا اسْتَحْلَلْتُمْ بِهِ الْفُرُوجَ» (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب النكاح، باب لا يخلون رجل بامرأة إلا ذو محرم، رقم (٤٩٣٥)، ومسلم: كتاب الحج، باب سفر المرأة مع محرم إلى حج وغيره، رقم (١٣٤١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب النكاح، باب لا تنكح المرأة على عمتها، رقم (٤٨٢٠)، ومسلم: كتاب النكاح، باب تحريم الجمع بين المرأة وعمتها أو خالتها في النكاح، رقم (١٤٠٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الشروط، باب الشروط في المهر عند عقدة النكاح، رقم (٢٥٧٢)، ومسلم: كتاب النكاح، باب الوفاء بالشروط في النكاح، رقم (١٤١٨).

• ٣١٠ عَنِ ابْنِ عُمَرَ صَحَالِتُهُ عَنَهُا: أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ نَهَى عَنِ الشِّغَارِ (١٠). وَالشِّغَارُ أَنْ يُزَوِّجَ الرَّجُلُ ابْنَتَهُ عَلَى أَنْ يُزَوِّجَهُ الآخَرُ ابْنَتَهُ، لَيْسَ بَيْنَهُمَا صَدَاقٌ. الشَّنْرِح

هذا مِن الْمُحَرَّمَاتِ في العَقْدِ وهو الشِّغَارُ، والَّذي يُسَمِّيهِ العَامَّةُ (البَدَلَ)، حيث يكونُ الإِنْسَانُ عندَه ابنة، وآخرُ عندَه ابنةٌ؛ فيقولُ الأوَّلُ للثَّاني: زَوِّجْنِي ابنتَكَ. فيقولُ الثَّاني: لا أُزَوِّجُكَ ابْنتِي إلا إذَا زَوَّجْتَنِي ابنتَكَ. وكانَ الخاطِبُ الأولُ شَابًا له أربعونَ سَنَةً، وأبو الزَّوْجةِ الثَّاني الخاطِبُ شيخًا كبيرًا له ثمانونَ سنةً، فالَّذي له ثمانونَ سَنَةً إذَا خَطَبَ رُبَّما يُجابُ أو لا يُجابُ؛ فَيَشْتَرِطُ هَذَا الشَّرْطَ.

فهذا الرَّجلُ الكبيرُ جعلَ ابنتَه بمَنْزِلَةِ السِّلْعةِ الَّتي يَبْذُهُمَا لِيَصِلَ إلى مُرادِه، ونهي النَّبِيُّ عَنْ ذَلِكَ؛ لأنَّ ذَلِكَ يُضيعُ الأمانة، ويُوجِبُ أَنْ يُزَوِّجَ الرَّجلُ ابنتَه لمَنْ لَيْسَ أَهلًا للتَّرْوِيج، لكنْ مِن أجلِ أَنْ يَتَزَوَّجَ هو بنتَ الثَّاني.

والشِّغَارُ أَنْ يُزَوِّجَ الرَّجُلُ ابنتَه لرَجُلٍ، على أَنْ يُزَوِّجَهُ الثَّانِي ابنتَه ولَيْسَ بينهما صَدَاقٌ، وَهَذَا التَّفْسِيرُ قِيلَ: إِنَّه عَنِ ابنِ عَمرَ، وقيل: إِنَّه عن نافع الَّذي رواه عَنِ ابنِ عَمرَ؛ لأَنَّه وردَ حديث: «لَا شِغَارَ فِي الْإِسْلَامِ»(٢)، مُطْلَقًا، فيتناوَلُ ما إذَا كَانَ بينها صَدَاقٌ أو لم يَكُنْ.

والعِلَّةُ فِي أَنَّ الرَّجلَ قد يُزَوِّجُ ابنتَه مَنْ لَيْسَ كُفُؤًا مِن أَجلِ أَنْ يَنالَ مُرادَه، سواءٌ سمَّى المَهْرَ أَم لم يُسَمِّه، ولذلكَ اختلفَ العلماءُ رَحِمَهُماللَّهُ فِي هَذِهِ المسألةِ: لو زَوَّجَهُ ابنتَه

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب النكاح، باب الشغار، رقم (٤٨٢٢)، ومسلم: كتاب النكاح، باب تحريم نكاح الشغار ويطلانه، رقم (١٤١٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب النكاح، باب تحريم نكاح الشغار ويطلانه، رقم (١٤١٥).

على أَنْ يُزَوِّجَه الآخرُ ابنتَه، وبينهما صَدَاقٌ، وكلٌّ مِنَ البِنْتَيْنِ قد رَضِيتَ بالخاطِبِ، وكلٌّ مِنَ الخاطِبَيْنِ كُفْءٌ، قَالَ بعضُ العلماءِ: إنَّه شِغَارٌ.

وقال آخرونَ: إنَّه لَيْسَ بشِغَارٍ ما دامَ المَهْرُ تامًّا، والخاطِبُ كُفْئًا، والمرأةُ راضيةً.

وهذا الخِلافُ مَبْنِيٌ على أصلِ اشتقاقِ الشِّغَارِ، فقِيلَ: شَغَرَ المَكَانُ إِذَا خَلا، وَمِنه: عندنا وظيفةٌ شَاغِرةٌ، أي: خاليةٌ لَيْسَ فيها أحدٌ، فإذا كَانَ الاشتقاقُ مِن شَغَرَ المَكَانُ إِذَا وُجِدَ الصَّدَاقُ لم يكنْ شِغَارًا، لأنَّ الصَّدَاقَ مَبذولٌ.

وقيل: إنَّه مِن شَغَرَ الكلبُ: إذَا رفعَ رِجلَه ليبولَ، فالكلبُ لا يبولُ وهو قائمٌ على قوائمِه الأربع، بل يرفعُ رِجلَه ثم يبولُ، فإذا كَانَ الاشتقاقُ مِن هَذَا المعنى، صارت تسميتُه شِغَارًا مِن باب التَّقبيحِ؛ لأنَّ التَّشبية يُرادُ به التَّقبيحُ، ويُرادُ به التَّحسينُ.

٣١١ - عَنْ عَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضَالِكُ عَنْهُ: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ نَهَى عَنْ نِكَاحِ المُتْعَةِ يَوْمَ خَيْبَرَ، وَعَنْ خُومِ الْحُمُرِ الْأَهْلِيَّةِ (١).

#### <del>-699-</del>

٣١٢ – عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لا تُنْكَحُ الأَيِّمُ حَتَّى تُسْتَأْمَرَ، وَلا تُنْكَحُ البِكْرُ حَتَّى تُسْتَأْمُرَ، وَلا تُنْكَحُ البِكْرُ حَتَّى تُسْتَأْذَنَ» قَالُوا: كَيْفَ إِذْنُهَا؟ قَالَ: «أَنْ تَسْكُتَ» (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب المغازي، باب غزوة خيبر، رقم (٣٩٧٩)، ومسلم: كتاب النكاح، باب نكاح المتعة وبيان أنه أبيح ثم نسخ، رقم (١٤٠٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب النكاح، بأب لا ينكح الأب وغيره البكر والثيب إلا برضاها، رقم (٢) أخرجه البخاري: كتاب النكاح، بأب استئذان الثيب في النكاح بالنطق والبكر بالسكوت، رقم (١٤١٩).

### الشترح

في هَذَا الحديثِ نَهِي النَّبِيُّ عَلَيْ أَنْ تُنْكَحَ الأَيِّمُ، وهي الَّتي ماتَ عنها زوجُها، أو طلَّقها حتى تُسْتَأْمَرَ، أي حتى يُؤْخَذَ أَمرُها بعد المُشاورةِ والمُراجعةِ؛ فإذَا وافقَتْ زُوِّجَتْ، وإذَا لم تُوافِقْ فإنَّا لا تُزَوَّجُ.

أَمَّا البِكْرُ، وهي الَّتي لم تتزوَّجْ؛ فإنَّها لا تُنْكَحُ حتى تُسْتَأْذَنَ؛ أي حَتَّى تُخبَرُ فَتَأْذَنَ، ولا حاجةَ إلى مُراجَعَتِها أو مُشاوَرتِها لأُمورِ:

أُولًا: لأنَّهَا لم تَعْرِفْ عَنِ الأزواج شيئًا.

ثانيًا: لأنَّها تَسْتَحْيِي، ولكنَّ النَّبِيَّ ﷺ سُئِلَ: كيفَ إذْنُها؟ فقال: «أَنْ تَسْكُتَ»، فإذَا قيل لها: إنَّ فُلانًا خَطبَكِ وسكتتْ؛ زوجَّناهَا، وإنْ قالتْ: لا؛ فإنَّنا لا نُزوِّجُها.

### مِنْ فَوائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: وُجوبُ اسْتِئْمارِ المرأةِ إِذَا كَانَتْ ثَيِّبًا وخُطِبَتْ، وهو أَخْذُ أُمرِها بعد المُشاورةِ، فلا بُدَّ أَنْ تنطِقَ وتقولَ: نعمْ، أريدُ أَنْ أَتَزَوَّجَ به.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيَةُ: أَنَّ البِكْرَ لا تُزَوَّجُ حَتَّى تُستَأْذَنَ، بأَنْ تُخْبَرَ بأَنَّ فُلانًا خَطَبَها، فإذَا سكتتْ زُوِّجَتْ، وإذَا عَارضتْ فإنَّها لا تُزَوَّجُ.

ولا فَرْقَ بِينَ أَنْ يَكُونَ الوليُّ أَبَاها، أَو أَخاها، أَو عَمَّها، والحَالُ لا وِلايةَ له، وكُلُّ مَنْ أتى مِن قِبَلِ الأُمِّ؛ أي كُلُّ شخصٍ بينه وبين المرأةِ صِلةٌ مِن جهةِ الأُمِّ؛ فإنه لَيْسَ وَلِيَّا، فالأَخُ مِن الأُمِّ لَيْسَ وَلِيَّا، والحَالُ لَيْسَ وَلِيَّا، وأبو الأُمِّ لَيْسَ وَلِيَّا. إلخ.

والأَبُ لا يُزَوِّجُ ابنتَه ولو كانتْ بِكُرًا إلا إذَا أَذِنَتْ، فإنِ امتنعَتْ فإنَّه لا يَحِلُّ له أَنْ يُزَوِّجَها، فإنْ زَوَّجَها دون أَنْ تَأْذَنَ؛ فإنَّ النّكاحَ غيرُ صحيحٍ ويجبُ فَسْخُه، إلا إذَا رَضِيَتْ بعدُ فالأمرُ إليها.

فإنْ زَوَّجَها وهي لم تَرْضَ بذلكَ، ثمَّ رَفَعَتِ الأمرَ إلى القاضي وقالتْ: إنَّها لم تَأْذَنْ؛ فالقولُ قولهُا، ويُفْسَخُ النِّكاحُ، بل يُقالُ: إنَّه لم ْيَصِحَّ.

أما إذَا ادَّعَتْ عَدَمَ الإِذْنِ بعد الدُّخولِ بِها؛ فإنَّها لا تُقْبَلُ، هكذا قَالَ الفقهاءُ رَحِمَهُمُاللَّهُ.

إذنْ: لا يجوزُ للإِنْسَانِ أَنْ يُزَوِّجَ ابنتَه أَو أَختَه أَو مَن له وِلاية عليها إلا برِضَاها، وإذَا كَانَ الأَبُ وغيرُ الأَبِ لا يستطيعُ أَنْ يبيعَ مِن مالهِا ما يُساوي درهمًا إلا برِضاها، فكيف يَصحُّ أَنْ يبيعَ نفسَها لهذا الزَّوْج بدون رِضاها؟!

فإنْ قَالَ قائلٌ: أَرأيتُم لَوِ امْتَنَعَتْ عَنِ النِّكاحِ دونَ أَنْ تَذْكُرَ سببًا؟

قلنا: الأمرُ إليها حَتَّى لو قالت: إنَّها لا تريدُ هَذَا الخاطِبَ؛ فإنَّه لا يجوزُ إجبارُها وإنْ لم تُبْدِ سَببًا، أمَّا إذَا أَبْدَتْ سَببًا وَجيهًا فالأمرُ ظاهرٌ.

ولو قَالَ قَائلٌ: لو أَنَّ بِكُرًا استأذَنها أبوها وقال: فلانٌ خطبَكِ، أثريدينَ أَنْ نُزُوِّ جَكِ؟ فقالتْ: نعمْ، الرَّجلُ هَذَا طيِّبٌ. فهل يجوزُ أَنْ يزوِّجَها، والحديثُ يقولُ: «أَنْ تَسْكُتَ»، وهي ما سكتتْ؟

نقول: إنَّ الرَّسولَ ﷺ ذكرَ أَدنى شيءٍ يدلُّ على الإِذْنِ، وهو السُّكوتُ، فلو صرَّحَتْ بالمُوافقةِ، فالأمرُ واضحٌ.

لكنَّ بعض العلماءِ -وهم الظَّاهِرِّيَةُ- الَّذِينَ يأخذونَ بطواهرِ النُّصوصِ دون التَّعَمُّقِ في معناها ومَدلولهِا يقولونَ: إنَّ البِكْرَ إذَا قَالَ لها أَبُوها: إنَّ فلانًا خطبَكِ. فقالتْ: نعمْ زوِّجوني به؛ فإنَّما لا تُزَوَّجُ؛ لأنَّ النَّبِيَّ ﷺ قال: «أَنْ تَسْكُتَ».

إذَنْ: ماذا نفعلُ؟ كلما قلنا لـها: خطبَكِ فلانٌ، نُزَوِّجُكِ؟ قالت: نعمْ، هَذَا رجلٌ طيِّبٌ.

نقول لها: إذا قالوا لك هَذَا فاسْكُتي، فإذَا قالوا لها هَذَا وسكتَتْ زوَّجناها؛ لأنَّ النَّبِيَ ﷺ قال: «أَنْ تَسْكُتَ».

لكنْ -كما تعلمونَ- كلُّ إِنْسَانٍ يُؤْخَذُ مِن قولِه ويُتْرَكُ، إلا رسول الله ﷺ ويجبُ إذَا استأذنّا المرأة في التَّزْوِيجِ أَنْ نُبيّنَ لها الأمرَ على حقيقتِه، وأَنْ نُبيّنَ جميعَ صفاتِ الزَّوْجِ، مِن دِينٍ وخُلُقٍ ونَسَبٍ؛ حَتَّى يكونَ الأمرُ عندها جَلِيًّا، أمَّا أَنْ نقولَ: خطبَكِ فلانٌ ونَسْكُتُ، وتقول: نعم أو لا، فهذا لا شَكَّ أَنَّ فيه إيهامًا، والواجب البيانُ، ولهذا قَالَ العلماءُ رَحَهُمُ اللَّهُ: يجبُ استئذانُ المرأةِ فيمن خطبَها على وجهٍ تَحْصُلُ به المعرفةُ.

٣١٣ - عَنْ عَائِشَةَ، قَالَتْ: جَاءَتِ امْرَأَةُ رِفَاعَةَ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ، فَقَالَتْ: كُنْتُ عِنْدَ رِفَاعَةَ، فَطَلَّقَنِي، فَبَتَ طَلَاقِي، فَتَزَوَّجْتُ عَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنَ الزَّبِيرِ('')، وَإِنَّ مَا مَعَهُ مِثْلُ مُدْبَةِ الثَّوْبِ، فَتَبَسَّمَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ، فَقَالَ: «أَثَرِيدِينَ أَنْ تَرْجِعِي إِلَى رِفَاعَةَ؟ لَا، حَتَّى هُدْبَةِ الثَّوْبِ، فَتَبَسَّمَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ، فَقَالَ: «أَثَرِيدِينَ أَنْ تَرْجِعِي إِلَى رِفَاعَةً؟ لَا، حَتَّى تَذُوقِي عُسَيْلَتَهُ، وَيَذُوقَ عُسَيْلَتَكِ»، قَالَتْ وَأَبُو بَكْرٍ عِنْدَهُ وَخَالِدٌ بِالْبَابِ يَنْتَظِرُ أَنْ تُوفِي عُسَيْلَتَكِ، وَيَذُوقَ عُسَيْلَتَكِ»، قَالَتْ وَأَبُو بَكْرٍ عِنْدَهُ وَخَالِدٌ بِالْبَابِ يَنْتَظِرُ أَنْ يُؤُونَى كُوبَالِهُ عَلَى اللهِ عَنْدَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ؟ ('').

#### الشترح

هذا البابُ ذكرهُ المؤلِّفُ رَحْمَهُ اللَّهُ في باب المُحَرَّماتِ في النِّكاحِ، وذلك أنَّ الرَّجلَ إذا طلَّق زَوْجَا غيرَه؛ لقول الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى:

<sup>(</sup>١) بفتح الزاي وكسر الباء الموحدة.

<sup>(</sup>۲) أخرَجه البخاري: كتاب الشهادات، باب شهادة المختبي، رقم (۲٤۹٦)، ومسلم: كتاب النكاح، باب لا تحل المطلقة ثلاثا لمطلقها حتى تنكح زوجا غيره، رقم (۱٤٣٣).

﴿ اَلطَّلَقُ مَرَّتَانِ ۚ فَإِمْسَاكُ مِمَعُرُونٍ أَوْ تَسْرِيحُ بِإِحْسَنِ ﴾ [البقرة: ٢٢٩]، إلى أنْ قال: ﴿ فَإِن طَلَقَهَا فَلَا يَحِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ ۚ فَإِن طَلَقَهَا ﴾ أي: الزَّوْجُ الثَّاني، ﴿ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا ﴾ أي: على المرأة وزوجِها الأول، ﴿ أَن يَتَرَاجَعَا ﴾ [البقرة: ٢٣٠] أي: أنْ يرجعًا إلى بعضٍ بعَقْدِ نكاحٍ.

وكانَ النَّاسُ في الجاهليةِ قد ظلموا النِّسَاءَ، يُطلِّقُ الرَّجلُ زوجتَه، فإذَا شارَفَتِ العِدَّةُ على الانتهاء راجَعها؛ فصارتْ زوجةً له، ثم قبلَ أنْ يأتيها يطلِّقُها؛ فتأتي بعِدَّةٍ جديدةٍ، فإذَا شارَفَتِ العِدَّةُ على الانتهاء راجَعها فعادتْ إليه؛ فإذَا عادتْ طلَّقَها، فإذَا شارفَ انقضاءُ العِدَّةِ راجَعها ثم يُطلِّقُها، وهَلُمَّ جَرَّا.

فتبقى المرأةُ المسكينةُ مُعَلَّقَةً، لا مطلقةً ولا متزوِّجَةً، فبتَّ اللهُ عَنَّهَجَلَّ وقطعَ، وجعلَ للإِنْسَانِ مُراجَعَتَيْنِ فقط، والثَّالثةُ لا رَجْعَةَ فيها: يُطَلِّقُ ثم يُراجِعُ، يُطَلِّقُ ثم يُراجِعُ. يُطلِّقُ ثم يُراجِعُ.

فإذا طلَّقَها ثلاثَ مراتِ امتنعتِ المُراجعةُ، سواءٌ عادتْ إليه بمُراجعةٍ بدونِ عَقْدٍ، وذلك عَقْدٍ، وذلك عَقْدٍ، وذلك فيها إذَا راجَعها قبل انقضاءِ العِدَّة، أو رَجعتْ إليه بعَقْدٍ جديدٍ، وذلك فيها إذَا انقضَتِ العِدَّةُ قبل مُراجعتِها؛ فإنَّه لا يملكُ إلا طَلْقَتَيْنِ فقط، والثَّالثةُ لا يُراجِعُ.

ثمَّ إِذَا تَزَوَّجَها آخَرُ فلا يكفي أَنْ يعقِدَ عليها، أو أَنْ يَخُو بها، بل لا بُدَّ أَنْ يُجُامِعَها، ولا تكفي المُجامَعَةُ بذَكرٍ نَائِم، بل لا بُدَّ أَنْ تَكُونَ بذَكرٍ قَائِم، ويَدُلُّ لذلك حُديثُ امرأةِ رِفَاعةَ القُرَظِيِّ - والقُرَظِيُّ أي مِن بني قُريْظَة - طلَّقَ زوجته الطَّلقة الأخيرة، ثم تزوَّجَتْ بعدَه رجلًا آخرَ، يُقال له: عبدُ الرَّحمنِ بنُ الزَّبِيرِ، وكان هَذَا الرَّحلُ ليستْ به قُدرةٌ على الجِمَاع.

تقولُ المرأةُ تخاطِبُ النَّبِيَّ عَلَيْهِ الصَّلَاهُ وَالسَّلَامُ: «إِنَّ رِفَاعَةَ طَلَّقَنِي فَبَتَ طَلَاقِي» أي: قطعَه آخِرَ طَلْقةٍ، «وَإِنِّي تَزَوَّجْتُ بَعْدَهُ عَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنَ الزَّبِيرِ، وَمَا مَعَهُ إِلَّا مِثْلُ هُدْبَةِ الثَّوْبِ»، وأخذت بثوبِها تُشيرُ إلى ذَكَرِه.

وكيف تقول هَذَا الكلامَ عند الرَّسولِ ﷺ؟! ولكنَّ النَّبِيِّ ﷺ كَانَ أَحْلَمَ الخَلْقِ فَتَبَسَّمَ؛ لأنَّ هَذِهِ المرأةَ تكلمتْ مِن قلبٍ تريدُ أنْ تَرجعَ إلى زَوجِها الأولِ الَّذي يُرضِيها.

فقال لها: «أَثْرِيدِينَ أَنْ تَرْجِعِي إِلَى رِفَاعَةَ»؟ والجواب: نعم لا شكّ.

فقال لها: «لَا، حَتَّى يَذُوقَ عُسَيْلَتَكِ وَتَذُوقِي عُسَيْلَتَهُ» أي الثَّاني، يعني: حَتَّى يجامعَها مُجامعةً تامَّةً، سواءٌ أَنْزَلَ أو لَمْ يُنْزِلْ.

وقال بعضُ العلماء: بل لا بُدَّ أَنْ يُنْزِلَ؛ لأنَّ تمامَ العُسَيْلَةِ إِنَّمَا يكونُ بالإِنْزالِ.

والخلاصة: أنَّ الرَّسولَ ﷺ منعها أنْ ترجعَ إلى زوجِها الأولِ حَتَّى تذوقَ عُسَيْلَةَ الثَّاني ويذوقَ عُسَيْلَتَها.

## مِنْ فَوائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: أَنَّ مَنْ طلَّقَها زوجُها ثلاثَ مراتٍ؛ فإنَّما لا تَحِلُّ له حَتَّى تَنْكِحَ زوجًا غيرَه، ويُجامِعَها مُجُامِعةً تامَّةً، لقولِ الله تعالى: ﴿ فَإِن طَلَقَهَا فَلَا تَحِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ ﴾ [البقرة: ٢٣٠].

الفَائِدَةُ الثَّانِيَةُ: أَنَّ صَوْتَ المرأةِ لَيْسَ بِعَوْرَةٍ، وَهَذَا الحُّكُمُ دَلَّ عليه كتابُ اللهِ عَنَى عَلَيْهِ عَالَى فَيَظَمَعَ ٱلَّذِى فِى قَلْبِهِ مَرَضُّ ﴾ [الأحزاب: ٣٢]، فالقَوْلُ المُجَرَّدُ الَّذي لَيْسَ فيه خُضوعٌ وتَكَشُّرٌ وتَخَنَّثُ لا بَأْسَ بِه، أي لا بَأْسَ أَنْ يسمعَه الرِّجالُ.

ولهذا كانت النِّسَاءُ يأتينَ إلى رسولِ الله ﷺ ويكلِّمْنَه ويخاطِبْنَه ويستَفْتينَه والصَّحابةُ حاضرونَ، ولو أنَّ الإِنْسَانَ أَحَسَّ مِن نفسِه تَلَذُّذًا أو تَمَتُّعًا بصوتِ المرأة؛ وَجَبَ عليه الكَفُّ لأنَّ صوتَها أصبحَ الآن فِتْنَةً.

الفائدة الثالثة: جوازُ التَّصريحِ بها يُسْتَحْيَا مِنْ ذِكْرِه، قالت: «وَمَا مَعَهُ إِلَّا مِثْلُ مِثْلُ مُدْبَةِ الثَّوْبِ»، وَهَذَا لا شَكَّ أَنَّه يُسْتَحْيَا مِنه، لكنْ حَمَلَها على ذَلِكَ ما في قَلْبِها مِن حبِّها للرُّجوع إلى الزَّوْج الأولِ.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: سَعَةُ حِلْم النَّبِيِّ عَلَيْهَ، وذلك حين تَبَسَّمَ ولم يُنْكِرْ عليها.

وهكذا ينبغي، إذَا علمْتَ مِن الشَّخص أنَّه تكلَّمَ بكلامٍ مِن قَلْبَه، وأنَّ هَذَا أقصى ما عنده فاعْذِرْهُ، ولا تُؤَاخِذْهُ وعَامِلْهُ باللَّينِ واللُّطْفِ؛ فإنَّ هَذَا هو الَّذي يُوجِبُ تَأْلِيفَ القلوبِ، ومَحَبَّةَ الإِنْسَانِ.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: أَنَّ الزَّوْجةَ إِذَا طُلِّقت ثلاثًا فلا تَحِلُّ للأولِ إلا إِذَا نكحَها الثَّاني بنِكاحٍ صحيحٍ؛ فإنْ كَانَ بنكاحٍ غيرِ صحيحٍ، مثلَ أَنْ يكونَ قَصْدُ الزَّوْجِ الثَّاني الْ يُحِلِّها للأولِ، ولهذا لو أَنَّ أحدًا مِن أَنْ يُحلِّلَها للأولِ، ولهذا لو أَنَّ أحدًا مِن النَّاس له صاحبٌ طلَّق زوجتَه ثلاثًا، وندِمَ ندامةً عظيمةً، فلما رأى صاحبُهما ما في قلبِه مِن النَّدم؛ ذهب إلى زوجتِه المُطلَّقة وتزوجَها بنِيَّةِ أَنَّه إِذَا جامَعها طلَّقها لِتَحِلَّ للأولِ، فهذا لا يجوزُ ولا تَحِلُ، ولا يَصِحُّ النَّكاحُ الثَّاني؛ لأنَّ النَّكاحَ الثَّاني غيرُ مقصودٍ، لكنَّ المقصودَ به التَّحليلُ فقط، ونِكاحُ التَّحليلِ مُحَرَّمٌ وباطلٌ.

لكنْ إِذَا طلَّقَ الإِنْسَانُ زوجتَه ثلاثًا، ثمَّ تزوجَها شخصٌ آخَرُ بنِيَّةِ العَقْدِ الصَّحيحِ نِكاحَ رَغْبةٍ، ثم بَدَا له أَنْ يُطلِّقَها، أو مات عنها مثلًا، فإنَّها تَحِلُّ للأولِ، وتَبْتَدِئُ الطَّلاقَ مِن جديدٍ، أي لها ثلاث طلقات كأنَّها لم تتزوجْه مِن قبلُ.

ولو أنَّ رجلًا طلَّقَ امرأتَه مرتَيْن وانتهتْ عِدَّتُها، وتزوجَتْ بآخَرَ ثمَّ طلَّقَها الآخرُ أو ماتَ عنها، ثم عادَتْ للأول، أتعودُ إليه بها بَقِيَ مِن طلاقها، أم تَبْتَدِئُ طلاقًا جديدًا؟

والجواب: ترجعُ إلى الزَّوْجِ الأولِ بها بَقِيَ مِن طلاقِها، فمثلًا: هو طلَّقَها مرتيْنِ، ثمَّ تزوجتْ غيرَه، ثم طلَّقَها الثَّاني وعادتْ للأولِ، فإنَّها تعودُ على ما بَقِيَ للها وهي طَلْقَةُ واحدةٌ فقط.

فإذا قَالَ قائلٌ: إذَا كَانَ نِكاحُ الزَّوْجِ الثَّاني يَهْدِمُ الطَّلقاتِ الثَّلاثَ، فلهاذا لا يَهْدِمُ الثَّنْتَيْنِ؟

نقول: الفَرْقُ واضحٌ؛ لأنَّ نِكاحَها الزَّوْجَ الثَّاني بعد طلاقِها ثلاثًا أَثَّرَ حُكْمًا، وهو حِلُها للأولِ؛ فتعودُ على طلاقٍ ثلاثٍ، أمَّا نكاحُ الزَّوْجِ الثَّاني فيها إذَا طَلَقَها مرتَيْنِ، فإنَّه لـم يُؤَثِّر شيئًا؛ لأنَّ هَذِهِ المُطَلَّقَةَ تَحِلُّ للزَّوْجِ الأولِ، سواءٌ تزوجتْ أم لم تتزوَّجْ، فلما لـم يُؤَثِّر النَّكاحُ فيما إذَا طَلَّقَ امرأتَه مرتيْنِ بَقِيَتْ على ما هي عليه مِن العَدَدِ.

#### **6**99

٣١٤ - عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ رَضَالِكَ عَلَى اللهُ عَلَى السُّنَّةِ إِذَا تَزَوَّجَ الْبِكْرَ عَلَى الشَّنَّةِ إِذَا تَزَوَّجَ الْبِكْرَ عَلَى الثَّيِّبِ: أَقَامَ عِنْدَهَا ثَلاثًا ثُمَّ قَسَمَ» (١). قَالَ أَبُو قِلابَةَ: وَلَوْ شِئْتُ لَقُلْتُ: إِنَّ أَنْسًا رَفَعَهُ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَالَرَ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب النكاح، باب إذا تزوج البكر على الثيب، رقم (٤٩١٥)، ومسلم: كتاب الرضاع، باب قدر ما تستحقه البكر والثيب من إقامة الزوج عندها عقب الزفاف، رقم (١٤٦١).

٣١٥ - عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضَّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيَّلِهِ الْوَ أَنَّ أَحَدَهُمْ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَأْتِيَ أَهْلَهُ قَالَ: بِسْمِ اللهِ اللهُمَّ جَنِّبْنَا الشَّيْطَانَ، وَجَنِّبْ الشَّيْطَانَ مَا رَزَقْتَنَا فَإِنَّهُ إِنْ يُقَدَّرْ بَيْنَهُمَا وَلَدُ فِي ذَلِكَ، لَمْ يَضُرَّهُ الشَّيْطَانُ أَبَدًا» (١).

٣١٦ – عَنْ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «إِيَّاكُمْ وَالدُّخُولَ عَلَى النِّسَاءِ». فَقَالَ رَجُلٌ مِنْ الأَنْصَارِ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَرَأَيْتَ الحَمْوَ؟ قَالَ: «الحَمْوُ النِّهِ، أَرَأَيْتَ الحَمْوَ؟ قَالَ: «الحَمْوُ المَوْتُ» (٢).

ولمُسْلِم: عنْ أَبِي الطَّاهِرِ عنِ ابنِ وَهْبٍ قالَ: سَمِعْتُ اللَّيْثَ يقولُ: الحَمْوُ: الْحَمْوُ: الْحَوْ الزَّوْجِ وَمَا أَشْبَهَهُ منْ أقاربِ الزَّوْجِ، ابنِ عَمِّ ونَحْوِهِ (٢).



<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب التسمية على كل حال وعند الوقاع، رقم (١٤١)، ومسلم: كتاب النكاح، باب ما يستحب أن يقوله عند الجماع، رقم (١٤٣٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب النكاح، باب لا يخلون رجل بامراً اللا ذو محرم، والدخول على المغيبة، رقم (٥٢٣٢)، ومسلم: كتاب السلام، باب تحريم الخلوة بالأجنبية والدخول عليها، رقم (٢١٧٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب السلام، باب تحريم الخلوة بالأجنبية والدخول عليها، رقم (٢١٧٢).



٣١٧- عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ، «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ أَعْتَقَ صَفِيَّةَ، وَجَعَلَ عِتْقَهَا صَدَاقَهَا»<sup>(١)</sup>.

#### الشترح

صَفِيَّة: هي صفيةُ بنتُ حُيَيِّ بنِ أَخْطَبَ، رئيسُ بني النَّضِيرِ، لها فُتِحَتْ خَيْبُرُ اصْطَفَاها النَّبِيُّ عَيَّدٍ، وأَعْتَقَها وجعلَ عِتَقَها صَداقَها، أي أَنَّه قال: أَعْتَقْتُكِ وجَعَلْتُ عِتْقَها صَداقَها، أي أَنَّه قال: أَعْتَقْتُكِ وجَعَلْتُ عِتْقَها صَداقَها، أي أَنَّه قال: الصَّحيحِ؛ لأنَّها عِتْقَكِ صَداقَكِ. فتَزَوَّجها ولمْ يَطَأْهَا بالتَّسَرِّي، بل بعَقْدِ النِّكاحِ الصَّحيحِ؛ لأنَّها امرأةٌ سيدةٌ في قومِها، فأحبَّ النَّبِيُّ عَلَيْ أَنْ يَجْبُرَ خاطِرَها ويتزَوَّجها.

قال العلماءُ: وَهَذَا دليلٌ على أنَّ الإِنْسَانَ إذَا كَانَ عنْدهُ أَمَةٌ مملوكةٌ وتزوَّجَها وجعلَ عِتْقَها صَداقَها؛ فإنَّ ذَلِكَ لا بَأْسَ به، ولَيْسَ هَذَا مِن خصائصِ النَّبِيِّ ﷺ، بل هو عَامٌ له وللأُمَّةِ.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب النكاح، باب من جعل عتق الأمة صداقها، رقم (٤٧٩٨)، ومسلم: كتاب النكاح، باب فضيلة إعتاق أمة ثم يتزوجها، رقم (١٣٦٥).

٣١٨ – عَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدٍ، قَالَ: جَاءَتِ امْرَأَةٌ إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ، فَقَالَتْ: إِنِّ وَهَبْتُ مِنْ نَفْسِي، فَقَامَتْ طَوِيلًا، فَقَالَ رَجُلُ: زَوِّجْنِيهَا إِنْ لَمْ تَكُنْ لَكَ بِهَا حَاجَةٌ، وَهَبْتُ مِنْ نَفْسِي، فَقَالَ: «إِنْ أَعْطَيْتَهَا قَالَ: «هَلْ عِنْدَكَ مِنْ شَيْءٍ تُصْدِقُهَا؟» قَالَ: مَا عِنْدِي إِلَّا إِزَارِي، فَقَالَ: «إِنْ أَعْطَيْتَهَا إِيَّاهُ جَلَسْتَ لَا إِزَارَ لَكَ، فَالْتَمِسْ شَيْئًا» فَقَالَ: مَا أَجِدُ شَيْئًا، فَقَالَ: «التَمِسْ وَلَوْ إِيَّاهُ جَلَسْتَ لَا إِزَارَ لَكَ، فَالْتَمِسْ شَيْئًا» فَقَالَ: مَا أَجِدُ شَيْئًا، فَقَالَ: «التَمِسْ وَلَوْ غَالَا عَنْ حَدِيدٍ» فَلَمْ يَجِدْ، فَقَالَ: «أَمَعَكَ مِنَ القُرْآنِ شَيْءٌ؟» قَالَ: نَعَمْ، سُورَةُ كَذَا، وَسُورَةُ كَذَا، لِسُورٍ سَهَاهَا، فَقَالَ: «قَدْ زَوَّجْنَاكَهَا بِهَا مَعَكَ مِنَ القُرْآنِ ").

### الشترح

هذا الحديثُ مِن الغرائبِ، فسَهْلُ بنُ سعدٍ السَّاعِدِيُّ رَضَيَلِتُهُ عَنْهُ يقول: «جَاءَتِ الْمَرَأَةُ إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ، فَقَالَتْ: إِنِّي وَهَبْتُ مِنْ نَفْسِي»، أي: هِبَةً بدونِ مَهْرٍ، ولكنَّ النَّبِيَ ﷺ لم يَرُدَّها، فقامتْ وقتًا طويلًا.

ثم جاء رجلٌ فقال: «زَوِّجْنِيهَا إِنْ لَمْ تَكُنْ لَكَ بِهَا حَاجَةٌ».

فقال له النَّبِيُّ عَلَيْةِ: «هَلْ عِنْدَكَ مِنْ شَيْءٍ تُصْدِقُهَا؟».

قال: «مَا عِنْدِي إِلَّا إِزَارِي». أي: لَيْسَ معه إلا الإزارُ فقط ولَيْسَ عليه رِداءٌ. فقال عَيْقَ: «إِنْ أَعْطَيْتَهَا إِيَّاهُ جَلَسْتَ لا إِزَارَ لَكَ، فَالْتَمِسْ شَيْعًا».

فالتمس الرَّ جل شيئًا فلم يَجِدْ.

فقال له النَّبِيُّ ﷺ: «التَمِسْ وَلَوْ خَاتَمًا مِنْ حَدِيدٍ»، قال: لا أَجِدُ، أي: التَمَسَ وله يَجِدْ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب النكاح، باب التزويج على القرآن وبغير صداق، رقم (٤٨٥٤)، ومسلم: كتاب النكاح، باب الصداق وجواز كونه تعليم قرآن، رقم (١٤٢٥).

قال عِينَةُ: «أَمَعَكَ مِنَ القُرْآنِ شَيْءٌ؟»، قال: نعم.

فقال له النَّبِيُّ ﷺ: «قَدْ زَوَّجْنَاكَهَا بِهَا مَعَكَ مِنَ القُرْآنِ»، أي: عَلِّمْها الَّذي معكَ وهو صَدَاقُها؛ فَقَبِلَ الرَّجلُ وتزَوَّجها بِمَهْرٍ هو تعليمُها القرآنَ.

## مِنْ فَوائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: جوازُ تزوُّجِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ بالهِبَةِ بدون صَدَاقٍ، وَهَذَا خاصٌّ به عَلَيْهُ، ودليلُ هَذَا قول الله تعالى: ﴿وَآمَلَةُ مُؤْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ إِنْ أَرَادَ النَّبِيُّ أَن يَسْتَنكِمُ خَالِصَكَةُ لَكَ مِن دُونِ المُؤْمِنِينَ ﴾ [الأحزاب: ٥٠]، فلو أنَّ رجلًا أهدى ابنتَه لشخصٍ مِن دونِ صَداقٍ لم يَصِحَّ النّكاحُ.

وقال بعضُ العلماء: يَصِحُّ النِّكاحُ ولها مَهْرُ مِثْلِها، وَهَذَا هو الَّذي عليه أكثرُ الفُقهاء، أنَّ النِّكاحَ يَصِحُّ ولها مَهْرُ المِثْلِ إذَا زَوَّجها بدون صَدَاقٍ.

والصَّحيحُ: أنَّه إذَا زوَّجها بدونِ صَداقٍ فالنِّكاحُ غيرُ صحيحٍ، بل هو باطِلُ، ويجبُ أَنْ يُعادَ، ويُعْطَى للمرأةِ ما تَيَسَّرَ مَهْرًا، والدَّليلُ قولِ اللهِ تعالى: ﴿وَأُحِلَ لَكُمُ مَا وَرَآءَ ذَلِكُمْ أَن تَبْتَعُواْ بِالْمُولِكُمُ ﴾ [النِّسَاء: ٢٤].

فالصَّواب: أنَّ الرَّجلَ لو قَالَ لشخصٍ: زوَّجْتُكَ ابنتي بلا صَداقٍ. فالنَّكاحُ غيرُ صحيح، وحَلُّ هَذِهِ المشكِلةِ أنْ يُعادَ العَقْدُ، ويُجْعَلَ صَدَاقٌ ولو قليلًا، لقول الله تعالى: ﴿وَأُحِلَ لَكُمْ مَّا وَرَآءَ ذَلِكُمْ أَن تَبِّتَغُواْ بِأَمْوَلِكُمْ ﴾، وَهَذَا لم يَبْتَغ بماله.

الفَائِدَةُ الثَّانِيَةُ: بَيانُ ما عليه الصَّحَابةُ رَضَّالِللهُ عَنْهُ مِن الفقرِ وقِلَّةِ ذَاتِ اليَدِ، فإنَّ غالِبَ المهاجرينَ والأنصارِ فقراءُ، ولكنْ فيهم الأغنياءُ الكِبار.

الْفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: جوازُ تَزْوِيجِ النَّبِيِّ ﷺ أَيَّ امرأةٍ مِن أُمَّتِه، لَقُولِ الله تعالى: ﴿ ٱلنَّبِيُّ أَوْلِكَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ ﴾ [الأحزاب:٦]، ولهذا زوَّج النَّبِيُّ ﷺ هَذِهِ المرأةَ بدون وليِّ، بل تَوَلَّاها هو عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، ولا شَكَّ أَنْ وِلايةَ النَّبِيِّ ﷺ خيرُ وِلايةٍ، وأنَّه عَلَيْهِ السَّبِيِّ عَلَيْهِ خيرُ وليِّهِ.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّه يجوز أَنْ يكونَ الصَّداقُ منفعةً يبذلهُا الزَّوْجُ للمرأة، فلو قال: زوَّجتُكَ بنتي على أَنْ تبنيَ لي هَذَا البيتَ، والموَاد على وَلِيِّ المرأةِ فلا بأسَ، أي أَنَّه يجوزُ أَنْ يكونَ الصَّداقُ مَنْفَعةً.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: أَنَّه يجوزُ أَنْ يُجْعَلَ تَعْلِيمُ القرآنِ الكريمِ عِوَضًا في النِّكاحِ وغيره، فلو أَنَّ رجلًا طلبَ مِن شخصٍ أَنْ يُعَلِّمَه شُورةً مِن القرآنِ، وقال: نعمْ أَنَا أُعَلِّمُكَ إِيَّاها، ولكنْ بألفِ ريالٍ فلا بأسَ، ولَيْسَ هَذَا أَخذُ عِوَضٍ عن قراءةِ القرآنِ، ولكنَّه أَخذُ عِوَضٍ عن تَعْليمِ القرآنِ، وأَخذُ العِوَضِ عن تَعْليمِ القرآنِ، وأَخذُ العِوَضِ عن تَعْليمِ القرآنِ جائزٌ.

#### **−€**

٣١٩ عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ رَضَالِكُ عَنْ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ رَأَى عَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنَ عَوْفٍ وَعَلَيْهِ رَأَى عَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنَ عَوْفٍ وَعَلَيْهِ رَدْعُ زَعْفَرَانٍ فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «مَهْيَمْ» فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ تَزَوَّجْتُ امْرَأَةً، قَالَ: «أَوْلِمُ وَلَوْ بِشَاةٍ» (١). امْرَأَةً، قَالَ: «مَا أَصْدَقْتَهَا؟» قَالَ: وَزْنَ نَوَاةٍ مِنْ ذَهَبٍ، قَالَ: «أَوْلِمُ وَلَوْ بِشَاةٍ» (١).

#### الشترح

عبدُ الرَّحمنِ بنُ عَوْفٍ رَضِيَلِتُهَمَنهُ مِن أَغنياءِ الصَّحَابة، تَزَّوَجَ امرأةً على وزنِ نَواةٍ مِن ذهبٍ، وأصَحُّ ما قِيلَ أَنَّهَا نَواةُ التَّمْر، أي الَّذي في جَوْفِ التَّمْرَة، وكانوا فيها سبقَ يَزنونَ الذَّهبَ والفِضَّةَ وَزْنًا، كما في قوله ﷺ: «لَيْسَ فِيهَا دُونَ خَمْسِ أَوَاقٍ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب النكاح، باب الصفرة للمتزوج، رقم (٤٨٥٨)، ومسلم: كتاب النكاح، باب الصداق وجواز كونه تعليم قرآن، رقم (١٤٢٧).

صَدَقَةُ (())، فتَزَوَّجَ هَذِهِ المرأةَ على وَزْنِ نَواةٍ مِن ذَهبٍ، ووَزْنُ النَّواة مِن الذَّهبِ لَيْسَ بالشَّيء اليَسِير ولا بالشَّيء الكثير؛ بل شيءٌ مناسب.

وجاء إلى النَّبِيِّ ﷺ، فوجدَ عليه رَدْعًا مِن زَعْفَرانٍ، أي أنَّ المُتَزَوِّجَ في العادة عندهم يَتَزَعْفَرُ.

فقال: «مَهْيَمْ»: أي ما شأنك؟

قال: «تَزَوَّجْتُ امْرَأَةً، قَالَ: «مَا أَصْدَقْتَهَا؟» قَالَ: وَزْنَ نَوَاةٍ مِنْ ذَهَبٍ»: النَّواةُ هي الَّتي تكون في باطنِ التَّمْرة.

قال: «أَوْلِمْ وَلَوْ بِشَاقٍ»: أي اصنعْ وَلِيمةً ولو بشاةٍ.

### مِنْ فَوائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: حِرْصُ النَّبِي ﷺ على شُؤونِ الصَّحَابة؛ فإنَّه لما رأى عبدَ الرَّحمنِ ابنِ عَوْفٍ على حالٍ ليست كالحال المُعتادةِ، سأله: ما شأنْك؟ وهكذا ينبغي للإِنْسَان أَنْ يَتَفَقَّدَ أصحابَه، وأنْ يسأل عن أحوالهم، وإذَا رأى مِنهم ما يُسْتَنْكُرُ، فَلْيَسْأَلْهم عن السَّبَب، ولا يُقال: إنَّ هَذَا مِن التَّدَخُّلِ فيها لا يُعني؛ لأنَّ أصحابَك والَّذِينَ أنتَ مسؤولٌ عنهم، حالهُم وشُؤونُهم مما يعنيكَ.

الفَائِدَةُ الثَّانِيَةُ: أهميةُ الصَّدَاق، ولهذا سأل النَّبِيُّ ﷺ عبدَ الرَّحْنِ بنَ عَوْفٍ قَبلَ للْفَائِدَةُ الثَّالِيَّةِ عَمَّ أَصْدَقَها، وَهَذَا يَدُلُّ على أنَّ النِّكاحَ بلا صَدَاقٍ لا يَصِحُّ.

الفائدة الثالثة: لا بُدَّ أَنْ يكونَ الصَّدَاقُ لائقًا بِالزَّوْجِ؛ لأَنَّ عبدَ الرَّحْنِ بنَ عَوْفٍ كَانَ مِن أغنياءِ الصَّحَابةِ فأَصْدَقَها، أي جعلَ مَهْرَها وَزْنَ نَواةٍ مِنَ الذَّهَب،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الزكاة، باب ما أدى زكاته فليس بكنز، رقم (١٣٤٠)، ومسلم: كتاب الزكاة، باب لَيْسَ فِيهَا دُونَ خَمْسَةِ أَوْسُقٍ صَدَقَةٌ، رقم (٩٧٩).

فَالْمَهْرُ يَكُونَ بِحَسَبِ حَالِ الزَّوْجِ: الغَنِيُّ يُكْثِرُ، والفقيرُ يُقِلُّ، حَتَّى إِنَّ الرَّسولَ ﷺ أَرادَ أَنْ يُزَوِّجَ رِجِلًا على خَاتَمِ مِن حديدٍ؛ لأَنَّه فقيرٌ.

لكنَّ عادةَ النَّاسِ اليومَ أَنَّ الصَّدَاقَ يكونُ بحَسَبِ النَّاسِ لا بحَسَبِ الشَّخْصِ، فيريدونَ مِنَ الفَقيرِ أَنْ يَبْذُلَ صَدَاقَ الغنيِّ، فتَجِدُ الشَّابَّ يَبقى سنواتٍ عديدةٍ لا يستطيعُ أَنْ يَحْصُلَ على مَهْرٍ يَتَزَوَّجُ به، وربها يَسْتَدِينُ ويُتْقِلُ كاهِلَهُ بالدُّيونِ مِن أَجْلِ أَنْ يَحْصُلَ على مَهْرٍ يَتَصَدَّقُ به، ولا شَكَّ أَنَّ هَذَا خطأٌ.

كما أنَّ مِن الحَطأِ أيضًا أنَّ بعضَ أولياءِ النِّسَاء يتحكَّمُ فيهنَّ، وإذَا خَطَبَ إِنْسَانٌ مِنه ابنتَه أو أختَه، قال: ماذا تُعطي؟ فكأنَّ المرأة سِلعةٌ تُباعُ وتُشترَى.

والنِّكاح لَيْسَ بالصَّدَاقِ، النِّكاحُ بحُسْنِ الحُلُقِ، واستقامةِ الدِّينِ، ولهذا قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «إِذَا جَاءَكُمْ مَنْ تَرْضَوْنَ دِينَهُ وَخُلُقَهُ فَأَنْكِحُوهُ» (١).

ولْنَضْرِبْ مثلًا لذلكَ:

رجلٌ عنده ابنةٌ خطبَها رجلانِ: أحدُهما غنيٌّ جدَّا، وسيبذلُ صَدَاقًا كثيرًا للابنةِ ولأبيها ولأُمِّها ولخالتِها ولعمِّها؛ لكنَّه ضعيفٌ في خُلُقه ودِينِه، والآخَرُ فقيرٌ، لكنَّه على جانبٍ كبيرٍ مِنَ الخُلُقِ والدِّينِ، فإذَا زَوَّجَها الغنيَّ صارَ خائنًا لأمانتِه؛ لأنَّ النَّبِي عَلَيْهِ قال: ﴿إِذَا جَاءَكُمْ مَنْ تَرْضَوْنَ دِينَهُ وَخُلُقَهُ فَأَنْكِحُوهُ»، ولم يقل: إذَا أتاكُم مَنْ تَرْضَوْنَ دِينَهُ وَخُلُقَهُ فَأَنْكِحُوهُ»، ولم يقل: إذَا أتاكُم مَنْ تَرْضَوْنَ دِينَهُ وَخُلُقَهُ فَأَنْكِحُوهُ»، ولم يقل: إذَا أتاكُم مَنْ تَرْضَوْنَ مالَه فأنكِحُوه.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: العَملُ بالقرائنِ؛ لأنَّ النَّبِي ﷺ ليَّا رأى عليه الرَّدْعَ مِنَ النَّاعْفَرانِ؛ عَلِمَ أَنَّه قد تَزَوَّجَ، ولهذا اسْتَفْهَمَ وقال: «مَهْيَمْ».

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي: النكاح، باب ما جاء: إذا جاءكم من ترضون دينه فزوجوه، رقم (١٠٨٥). وقال: هذا حديث حسن غريب.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: أَنَّه يَنبغي للإِنْسَان أَنْ يدعو للمتزوِّجِ بالبَركةِ، فيقول: بالكَاخِ، اللهُ لكَ. سواءٌ كَانَ ذَلِكَ عند عَقْدِ النِّكاحِ، أو بعد الدُّخول، وجاءتِ السُّنَّةُ باركَ اللهُ لكَ. سواءٌ كَانَ ذَلِكَ عند عَقْدِ النِّكاحِ، أو بعد الدُّخول، وجاءتِ السُّنَةُ أيضًا بتَبْرِيكٍ آخرَ، وهو: «بَارَكَ اللهُ لَكَ، وَبَارَكَ عَلَيْكَ، وَجَمَعَ بَيْنَكُمَا فِي خَيْرٍ»(۱)، أمَّا ما يفعلُه بعضُ النَّاسِ اليومَ فيقولُ: بالرِّفَاءِ والبَنِين. فَهَذَا عَوْدٌ إلى الجاهلية الأُولى، ولا يَنبغي للإِنْسَانِ أَنْ يَعْدِلَ عَمَّا جاءتْ به السُّنَةُ مِنَ التَّبْرِيكِ للمُتَزَوِّجِ.

الْفَائِدَةُ السَّادِسَةُ: صُنْعُ وَلِيمَةٍ للزَّوَاجِ، وهي أَنْ يصنعَ الزَّوْجُ وَلِيمةً يَدعو إليها مَنْ شاءَ مِنْ أقاربِه وأصحابِه.

ولكِنَّه عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ قال: «أَوْلِمْ وَلَوْ بِشَاةٍ»، فعبدُ الرَّحمنِ بنُ عوفٍ رَيَحَالِلَهُ عَنَيٌ، وما يصنعُه بعضُ النَّاسِ اليومَ مِنَ الولائمِ العظيمةِ الَّتي تَستهلِكُ أموالًا كبيرةً، فَهَذَا إسرافٌ لا يَنبغي أبدًا، وقد قَالَ اللهُ عَنَوَجَلَّ: ﴿وَكُولُوا وَالشَرَوُوا وَلا تُسْرِفُوا أَلَهُ مِنَ الْولائمِ اللهُ عَنَوَجَلَّ: ﴿وَكُولُوا وَاشْرَبُوا وَلا تُسْرِفُوا أَلَهُ اللهُ عَنَوَجَلَّ: ﴿وَكُولُوا وَالشَرِفِوا وَلا تُسْرِفُوا أَلَهُ اللهِ اللهُ عَنَوَجَلُ اللهِ اللهُ عَنَالًا اللهُ عَنَالًا اللهُ عَنَالًا اللهُ عَنَالًا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنَالًا أَكْثَرَ الوَلِيمةَ، وإنْ كَانَ فقيرًا فدونَ ذَلِكَ.



<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢/ ٣٨١ رقم ٨٩٤٤).



#### . • 🚱 • •

٣٢٠ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِلُهُ عَنْهُ: أَنَّهُ طَلَقَ امْرَأَتُهُ وَهِيَ حَائِضٌ، فَذَكَرَ عُمَرُ لِرَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ فَمَّ قَالَ: «لِيُرَاجِعْهَا، ثُمَّ يُمْسِكُهَا عُمَرُ لِرَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ ثُمَّ قَالَ: «لِيُرَاجِعْهَا، ثُمَّ يُمْسِكُهَا حَتَّى تَطْهُرَ، ثُمَّ تَحِيضَ فَتَطْهُرَ، فَإِنْ بَدَا لَهُ أَنْ يُطَلِّقَهَا فَلْيُطَلِّقُهَا طَاهِرًا قَبْلَ أَنْ يَمَسَّهَا، فَتِلْكَ العِدَّةُ كَمَا أَمَرَ اللهُ عَنَّهَا اللهُ عَنَّهَا اللهُ عَنَّهَا اللهُ عَنَّهَا اللهُ عَنَّهَا اللهِ اللهُ عَنَّهَا اللهُ عَنَّهَا اللهُ عَنَّهُا اللهُ عَنَّهَا اللهُ عَنَّهَا اللهُ عَنَّهُا اللهُ عَنْهَا اللهُ عَنْهُا اللهُ عَنْهُا اللهُ عَنْهُا لَهُ اللهُ اللهُ عَنْهُا لَهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهَا لَهُ اللهُ اللهُ عَنْهُا لَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُا لَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُا اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

- وَفِي لَفْظ: «حَتَّى تَحِيضَ حَيْضَةً مُسْتَقْبَلَةً، سِوَى حَيْضَتِهَا الَّتِي طَلَّقَهَا فِيهَا»(٢).
- وَفِي لَفْظٍ: فَحُسِبَتْ مِنْ طَلاقِهَا، وَرَاجَعَهَا عَبْدُ اللهِ كَمَا أَمَرَهُ رَسُولُ اللهِ ﷺ (٢).

الطَّلاقُ هو فِراقُ المرأةِ بعد عَقْدِ النِّكاحِ عليها، وأمرُهُ عظيمٌ، وشأنُه خطيرٌ، وقد تَلاعبَ به النَّاسُ اليومَ، حَتَّى أصبحَ الطَّلاقُ عندهم أَسْهَلَ مِن شَربةِ الماءِ، وَهَذَا خطأٌ.

فيجبُ أَنْ يُطَلِّقَها كَمَا أَمَرَ اللهُ عَرَّقَجَلَ، كَأَنْ تَكُونَ حَاملًا، وَلُو كَانَ قَد جَامَعها عَالًا.

الثَّاني: أَنْ يُطَلِّقَها في طُهْرٍ لم يُجامِعْها فيه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب التفسير، باب تفسير سورة الطَّلاق، رقم (٤٦٢٥)، ومسلم: كتاب الطَّلاق، باب تحريم طلاق الحائض، رقم (١٤٧١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الطّلاق، باب تحريم طلاق الحائض، رقم (١٤٧١).

<sup>(</sup>٣) التخريج السَّابق.

الثالث: أنْ يُطَلِّقَها قبل الدُّخول والخَلْوَةِ.

والْمُحَرَّمُ أَنْ يُطَلِّقَها في حَيْضٍ أَو في طُهرٍ جَامَعها فيه وهي مَّنْ تَحيضُ وتَحملُ، ولهذا يجبُ على الإِنْسَانِ إِذَا أَرادَ الطَّلاقَ أَنْ يَتَرَوَّى ويَتَأَنَّى ويتأمَّل، ثم يسألَ العلماءَ قبل أَنْ يُطَلِّقَ؛ فكم مِنْ إِنْسَانٍ طَلَّقَ على غيرِ الوَجهِ المشروعِ؛ فنَدِمَ ندامةً عظيمةً وتَحَسَّر، وذهبَ يسألُ العلماءَ مِن كل وجهٍ، ولكنْ أَنَّى له ذَلِكَ.

ولهذا لما طلَّقَ عبدُ اللهِ بنُ عمرَ رَضَى اللهُ عَنْهُا زُوجتَه وهي حائضٌ، تَغَيَّظَ النَّبِيُّ ﷺ وَغَضِبَ، فكيفَ يُطلِّقُها لغيْرِ العِدَّةِ، وقد أمرَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ أَنْ يُطَلِّقُها للعِدَّةِ، فقال: ﴿بَاأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِذَا طَلَقَتُمُ ٱلنِّسَاءَ فَطَلِقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَ ﴾ [الطَّلاق: ١].

هذه القصةُ تبيِّنَ لنا معنى الآية الكريمةِ: ﴿ يَثَأَيُّهَا ٱلنَّيِّ أِذَا طَلَقَتُمُ ٱلنِّسَآءَ فَطَلِقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِ ﴿ يَأَيُّهَا ٱلنَّيِ الْمَا أَةُ العِدَّةَ، وذلك بأنْ يُطَلِّقُها حاملًا لِعِدَّتِهِ ﴿ وَذَلَكَ بَأَنْ يُطَلِّقُها حاملًا أَوْ طاهِرًا مِن غير جِماعٍ.

فإذا طَلَقَها حاملًا فالطَّلاقُ نافِذٌ وجائِزٌ؛ لأنَّها بمُجَرَّدِ طَلاقِها تبدأُ العِدَّةُ إلى وَضْعِ الحَمْلِ طاهرًا مِن غير جِماعٍ، أي: أنْ يُطَلِّقَها وهي غير حائضٍ، ولم يُجامِعُها في هَذَا الطُّهْرِ؛ لأَنَّه إذَا طَلَّقَها في طُهْرٍ لم يُجامِعُها فيه، بدأتْ في العِدَّةِ ثلاثة قُروءٍ، أي: ثلاث حِيَض.

فإنْ طَلَقَها في طُهْرِ قد جَامَعها فيه، فإنه حرامٌ؛ لأنَّه إذَا جَامِعَ ثم طَلَّقَ لا ندري، فلعلها حَمَلَتُ مِن هَذَا الجِماعِ، فتكونُ عِدَّتُها وَضْعَ الحَمْلِ، أو لم تَحملُ فتكونُ عِدَّتُها ثلاثةَ قُروءٍ.

والخلاصة: أنَّ معنى: ﴿فَطَلِقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَ ﴾، أي طَلِّقُوهنَّ طاهراتٍ مِن غير جِماع، أو حَوامِلَ، فإنْ طَلَّقَها في حَيْضٍ فهو حرامٌ.

غَضِبَ مِنه الرَّسولُ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ؛ لأَنَّه معصيةٌ لله تعالى، وقد قَالَ الله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴿ [الطَّلاق: ١]، ولذلك تَغَيَّظَ النَّبِيُّ ﷺ لمَا أُخبرَهُ عُمَرُ بأنَّ عبدَ الله بن عمر طَلَّقَ زوجتَه وهي حائضٌ، ولو طَلَقَها في طُهْرِ جامَعَها فيه، كَانَ ذَلِكَ حرامًا ومعصيةً للهِ ورسولِه.

فإذا جاءَ رجلٌ يريدُ أَنْ يُطَلِّقَ، فالواجبُ أَنْ نسألَهُ: هل امرأَتُكَ حامِلٌ؟ فإذ قال: نعم. فإنَّنا نُرَخِّصُ له بلسانٍ طَلِيقٍ؛ لأَنَّه يجوزُ أَنْ يُطَلِّقَ وهي حاملٌ، والإِنْسَانُ الَّذي عنده عِلْمٌ ينبغي أن يكونَ واقفًا على قدمَيْه، لَيْسَ إذَا هُزَّ اهْتَزَّ.

ولو جاءنا رجلٌ آخَرُ يريدُ أَنْ يُطَلِّقَ زوجتَه، قلنا: ما حالُها؟ فقال: هي حائضٌ. لا نُرِخِّصُ له أبدًا؛ لأنَّ الطَّلْقَةَ الَّتي يقعُ فيها الطَّلاقُ تذهبُ هَدَرًا ولا تُحْسَبُ، فيكونُ الرَّجلُ لم يُطَلِّقْ للعِدَّةِ؛ لأنَّ هَذِهِ الحَيْضَةَ لاغِيَةٌ، فنقول: لا تُطَلِّقْ حَتَّى تَطْهُرَ.

ولو جاءَ رجلٌ ثالثٌ يقولُ: اكْتُبوا طلاقَ امرأتي، واشْهدُوا أني أريدُ أنْ أُطَلِّقَها. قلنا: ما حالُها؟ فقال: هي طاهِرٌ. قلنا: هل جَامَعْتَها بعد حَيْضِها؟ قال: نعم. فلا نُرَخِّصُ جَزْمًا.

ولو جَاءَ رجلٌ رابعٌ يقولُ: إنَّه يريدُ أنْ يُطَلِّقَ زوجتَه، قلنا: ما حالُ الزَّوْجةِ؟ فقال: إنَّها طاهِرٌ، فقلنا: هل جامَعْتَها بعد طُهْرِها مِن الحَيْضِ؟ فقال: لا. نُرَخِّصُ لَهُ.

ولهذا نوصي الَّذِينَ يَأْتُونَ إليهم الأزواجُ ليُطَلِّقُوا أَنْ يَسْأَلُوهُم ويَسْتَفْصِلُوا مِنهُم؛ لئلَّا يَقعوا في الحرام.

ولم أخبرَ عمرُ النَّبِيَّ ﷺ بأنَّ عبدَ اللهِ طَلَّقَ امرأَتَه وهي حائضٌ، تَغَيَّظَ النَّبِيُّ والنَّبِيُّ وأمرَ عمرَ أنْ يقولَ لعبد الله: «لِيُرَاجِعْهَا، ثُمَّ يُمْسِكْهَا حَتَّى تَطْهُرَ، ثُمَّ تَحِيضَ فَتَطْهُرَ»،

أي: حَتَّى تُكْمِلَ الحَيْضَةَ الأولى ثم تَطْهُرَ، ثم تَجِيضَ الحَيْضَةَ الثَّانية ثم تَطْهُرَ، هَذَا في بعض الألفاظِ.

وفي بعض الألفاظِ أنَّه أمرَه أنْ يَرُدَّها حَتَّى تَطْهُرَ، ثم إنْ شاء طَلَّقَ وإنْ شاء أَمْسَكَ، ويكونُ الأول الَّذي لا بُدَّ فيه مِن حَيْضَتَيْنِ على الاستِحبابِ، والثَّاني على الوُجوب.

الخلاصة: أنَّ الرَّسولَ عَيْكَةً قَالَ له: «مُرْهُ فَلْيَرُدَّهَا».

ولو سَأَلَ سائلٌ: هل هَذِهِ الطَّلْقَةُ، أي وهي حائضٌ، تُحْسَبُ أم لا؟

والجوابُ: فيها قولانِ للعلماء:

القول الأول: أنَّ الطَّلاقَ في الحَيْضِ واقِعٌ ومَحْسُوبٌ على الزَّوْجِ؛ لأنَّ الحديثَ صريحٌ: «فَحُسِبَتْ مِنْ طَلاقِهَا»، وَهَذَا هو الَّذي عليه الأئِمَّةُ الأربعةُ، وجمهورُ الأُمةِ الإسلاميةِ.

وبِناءً على ذَلِكَ: فلا ينبغي أَنْ نَتَهَاوَنَ في هَذِهِ المَسَالَةِ، ونقولَ مَنْ طَلَّقَ في الحَيْضِ فإنَّه لا يُحْسَبُ، وكيف يمكنُ أَنْ نَتَجاسَرَ على هَذَا القَوْلِ أَنَّه لا يُحْسَبُ، وفي بعض ألفاظِ الحديثِ أَنَّه حُسِبَ، والأئمةُ الأربعةُ كلُّهم يقولونَ: إنَّ الطَّلاقَ في الحَيْضِ واقِعٌ ومَحْسُوبٌ؟!

القول الثَّاني: وعليه القِلَّةُ مِن علماءِ المسلمين: أنَّ الطَّلاقَ في الحَيْضِ لا يقعُ؛ لأنَّ الطَّلاقَ في الحَيْضِ معصيةٌ لله عَرَقِجَلَ، والمعصيةُ لا يمكن أنْ يكونَ لها تأثيرُ؛ لأنَّ الطَّلاقَ في الحَيْضِ معصيةٌ لله عَرَقِجَلَ، والمعصيةُ لا يمكن أنْ يكونَ لها تأثيرٌ؛ لأَنَّ اللهَ وقد ثبتَ عَنِ النَّبِي عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ اللهُ، وقد ثبتَ عَنِ النَّبِي عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ اللهُ، وقد ثبتَ عَنِ النَّبِي عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ اللهُ اللهُ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُو رَدُّ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور، رقم (١٧١٨).

والطَّلاقُ في الحَيْضِ لَيْسَ عليه أمرُ اللهِ ورسولِه، فيكونُ مَردودًا، وَهَذَا القولُ اختاره شيخُ الإسلامِ ابنُ تيميةَ رَحَمَ اللهُ وقال: «إنَّ الطَّلاقَ في الحَيْض لا يقعُ؛ لأنَّه لَيْسَ عليه أمر اللهِ ورسولِه»(۱)، ثم إنَّه لَيْسَ مِن المعقول أنْ يقولَ الرَّسولُ ﷺ لعُمَرَ: «مُرْهُ فَلْيُرَاجِعْهَا، ثُمَّ لِيُطلِّقُهَا إِذَا طَهُرَتْ»؛ لأنَّه إذَا قَالَ هكذا، فقد ضَيَّقَ عليه الطَّلاق؛ لأنَّه بدلًا مِن أنْ يُطلِّق مرةً، يكونُ طلَّق مرتَيْن، وَهَذَا تَضْيِيقُ، والنَّبِيُّ عَلَيه الطَّلاق؛ لأنَّه بدلًا مِن أنْ يُطلِّق مرةً، يكونُ طلَّق مرتَيْن، وَهَذَا تَضْيِيقُ، والنَّبِيُّ عَلَيه الطَّلاق؛ لا يريدُ أنْ يُضيِّق على الأُمَّةِ.

ولا شَكَّ أنَّ ما ذهبَ إليه شيخُ الإسلام قويٌّ، لكنَّنا لا يَنبغي أنْ نفتحَ البابَ للنَّاس حَتَّى يَلِجُوا مِنه بدون باب.

### مِنْ فَوائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: غَضَبُ العَالِمِ في انتهاكِ حُرماتِ الله، والدَّليلُ تَغَيُّظُ الرَّسولِ عَلَيْهِ السَّمينَ. عَلَيْهِ السَّمينَ. عَلَيْهِ السَّمينَ.

الْهَائِدَةُ الثَّانِيَةُ: خُلُقُ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، فإنَّ مِن خُلُقِه عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ أَنَّه لا يَنْتَقِمُ لنَفسِه، ولا يَغْضَبُ لنفسِه، لكِنَّه إذَا انْتُهِكَتْ حُرماتُ الله فإنَّه يَغْضَبُ، وَهَذَا مِن كَمَال خُلُقِه –صَلواتُ الله وسلامه عليه–.

ولهذا نَحُثَّكُمْ أَنْ تَتَحَمَّلُوا ما يُساء به إليكم للهِ عَنَّقِجَلَ، فالإِنْسَانُ لا يخلو مِن أعداءٍ أبدًا، كما قَالَ صاحبُ القصيدة المشهورة (٢):

لَيْسَ يَخْلُو المَرْءُ مِنْ ضِدٍّ وَلَوْ حَاوَلَ الْعُزْلَةَ فِي رَأْسِ الجَبَلِ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۳۳/ ۷۲).

<sup>(</sup>٢) تُعرف بلاميَّة ابن الورديِّ.

فلا بُدَّ أَنْ تسمعَ الأذى مِن غيرِكَ، واللهُ يقول: ﴿وَلَتَسَمَعُنَ مِنَ ٱلَّذِينَ أَلَا يَنَ اللّهِ يقول: ﴿وَلَتَسَمَعُنَ مِنَ ٱلَّذِينَ أَوْتُوا ٱلْكِتَبَ مِن قَبَلِكُمُ وَمِنَ ٱلَّذِينَ أَشَرَكُوٓا أَذَكَ كَشِيرًا وَإِن تَصَّبِرُوا وَتَتَقُوا فَإِنَّ ذَلِكَ مِن عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾ [آل عمران: ١٨٦]، فأنتَ إذَا سمعْتَ ما يُؤذيكَ مِن النَّاسِ فاصبِرْ؛ فإنَّ ذَلِكَ مِن عَزْمِ الأُمور، والعاقِبةُ للمتقينَ.

الفائدة الثالثة: جوازُ التَّوكيلِ في العِلم؛ إبلاغًا أو سؤالًا، ويُؤْخَذُ مِن سؤالِ عمرَ عن واقعةِ ابنِه عبد الله، وإجابةِ النَّبِيِّ عليه.

وهناك دليلٌ آخَرُ صريحٌ، وهو حديثُ عليِّ بنِ أبي طالب، قال: كُنْتُ رَجُلًا مَذَّاءً فَأَمَرْتُ المِقْدَادَ بْنَ الأَسْوَدِ أَنْ يَسْأَلَ النَّبِيَّ ﷺ فَسَأَلَهُ، فَقَالَ: «فِيهِ الوُضُوءُ»(١) فَهَذَا تَوْكِيلٌ فِي السُّوَالِ عن العِلْم.

ولو سَأَلَ سائلٌ: لو كَانَ للإِنْسَان امرأةٌ لا تَحِيضُ، فهل يجوزُ أنْ يُطلِّقَها بعد أنْ وَطِئَهَا؟

الجواب: نعم يجوزُ؛ لأنَّ المرأةَ الَّتي لا تَحِيضُ عِدَّتُها بالأشهرِ لا بالحَيْضِ، فمِنْ حين أنْ يُطَلِّقَها تَشْرَعُ بالعِدَّة، فيكونُ قد طَلَّقَها لِعِدَّتِها.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الوضوء، باب من لم ير الوضوء إلا من المخرجين من القبل والدبر، رقم (١٧٦)، ومسلم: كتاب الحيض، باب المذي، رقم (٣٠٣).

فيُستثنى مِن قولِه: «فِي طُهْرٍ لَمْ يُجَامِعْهَا فِيهِ» مَن لا تَحِيضُ، فإنَّه يجوزُ أَنْ يُطَلِّقَها ولو جامَعها، ولو طَلَّقَها قبل أَنْ يغتسِلًا مِن الجَنابة؛ لأنَّ عِدَّتَها بالأَشْهُرِ.

مثالُ ذَلِكَ: امرأةٌ شابَّةٌ استُؤصِلَ رَحِمُها لِمَرضِ كَانَ فيه، فهي لا تَحِيضُ أبدًا، فإذَا طُلِّقَتْ وقد جَامَعَها زوجُها فالطَّلاقُ جائزٌ ؛ لأنَّ عِدَّتَها بالأَشْهُرِ.

#### —<del>~~</del>

٣٢١ - عَنْ فَاطِمَةَ بِنْتِ قَيْسٍ، أَنَّ أَبَا عَمْرِو بْنَ حَفْصٍ طَلَّقَهَا الْبَتَّةَ، وَهُو غَائِبٌ، فَأَرْسَلَ إِلَيْهَا وَكِيلُهُ بِشَعِيرٍ، فَسَخِطَتُهُ، فَقَالَ: وَاللهِ مَا لَكِ عَلَيْهِ نَفَقَةٌ»، فَأَمَرَهَا أَنْ فَجَاءَتْ رَسُولَ اللهِ ﷺ، فَذَكَرَتْ ذَلِكَ لَهُ، فَقَالَ: «لَيْسَ لَكِ عَلَيْهِ نَفَقَةٌ»، فَأَمَرَهَا أَنْ تَعْتَدَّ فِي بَيْتِ أُمِّ شَرِيكٍ، ثُمَّ قَالَ: «تِلْكِ امْرَأَةٌ يَعْشَاهَا أَصْحَابِي، اعْتَدِّي عِنْدَ ابْنِ أُمِّ مَكْتُومٍ، فَإِنَّهُ رَجُلٌ أَعْمَى تَضَعِينَ ثِيَابَكِ، فَإِذَا حَلَلْتِ فَآذِنِينِي»، قَالَتْ: فَلَمَّا حَلَلْتُ مَكْتُومٍ، فَإِنَّهُ رَجُلٌ أَعْمَى تَضَعِينَ ثِيَابَكِ، فَإِذَا حَلَلْتِ فَآذِنِينِي»، قَالَتْ: فَلَمَّا حَلَلْتُ مَكْتُومٍ، فَإِنَّهُ رَجُلٌ أَعْمَى تَضَعِينَ ثِيَابَكِ، فَإِذَا حَلَلْتِ فَآذِنِينِي، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «أَمَّا مُكْتُومٍ، فَإِنَّهُ رَجُلٌ أَعْمَى عَصَاهُ عَنْ عَاتِقِهِ، وَأَمَّا مُعَاوِيَةٌ فَصُعْلُوكٌ لَا مَالَ لَهُ، انْكِحِي أُسَامَةً بْنَ زَيْدٍ» فَكَرِهْتُهُ، ثُمَّ قَالَ: «انْكِحِي أُسَامَةَ»، فَنكَحْتُهُ، فَجَعَلَ الله فِيهِ خَيْرًا، وَاعْتَبَطْتُ بِهِ أَنْ رَيْدٍ» فَكَرِهْتُهُ، ثُمَّ قَالَ: «انْكِحِي أُسَامَةَ»، فَنكَحْتُهُ، فَجَعَلَ الله فِيهِ خَيْرًا، وَاعْتَبَطْتُ بِهِ أَنَ

## الشترح

هذه فاطمةُ بنتُ قيسٍ رَضَّالِيَّهُ عَنْهَا، كَانَ لها زوجٌ ذهبَ إلى اليمنِ، وكان قد طَلَقَها مرتَيْن، فبعث إليها بطلاقها الثَّالثِ، والطَّلاقُ الثَّلاثُ تَبِينُ بِه المرأةُ، وتنفصلُ عن زوجِها، فأرسلَ إليها وكيلَه بشَعيرٍ، والشَّعيرُ نوعٌ مِن النَّباتاتِ يَقْتَاتُه النَّاسُ كالقَمح.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الطَّلاق، باب المطلقة ثلاثا لا نفقة لها، رقم (١٤٨٠).

«فَسَخِطَتْهُ»: أي تريدُ البُرَّ؛ لأنَّ البُرَّ أحسنُ مِن الشَّعيرِ.

فقال الوكيلُ: «وَاللهِ مَا لَكِ عَلَيْنَا مِنْ شَيْءٍ»؛ لأنَّهَا قد بانَتْ مِن زوجِها، والبَائنُ ليستْ لها نفقةٌ إلا أنْ تكونَ حاملًا، فلها النَّفقةُ للحَمْلِ، فأقسمَ لها دون أنْ تستحلِفَه حَتَّى يقطعَ بابَ المُرَاجِعةِ، وأضاف هَذَا إلى نفسه: «مَا لَكِ عَلَيْنَا مِنْ شَيْءٍ» ولم يَقُلْ: ما لكِ على زوجِكِ؛ لأنَّه وكيلُه، والوَكيلُ قائمٌ مَقامَ المُوكِّلِ.

ثمَّ إنَّما ذكرتْ ذَلِكَ لرسولِ الله ﷺ، فأخبرَها أنْ لَا شيءَ لها؛ لأنَّها بائنٌ.

ثمَّ إِنَّ النَّبِيِّ ﷺ أَمرَها أَنْ تَعْتَدَّ في بيت أُمِّ شَرِيكٍ، وبعد أَنْ أَمرَها بذلكَ، تَذَكَّرَ وقال: «تِلْكِ امْرَأَةٌ يَغْشَاهَا أَصْحَابِي»: أي يُكثِرونَ الدُّخولَ عليها، وأنت مُعْتَدَّةٌ.

ثم قال: «اعْتَدِّي عِنْدَ ابْنِ أُمِّ مَكْتُومٍ»، وكان ابنُ أمِّ مكتومٍ رجلًا أعمى، وكان يُؤذِّنُ في مسجد النَّبي.

وقوله: «فَإِنَّهُ رَجُلٌ أَعْمَى تَضَعِينَ ثِيَابَكِ»: الْمُرَادُ بِالثِّيَابِ هِنَا الثِّيَابُ الَّتي تَسْتَتِرُ بِهَا المرأةُ عَنِ الرِّجال، والرَّجلُ الأعمى لا بَأْسَ أَنْ تَكْشِفَ المرأةُ وجهَها عنده ورأسَها ورقبتَها، وكذلك يديُها ورجليْها؛ لأنَّه أعمى لا يُبصِرُ، وأمرَها إذَا انتهتِ العِدَّةُ أَنْ ثُخْبِرَهُ.

فلمّا انتهتْ عِدَّتُها خَطَبَها ثلاثةٌ مِن الرِّجال: الأول: معاويةُ بنُ أبي سفيانَ، الَّذي كَانَ خليفةً للمسلمينَ، والثَّاني: أبو جَهْم، والثَّالث: أسامةُ بنُ زيدٍ.

خطبَها الثَّلاثةُ فاستشارتِ النَّبِيَّ عَلَيْهِ مَنْ تَتَرَوَّ جُ؟ فوصفَ الثَّلاثةَ لها، فقال: «أَمَّا مُعَاوِيَةُ فَصُعْلُوكٌ لَإ مَالَ لَه»: أي أنَّه فقيرٌ لَيْسَ عنده مالٌ، وإذَا لم يكنْ عنده مالٌ فكيف يُنْفِقُ عليكِ؟ ستتعبينَ معه، وَهَذَا قاله قبل أنْ يكونَ معاويةُ خليفةً، فلما أصبحَ خليفةً صارَ عنده مالٌ.

وقال: «أَمَّا أَبُو جَهْمٍ، فَلَا يَضَعُ عَصَاهُ عَنْ عَاتِقِهِ»: عَصاهُ دائمةٌ على كَتِفِه، قيل: إنَّه كَانَ كثيرَ الأسفار؛ لأنَّ المسافرَ يحتاجُ إلى العصا ليَضْرِبَ البعيرَ حَتَّى تمشيَ كما ينبغي.

وقيل: إنَّه ضَرَّابٌ للنِّساء، عصاه على عاتِقه، إذَا خالفتْه امرأتُه بأي مخالفةٍ فالعصا قريبةٌ يضربُها، ويُبَيِّنُ هَذَا أنَّ في بعض ألفاظ الحديث: «وَأَمَّا أَبُو الجَهْمِ فَرَجُلٌ ضَرَّابٌ لِلنِّسَاء، وَلَكِنِ انْكِحِي أُسَامَةَ»(١)، أي أسامةَ بنَ زيدٍ، وكرهتْ أنَ تَنْكِحَ أُسامةُ مولًى.

فقال ﷺ: «انْكِحِي أُسَامَةً»: أعاد عليها عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ، فنكَحَتْ أسامةً بنَ زيدٍ رَضَائِينَهُ عَنهُ.

قولها: «فَجَعَلَ اللهُ فِيهِ خَيْرًا، وَاغْتَبَطْتُ بِهِ» أي: رأتْ أنَّ زواجَها به كَانَ غِبْطةً، ولا شَكَّ أنَّ شيئًا يكون بمشورةِ النَّبِيِّ ﷺ سيكونُ خيرًا.

# مِنْ هَوائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: أَنَّ الرَّجلَ إِذَا طَلَّقَ زوجتَه آخِرَ ثلاثِ تطليقاتٍ بانَتْ مِنه، وانفصلتْ عنه بمجرَّدِ الطَّلاقِ، ولَيْسَ له عليها شيءٌ، ولا لها عليه شيءٌ، والحديثُ في هَذَا واضحٌ.

ولو سَأَلَ سائلٌ: هل الطَّلقاتُ الثَّلاثةُ الواقعةُ مِن زوجِها بكلمةٍ واحدةٍ، أم بكلماتٍ مُتعاقباتٍ؟

والجواب: الثَّالث؛ لأنَّ في بعض ألفاظِ الحديثِ أنَّه بعَث إليها بآخِرِ ثلاثِ تَطليقاتٍ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الطَّلاق، باب المطلقة ثلاثا لا نفقة لها، رقم (١٤٨٠).

وعلى هذا: تكونُ هَذِهِ القصةُ أنَّ زوجَ فاطمةَ طلَّقها ثم راجَعها، ثم طلَّقها ثم راجَعها، ثم طلَّقها ثم راجَعها، ثم طلَّقها الثَّالثة، فحينئذ تَبِينُ مِنه.

ولو سَأَلَ سائلٌ: إنْ طلقها ثلاثَ تطليقاتٍ في مكانٍ واحدٍ، فقال: أنتِ طالِقٌ، أنتِ طالِقٌ، أنتِ طالِقٌ، أنتِ طالِقٌ. فهل تُعتبَرُ تطليقةً واحدةً أم ثلاثًا؟

والجواب: فيه قو لان:

القول الأول: للأئمةِ الأربعةِ كلِّهم وجمهورِ الأُمة أنَّها تُطَلَّقُ ثلاثًا وتَبِينُ مِن الزَّوْج، ولا تَحِلُّ له إلا بعد أنْ تَنْكِحَ زوجًا غيرَهُ.

وإذا قال: أنتِ طالِقٌ ثلاثًا، فكذلك تُطَلَّقُ ثلاثًا وتَبِينُ عند جمهورِ الأمة.

القول الثَّاني: لشيخِ الإسلامِ ابنِ تيميةَ رَحْمَهُ اللَّهُ، أنَّهَا لا تُطَلَّقُ إلا واحدةً في كلتا الصُّورتَيْن، وجرتْ له في ذَلِكَ محنةٌ؛ لأنه خالفَ العلماءَ.

ودليلٌ آخر: حديثُ عبدِ الله بنِ عباسٍ رَضَّالِكُ عَنْهَا قال: «كَانَ الطَّلاقُ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللهِ ﷺ وَأَبِي بَكْرٍ وَسَنتَيْنِ مِنْ خِلافَةٍ عُمَرَ بْنِ الخَطَّابِ، طَلاقُ الثَّلاثِ: وَاحِدَةً، فَقَالَ عُمَرُ: إِنَّ النَّاسَ قَدِ اسْتَعْجَلُوا فِي أَمْرٍ كَانَتْ لَكُمْ فِيهِ أَنَاةٌ، فَلَوْ أَمْضَيْنَاهُ

عَلَيْهِمْ. فَأَمْضَاهُ عَلَيْهِمْ $^{(1)}$ .

فَتَبَيَّنَ أَنَّ وُقوعَ الثَّلاثِ إِذَا كانت بكلمةٍ واحدةٍ أو بكلماتٍ مُتعاقباتٍ، فإنَّ وقوعها طلاقًا بائنًا كَانَ مِن اجتهاداتِ عُمرَ رَضِّالِلَهُ عَنْهُ ونِعْمَ المجتهِدُ.

فنحن إذًا رأينا النَّاسَ قد تَساهلوا في هَذَا الأمرِ وتَعجَّلوا فيه؛ فينبغي أنْ نُلْزِمَهم ونقول: لا مُراجَعةً.

أمَّا إذَا وقعَ نادرًا، فإنَّ سُنَّةَ النَّبِيِّ ﷺ وأبي بكرٍ وعمرَ -في أولِّ خِلافتِه- ألا يقعَ التَّلاثُ إلا واحدةً.

فإذا قَالَ قائل: هل هناك فرقٌ بين أنتِ طالِقٌ ثلاثًا؛ وأنتِ طالِقٌ، أنتِ طالِقٌ، أنتِ طالِقٌ، أنتِ طالِقٌ، أنتِ طالِقٌ؛

نقول: لا فَرْقَ وقد صرَّحَ القُرْطُبِيُّ -رَحِمه اللهُ تعَالى- في تفسيره بأنَّه لا فَرْقَ بين الصُّورتَيْن، وصرَّحَ بذلك شيخُ الإسلامِ ابنِ تيميةَ رَحِمَهُ أللَّهُ، وقال: إنَّ الجِلافَ واحدٌ، سواءٌ وقعَ بلفظِ: أنتِ طالِقٌ ثلاثًا. أو: أنتِ طالِقٌ، أنتِ طالِقٌ، أنتِ طالِقٌ.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيَةُ: جوازُ إعطاءِ البائنِ ما تَقتاتُ به، لكن على سبيلِ التَّبَرُّعِ والصَّدَقةِ.

الفَائِدَةُ الثَّالِثَةُ: جوازُ الاستشارةِ عند مُعاملةِ أي شخصٍ إذا كنتَ لا تدري عنه؛ لأنَّ فاطمةَ بنتَ قيسِ استشارتِ النَّبِيَّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

الْفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ الصَّحَابَةَ رَضَالِتُهُ عَنْهُ عَنْدَ الخَلَافِ وَالنَّزَاعِ يرجعونَ إلى رسولِ الله ﷺ، وكذلك نحن إذا أردنا أَنْ نَتَبِعَهم بإحسانٍ حَتَّى ننالَ رضا الله، يجبُ أَنْ نَرْجِعَ إلى كتاب اللهِ وسُنَّةِ رسولِه، ولهذا قَالَ تعالى: ﴿وَٱلسَّنِهِ قُونَ ٱلْأَوَّلُونَ مِنَ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الطَّلاق، باب طلاق الثلاث، رقم (١٤٧٢).

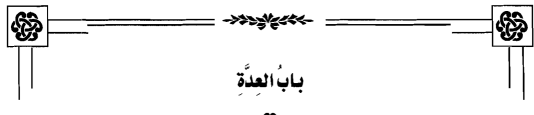
ٱلْمُهَاجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِي ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ [التوبة:١٠٠]، وأمَّا مَن لم يَتَّبِعْهم بإحسانٍ؛ فإنَّه لا ينالُ رضا الله عَزَقَجَلَّ.

الفَائِدَةُ الخَامِسَةُ: جوازُ ذِكْرِ الإِنْسَانِ بها يَكْرَهُ إِذَا كَانَ على سبيلِ النُّصِحِ والمشورةِ؛ لأنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ وصفَ معاويةَ وأبا جَهْمٍ بها يَكْرهانِ بلا شَك، فمعاوية يَكْرَهُ أَنْ يُقالَ له: إنَّك فقيرٌ صُعْلوكٌ لا مالَ لكَ، وأبو جَهْمٍ يَكْرَهُ أَنْ يُقالَ له: إنَّكَ ضَرَّابٌ للنِّساء.

لكنْ إِذَا كَانَ على سيبلِ المشورةِ فلا بَأْسَ بذلك بل يجبُ، فإذَا جاءكَ رجلٌ يَستشيرُكَ ويقول: هَذَا الرَّجلُ طلبَ أَنْ يشتريَ مني البيتَ بثَمنٍ مُؤجَّلٍ، أبيعُ له أم لا؟ وأنتَ تعرفُ أَنَّ الرَّجُلَ الَّذي طلبَ البيتِ رجلٌ مُمَاطِلٌ؛ فيجوزُ أَنْ تقولَ: لا تَبعْ له؛ لأَنَّه مُمَاطِلٌ.

رجلٌ آخرُ جاءكَ يَستشيرُكَ ويقول: إنَّ ابنتي خطبَها فلان، فها تقولُ فيه؟ وأنتَ تعرِفُ فيه عَيْبًا خِلْقيًّا، أو دينيًّا، فيجوزُ بل يجبُ أنْ تَذْكُرَ هَذَا العَيْبَ؛ لأنَّ هَذَا مِن بابِ النَّصِيحَةِ.





#### • • 🚱 • •

وقالَ ابنُ شِهابِ: ولا أَرى بَأْسًا أَنْ تَتَزَوَّجَ حينَ وضَعَتْ، وإِنْ كَانَتْ في دَمِهَا، غَيْرَ أَنَّهُ لا يَقْرَبُها زَوْجُها حتَّى تَطْهُرَ.

#### الشترح

هذا الحديثُ في بيانِ عِدَّةِ الْمُتَوَقَّى عنها زوجُها، وهي: إمَّا أربعةُ أشهرٍ وعشرةُ أيامِ إذَا لم تكنْ حامِلًا، وإمَّا بِوَضْعِ الحملِ إنْ كانت حاملًا.

وهذا يستوي فيه ما إذَا دخلَ الزَّوْجُ بها أم لم يدخلْ، حَتَّى لو عقدَ عليها وماتَ في نفس مكانِ العَقْدِ وجبَتْ عليها العِدَّةُ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب المغازي، باب فضل من شهد بدرًا، رقم (۳۷۷۰)، ومسلم: كتاب الطَّلاق، باب انقضاء عدة المتوفى عنها زوجها وغيرها بوضع الحمل، رقم (۱٤٨٤).

إذن: لا يُشْتَرَطُ في عِدَّةِ الْمُتَوَفَّى عنها زوجُها أَنْ يَدْخُلَ بِها أَو يَخْلُوَ بِها، فبمجرَّدِ أَنْ يَعْقِدَ عليها إِذَا ماتَ عنها وجَبَتْ عليها العِدَّةُ.

مثال الأول: رجلٌ تُوفِي عن زوجتِه وهي حاملٌ، وبَقِيَ الحَمْلُ في بطنِها أربعَ سنواتٍ، فعِدَّتُها تكونُ أربعَ سنواتٍ، وعليها الإحدادُ في هَذِهِ المدة أيضًا.

مثالٌ آخَرُ: امرأةٌ ماتَ عنها زوجُها وهي في الطَّلْقِ، ووُضِعَ الجنينُ قبل أَنْ يُغَسَّلَ الزَّوْجُ، تنتهي عِدَّتُها بمجرَّدِ وضعِها، الدَّليلُ قولُه تعالى: ﴿وَأُولَكُ ٱلأَخْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَن يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ ﴾ [الطَّلاق: ٤].

ولو طَلَّقَ الرَّجلُ زوجتَه ثم وَضَعَتْ قبل أَنْ يَكْتُبَ طَلاقَها انقضَتِ العِدَّةُ.

ولو مضتْ أربعةُ أشهرٍ وعشر ولم تَضَعِ الْحُمْلَ؛ تبقى في العِدَّةِ للآية السَّابقة، لكنْ ذهبَ عليُّ بنُ أبي طالبٍ رَضَاٰلِللَهُ عَنْهُ وابنُ عباسٍ رَضَاٰلِللَهُ عَنْهُا إلى أنَّها تَعْتَدُّ أَطُولَ الأَجلَيْنِ، فإنْ وضعَتْ قبل أربعةِ أشهرٍ وعشر، انتظرتْ حَتَّى يَتِمَّ لها أربعةُ أشهرٍ وعشر؛ وإنْ مضت أربعةُ أشهرٍ وعشر قبل أنْ تضعَ الحمل؛ انتظرتْ حَتَّى تضعَ الحمل عملًا بالدَّليليْن.

وقولُهما هَذَا لولا السُّنَّة لكان صوابًا؛ لأنَّها لا تخرجُ مِنَ الاحتياطِ إلا بهذا العملِ، ولكنَّ السُّنَّة مُقَدَّمَةٌ على العقلِ، وأنَّ السُّنَّة مُقَدَّمَةٌ على العقلِ، وأنَّ الإنْسَانَ مها بلغَ مِن العِلم فإنَّه لَيْسَ مَعصومًا مِنَ الخطأ، فعليُّ بنُ أبي طالب هو ذاك الرَّجلُ المعروفُ بالفِقْه، وابنُ عباسٍ قَالَ الرَّسولُ عَلَيْ فيه: «اللهُمَّ فَقَّةً فِي الدِّينِ، الرَّجلُ المعروفُ بالفِقْه، وابنُ عباسٍ قَالَ الرَّسولُ عَلَيْ فيه: «اللهُمَّ فَقَّةً فِي الدِّينِ، وَعَلَمُهُ التَّأُويلَ»(۱)، ومع ذَلِكَ أَخْطاً في هَذِهِ المسألة؛ لأنَّ الإِنْسَانَ قد يخفى عليه الحَقُّ، إما لعدم وصولِ العِلم إليه، وإما لفَهْم غيرِ مُرادٍ.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير (١٠/ ٢٣٨ رقم ٢٠٦٠).

وإذا طلق الرَّجلُ زَوجتَهُ بعدَ الدُّخولِ بها أو الخَلْوَة، فعِدَّتُها إِنْ كانتْ تحيضُ ثلاثةَ قُروءٍ، أي ثلاث حِيَضٍ، سواءٌ طالتِ المدةُ أم قَصُرَتْ، خلافًا لما يظنُّه العَوامُّ أَنَّ عدتها ثلاثةُ شهور، فَهَذَا خطأٌ.

فإذا طَلَّقَها وهي تُرضِعُ، فالعادةُ عند النِّسَاءِ أنَّ الَّتي تُرضعُ لا تحيضُ، فبقيتْ هَذِهِ المرأةُ المطلقةُ ترضعُ الولدَ سَنتيْن، وبعد أنْ فطمَتْهُ جاءها الحَيْضُ، تكونُ عِدَّتُها سَنتيْن زائدةً ثلاثَ حِيَضٍ.

وإذا كانت لا تَحِيضُ، إما لكَوْنِها صغيرةً، وإما لكَوْنِها كبيرةً قد انقطعَ حَيْضُها وأيسَتْ منه؛ فعِدَّتُها ثلاثةُ أشهرٍ، لقول الله تعالى: ﴿ وَٱلْتَنِى بَيِشْنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ مِن نِسَآيَكُمْ إِنِ ٱرْبَبْتُمْ فَعِدَّتُهُنَّ ثَلَاثَةُ أَشَهُرٍ وَٱلَّتِي لَمْ يَحِضْنَ ﴾ [الطَّلاق: ٤].

والْمُطَلَّقةُ قبل الدُّخولِ بها وقبل الخَلْوَة، لا عِدَّةَ لها.

والَخْلُوعَةُ: وهي كلُّ مَنْ فارقَها زَوجُها على عِوَضٍ.

مثال ذَلِكَ: امرأةٌ ساءتِ العِشْرةُ بينها وبين زوجِها، ورأت أنَّها لا تَنْفَكُّ مِنه إلا إذَا أعطَتْهُ مالًا، فقال: كم تُعطينني وأُطَلِّقُكِ. قالت: أُعطيكَ عشرةَ ريالاتٍ. فقال: لا بأسَ، فأعطته العشرةَ ريالاتٍ ثم طَلَّقَها، هَذَا يُسمى خُلْعًا.

ولما أعطته عشرة ريالاتٍ وطَلَقَها؛ نَدِمَ وقال: أبغضتُ زوجتي بعشرةِ ريالاتٍ، والآن ما يحصلُ لي أنْ أتزوجَ إلا بعشرةِ آلاف. فأرادَ أنْ يرجعَ، وذهبَ إلى الزَّوْجةِ وقال: إنِّي فسخْتُ العَقْدَ الَّذي بيني وبينكِ، وهذه العشرةُ ريالاتٍ، وأريدُ أنْ أراجعَكِ.

فهل له أنْ يراجعَها؟

الجواب: لا، لَيْسَ مِن حقِّه أنْ يراجعَها؛ لأنَّها لما أعطته الدَّراهم مَلَكَتْ نَفْسَها،

ودليلُ ذَلِكَ قوله تعالى: ﴿فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَا يُقِيَمَا حُدُودَ ٱللَّهِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا أَفْنَدَتْ بِهِۦ﴾ [البقرة: ٢٢٩]، فجعل الله تَبَارَكَوَتَعَالَىٰ العِوَضَ الَّذي تبذلُه الزَّوْجةُ فِداءً.

وعلى هذا: فإنَّ المرأة الَّتي افتَدَتْ ومَلَكَتْ نفسَها، لَيْسَ من حَقِّ الزَّوْجِ أَنْ يُراجِعَها، وعِدَّتُها حَيْضَةٌ واحدةٌ فقط؛ ووجه ذَلِكَ أَنَّه لا رَجْعَةَ لزوجِها عليها حَتَّى تُمُدَّدَ العِدَّةُ، وإنَّما المقصودُ أَنْ نَعْلَمَ براءةَ رَحِها، وَهَذَا حاصلٌ بحَيْضةٍ واحدةٍ.

# مِنْ فَوائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: جوازُ مُخَاطبةِ الرَّجلِ للمرأة، وأنَّ صوتَ المرأةِ لَيْسَ بِعَوْرةٍ، ودليلُ ذلك الكتابِ والسُّنة، أما الكتابُ فقال الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى لنساءِ النَّبِيِّ ﷺ: ﴿ فَلَا تَخْضَعُنَ بِٱلْقَوْلِ فَيَطَمَعَ ٱلَّذِى فِى قَلْبِهِ مَرَضُ ﴾ [الأحزاب: ٣٦]، والنَّهْيُ عنِ الخُضوع بالقولِ يَدُلُّ على جوازِ أصلِ القولِ، وأمَّا مَنْ قال: إنَّ صوتَ المرأةِ عَوْرَةٌ، فَهَذَا قولٌ ضعيفٌ.

وأَمَّا السُّنة: فما أكثر النِّسَاءِ اللاق خاطَبْنَ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ في حَضْرَةِ الرِّجال ولم ينكرْ ذَلِكَ النَّبِيُّ صَالَاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَرَ.

وعلى هذا: فصوتُ المرأةِ لَيْسَ بعَورةٍ، لكنْ يُحَرَّمُ على المرأة أنْ تخضعَ بالقولِ، بأنْ تقولَ القولَ اللَّيِّنَ الَّذي يُثيرُ الشَّهْوةَ ويُحْدِثُ الفِتنةَ، فَهَذَا هو الممنوعُ.

الفَائِدَةُ الثَّانِيَةُ: جوازُ الرُّجوعِ إلى السُّنة عند الاختلاف، والدَّليل أنَّ سُبَيْعةَ رَجَعَتْ إلى النَّبيِّ صَلَّاتِلَهُعَلَيْهِوَسَلَّمَ.

الفائدة الثالثة: أنَّه يجوزُ أنْ يُسمى رسولُ الله ﷺ أو يوصفَ بأنَّه مُفْتٍ، لقولِها: «فَأَفْتَانِي»، بل إنَّ الله جَلَّ وَعَلَا قَالَ عن نفسه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ يَسُتَفَتُونَكَ قُلِ ٱللهُ

يُفْتِيكُمْ فِي ٱلْكُلْكَلَةِ ﴾ [النِّسَاء: ١٧٦]، وقال تعالى: ﴿ وَيَسْتَفْتُونَكَ فِي ٱلنِّسَآءُ قُلِ ٱللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِيهِنَ وَمَا يُتَلَى عَلَيْكُمْ فِي ٱلْكِتَكِ ﴾ [النِّسَاء: ١٢٧]، فالفَتوى هي الإخبارُ بالحُكْمِ الشَّرعيِّ، لكنْ بدونِ إلزامِ.

ومِن هنا يظهرُ الفَرْقُ بين المُفتي والقاضي: المفتي يخبِرُ بالحُكم ولا يُلزِمُ به، والقاضي يخبِرُ بالحُكم ولا يُلزِمُ به، والقاضي يخبِرُ بالحُكم ويُلْزِمُ به؛ لأنَّه قاضٍ يفصِلُ، ولا يمكنُ الفَصْلُ إلا بالإلزامِ بقولِه، وعلى كلِّ مِن المفتي والقاضي أنْ يتقيَ اللهَ عَنَقِجَلَّ في نفسه أولًا، وفي شريعةِ اللهِ ثانيًا، وفي عبادِ اللهِ ثالثًا، والمفتي تتعلَّقُ به ثلاثةُ حقوقٍ:

الحَقُّ الأول: حقُّ لنفسِه.

الحَقُّ الثَّاني: حتُّ للشَّريعةِ الإسلامية.

الحَقُّ الثَّالث: حقٌّ لعبادِ الله.

فعلى المفتي أنْ يراعيَ ذَلِكَ كلَّه، لا يُفتي إلا بعِلْم، حِمايةً لنفسِه مِن الإثْم، وحمايةً للشَّريعةِ مِن الخطأ، ولكي لا يُضِلَّ عبادَ اللهِ عَنَّيَجَلَّ.

ولذلك كَانَ مَقامُ الفتوى مَقامًا عظيمًا، ومسؤوليةً كبيرةً، خلافًا لمنْ يتعجَّلونَ الفتوى اليوم، فتجدُ الرَّجلَ إذا فهِم مسألةً مِن العِلْمِ قال: أنا مَنْ أنا، أنا الإمامُ أحمد، وابنُ تيميةَ؛ أو فوقَ الإمامِ أحمد وابنِ تيميةَ.

بل إنَّ بعضَ صِغارِ العِلم إذا تكلَّمَ في مسألةٍ فقيل له: إنَّ مذهبَ الإمامِ أحمدَ خلافُ ذَلِكَ. قال: مَنِ الإمامُ أحمد؟ الإمامُ أحمدُ رجلٌ وأنا رجلٌ.

صحيحٌ أنَّ الإمامَ أحمد رجلٌ وَهَذَا رجلٌ، لكنْ هل الرَّجلُ هو الجسمُ المَكوَّنُ مِن اللَّحم والعَظْم، أو الرَّجلُ الَّذي يحملُ معنى الرُّجولةِ؟ الثَّاني لا شكَّ؛ ولهذا يُعْتَبَرُ مثلُ هَذَا القولِ دليلًا واضحًا على إعجابِ الإِنْسَانِ بنفسِه.

فالواجبُ على الإِنْسَانِ إِذَا أَفتى بقولٍ، وقيل له: إِنَّ فلانًا قَالَ كذا -ولو كَانَ دون الإمامِ أحمد بمراحلَ - أَنْ يتوقَّفَ وينظرَ ويراجِعَ نفسَه، ويراجِعَ الأدلةَ فلعلَّهُ أخطأ.

واعلمْ أنَّ مِن نعمةِ الله على العَبد أنْ يُميِّعَ الله له مَن يُناقِضُ قولَه إذَا كَانَ قولُه خطأً، وهذه نعمةٌ، نعمةٌ على النَّاس عمومًا، وعلى المفتي الَّذي أخطأ خصوصًا؛ لأنَّ هَذَا المفتي لو لم يجدْ مَن يناقضُه، لعمِلَ النَّاسُ بقولِه، واكتسبَ آثامًا عظيمةً إذَا كَانَ قد قصَرَ في الاجتهاد، فإذَا يَسَّرَ اللهُ له مَن يُبَيِّنُ خطأَهُ؛ فَهذَا سيقلِّلُ مِن العملِ بقولِه، وحينئذٍ يَسلمُ مِن أخطاءٍ كثيرةٍ في عباد الله.

ولذلك يجب الرُّجوعُ إلى الحقِّ متى تَبَيَّنَ للإِنْسَان، ولو أَنْ يقولَ: إنِّ قلتُ كذا ولكنِّي أخطأتُ ورجَعْتُ. فالرُّجوع إلى الحقِّ فضيلةٌ، وفي كتاب عمرُ بنُ الخطاب رَضَيَّلَيَّهُ عَنْهُ إلى أبي موسى الأشعريِّ: «لاَ يَمْنَعَكَ قَضَاءٌ قَضَيْتَهُ اليومَ فراجعتَ نفسكَ فيه، وهُدِيتَ فيه لِرُشْدِكَ، أَنْ تَرْجِعَ إلى الحَقِّ؛ فَإِنَّ الحُقَّ قَدِيمٌ، وَمُرَاجَعَةُ الحُقِّ خَيْرٌ مِنَ التَّاجِي في الْبَاطِل»(١).

والإمامُ أحمدُ وغيرُه مِن الأئمةِ -رحمهم الله وجزاهم الله عن الإسلام خيرًا-إذا تبين لهم الخطأُ رجَعوا.

والخلاصة: أن المُفتي على بابٍ عظيم مِن الخَطرِ، ولهذا كَانَ الصَّحَابةُ رَضَالِلَهُ عَنْهُمُ وَكَذَلكُ السَّلَفُ، يَتَدَافَعُونَ الفُتيا، إذَا جَاءً أحدٌ إلى صحابيٍّ يَسْتَفْتِيه، قالَ له: اذهبْ إلى غيري. حَتَّى يرجعَ إلى الأولِّ، كلُّ هَذَا خوفًا مِن أَنْ يَضِلَّ فَيُضِلَّ؛ لأنَّ ضلالَ المُفتي لَيْسَ على نفسِه فحَسْبُ، بل على نفسِه خوفًا مِن أَنْ يَضِلَّ فيُضِلَّ؛ لأنَّ ضلالَ المُفتي لَيْسَ على نفسِه فحَسْبُ، بل على نفسِه

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى (١٥٠/١٥٠ رقم ٢١٠٤٢).

وعلى غيرِه، ولَيْسَ على غيرِه ممن هو في عصرِه فحَسْبُ، بل على غيرِه ممن هو في عصرِه ومَنَّن يأتي بعدَه؛ فليَحْذَرِ المفتي أنْ يقولَ على الله ما لا يعلمُ.

وكذلك إذا أردْتَ أنْ تستفتيَ عن شيءٍ يتعلَّقُ بدينِكَ؛ فعليكَ أنْ تتأنَّى تنظرَ مَن يكونُ أقربَ إلى الحقِّ لعلمِه وأمانتِه، وإذَا سألتَ فلا تسألْ غيرَه؛ لأنَّك إنَّما سألتَه مُعْتَقِدًا أنَّ ما يقولُه هو دينُ اللهِ.

وإنَّمَا اشترطنا الأمانة في العالم؛ لأنَّنا نرى أنَّ العلماءَ ثلاثةُ أقسام:

الأول: عالِمُ اللَّه: هو الَّذي يَتَّبع ما جاءتْ بِه اللِّلَّهُ، سواءٌ رضيَ النَّاسُ أم لَـمْ يَرْضَوْا؛ لأنَّه لا يريدُ إلا إقامةَ المِلَّةِ، فَهَذَا عليكَ به، استَمْسِكْ بغَرْسِه.

والثَّاني: عالِمُ أُمَّةٍ: وهو الَّذي ينظرُ إلى ما يُوافِقُ هوى النَّاس، فإذَا وافقَ هوى النَّاسِ ولو كَانَ له حظُّ قليلٌ مِن الحقِّ أفتى بِه، ويقولُ: المسألةُ خِلافيةُ، ويوسِّعُ على النَّاس.

والثالث: عالِمُ الدَّولة: وهو الَّذي ينظرُ ماذا تريدُ الدولة ويفتي بِه، فيُفتي بالباطل الَّذي يعلمُ أنَّه باطلٌ لكنْ فيه احتمالٌ مِن مائةِ أو مِن ألفِ احتمالٍ، فيلوي أعناقَ النُّصوص لتُوافِق ما تريدُه الدَّولة، فَفِرَّ مِن هَذَا ومِنْ الَّذي قبلَه فِرَارَكَ مِنَ الأسد، وعليكَ بالأولِّ عالمِ المِلَّةِ الَّذي لا يُريدُ رضا النَّاسِ بها يقولُ، وإنَّها يريدُ بها يقولُ رضا اللهِ عَنَّهَ عَلَى.



٣٢٣ عَنْ زَيْنَبَ بِنْتِ أُمِّ سَلَمَةَ قَالَتْ: تُولِّي حَمِيمٌ لأُمَّ حَبِيبَةَ، فَدَعَتْ بِصُفْرَةٍ، فَمَسَحَتْ بِلِهُ عَنْ زَيْنَبَ بِنْتِ أُمِّ سَلَمَةَ قَالَتْ: تُولِّي حَمِيمٌ لأُمِّ حَبِيبَةَ، فَدَعَتْ بِصُفْرَةٍ، فَمَسَحَتْ بِذِرَاعَيْهَا، فَقَالَتْ: إنَّمَا أَصْنَعُ هَذَا ؛ لأَنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَى نَقُولُ: «لا يَجِلُّ لامْرَأَةٍ تُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ أَنْ تُحِدَّ عَلَى مَيِّتٍ فَوْقَ ثَلاثٍ، إلَّا عَلَى زَوْجٍ: أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا»(١).

### الشكرح

الإحدادُ هو اجتنابُ الزِّينةِ والطِّيبِ والثِّيابِ الجميلةِ، وَهَذَا لا يَحِلُّ إلا على الزَّوْجِ مُدَّةَ العِدَّة، وهي أَربَعةُ أَشْهُرٍ وعشرًا، أو أقلُّ أو أكثرُ حَسَبَ العِدَّة، وأمَّا الإحدادُ على غيرِ الزَّوْجِ فلا بَأْسَ بِه لمدةِ ثلاثةِ أيامٍ فقط، أي لمدةِ العِدَّةِ، فالإحدادُ إذَا كَانَ على زوجٍ؛ فقد رُخِّصَ للمرأةِ أَنْ على زوجٍ؛ فقد رُخِّصَ للمرأةِ أَنْ تُكانَ على زوجٍ؛ فقد رُخِّصَ للمرأةِ أَنْ تُحِدَّ ثلاثةَ أيام فقط، ليذهبَ ما في نفسِها مِن الحُزْنِ والأذى، والله تَبَارَكَوَتَعَالَ يُحِبَّ جُبْرَ قُلُوبِ المَّنْكَسِرَةِ قُلُوبُهم مِن أَجْلِه.

#### <del>-680</del>-

٣٢٤ عَنْ أُمِّ عَطِيَّةَ رَضَالِيَهُ عَنْهَا، أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: «لا تُحِدُّ امْرَأَةٌ عَلَى مَيِّتٍ فَوْقَ ثَلاثٍ، إلا عَلَى زَوْجٍ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا، وَلا تَلْبَسُ ثَوْبًا مَصْبُوغًا إلَّا ثَوْبَ عَصْبٍ، وَلا تَكْتَحِلُ وَلا تَمَسُّ طِيبًا، إلَّا إِذَا طَهُرَتْ نُبْذَةً مِنْ قُسْطٍ أَوْ أَظْفَارٍ »(٢).

العَصْبُ: ثيابٌ مِنَ اليَمَنِ فيها بياضٌ وسوادٌ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الجنائز، باب حد المرأة على غير زوجها، رقم (۱۲۲۱)، ومسلم: كتاب الطَّلاق، باب وجوب الإحداد في عدة الوفاة وتحريمه في غير ذلك إلا ثلاثة أيام، رقم (١٤٨٧). (٢) أخرجه مسلم: كتاب الطَّلاق، باب وجوب الإحداد في عدة الوفاة وتحريمه في غير ذلك إلا ثلاثة أيام، رقم (٩٣٨).

والنُّبْذَةُ: الشَّيءُ اليسيرُ.

والقُسْطُ: العُودُ، أَوْ نوعٌ مِنَ الطِّيبِ تُبَخَّرُ بِهِ النُّفَسَاءُ.

والأَظْفارُ: جِنْسٌ مِنَ الطِّيبِ لا واحِدَ لَهُ مِنْ لَفظِهِ.

وقيل: هوَ عِطْرٌ أَسودُ، القِطْعَةُ مِنه تُشْبهُ الظُّفُرَ.

#### الشترح

هذا بيانٌ للأشياءِ الَّتي تُمنعُ مِنها الْمُحَادَّة:

أُولًا: مِن الطِّيبِ بجميعِ أنواعِه، فلا يجوزُ لها أنْ تتطيَّبَ لا في رأسِها ولا في بدنِها، ولا غير ذَلِكَ مما تَتَعَطَّرُ به، إلا إذَا طَهُرَتْ مِنَ الحَيْضِ، فلها أنْ تَتَطَيَّبَ بشيءٍ مِن الطِّيبِ رائحتُه خفيفةٌ؛ مِن أجلِ أنْ تُزِيلَ عنها رائحةَ الحَيْضِ.

ثانيًا: جميعُ أنواعِ التَّجْميل: مثل المكياج، وتحميرِ الشِّفاه، والكُحل، وسَبغِ الشَّعر، وما أشبَهَ ذَلِكَ.

ثالثًا: الثيّابُ المُعَدَّةُ للزِّينة، فلا يجوز للمُحَادَّة أَنْ تَلْبَسَ ثيابًا مُعَدَّةً للزِّينة، فلا يجوز للمُحَادَّة أَنْ تَلْبَسَ ثيابًا مُعَدَّةً للزِّينة، فجميعُ الألبسَةِ الَّتِي تُعَدُّ زينةً، سواءٌ في الرأسِ كالخِهار -فلا تلبسُ خِارًا يُعتبرُ زينةً، إنَّها تلبسُ خِارًا مُعتادًا- أو في البدنِ، كالقميص وما دونَه مما فيه زينةً؛ أو في القدمين، كالشَّرابِ الَّذي فيه زينة؛ أو في اليدين، فلا تلبسُ قُفَّازَيْنِ فيها زينةً؛ فجميعُ أنواع الزِّينةِ يجبُ أَنْ تتجنبها.

ولو سَأَلَ سَائلٌ: وهل يجبُ أَنْ تتقيَّدَ بلونٍ معينٍ كالسَّواد أو الخُضرة أو الصُّفرة؟ والجواب: لا، تلبسُ أي لونٍ شاءت، لكنْ لا يُعَدُّ زينةً، وعلامة ذَلِكَ أَنْ يُقالَ: هَذِهِ المرأةُ مُتَجَمِّلَةٌ، فَهَذَا لا يجوزُ. وكذلك الحُرِلِيُّ بجميعِ أنواعِه، سواءٌ في الإصبعِ كالخَواتِم، أو في الذِّراعِ كالأسورة، أو في الأرجُلِ كالخلخال، أو في الأسنانِ مما يُوضَعُ في الأسنانِ مِن الذَّهَب للتَّجميل، لكنْ إذَا قالتْ: إنَّه لا يمكنُها أنْ تَخْلَعَه، تَخشى أنْ يَنْخَلِعَ السِّنُّ. فَهَذَا ضرورةٌ فيبقى، لكنْ تَحْرِصُ على ألا يَبْرُزَ ويخرجَ ما أمكنَ.

رابعًا: ألا تخرجَ مِن بيتِها إلا للضَّرورةِ بالليل، أو لحاجةٍ في النَّهار، مثل أنْ يكونَ البيتُ نائيًا، أي أنَّ زوجَها ساكنٌ في بيتٍ ناءٍ كالمَزرعةِ مثلًا، وتخشى إنْ بَقِيَتْ في البيت أنْ يهاجِمَها الفُسَّاقُ أو اللُّصوصُ أو ما أشبهَ ذَلِكَ؛ فحينئذٍ تنتقلُ، وإلا فيجبُ أنْ تبقى في البيت الَّذي مات زوجُها وهي فيه.

أو في النَّهارِ لحاجةٍ، مثل أنْ تحتاجَ إلى مُراجعةِ الطَّبيب، أو تحتاجُ إلى مراجعةِ المَحكمةِ لحَصْرِ الإرثِ مثلًا، أو لإجازةِ وصيةٍ أو ما أشبه ذَلِكَ.

ولو سَأَلَ سائلٌ: هل يحرمُ عليها أنْ تتحدثَ إلى الرِّجال، كما لو كلمها أحدٌ بالهاتفِ يسألُ عن شيءٍ مِن الأمور؟

والجواب: لا، تُكلِّمُ الرِّجالَ كغيرها.

ولو سَأَلَ سائلٌ: هل يجبُ أنْ تحتجِبَ المحادَّة عن الرِّجالِ؟

والجواب: لا، هي في ذَلِكَ كغيرِها، وأمَّا قول بعضِ النَّاس: إنَّه لا يدخلُ عليها إلا الصغيرُ الَّذي لم يبلغْ عشرَ سنينٍ. فَهَذَا غيرُ صحيح.

ولو سَأَلَ سائلٌ: هل يجوزُ لها أنْ تُكَلِّمَ مَنِ استأذنَ عند الباب؟

والجواب: نعم يجوزُ.

ولو سَأَلَ سائلٌ: هل يجوزُ أنْ تَصْعَدَ إلى السَّطْح باللَّيلِ؟

والجواب: نعم يجوزُ.

ولو سَأَلَ سائلٌ: هل يجبُ عليها أنْ تغتسِلَ في أيامٍ مُعَيَّنَةٍ؟

والجواب: لا، تغتسلُ في أي يومٍ شاءتْ، وفي أي ليلةٍ شاءتْ كغيرِها من النِّسَاء.

ولو سَأَلَ سائلٌ: هل يجوزُ لها أنْ تُصَلِّيَ الفريضةَ قبل أنْ يُصَلِّيَ الإمامُ، أو تنتظرُ حَتَّى يخرجَ النَّاسُ مِن الصَّلاة؟

والجواب: يجوزُ لها أنْ تُصليَ الفريضةَ قبل أنْ يُصليَ الإمامُ.

#### 

٣٢٥ عَنْ أُمِّ سَلَمَةَ رَحَيَلِكُ عَهَا قَالَتْ: جَاءَتْ امْرَأَةٌ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَيْهَا فَقَالَتَ يَا رَسُولَ اللهِ، إِنَّ ابْنَتِي تُوفِي عَنْهَا زَوْجُهَا، وَقَدِ اشْتَكَتْ عَيْنَهَا أَفَنُكَحِّلُهَا؟ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ: ﴿لاَ» -مَرَّ تَيْنِ، أَوْ ثَلاثًا - كل ذَلِكَ يَقُولُ لاَ، ثُمَّ قَالَ: ﴿إِنَّمَا هِي أَرْبَعَةُ أَشْهُرٍ وَعَشْرٌ. وَقَدْ كَانَتْ إِحْدَاكُنَّ فِي الجَاهِلِيَّةِ تَرْمِي بِالْبَعْرَةِ عَلَى رَأْسِ الحَوْلِ». فَقَالَتْ زَيْنَبُ: كَانَتِ المَرْأَةُ إِذَا تُوفِي عَنْهَا زَوْجُهَا: دَخَلَتْ حِفْشًا، وَلَبِسَتْ شَرَّ فَقَالَتْ زَيْنَبُ: كَانَتِ المَرْأَةُ إِذَا تُوفِي عَنْهَا زَوْجُهَا: دَخَلَتْ حِفْشًا، وَلَبِسَتْ شَرَّ فَقَالَتْ زَيْنَبُ: كَانَتِ المَرْأَةُ إِذَا تُوفِي عَنْهَا زَوْجُهَا: دَخَلَتْ حِفْشًا، وَلَبِسَتْ شَرَّ فَقَالَتْ زَيْنَبُ: كَانَتِ المَرْأَةُ إِذَا تُوفِي عَنْهَا رَوْجُهَا: دَخَلَتْ حِفْشًا، وَلَبِسَتْ شَرَّ فَقَالَتْ زَيْنَبُ: كَانَتِ المَرْأَةُ إِذَا تُوفِي عَنْهَا رَوْجُهَا: دَخَلَتْ حِفْشًا، وَلَبِسَتْ شَرَّ فَيَاجِهَا، وَلَمْ ثَمَّسُ طِيبًا وَلا شَيْئًا حَتَّى ثَرَّ عليها سَنَةٌ، ثُمَّ تُؤْتَى بِدَابَةٍ - حِمَادٍ أَوْ طَيْرٍ أَوْ فَيَرْمِي بِمَا ثُمَّ شَاءً فَوْتَى بِدَابَةٍ وَعَمْ مَعْرَةً، فَتَرْمِي بِمَا ثُمَّ ثَنَانِ فِي الْمُعْرَةِ وَلَا شَيْعُولَ اللهِ فَيْ إِلَا مَاتَ. ثُمَّ تَخْرُجُ فَتُعْطَى بَعْرَةً، فَتَرْمِي بِمَا ثُمَّ تُواجِعُ بَعْدُ مَا شَاءَتْ مِنْ طِيبِ أَوْ غَيْرِهِ (¹).

الحِفْشُ: هو البيتُ الصَّغِيرُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الطَّلاق، باب تحد المتوفى عنها زوجها أربعة أشهر وعشرا، رقم (٢٤)، ومسلم: كتاب الطَّلاق، باب وجوب الإحداد في عدة الوفاة وتحريمه في غير ذلك إلا ثلاثة أيام، رقم (١٤٨٨).

### الشتزح

قولها: «وَقَدِ اشْتَكَتْ عَيْنَهَا»: أي أنَّ عينَها أوجعتْها.

وقولها: «أَفَنُكَحِّلُهَا؟ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لا»: نهى عن كُحْلِهَا حَتَّى للمُداواة؛ لأنَّ هَذَا الكُحلَ يُعطي العينَ جمالًا، ويغني عنه غيرُه، فلا ضرورة إليه.

ثمَّ قنَّعَهَا النَّبِيُّ عَلَيْهُ بِهَا كانت تفعلُه نساءُ الجاهلية، حيث إنَّ المرأةَ إذَا مات زوجُها بَقِيَتْ في حِفْشِ خَيمَتِها (أي عُشّ) حَتَّى تمضي عليها سَنَةٌ، ثم تخرجُ وتُعطى بَعْرَةً فتَرمِي بها، كأنَّها تقولُ: إنَّ هَذَا الإحدادَ لا يَهُمُّني، كها لا يَهُمُّني رَمْيُ هَذِهِ البَعْرة، وَهَذَا مِن جَهْلِ النِّسَاءِ، وفيه دليلٌ على أنَّ دِينَ الإسلامِ -والحمد لله-قد هَذَّبَ الأخلاق وقَوَّمَها، حَتَّى استقامتْ على ما يَنبغي.





· • @ • ·

٣٢٦ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِلهُ عَنْهَا، أَنَّ فُلانَ بْنَ فُلانٍ قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَرَأَيْتَ أَنْ لَوْ وَجَدَ أَحَدُنَا امْرَأَتَهُ عَلَى فَاحِشَةٍ، كَيْفَ يَصْنَعُ؟ إِنْ تَكَلَّمَ تَكَلَّمَ بَكَلَّمَ بِأَمْرٍ عَظِيمٍ، وَإِنْ سَكَتَ سَكَتَ عَلَى مِثْلِ ذَلِكَ. قَالَ: فَسَكَتَ النَّبِيُّ صَالَاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ فَكُمْ يُجِبُهُ.

فَلَمَّا كَانَ بَعْدَ ذَلِكَ أَتَاهُ فَقَالَ: إِنَّ الَّذِي سَأَلَتُكَ عَنْهُ قَدْ أَبْتُلِيتُ بِهِ. فَأَنْزَلَ اللهُ عَنَهُ قَدْ أَبْتُلِيتُ بِهِ. فَأَنْزَلَ اللهُ عَنَهَ هَوُ لاءِ الآيَاتِ فِي سُورَةِ النُّورِ: ﴿ وَالَّذِينَ يَرَمُونَ أَزَوَجَهُمُ ﴾، فَتَلاهُنَّ عَلَيْهِ وَوَعَظَهُ وَذَكَرَهُ. وَأَخْبَرَهُ أَنَّ عَذَابِ اللَّخِرَةِ. فَقَالَ: لا، وَالَّذِي بَعَثَكَ وَذَكَرَهُ. وَأَخْبَرَهُا أَنَّ عَذَابَ الدُّنْيَا أَهْوَنُ مِنْ عَذَابِ الآخِرَةِ. فَقَالَ: لا، وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالْحَقِّ نَبِيًّا، مَا كَذَبْتُ عَلَيْهَا. ثُمَّ دَعَاهَا، فَوَعَظَهَا، وَأَخْبَرَهَا: أَنَّ عَذَابَ الدُّنْيَا أَهْوَنُ مِنْ عَذَابِ الآخِرَةِ. فَقَالَ: لا، وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالْحَقِّ، إِنَّهُ لَكَاذِبٌ.

فَبَدَأَ بِالرَّجُلِ فَشَهِدَ أَرْبَعَ شَهَادَاتٍ بِاللهِ: إِنَّهُ لَمِنْ الصَّادِقِينَ. وَالْخَامِسَةَ: أَنَّ لَعْنَةَ اللهِ عَلَيْهِ إِنْ كَانَ مِنْ الْكَاذِبِينَ. ثُمَّ ثَنَّى بِالمَرْأَةِ. فَشَهِدَتْ أَرْبَعَ شَهَادَاتٍ بِاللهِ: إِنَّهُ لَمِنْ اللهِ عَلَيْهِ إِنْ كَانَ مِنْ الصَّادِقِينَ. ثُمَّ فَرَّقَ بَيْنَهُهَا. ثُمَّ الْكَاذِبِينَ، وَالْخَامِسَةَ: أَنَّ غَضَبَ اللهِ عَلَيْهَا إِنْ كَانَ مِنْ الصَّادِقِينَ. ثُمَّ فَرَّقَ بَيْنَهُهَا. ثُمَّ الْكَاذِبِينَ، وَالْخَامِسَةَ: أَنَّ غَضَبَ اللهِ عَلَيْهَا إِنْ كَانَ مِنْ الصَّادِقِينَ. ثُمَّ فَرَقَ بَيْنَهُهَا. ثُمَّ قَلَا: «إِنَّ اللهَ يَعْلَمُ أَنَّ أَحَدَكُمَا كَاذِبٌ فَهَلْ مِنْكُمَا تَائِبٌ؟» (١).

• وَفِي لَفْظٍ: «لا سَبِيلَ لَكَ عَلَيْهَا». قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، مَالِي؟ قَالَ: «لا مَالَ لَكَ،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الطَّلاق، باب المتعة للتي لم يفرض لـها، رقم (٥٠٣٥)، ومسلم: كتاب اللعان، رقم (١٤٩٣).

إِنْ كُنْتَ صَدَقْتَ عَلَيْهَا فَهُوَ بِهَا اسْتَحْلَلْتَ مِنْ فَرْجِهَا، وَإِنْ كُنْتَ كَذَبْتَ عليها فَهُوَ أَبْعَدُ لَكَ مِنْهَا» (١).

## الشكرح

قال المؤلف رَحِمَهُ اللَّهُ: «كِتابِ اللِّعان»، اللِّعانُ أي التَّلاعنُ بين شِقَّيْنِ، والتلاعُن هو الدعوةُ باللَّعنة، هَذَا اشتقاقُه مِن اللَّغة.

وأمَّا شرعًا: فاللِّعانُ أَيْمانٌ مُؤكدةٌ، بل هي شهاداتٌ مُؤكدةٌ بأَيْمانٍ على فعلِ فاحشةٍ، وسببُه أنَّ الرَّجلَ يَدَّعي أنَّ زوجتَه زَنَتْ –والعِياذ بالله–.

وفي هَذَا الحديث، أنَّ الرَّجلَ سأل النَّبِيِّ ﷺ إذَا وجدَ مع امرأتِه رجلًا، فإنْ تكلَّمَ تكلَّمَ بأمرِ عظيمٍ، وإنْ سكتَ سكتَ عن أمرِ عظيمٍ؛ فأعرضَ عنه النَّبِيُّ ﷺ كَأَنَّه كرهَ هَذِهِ المسائلَ وعابَها.

ثم إنَّ الرَّجُلَ رجَعَ إليه مرةً أُخرى وقال: "إنَّ الَّذِي سَأَلْتُكَ عَنْهُ قَدِ ابْتُلِيتُ بِهِ»، وهذه الجملةُ يجبُ أنْ نقِفَ عندها: هل المعنى أنَّه يقول: إنَّني لم أسألْكَ عن أمرِ فرضيٍّ، وإنَّمَا سألتُكَ عن أمرٍ واقعٍ؟ أو المعنى أنَّ الرَّجُلَ قدَّر هَذَا في ذِهنِه، ثم وقعَ مُطابِقًا لما قدَّره في ذِهنِه؟

فإنْ كَانَ الرَّجلُ قدَّر هَذَا في ذِهنِه، ثم وقعَ مطابقًا لما قدَّره في ذهنِه؛ فهو دليلٌ على ما قاله الشَّاعرُ:

احْذَرْ لِسَانَكَ أَنْ تَقُولَ فَتُبْتَلَى إِنَّ الْبَلَاءَ مُوكَّلٌ بِالْمُنْطِقِ (٢)

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الطَّلاق، باب قول الإمام للمتلاعنين: «إن أحدكما كاذب فهل منكما من تائب»، رقم (٥٠٠٦).

<sup>(</sup>٢) البيت لصالح عبد القدوس.

أي احذرْ أَنْ تقولَ شيئًا ولو على سبيلِ الفرضِ؛ لأَنَّك إِذَا قُلْتَه أُصبْتَ بِه، فاحفظِ اللِّسانَ، ولا تقدِّرْ شيئًا مكروهًا فتُبتلَى به، إِنَّ البلاءَ مُوكَّلُ بالمَنْطِقِ.

وقد رُوِيَ عن النَّبِيِّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم- قال: «البَلَاءُ مُوَكَّـلٌ بِالمُنْطِق» (١)، لكِنَّه لا يصحُّ.

إنَّمَا المعنى حقيقة، أنَّ الإِنْسَانَ يبلغُ الشَّيءَ ثم يُبْتلى به، أمَّا إنْ كَانَ واقعًا، فإنَّ السَّائلَ للنَّبي عَيِّكُ أرادَ أنْ يُعَرِّضَ ويجعلَ المسألةَ كأنَّها مفروغةٌ، ثم لمَّا رأى إعراضَ النَّبِيِّ عِنْه؛ صرَّحَ بأنَّ الأمرَ واقعٌ.

ومَنْ يدَّعِي أَنَّ مُحْصَنَةً زَنَتْ ولم يَأْتِ بِبَيِّنَةٍ؛ فإنَّه يُجلدُ ثهانينَ جلدةً، لقولِ الله تعالى: ﴿ وَٱلَذِينَ يَرَمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ثُمَّ لَرَ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَلَآءَ فَأَجَلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلْدَةً ﴾ [النور: ٤]، فإذَا قَذَفَ أحدٌ مُحْصَنًا بالزِّنا، فإنْ أقرَّ المَقْذُوفُ فِهو على ما أقرَّ به، وإن أنْكرَ قلنا للقاذفِ: لا بُدَّ مِن بَيِّنَةٍ.

والبَيِّنَةُ هي: أربعةُ رجالٍ عُدولٍ، يشهدونَ بالزِّنا صريحًا، فإنْ لم يَأْتِ بهؤلاء؛ فإنَّ القاذِفَ يُجلدُ ثمانينَ جلدةً؛ وذلك حِمايةً لأعراضِ النَّاسِ، ولِئَلَّا يَجْتَرِئَ أحدٌ على النَّاسِ (أهلِ الْعِفَّةِ والإحْصَانِ)، فيرميَهم بالزِّنا.

لكنْ إِذَا كَانَ القَذْفُ مِن الزَّوْجِ، فمعلومٌ أَنَّ الزَّوْجَ لا يمكنُ أَنْ يقذِفَ روجتَه بِالزِّنا إلا وهو صادقٌ، ولذلك لا نطالبُه بِالبَيِّنَة -أي الشُّهود- إلا إِذَا أردنا أَنْ نُخَفِّفَ عنه اللِّعَانَ، فإِذَا قَذَفَ الرَّجلُ زوجتَه بِالزِّنا؛ نقولُ له: لا، ائتِ بأربعةِ شُهودٍ؛ قُلنا للزَّوجةِ: أَتُقِرِّينَ بهذا؟ فإنْ أقَرَّتْ؛ أقَمْنَا عليها الحَدُّ، وإِنْ أَنْكَرَتْ؛ أَجْرَيْنَا اللِّعَانَ.

<sup>(</sup>١) مسند الشهاب (١/ ١٦١ رقم ٢٢٧).

وكيفيةُ اللِّعَانِ: أَنْ نقولَ للزَّوْج: اشهدْ باللهِ أربعَ مراتٍ أَنَّهَا زَنَتْ وأَنَّكَ مِن الصَّادقينَ، وقل في الخامسة: إنَّ لعنةَ اللهِ عَلَيَّ إنْ كُنْتُ مِنَ الكاذِبينَ. فيقولُ أربعَ مراتٍ: أشهدُ باللهِ لقدْ زَنَتْ زوجتي هذه، وإنِّي مِنَ الصَّادقينَ. ويقولُ في الخامسة: إنَّ لعنةَ اللهِ عَلَيَّ إنْ كنتُ مِنَ الكَاذِبينَ.

فإذا قَالَ ذَلِكَ عُدنا للمرأة، وقلنا لها: اشْهدي بالله أربعَ مراتٍ أَنَّه لَمِنَ الكَاذبينَ، وفي الخامسةِ قولي: إنَّ غضبَ اللهِ عَلَيَّ إنْ كَانَ مِن الصَّادِقينَ.

إذن: في إجراء اللِّعان، نبدأُ بالزَّوج لأنَّه المُدَّعِي، ثم بالزَّوْجةِ لأنَّها المُنْكِرةُ، والآن تَعارَضَ عندنا قولُ الزَّوْج وقولُ الزَّوْجة، فهناك واحدٌ صادقٌ والآخرُ كاذبٌ، ولهذا قَالَ النَّبِيُّ عَلِيَةٍ: «إنَّ اللهَ يَعْلَمُ أَنَّ أَحَدَكُمَا كَاذِبٌ» ولا شكَّ، فلا يمكنُ أَنْ يَصْدُقَ الإِثباتُ والنَّفيُ على شيءٍ واحدٍ، بل لا بُدَّ أَنْ يكونَ أحدُهما كاذبًا.

فإذا تمَّ اللِّعانُ وجبَ أَنْ نفرِّقَ بينهما، فنقولُ: الآن، الزَّوْجةُ مُحَرَّمةٌ عليكَ تحريهًا مُؤَبَّدًا، فلا تَحِلُّ لكَ، لا بعدَ زوجٍ، ولا في سِوى ذَلِكَ.

ولكنْ يجبُ على القاضي قبلَ إجراءِ اللِّعانِ أنْ يعِظَ كلَّ واحدٍ منهما، فيَعِظُ النَّوْجَ ويقولُ له: اتَّقِ اللهَ، إنْ كُنْتَ كاذبًا على زوجتِكَ؛ فارجعْ عن كلامِكَ، فعذابُ الدُّنيا أَهْوَنُ مِن عذابِ الآخرةِ.

وعذابُ الدُّنيا الَّذي ينالُه الزَّوْجُ أَنْ يُجلَدَ ثَهانينَ جلدةً، فإذَا أَصَّرَ على دعواهُ وقال: أبدًا، هي زانيةٌ. أَجرينا اللِّعَانَ، ثم إذَا تَمَّ وَعَظْنَا الزَّوْجةَ، وقلنا لها: اتَّقِ اللهَ، وإنْ كَانَ الزَّوْجُ صادقًا فأقِرِّي بذلكَ، فعذابُ الدُّنيا أَهْوَنُ مِن عذابِ الآخرةِ.

وعذابُ الدُّنيا الَّذي تنالُه الزَّوْجةُ، أَنْ تُرْجَمَ حَتَّى الموتِ، إِذَا كَانتْ قد زَنَتْ بِالفِعلِ، وإذَا فَقَدَتِ الحياةَ، فهي إِنْ لم تَفقدُها اليومَ؛ فَقَدَتْها في الغدِ، فإذَا أَصَرَّتْ؛ أَجْرَيْنَا اللِّعَانَ.

لكنْ هنا ملاحظة: الزَّوْجُ يقولُ: إنَّ لعنةَ الله عليه. وهي تقولُ: إنَّ غَضَبَ اللهِ عليها. فلماذا فرَّقَ بينهما، هو باللَّعنةِ وهي بالغَضب؟

والجوابُ: لأنَّ قولَ الزَّوْجِ أَقْرَبُ إلى الصِّدْقِ مِن قولِ المرأةِ؛ فلذلكَ كانتْ عقوبةُ المرأةِ إذَا كانتْ كاذبةً، أَشَدَّ مِن عقوبةِ الزَّوْجِ إذَا كَانَ كاذبًا، فالزَّوْجُ ملعونٌ ومطرودٌ ومُبْعَدٌ عن رحمةِ الله، والزَّوْجةُ غَضَبٌ يستلزِمُ اللَّعْنَةَ.

ولو سَأَلَ سائلٌ: لو أرادَ الزَّوْجُ أنْ يتزوجَ هَذِهِ الزَّوْجةَ بعد ذَلِكَ، فهل يجوزُ أم لا؟

والجواب: لا يجوزُ.

وفي هَذِهِ القصة، أنَّ الزَّوْجِ قال: «مَالِي؟»: ويعني بهالِه المهْرَ، فقال الرَّسولُ عَلَيْهِ اللهْرَ: «لا مَالَ لَكَ»؛ لأنَّ المهْرَ استقرَّ بالدُّخول، «وَإِنْ كُنْتَ كَاذِبًا فَهُوَ أَبْعَدُ مِنْكَ»، (أَبْعَدُ) أي: كيفَ تكذِبُ عليها وترمِيها بالفاحشةِ، وتريدُ أنْ تأخذَ مالك؟! فَهَذَا أَبْعَدُ.

وهذا مِن الجِكمةِ، إذْ إنَّ الرَّسولَ عَلَيْهِ الصَّلاَهُ وَالسَّلامُ لم يَقُلْ: لا مالَ لكَ، وسكتَ، بل قال: «لا مَالَ لكَ» وبَيَّنَ العِلَّة، وَهَذَا مِن حُسنِ تعليمِ الرَّسولِ ﷺ، أَنَّه إذَا ذكرَ الحُكْمَ؛ ذكرَ عِلَّتَهُ إذَا كانتِ العِلَّةُ خَفِيَّةً، حَتَّى يطمئنَ النَّاسُ؛ لأنَّ النَّاسَ إذَا فهِموا عِلَّةَ الحُكْم اطمأنَّتُ نفوسُهم.

وهذا أيضًا مِن أدبِ القرآن؛ فإنَّ الله تعالى أحيانًا يذكر الحِكمةَ والعِلَّة، استمعْ إلى قولِه تعالى: ﴿ قُل لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُۥ إِلَآ أَن يَكُونَ مَيْسَتَةً أَوْ دَمًا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرِ فَإِنَّهُۥ رِجْشُ ﴾ [الأنعام:١٤٥]، أي: ما ذُكِرَ رِجْشٌ؛ حَتَّى يطمئنَّ النَّاسُ إلى الحُكْمِ، ويقتنِعُوا به تمامًا.

ولو سَأَلَ سائلٌ: إذَا كَانَ للزَّوجيْنِ وَلَدٌ، وقال الزَّوْجُ: لَيْسَ هَذَا الولدُ مني. فهاذا يكونُ الحُكْمُ؟

فالجواب: أَنْ يُنتفَى عن الزَّوْجِ الولدُ، ولا يكونُ ولدًا له، ويُلْحَقُ بالأُمِّ فقط، وتكون الأمُّ في هَذِهِ الحال أُمَّا وأبًا.

ولو سَأَلَ سائلٌ: إذَا مات هَذَا الطِّفـلُ عن أُمِّهِ وعن إخوتِه، فكيف يكـونُ التَّوْرِيثُ؟

والجواب: إذَا جعلنا الأُمَّ أَبًا وأُمَّا؛ قلنا: لأُمِّهِ السُّدُسُ؛ لأنَّ له إخوةً، والباقي للها تَعْصِيبًا؛ لأَنَّه لو ماتَ عن أُمِّ وأبِ وإخوةٍ؛ صار للأُمِّ السُّدُسُ، وللأبِ الباقي، ولا شيْءَ للإخوةِ.

فهنا نقول: لها السُّدُسُ فَرْضًا؛ لوجودِ عددٍ مِن الإخوةِ، ولها الباقي تَعْصيبًا؛ لأنَّها تَرِثُ ابنها ميراثَ أُمِّ وأبٍ، وهذه المسألةُ قد يُلْغَزُ بها، فيُقالُ لنا: امرأةٌ وَرِثَتْ بالفَرْضِ والتَّعْصِيبِ، فها هي؟ نقول: هي الأمُّ الَّتي لا يلتحقُ ولدُها بأبيه، تكونُ أُمَّا وأبًا، كها في حديث عبدِ اللهِ بنِ عمرَ أنَّه أَلْحَقَ الولدَ بالأُمِّ وصارتْ أُمُّهُ أُمَّا وأبًا.

وهنا مسألةٌ يُبتلى بها كثيرٌ مِنَ النَّاسِ: يكون هناك لَقِيطٌ، واللَّقِيطُ هو الطِّفلُ الضَّائعُ الَّذي لا يُعْرَفُ له أَبٌ ولا أُمُّ؛ فيَحتضِنُه بعضُ النَّاسِ، ويعيشُ في البيتِ على أنَّه أخُّ للأولادِ.

فلو سألَ سائلٌ: هل يجوزُ للمُلْتَقِطِ أَنْ يَنْسِبَهُ إلى نفسِه؟

فالجواب: لا، لا يجوزُ أبدًا.

قد يقولُ: إنَّ هَذَا الطِّفلَ اللَّقِيطَ كَبِرَ وعاشَ على أَنَّه ابنٌ لصاحبِ البَيْتِ، فإذَا قلنا مثلًا إنَّا بِنْتُ؛ فإنَّا إذَا كَبِرَتْ يَجِبُ أَنْ تَحْتَجِبَ عن صاحبِ البيتِ، وسيكونُ هنا

أَثَرٌ نَفْسِيٌ عليها؛ لأنَّها كانت تعتقدُ أنَّها ابنةٌ للرَّجلِ، فإذَا قلنا: أنتِ لستِ ابنةً له، ويجبُ عليكِ أنْ تَحتجِبي عنه؛ فسيكونُ هناك مردودٌ نفسيٌ صعبٌ، فهل نَتغاضى عن ذَلِكَ ونقولُ: تبقى وكأنَّها ابنتُه؟ أو نقولُ: يجبُ أنْ نُجرِيَ الحُكْمَ الشَّرعيَّ عليها؟

والجواب: لا بُدَّ أَنْ نُجرِيَ الحُكْمَ الشَّرعيَّ عليها؛ لأنَّه لو سُكِتَ على أنَّها ابنتُه؛ لَزِمَ مِن ذَلِكَ أحكامٌ كثيرةٌ: كالميراثِ وغيرِه.

لذلك: لا بُدَّ أَنْ يُقالَ: إنَّهَا ليستْ بِنتًا له، والحمدُ لله على كلِّ حالٍ، وهي وإنْ أُصيبَتْ بأَلَمَ نفسيٍّ لمدةِ أُسبوعِ أو شهرٍ، فستزولُ مصيبتُها وتَنسى، أمَّا أَنْ يُبقِيَها وكأنَّها ابنتُه، أو إذَا كَانَ طفلًا ذَكرًا كَأَنَّه ابنُه؛ فَهَذَا لا يجوزُ.

٣٢٧- عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِلُهُ عَنْهُا «أَنَّ رَجُلًا رَمَى امْرَأَتَهُ، وَانْتَفَى مِنْ وَلَدِهَا فِي زَمَنِ رَسُولِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ عَلَى اللهُ عَلَى ال

٣٢٨ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَيَّكُ عَنَهُ قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ مِنْ بَنِي فَزَارَةَ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ فَقَالَ: فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «هَلْ لَك إِبِلٌ؟» قَالَ: نَعَمْ. فَقَالَ: إِنَّ امْرَأَتِي وَلَدَتْ غُلامًا أَسْوَدَ. فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «هَلْ لَك إِبِلٌ؟» قَالَ: نَعَمْ. قَالَ: «فَهَلْ يَكُونُ فِيهَا مِنْ أَوْرَقَ؟» قَالَ: إِنَّ فِيهَا لَوَرُقًا: «فَهَلْ يَكُونُ فِيهَا مِنْ أَوْرَقَ؟» قَالَ: إِنَّ فِيهَا لَوُرُقًا. قَالَ: «فَهَلْ يَكُونُ فَيْهَا مِنْ أَوْرَقَ؟» قَالَ: «وَهَذَا عَسَى لَوْرُقًا. قَالَ: «وَهَذَا عَسَى أَنْ يَكُونَ نَزَعَهُ عِرْقٌ. قَالَ: «وَهَذَا عَسَى أَنْ يَكُونَ نَزَعَهُ عِرْقٌ. قَالَ: «وَهَذَا عَسَى أَنْ يَكُونَ نَزَعَهُ عِرْقٌ. قَالَ: «وَهَذَا عَسَى أَنْ يَكُونَ نَزَعَهُ عِرْقٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الفرائض، باب ميراث الملاعنة، رقم (٦٣٦٧).

<sup>(</sup>٢) أخرَجه البخاري: كتاب الطّلاق، باب إذًا عرض بنفي الولد، رقم (٤٩٩٩)، ومسلم: كتاب اللعان، رقم (١٥٠٠).

٣٢٩ عَنْ عَائِشَةَ رَضَالِلَهُ عَلَا اللهِ هَذَا ابْنُ أَخِي عُتْبَةَ بْنِ أَبِي وَقَاصٍ وَعَبْدُ بْنُ زَمْعَة فِي غُلامٍ. فَقَالَ سَعْدُ: يَا رَسُولَ اللهِ هَذَا ابْنُ أَخِي عُتْبَةَ بْنِ أَبِي وَقَاصٍ، عَهِدَ إِلَيَّ أَنْهُ ابْنُهُ، أَنْظُرُ إِلَى شَبَهِهِ. وَقَالَ عَبْدُ بْنُ زَمْعَةَ: هَذَا أَخِي يَا رَسُولَ اللهِ، وُلِدَ عَلَى أَنْهُ ابْنُهُ، أَنْظُرُ إِلَى شَبَهِهِ، فَرَأَى شَبَهِهِ، فَرَأَى شَبَهًا بَيِّنًا بِعُتْبَةَ فَقَالَ: فَرَاشِ أَبِي مِنْ وَلِيدَتِهِ، فَنَظَرَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِلَى شَبَهِهِ، فَرَأَى شَبَهًا بَيِّنًا بِعُتْبَةَ فَقَالَ: «هُوَ لَكَ يَا عَبْدُ بْنَ زَمْعَةَ، الْوَلَدُ لِلْفِرَاشِ وَلِلْعَاهِرِ الْحَجَرُ. وَاحْتَجِبِي مِنْهُ يَا سَوْدَةً »؛ فَلَمْ يَرَ سَوْدَةَ قَطُلُ".

#### الشترح

هذا الحديثُ فيه أنَّه اختصمَ سعدُ بنُ أبي وقَّاصٍ، وعَبْدُ بنُ زَمْعَةَ في غلام، أمَّا سعدٌ فقال: «يَا رَسُولَ اللهِ هَذَا ابْنُ أَخِي عُتْبَةَ بْنِ أَبِي وَقَّاصٍ، عَهِدَ إِلَيَّ أَنَّهُ ابْنُهُ» أَمَّا سعدٌ فقال: «يَا رَسُولَ اللهِ هَذَا ابْنُ أَخِي عُتْبَةَ بْنِ أَبِي وَقَاصٍ، عَهِدَ إِلَيَّ أَنَّهُ ابْنُهُ» أَمَّا سعدٌ فقال: عليه، فهو يَطلبُ أَنْ يَنضمَّ إليه لأنَّه عمُّه.

وقال عبدُ بنُ زَمْعَةَ: «هَذَا أَخِي يَا رَسُولَ اللهِ، وُلِدَ عَلَى فِرَاشِ أَبِي مِنْ وَلِيدَتِهِ» أي مِن ذُرِّيَّتِه؛ فنظر النَّبِيُّ عَلَيُّ إلى الغلام؛ فوجدَ شَبَهًا بَيِّنًا بعُتْبَةَ بنِ أبي وقَّاصٍ، ومعلومٌ أنَّ الشَّبَهَ قَرِينةٌ قويةٌ على أنَّ هَذَا الْمُشَابِه خُلِقَ مِنْ ماءِ الْمُشابَه.

ولهذا قَالَ الشَّاعرُ:

ومَنْ يُشابِهُ أَبَهُ فَهَا ظَلَمْ (٢)

أي مَن يُشابِههُ في الأخلاقِ، وكذلك أيضًا في الخِلْقَةِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب المحاربين من أهل الكفر والردة، باب للعاهر الحجر، رقم (٦٤٣١)، ومسلم: كتاب الرضاع، باب الولد للفراش وتوقي الشبهات، رقم (١٤٥٧).

 <sup>(</sup>۲) عجز بیت لرؤبة بن العجاج، وصدره:
 بأبهِ اقْتَدَى عَدِيٌّ في الْكَرَم

فرأى النَّبِيُّ شَبَهًا بَيِّنًا بِعُتْبَةَ، ولكنَّ النَّبِيَّ ﷺ ألقى هَذِهِ القرينَةَ؛ لوُجودِ ما هو أقوى مِنها وهو الفِرَاشُ، فقال: «الْوَلَدُ لِلْفِرَاشِ وَلِلْعَاهِرِ الحَجَرُ»، الْوَلَدُ لِلْفِرَاشِ وَلِلْعَاهِرِ الحَجَرُ»، الْوَلَدُ لِلْفِرَاشِ وَلِلْعَاهِرِ الحَجَرُ»، الْوَلَدُ لِلْفِرَاشِ: أي لمن افْتَرشَ المرأةَ بطريقٍ شرعيٍّ وهو الزَّوْجُ أو السَّيِّدُ.

فقضى به النَّبِيُّ ﷺ لعَبْدِ بنِ زَمْعَةَ، مع وجودِ الشَّبَهِ البَيِّنِ لعُتْبَةَ، لكنَّ الفِراشَ مُقَدَّمٌ.

ثم قَالَ النَّبِيِّ: «وَاحْتَجِبِي مِنْهُ يَا سَوْدَةُ»، مع أَنَّه إذَا قضى بالولدِ لزَمْعَةَ؛ صار بالنِّسبةِ لسَوْدَةَ أخاها بلا شَكِّ.

فلو سأل سائلٌ: فلهاذا أمرها النَّبِيُّ أَنْ تَحتجِبَ مِنه مع أنَّها أختُه؟ فكيف يَحكمُ بأنَّه أخوها وأنَّها أختُه ثم يقول: احتجِبي؟

فالجوابُ: حَكَمَ بذلك مِن أَجلِ قُوَّةِ الشَّبَهِ بِعُتْبَةَ بِنِ أَبِي وَقَاصٍ، وَهَذَا يُرَجِّحُ أَلَّا تكونَ أَختًا لِزَمْعَةَ، فعملَ النَّبِيُّ ﷺ بالاحتياطِ، فقضى بأنَّ الوَلَدَ لِزَمْعَةَ، وأنَّه أَخٌ لسَوْدَةَ وأخٌ لعَبْدٍ، وأمرها بأنْ تَحْتَجِبَ منه؛ لوجودِ الشَّبَهِ بِعُتْبَةَ.

#### مِنْ هُوائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: جَوازُ الوَصِيَّةِ إلى شخصٍ بالنَّظرِ في أولادِه، أي يجوزُ للإِنْسَانِ أَنْ يوصيَ إلى شخصٍ، عوارُ للإِنْسَانِ أَنْ يوصيَ إلى شخصٍ، يقولُ: كُنْ ناظرًا على أولادي، أو كُنْ وَصِيًّا عليهم، سواءٌ في أموالهِم أو في حُقوقِهم أو غيرِ ذَلِكَ؛ لأنَّ النَّبِيَّ ﷺ لم يُنْكِرْ هَذِهِ الوصِيَّةَ.

الفَائِدَةُ الثَّانِيَةُ: جوازُ التَّنازعِ في النَّسَبِ والتَّخاصُمِ فيه؛ لأنَّ سعدًا وعَبْدَ بنَ زَمْعَةَ تَخاصَهَا في هَذَا الغلامِ، ويَلْحَقُ بها يَقتضي الشَّرعُ أنْ يَلْحَقَ به.

الفائدة الثالثة: العملُ بالشَّبَه، لكنْ بشرطِ ألَّا يكونَ هناك شيءٌ أقوى مِنه، فإنْ كَانَ هناك شيءٌ أنْ يُؤتِّر.

الفَائِدَةُ الرَّابِعَةُ: العملُ بالاحتياطِ؛ لأنَّ النَّبِيَ ﷺ عَمِلَ بالاحتياطِ في قولِه: «احْتَجِبِي مِنْهُ يَا سَوْدَةُ»، فأمرَها أَنْ تحتجِبَ مع أَنَّهَا أَختُه؛ مِن أجل الشُّبْهةِ القائمةِ في كَوْنِ هَذَا الغُلامِ مُشابِهًا لعُتْبَةَ بْنِ أبي وقَّاصٍ، فيكونُ في هَذَا دليلٌ على جواز بل وجوب الاحتياطِ فيها إذَا قامتْ شُبهةٌ، وقد قَالَ النَّبِيُ ﷺ: «الحَلالُ بَيِّنْ، وَالحَرَامُ وَجوب الاحتياطِ فيها إذَا قامتْ شُبهةٌ، وقد قَالَ النَّبِيُ ﷺ وَالْحَلالُ بَيِّنْ، وَالحَرَامُ بَيِّنْ، وَبَيْنَهُمَا أُمُورٌ مُشْتَبِهَةٌ، فَمَنْ تَرَكَ مَا شُبّة عَلَيْهِ مِنَ الإِثْمِ، كَانَ لِمَا اسْتَبَانَ أَتْرَكَ، وَمَن الإِثْمِ، أَوْشَكَ أَنْ يُواقِعَ مَا اسْتَبَانَ، وَالمَعاصِي حَمَى اللهِ مَنْ يَرْفَعْ حَوْلَ الْجِمَى يُوشِكُ أَنْ يُواقِعَ مَا اسْتَبَانَ، وَالمَعاصِي حَمَى اللهِ مَنْ يَرْفَعْ حَوْلَ الْجِمَى يُوشِكُ أَنْ يُواقِعَهُ» (۱).

وعلى هذا: فإذَا شكَّ الإِنْسَان في ولده مِن زوجتِه، هل هو ولدُه أو لا؛ فإنَّه لا يجوزُ أنْ يعملَ بهذا الشَكِّ؛ لأنَّ الولدَ للفِراشِ أي للزَّوْجِ، حَتَّى مع وجود الشُّبهةِ؛ وذلك احتياطًا للأنسابِ حَتَّى لا تضيعَ، وحتى لا يتلاعبَ النَّاسُ بها.

ولهذا: جَاءَ رجلٌ إلى الرَّسولِ ﷺ وقال: يَا رَسُولَ اللهِ، وُلِدَ لِي غُلامٌ أَسْوَدُ، فَقَالَ: «هَلْ لَكَ مِنْ إِبِلٍ؟» قَالَ: «هَلْ فِيهَا فَقَالَ: «هَلْ لَكَ مِنْ إِبِلٍ؟» قَالَ: «هَلْ فِيهَا مِنْ أَوْرَقَ؟» قَالَ: خُرُّ، قَالَ: «فَلَعَلَّ مِنْ أَوْرَقَ؟» قَالَ: نَعَمْ، قَالَ: «فَلَعَلَّ مِنْ أَوْرَقَ؟» قَالَ: نَعَمْ، قَالَ: «فَلَعَلَّ ابْنَكَ هَذَا نَزَعَهُ عِرْقٌ، قَالَ: «فَلَعَلَّ ابْنَكَ هَذَا نَزَعَهُ عِرْقٌ، قَالَ: «فَلَعَلَّ ابْنَكَ هَذَا نَزَعَهُ عرق»(٢).

ولهذا: لو فُرِضَ أنَّ رجلًا أبيضَ وامرأتَه بيضاء، ثم جَاءَ مِن بينهما غلامٌ أسودُ؛ فلا يجوزُ أنْ يَشتبهَ به أو يَشكَّ فيه، وكذلك لو جَاءَ الغلامُ لا يُشبهُ أباه ولا أُمَّه؛ فلا يجوزُ أنْ يشكَّ فيه؛ لأن الولدَ للفِراشِ، وللعَاهِرِ الحَجَرُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الإيهان، باب فضل من استبرأ لدينه، رقم (٥٢)، ومسلم: كتاب المساقاة، باب أخذ الحلال وترك الشبهات، رقم (١٥٩٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الطلاق، باب إذا عرض بنفي الولد، رقم (٩٩٩)، ومسلم: كتاب اللعان، رقم (١٥٠٠).

٣٣٠ عَنْ عَائِشَةَ رَضَالِكُهُ عَهَا أَنَّهَا قَالَتْ: إِنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ دَخَلَ عَلَيَّ مَسْرُورًا، تَبْرُقُ أَسَارِيرُ وَجْهِهِ. فَقَالَ: «أَلَمْ تَرَيْ أَنَّ مُجَزِّزًا نَظَرَ آنِفًا إِلَى زَيْدِ بْنِ حَارِثَةَ وَأُسَامَةَ بْنِ تَبْرُقُ أَسَارِيرُ وَجْهِهِ. فَقَالَ: «أَلَمْ تَرَيْ أَنَّ مُجَزِّزًا نَظَرَ آنِفًا إِلَى زَيْدِ بْنِ حَارِثَةَ وَأُسَامَةَ بْنِ رَيْدٍ، فَقَالَ: إِنَّ بَعْضَ هَذِهِ الأَقْدَامِ لِمَنْ بَعْضٍ » (١). وَفِي لَفْظٍ: «كَانَ مُجَزِّزٌ قَائِفًا » (٢).

٣٣١ - عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْحُدْرِيِّ رَحَالِكُهُ عَنْهُ قَالَ: ذُكِرَ الْعَزْلُ لِرَسُولِ اللهِ ﷺ. فَقَالَ: «وَلِمَ يَفْعَلُ ذَلِكَ أَحَدُكُمْ؟ -وَلَمْ يَقُلْ: فَلا يَفْعَلْ ذَلِكَ أَحَدُكُمْ - فَإِنَّهُ لَيْسَتْ نَفْسٌ نَخْلُوقَةٌ إِلَّا اللهُ خَالِقُهَا» (٣).

٣٣٢ - عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ رَسَحَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: «كُنَّا نَعْزِلُ وَالْقُرْآنُ يَنْزِلُ، لَوْ كَانَ شَيْئًا يُنْهَى عَنْهُ لَنَهَانَا عَنْهُ الْقُرْآنُ» (٤).

#### <del>-680</del>

٣٣٣ عَنْ أَبِي ذَرِّ رَضَالِيَهُ عَنْهُ: أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «لَيْسَ مِنْ رَجُلٍ ادَّعَى لِغَيْرِ أَبِيهِ - وَهُوَ يَعْلَمُهُ - إِلَّا كَفَرَ، وَمَنِ ادَّعَى مَا لَيْسَ لَهُ: فَلَيْسَ مِنَّا وَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنْ النَّيْرِ أَبِيهِ - وَهُوَ يَعْلَمُهُ - إِلَّا كَفَرَ، وَمَنِ ادَّعَى مَا لَيْسَ لَهُ: فَلَيْسَ مِنَّا وَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنْ النَّارِ، وَمَنْ دَعَا رَجُلًا بِالْكُفْرِ أَوْ قَالَ: يا عَدُوَّ اللهِ، وَلَيْسَ كَذَلِكَ، إلَّا حَارَ عَلَيْهِ» (٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الفرائض، باب القائف، رقم (٦٣٨٨)، ومسلم: كتاب الرضاع، باب العمل بإلحاق القائف الولد، رقم (١٤٥٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الرضاع، باب العمل بإلحاق القائف الولد، رقم (١٤٥٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب التوحيد، باب: هو الله الخالق البارئ المصور، رقم (٦٩٧٤)، ومسلم: كتاب النكاح، باب حكم العزل، رقم (١٤٣٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: كتاب النكاح، باب العزل، رقم (٤٩١١)، ومسلم: كتاب النكاح، باب حكم العزل، رقم (١٤٤٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري: كتاب المناقب، باب نسبة اليمن إلى إسهاعيل، رقم (٣٣١٧)، ومسلم: كتاب الإيهان، باب بيان حال إيهان من رغب عن أبيه وهو يعلم، رقم (٦١).

# الشتارح

# هذا الحديثُ فيه ثلاثُ مسائلَ عظيمةٌ:

المسألة الأولى: إذَا ادَّعى إِنْسَانٌ إلى غيرِ أهلِه وهو يعلمُ؛ فإنَّه يَكْفُرُ؛ لقول النَّبِيِّ عَلِيًّةِ: «لَيْسَ مِنْ رَجُلٍ ادَّعَى لِغَيْرِ أَبِيهِ وَهُو يَعْلَمُهُ إلَّا كَفَرَ»، أي مثل أنْ يكونَ أبوهُ عَلِيًّا، وهو يعلمُ أنَّه أبوه، ثم يَنْتَسِبُ إلى رجلٍ آخرَ اسمُه عبدُ الله؛ فَهَذَا حرامٌ ولا يجوزُ، بلْ إنَّه كُفْرٌ كما قَالَ النَّبِيِّ صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

وهذا يقعُ في قوم لَعِبَ بهمُ الشَّيْطانُ، فلَبَّسُوا على دُوَلِهِم، وانتسبُوا إلى غير آبائهِم، إمَّا حِيلةً على أُخْذِ إعاناتٍ أو غيرِها، فتجدُهم يكتبونَ في البطاقةِ أنَّه فلانُ بنُ فلانٍ، وهو كاذِبٌ؛ فَهَذَا الرَّجلُ يَصْدُقُ عليه هَذَا الحديثُ ويكونَ كافرًا.

ولو سَأَلَ سائلٌ: هل هَذَا الكُفْرُ كُفْرُ نِعْمةٍ أم كُفْرُ مِلَّةٍ؟

والجوابُ: الأصلُ في الكُفْرِ إِذَا أُطْلِقَ؛ فهو كُفْرُ مِلَّةٍ لا كُفْرُ نِعْمَةٍ، ولكنَّ هَذَا الَّذي ذُكِرَ في الحديث هنا لَيْسَ كُفْرَ مِلَّةٍ، بحيث يُقالُ: إِنَّ مَنِ انْتسبَ إلى غيرِ أبيهِ فهو مُرْتَدُّ عنِ الإسلام. فهو غيرُ مُرْتَدِّ، لكنْ يجبُ عليه أَنْ يُعَدِّلَ الوضعَ إلى الحقيقةِ.

فإذا قال: إنْ فعلتُ هَذَا لَزِمَ على لوازمُ شديدةٌ: إمَّا غرامةٌ ماليةٌ، أو حبسٌ، أو غيرُ ذَلِكَ، فبهاذا نجيبُه؟

نقول: نجيبُه بجواب النَّبِي ﷺ للمُتلاعِنَيْن كما سبق، وهو: «أَنَّ عَذَابَ الدُّنْيَا أَهْوَنُ مِنْ عَذَابِ الآخِرَةِ»، فيجبُ أَنْ تُعَدِّلَ البِطاقة إلى الاسمِ الصَّحيحِ حَتَّى لو حُبِسْتَ، حَتَّى لو غُرِّمْتَ مالًا، حَتَّى لو قُتِلْتَ، يجبُ أَنْ تُعَدِّلَهَا؛ لأَنَّ هَذَا أَهْوَنُ مِن أَنْ تَكُونَ كافرًا.

المسألة الثَّانية: مَنِ ادَّعى ما لَيْسَ له فليسَ منَّا، ولْيَتَبَوَّ أُ مَقعدَهُ من النَّار، وَهَذَا أَيضًا إذَا ادَّعَى الإِنْسَانُ ما لَيْسَ له؛ فإنَّ النَّبِيَّ يَئِيِّ تَبَرَّأَ منه.

وأولُ ما يدخلُ في ذَلِكَ، مَنِ ادَّعى أنَّ هَذَا الولدَ ولدُه ولَيْسَ ولدًا له؛ فإنَّه لَيْسَ مِن الرَّسولِ ﷺ في شيءٍ.

وإنَّما قلنا: إنَّ هَذَا أَوَّلُ ما يدخلُ فيه؛ لأَنَّه مُقابِلُ مَنِ انتسبَ إلى غيرِ أبيه، هَذَا إذَا نسبَ أحدًا إلى نفسِه ولَيْسَ منهُ.

ويدخلُ في هَذَا أَيضًا مَنِ الْتَقَطَ لَقِيطًا، واللَّقِيطُ هو الطِّفْلُ يُلْقَى ولا يُعْلَمُ له أَبُّ ولا أُمُّ؛ فيأخذُه الإِنْسَانُ ويحضنُه، ويقومُ عليه ويربيه، وينشأ في بيته، فبعض النَّاسِ -والعياذُ بالله- يَنسِبُه إلى نفسِه ويقول: هَذَا ولدي. وَهَذَا حرامٌ، تبرأ النَّبِيُّ مِن فاعلِه وقال: «وَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنْ النَّارِ»، أي: لِيَسْكُنِ النَّارَ؛ لأنَّ تَبَوُّءَ المَقْعَدِ معناهُ السُّكنى فيه، وَهَذَا يدلُّ على أنَّ ذَلِكَ مِن الكبائرِ.

فإذا قَالَ الَّذي قامَ بحَضانةِ هَذَا اللَّقِيطِ: أصبحَ الولدُ مِن أهل البيتِ، وأصبحَ لا يعرِفُ إلا أنَّني أنا أبوهُ، وربها دخلَ المدرسةَ باسمي! نقول: كلُّ هَذَا غيرُ مُبَرِّرٍ.

فإذا قال: إنَّه تَحْصُلُ له صدمةٌ إذا قلتُ: إنَّكَ لَسْتَ ولدًا لي!

قلنا: لا تَصْدِمْهُ، لكنْ عالجِ المشكلةَ شيئًا فشيئًا حَتَّى تُروِّضَه، وتبلِّغَه أنَّه لَيْسَ مِن أو لادِكَ، ولكنَّه يُنسبُ إلى اسم يصلحُ لكلِّ أحدٍ، مثل أنْ يقال: محمدُ بنُ عبدِ الله، أو محمدُ بنُ عبدِ العزيز، أو ما أشبهَ ذَلِكَ.

كذلك أيضًا تأتي مُشكلةٌ، فيها لو كَانَ اللَّقيطُ طفلةً، وهذه الطِّفلة ستتربَّى في البيتِ، وتُكْشَفُ لمن التقطَها ولأولادِه، وتبقى كأنها أختٌ لهم، وستكون المشكلةُ إذا كَبِرَتْ وقيل لها: إنَّكِ لستِ مِن الأولاد!

فنقول: ولتكنِ المشكلةُ، لكنْ يجبُ على العاقلِ أنْ يعالِجَ الأمرَ بحكمةٍ حَتَى يروضَها؛ فإمَّا أَنْ يسعى جاهدًا في المبادرةِ بتَزويجِها بإذنِ القاضي، أو بغيرِ ذَلِكَ مِن الأسبابِ الَّتي تُهُوِّنُ عليها المسألةَ، الَّتي لا شَكَّ أَنَّ فيها صعوبةً وإحراجًا، لكنَّ الحَقَّ أَخَقُ أَنْ يُتَبَعَ.

المسألة الثالثة -وهي أعظمُ مما سبقَ لسُّوءِ آثارِها وعواقبِها-: مَنْ دَعا رجلًا بالكُفْرِ، أو قال: يا عَدُوَّ اللهِ، ولَيْسَ كذلك، إلا حارَ عليه، هَذَا فيه وجوهٌ:

الوجه الأول: سمَّاه كافرًا أو ناداه بقوله: يا عَدُوَّ اللهِ، ولَيْسَ كذلكَ، رجعَ على القائلِ، ووجهُ ذَلِكَ أنَّ مَنْ كَفَّرَ شخصًا فكأنَّه يقول: أنتَ على دِينٍ وأنا على دِينٍ. فإنْ كَانَ الَّذي وُجِّهَ إليه التَّكْفِيرُ أهلًا لذلك فهو على كُفْرِه، والثَّاني الَّذي كَفَّرَهُ مسلمٌ، وإنْ كَانَ الَّذي وُجِّهِ إليه التَّكْفِيرُ مسلمًا؛ لزِمَ على قول الَّذي كَفَّرَهُ أنْ يكونَ هو الكافرُ.

وانتبهْ: قَالَ رجلٌ لآخَرَ: يا عَـدُّوَ اللهِ، أو دعاه بالكُفْرِ وقال: يا كافـرُ، فَهَذَا الدَّاعي يُقِرُّ أَنَّه على دِينٍ والثَّاني على دِينٍ مُغايِرٍ.

فإنْ كَانَ الآخرُ كافرًا؛ فالقائلُ مسلمٌ، وإنْ لم يكنْ كذلك؛ فالقائلُ كافرٌ؛ لأنَّه هو بنفسِه ادَّعى أنَّ دِينَه غيرُ دِينِ المخاطَب، فيكونُ مُقِرًّا على نفسِه بأنَّه كافرٌ؛ لأنَّ الَّذي خاطبه بالكُفرِ لَيْسَ بكافرٍ، فيلزمُ أنْ يكونَ هَذَا المتكلِّمُ كافرًا. هَذَا وجهٌ مِن وجوهِ معنى الحديثِ.

الوجه الثَّاني: أنَّ مَنْ كَفَّرَ شخصًا ولَيْسَ بكافرٍ، فلا بُدَّ أَنْ يُكَفَّرَ هَذَا القائل، أي المتكلِّمُ لا بُدَّ أَنْ يُكَفَّرَ.

ولذلك كَانَ الخوارِجُ الَّذِينَ كَفَّروا عليَّ بنَ أبي طالبٍ رَضَالِلَهُءَنهُ وقاتَلُوه، وهم يُصلُّونَ، ويصومونَ، ويذكرونَ الله تعالى، مع ذَلِكَ وصفَهُمُ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ

بقولِه: «يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهُمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ»(١)، فالسَّهُمُ إِذَا ضَرَبَ الطَّيْرَ مثلًا؛ مَرَقَ مِن بينِ الجِلدِ واللَّحمِ والعِظامِ، حَتَّى خرجَ مِن الجِهة الأُخرى، مع أنَّهم يقولونَ: إنَّهم مسلمونَ!

ولكنَّ النَّبِيَّ عَيَّكَ قَالَ: «يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهْمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ»، ويكونُ معنى قولِه عَيَّكَةٍ: «وَمَنْ دَعَا رَجُلًا بِالْكُفْرِ» أي قال: إنَّه كافرٌ، أو قال: يا عَدُوَّ الله؛ فإنَّه هو بنفسِه كافرٌ وعدوُّ لله، إمَّا في الحالِ وإمَّا في المستقبلِ، إلا أنْ يتوبَ اللهُ عليه.

وهذا يدلُّنا على الحَذرِ العظيم مِن إطلاقِ التَّكْفيرِ على النَّاسِ، فيُقالُ: هَذَا كَافَرٌ، وَهَذَا فاستُّ، وَهَذَا لا يَجُوزُ للإِنْسَانِ أَنْ يَافَرٌ، وَهَذَا لا يَجُوزُ للإِنْسَانِ أَنْ يَتَكَلّمَ به؛ لأَنَّك إِذَا كَفَّرْتَ شخصًا؛ فقد حَكَمْتَ بأنَّه مُباحُ الدَّمِ، مُبَاحُ المالِ، يجبُ إعدامُه؛ وإذَا كَانَ حاكِمًا؛ لزِمَ مِن قولِكَ الخروجُ عليه، وهذه طامَّةٌ كُبرى.

وما أَفْسَدَ الأُمَّةَ وفَرَّقَها إلا هَذَا الرأيُ الخبيثُ، وهو التَّكْفِيرُ بدونِ دليلٍ.

ونحن نقول: التَّكْفيرُ حُكْمٌ شرعيٌّ، ولَيْسَ لنا أَنْ نُكَفِّرَ إِلا مَنْ كَفَّرَهُ اللهُ ورسولُه، ولا نُوجِبُ إلا ما أَوْجَبَه ورسولُه، ولا نُوجِبُ إلا ما أَوْجَبَه اللهُ ورسولُه، ولا نُوجِبُ إلا ما أَوْجَبَه اللهُ ورسولُه؛ فالله تعالى قال: ﴿إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا لِللهِ اللهُ ورسولُه؛ فالله تعالى قال: ﴿إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا لِللهَ اللهُ ورسولُه؛ فالله تعالى قال: ﴿إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا لِللهَ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ ع

فليسَ مِن حقِّنا التَّكفيرُ أو التَّبديعُ أو التَّفسيقُ، فالأمرُ راجعٌ إلى الكِتاب والسُّنة؛ لأنَّ الكُفْرَ لَيْسَ بالأمرِ الهيِّنِ، بل لا بُدَّ فيه مِن شروطٍ مُعْتَبَرةٍ:

الشَّرط الأول: أنْ يكونَ الَّذي حَكَمْنَا عليه بالكُفْرِ عالِّا بأنَّ هَذَا الفِعْلَ مُكَفِّرٌ، فإنْ جَاهِلًا؛ فإننا لا نُكَفِّرُه، بل ندعُوه أولًا ونُبَيِّنُ له الحَقَّ، فإنْ أصرَّ على شيءٍ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام، رقم (٣٤١٤)، ومسلم: كتاب الزكاة، باب ذكر الخوارج وصفاتهم، رقم (١٠٦٤).

فِعْلُهُ كُفْرٌ أَو تَرْكُهُ كُفْرٌ؛ حينئذٍ نَحْكُمُ عليه بالكُفْرِ، ولا بُدَّ من هذا، ودليلُ ذَلِكَ قُولُ اللهِ تَبَارَكَوَتَعَالَىٰ: ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذِبِينَ حَتَّى نَبَعَثَ رَسُولًا ﴾ [الإسراء:١٥]، أي حَتَّى نبعثَ رسولًا يُبيِّنُ للنَّاسِ الحلالَ والحرامَ لِتَقُومَ عليهمُ الحُجَّةُ بعد ذَلِكَ.

وقال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ حَتَىٰ يَبْعَثَ فِى أُمِّهَا رَسُولًا يَنْلُواْ عَلَيْهِمْ اَيكتِنَا وَمَا كُنَّا مُهْلِكِي ٱلْقُرَوتِ إِلَّا وَأَهْلُهَا ظَلِلْمُونَ ﴾ [القصص:٥٩]، فشَرَطَ اللهُ شرطَيْنِ:

الأول: أنْ يبعثَ رسولًا يَتلو عليهمُ الآياتِ.

والثَّاني: أَنْ يكونوا ظالمينَ بمُخالفةِ ذَلِكَ الرَّسولِ. فتَبَيَّنَ بهذا، أَنَّه حَتَّى البعْثةِ لا يُحْكَمُ بكُفْرِ مِنْ بلغَتْهُ إلا إذَا خَالَفَ وظَلَمَ.

وقال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِلَّ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَنَهُمْ حَتَّى يُبَيِنَ لَهُم مَّا يَتَّقُونَ﴾ [التوبة: ١١٥]، والآياتُ في هَذَا كثيرةٌ.

والنَّبِيُّ ﷺ قال: «وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ، لَا يَسْمَعُ بِي أَحَدٌ مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ يَهُودِيُّ، وَلَا نَصْرَانِيُّ، ثُمَّ يَمُوتُ وَلَمْ يُؤْمِنْ بِالَّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ، إِلَّا كَانَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ»(۱)، وهنا قَيْدٌ واضحٌ وهو قوله: «لَا يَسْمَعُ بِي»، فإذَا لم يَسمعُ؛ فليسَ عليه شيءٌ؛ لأنَّه لم تَقُمْ عليه الحُجَّةُ.

الشَّرط الثَّاني: أنْ يكونَ الكُفْرُ عن قَصْدٍ، فإنْ لم يكنْ عن قَصْدٍ فلا كُفْرَ، وفَواتُ القصدِ في ذَلِكَ يكونُ بأمريْنِ:

إمَّا بأنْ يكونَ الإِنْسَانُ مُكْرَهًا على الكُفْرِ؛ لأنَّ المُكْرَهَ غيرُ قاصدٍ، والدَّليلُ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الإيهان، باب وجوب الإيهان برسالة نبينا محمد ﷺ إلى جميع الناس، رقم (١٥٣).

على هَذَا قولُ الله تَبَارَكَوَتَعَالَى: ﴿ مَن كَفَرَ بِأَللَهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَنِهِ ۚ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ, مُطْمَيِنُ ۚ بِٱلْإِيمَانِ وَلَكِن مَن شَرَحَ بِٱلْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِّرَ ٱللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ [النحل: ١٠٦].

ويدخلُ في ذَلِكَ أيضًا أنْ يجريَ على لسانِه الكفرُ لسَبِ مِن الأسبابِ بدونِ قصدٍ؛ فإنَّه لا يكفرُ ولو كانتِ الكلمةُ كُفْرًا، دليلُ ذَلِكَ أنَّ رسولَ الله ﷺ قال: «للهُ أَشَدُّ فَرَحًا بِتَوْبَةِ عَبْدِهِ حِينَ يَتُوبُ إِلَيْهِ، مِنْ أَحَدِكُمْ كَانَ عَلَى رَاحِلَتِهِ بِأَرْضِ فَلَاةٍ، فَانْفَلَتَتْ مِنْهُ وَعَلَيْهَا طَعَامُهُ وَشَرَابُهُ، فَأَيِسَ مِنْهَا، فَأَتَى شَجَرَةً، فَاضْطَجَعَ فِي ظِلِّهَا، فَانْفَلَتَتْ مِنْهُ وَعَلَيْهَا طَعَامُهُ وَشَرَابُهُ، فَأَيْسَ مِنْهَا، فَأَتَى شَجَرَةً، فَاضْطَجَعَ فِي ظِلِّهَا، قَدْ أَيِسَ مِنْ رَاحِلَتِهِ، فَبَيْنَا هُو كَذَلِكَ إِذَا هُو بَهَا، قَائِمَةً عِنْدَهُ، فَأَخَذَ بِخِطَامِهَا، ثُمَّ قَدْ أَيِسَ مِنْ شِدَّةِ الْفَرَحِ: اللهُمَّ أَنْتَ عَبْدِي وَأَنَا رَبُّكَ، أَخْطأَ مِنْ شِدَّةِ الْفَرَحِ: اللهُمَّ أَنْتَ عَبْدِي وَأَنَا رَبُّكَ، أَخْطأَ مِنْ شِدَّةِ الْفَرَحِ: اللهُمَّ أَنْتَ عَبْدِي وَأَنَا رَبُّكَ، أَخْطأَ مِنْ شِدَّةِ الْفَرَحِ» (١).

(لله) لفظ الجلالةِ مبتدأ، واللامُ لامُ الابتداءِ وتُفِيدُ التَّوْكيدَ، فذكرَ النَّبِيُّ ﷺ وَلَيْ النَّوْمَا الرَّجَلَ أَضلَ ناقتَه، أي أضاعَها وعليها طعامُه وشرابُه؛ فطلبَها ولم يَجِدْها فأيسَ مِنها؛ فاضطجعَ تحتَ شجرةٍ، وإذَا بالناقةِ على رأسِه؛ فأخذَ بذِمامِها وقال: «اللهُمَّ أَنْتَ عَبْدِي وَأَنَا رَبُّكَ».

والصَّوابُ أَنْ يقولَ: اللهمُّ أَنتَ رَبِّي وأَنا عبدُكَ. ولكنَّه قال: «اللهُمَّ أَنْتَ عَبْدِي وَأَنَا رَبُّكَ». وهذه الكلمةُ لو قالها مُعتقِدًا معناها لَكَفَرَ، لكنَّه أخطأ مِن شِدَّةِ الفرح، كما قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «أَخْطأَ مِنْ شِدَّةِ الْفَرَح».

ومثل ذَلِكَ: لو أخطأ مِن شِدَّةِ الغَضَبِ حَتَّى لا يَمْلِكَ نفسَهُ، وتكلَّمَ بكلمةِ الكُفْرِ من شِدَّةِ الغَضَبِ؛ فإنَّه لا يَكْفُرُ، لأنَّ القَصْدَ له قيمةٌ في الشَّرع، حَتَّى الإيمانُ باللهِ إذَا لم يكنْ عن قَصْدٍ فلا يُقْبَلُ، فَهَذَا من قولِه: ﴿ مَن كَفَرَ بِأُللَهِ مِنْ بَعْدِ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب التوبة، باب في الحض على التوبة والفرح بها، رقم (٢٧٤٧).

إِيمَننِهِ ۚ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ. مُطْمَيِنٌ بِٱلْإِيمَنِ وَلَكِن مَن شَرَحَ بِٱلْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبُ مِّن شَرَحَ بِٱلْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبُ مِّنَ أَللَهِ وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾.

وكذلك من الآية الثَّانية: ﴿لَا يُوَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغُو فِيَّ أَيْمَنِكُمُ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم عِاكَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٥].

ويدخلُ في ذَلِكَ أيضًا، إذَا كانتِ الكلمةُ الكُفرِيَّةُ عن تَأْويل، ولا بُدَّ أَنْ يكونَ تَأْويلًا الكَفْرِيَّةُ عن تَأْويل، ولا بُدَّ أَنْ عن يكونَ تَأْويلًا المَغْا؛ لأَنَّه لَيْسَ كُلُّ تَأْويلٍ يكونَ سائِغًا مقبولًا، لكنْ إذَا كَانَ عن تَأْويلٍ سائغِ له وجهٌ لكنَّه بعيدٌ؛ فإنَّه إذَا قَالَ كلمةَ الكُفْرِ جذا التَّأُويل؛ فلا يَكْفُرْ بذلكَ.

والدليلُ على ذَلِكَ، «أَنَّهُ ذَكَرَ رَجُلًا فِيمَنْ سَلَفَ -أَوْ فِيمَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ -، أَوْ فِيمَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ -، أَوْ لَمْ يَبْتَئِرْ - أَوْ لَمْ يَبْتَئِرْ - عِنْدَ اللهِ خَيْرًا، وَإِنْ يَقْدِرِ اللهُ عَلَيْهِ يُعَذِّبُهُ، فَانْظُرُوا إِذَا مُتُ فَأَحْرِقُونِي حَتَّى إِذَا صِرْتُ فَحْاً فَاسْحَقُونِي -أَوْ قَالَ: فَاسْهَكُونِي - فَانْظُرُوا إِذَا مُتُ فَأَحْرِقُونِي حَتَّى إِذَا صِرْتُ فَحْاً فَاسْحَقُونِي -أَوْ قَالَ: فَاسْهَكُونِي - فَانْظُرُوا إِذَا مُتُ فَأَحْرِقُونِي فِيهَا، فَأَخَذَ مَوَاثِيقَهُمْ عَلَى ذَلِكَ وَرَبِّي، فَفَعَلُوا، فَإِذَا كَانَ يَوْمُ رِيحٍ عَاصِفٍ فَأَذْرُونِي فِيهَا، فَأَخَذَ مَوَاثِيقَهُمْ عَلَى ذَلِكَ وَرَبِّي، فَفَعَلُوا، فَقَالَ اللهُ عَنَّوجَلَّ: كُنْ، فَإِذَا رَجُلٌ قَائِمٌ، ثُمَّ قَالَ: أَيْ عَبْدِي مَا حَمَلَكَ عَلَى مَا فَعَلْت؟ فَقَالَ الله عَنَّوجَلَّ: كُنْ، فَإِذَا رَجُلٌ قَائِمٌ، ثُمَّ قَالَ: أَيْ عَبْدِي مَا حَمَلَكَ عَلَى مَا فَعَلْت؟ قَالَ: خَافَتُكَ -أَوْ فَرَقُ مِنْكَ - فَمَا تَلافَاهُ أَنْ رَحِمُهُ اللهُ » (١).

فَهَذَا الرَّجلُ لو أَخذنا ظاهِرَ كلامِه لكانَ كُفرًا؛ لأَنَّه شكَّ في قُدْرةِ الله، لكنَّه ما أرادَ الشَّكَ في قُدْرةِ الله؛ لأنَّه يعلمُ أنَّ اللهَ قادرٌ، ولكنْ مِن خَوْفِه مِن الله أوصى بهذه الوصية؛ ففعل أهلُه ذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الرقاق، باب الخوف من الله، رقم (٦١١٦)، ومسلم: كتاب التوبة، باب في سعة رحمة الله تعالى وأنها سبقت غضبه، رقم (٢٧٥٧).

ولكن الله تعالى -وهو على كل شيءٍ قديرٌ - جمعَهُ وقال: «مَا حَمَلَكَ عَلَى أَنْ فَعَلْتَ مَا فَعَلْتَ؟» فقال الرَّجلُ: «مَحَافَتُكَ»؛ فغفرَ اللهُ له بذلكَ لِخَوْفِه مِن اللهِ، مع أنَّ الكلمةَ تدلُّ على الكُفْرِ، لكنَّ هَذَا الرَّجلَ إنَّما قَالَ كلمةَ الكُفْرِ عن تَأْوِيلٍ؛ فعفَا اللهُ عنه.

وبهذا نعرِفُ خَطَرَ أولئكَ القومِ الَّذِينَ يُطلِقونَ الكُفْرَ على كلِّ مَنْ ظَنُّوا أَنَّه مُخَالِفٌ لشريعةِ الله، وقد يكونُ مَعذورًا، وقد يكونُ الصَّوابُ معه لا معهم.

وعَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ رَضَّالِللَّهُ عَلَيْهِ قَالَ: دَعَانَا رَسُولُ اللهِ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسلم- فَبَايَعْنَا، وَأَخَذَ عَلَيْنَا السَّمْعَ وَالطَّاعَةَ فِي مَنْشَطِنَا وَمَكْرَهِنَا وَعُسْرِنَا وَعُسْرِنَا وَأَثَرَةً عَلَيْنَا، وَأَنْ لَا نُنَازِعَ الْأَمْرَ أَهْلَهُ، قَالَ: «إِلَّا أَنْ تَرَوْا كُفْرًا بَوَاحًا، عِنْدَكُمْ مِنَ اللهِ فِيهِ بُرْهَانٌ» (۱).

فالرَّسولَ قَيَّدَ بقولِه: «إِلَّا أَنْ تَرَوْا» وأَمَّا مُطْلَقُ الظَّنِّ فلا يَجُوزُ، فلا بُدَّ أَنْ نراهُ مثل ما نرى الشَّمْسَ كُفْرًا بَوَاحًا ظاهِرًا بَيِّنًا، أَمَّا أَنْ يكونَ شِرْكًا خَفِيًّا، أو كُفْرًا خَفِيًّا فلا.

وقوله: «عِنْدَكُمْ مِنَ اللهِ فِيهِ بُرْهَانٌ»، فَهَذَا قَيْدٌ ثالثٌ، أي لا بُدَّ مِن دَليلٍ قاطِعٍ لا يَحتمِلُ التَّأْوِيلَ.

وهناكَ شَرْطٌ رابعٌ مَعلومٌ مِن النُّصوصِ، وهو القُدْرَةُ على إزاحةِ هَذَا الحاكمِ، أمَّا مع عدمِ القُدرةِ فإنَّه لا يجوزُ؛ لأنَّه يحصلُ مِنه سَفْكٌ للدِّماء، واختلالُ الأمْنِ، واضطرابُ الأُمَّةِ، وفسادُ الدِّينِ، وفسادُ الدُّنيا.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الفتن، باب قول النبي ﷺ: «سترون بعدي أمورا تنكرونها»، رقم (٦٦٤٧)، ومسلم: كتاب الإمارة، باب وجوب طاعة الأمراء في غير معصية وتحريمها في المعصية، رقم (١٧٠٩).

كذلك فإنَّ الحُكَّامَ إذَا كَلَّمَهُمُ الإِنْسَانُ بالهدوءِ وبالنَّصيحةِ، فأخذَ بِيَدِ الحاكِمِ وكلَّمَهُ مِّ الإِنْسَانُ بالهدوءِ وبالنَّصيحةِ، فأخذَ بِيدِ الحاكِمِ وكلَّمَهُ سِرًّا فيها بينَهُ وبينَهُ واسطةً بِبيانِ الْمُخَالَفةِ؛ فإنَّ الحُكَّامَ سوفَ يَلِينُونَ.

ولا بُدَّ أَنْ تَعْرِفَ أَنَّ الحُكْمَ لَيْسَ بِالأَمْرِ الْهَيِّنِ، على أَنَّ كثيرًا مَّنْ يدعِي أَنَّه كفرَ، فليس بكُفْرٍ يُخرِجُ مِن المِلَّةِ، لكنَّه في وَهْمِ القائلِ كُفْرٌ، والأحكامُ الشَّرعيةُ لا تُؤَخْذَ عن الأوهامِ والخيالاتِ، أو عن الأهواء الشَّاطحةِ الَّتي لَيْسَ لها مِن الميزانِ والاعتدالِ.

لذلك أُحَذِّرُ إِخواني الغَيورينَ على دِينِ الله، مِن هَذَا الأمرِ العظيمِ الخطيرِ وهو التَّكْفيرُ، سواءٌ كَانَ لِوُلاةِ الأُمورِ مِن العلماءِ، أو مِن وُلاةِ الأُمورِ مِن الأمراءِ؛ فإنَّ ذَلِكَ خطيرٌ جدًّا.

فلا نُكفِّرُ مَنْ لا يُكفِّرُهُ اللهُ، ولا نَعتدي على حدودِ الله، بل نكونُ مُتَمَسِّكينَ على منهجِ السَّلَفِ الصَّالِح، فقد كَانَ السَّلَفُ الصَّالِحُ يُؤْذَوْنَ في دِينِ الله، ويُحْبَسونَ ويُضرَبونَ، ومع ذَلِكَ يَدْعونَ للوُلاةِ الَّذِينَ يَجبسونَهم ويَضربونَهم، يَدْعونَ لهم، ويضربونَهم بأمراءِ المؤمنين، وهم يفعلونَ بهم ما يفعلونَ، مِن إلزامهم بالبِدَع، وحَبْسِهم على الحقِّ وضربِهم عليه، لكنَّهم يعرفونَ بدِينِهم وعِلمِهم ما يَترَتَّبُ على الخروجِ على وُلاةِ الأمورِ، مِن المفاسدِ العظيمةِ الَّتي يَقْرؤُها الإِنْسَانُ في عَقْلِه إذَا تَدَبَّرُ التَّاريخَ.

فإياك إياك وهذه الآراءَ الشَّاطحةَ، الَّتي تَهوِي بالأمةِ إلى السَّعير -والعِياذُ بالله- وإلى الفوضى، والإِنْسَانُ مع حُسن النَّيَّةِ لا بُدَّ أَنْ يكونَ لقولِه تأثيرٌ مهما كَانَ مقابلُه.

وهذه قصةُ موسى مع السَّحَرةِ مِن آلِ فرعونَ، طلبوا مِن موسى عَلَيْهِ السَّكَمُ مَوْعِدًا مِن أَجلِ المُغالَبة، فوعدَهم وقتَ الضُّحى؛ حَتَّى يكونَ معه امتدادٌ إلى آخِرِ

الليل، وواعدَهم يومَ الزِّينةِ أي يومَ العيدِ، الَّذي يكونُ فيه النَّاسُ مُتَهَيِّئِنَ للمُشَاهَدةِ.

اجتمعوا بسحرِهم، وألقوا الجبالَ والعِصِيَّ، ومُلِئتِ الأرضُ حَيَّات وثعابين، حَتَّى إنَّ موسى مع ما معه مِن الآيات، أَوْجَسَ بنَفْسِه خِيفةً؛ لأَنَّه رأى أمرًا هَالَهُ، فقال لهم موسى عَلَيْهِ الصَّلاهُ وَلَيْلَكُمْ لَا تَفْتَرُواْ عَلَى ٱللّهِ كَذِبًا فَيُسُحِتَكُم بِعَنَابٍ فقال لهم موسى عَلَيْهِ الصَّلامُ: ﴿ فَنَنَزَعُواْ أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ ﴿ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى النَّاسِ يؤدي إلى الفَشَلِ والشَّتَاتِ والتَّفَرُّقِ والتَّمَرُّقِ، كلمة واحدةٌ قَالَ الله بها: ﴿ فَنَنَزَعُواْ أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ ﴾، والفاء تدلُّ على التَّعْقيبِ والسَّبَيَةِ، واحدةٌ قَالَ الله بها: ﴿ فَنَنَزَعُواْ أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ ﴾، والفاء تدلُّ على التَّعْقيبِ والسَّبَيَةِ، والسَّبَيِة، والسَّبَيةِ،

فأقول: إنَّ كلمةَ الحَقِّ لا بُدَّ أَنْ يكونَ لها تأثيرٌ، ولكنْ لا تَستعجِلْ، قد لا يكونُ لها تأثيرٌ في الحاضرِ، لكنَّها في المستقبلِ ستؤثِّرُ، بثلاثةِ شروطٍ: إذَا كانتْ للهِ، وباللهِ، وفي الله.

إذا كانتْ للهِ إخلاصًا وقَصدًا بحيثُ لا يقصدُ الإِنْسَانُ أَنْ يترفَّعَ عن النَّاس، أو يُقال: ما شاء اللهُ هَذَا رجلٌ مُعلِنٌ، أو هَذَا رجلٌ ناصحٌ.

وإذا كانت باللهِ استعانةٌ، بحيث لا يعتمدُ الإِنْسَانُ على نفسِه فيعجبُ بها.

والثَّالث في الله، أي في الطَّريق الَّذي شرعَهُ اللهُ، كما قَالَ سبحانه: ﴿ أَدَّعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ۚ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحَسَنُ ﴾ [النحل: ١٢٥].

ونقولُ ونكرِّرُ: مَنْ كَفَّرَ مَنْ ليسَ كافِرًا؛ فهو الكافرُ، هكذا قَالَ أَصْدَقُ البَشَرِ: «مَنْ دَعَا رَجُلًا بِالْكُفْرِ أَوْ قَالَ: يا عَدُقَ اللهِ، وَلَيْسَ كَذَلِكَ، إلَّا حَارَ عَلَيْهِ»، أي رجعَ عليه.

وعرفنا وجهَ ذَلِكَ، وقلنا: وجههُ أمرانِ:

الوجهُ الأول: أنَّ هَذَا المُكَفِّرَ يعتقدُ أنَّه على مِلَّةٍ والثَّاني على مِلَّةٍ، فإنْ كَانَ الثَّاني كافرًا؛ فالمُكَفِّرُ مسلمٌ، وإنْ لم يكنْ كافرًا؛ فالمُكَفِّرُ كافِرٌ بمقتضى كلامِه.

الوجهُ النَّاني: أنَّه إذَا كَفَّرَ مَنْ لَيْسَ بكافرٍ؛ فلا بُدَّ أَنْ يكفُرَ وإِنْ طالَ الزَّمَنُ، إلا أَنْ يشاءَ الله، حَتَّى وإِنْ حَسُنَتْ صلاتُه وصدقاتُه، وحَسُنَ صيامُه، فإنَّه إذَا كَفَّرَ مُسْلِمًا؛ عادَ تكفيرُه إليه -أعاذنا اللهُ وإياكم - مِن ذَلِكَ.





٣٣٤ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضَالِلَهُ عَنَّهَا قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ فِي بِنْتِ حَمْزَةَ: «لا تَحِلُّ لِي بَعْرُمُ مِنَ الرَّضَاعَةِ» (١). لِي يَعْرُمُ مِنَ الرَّضَاعَةِ» (١). الشَّرَحِ الشَّرِحِ

الرَّضاعُ معروفٌ، وهو امتصاصُ الثَّدْيِ، سواءٌ كَانَ مِن آدميٍّ أو مِن بَهيمةٍ. فمثلًا: الشَّاةُ الصَّغيرةُ تَلتقِمُ ثَدْيَ أُمِّها فيُقالُ: تَرْضَعُ، ويُقالُ: رَضَعَتْ. والطِّفلُ الصَّغيرُ يَلتَقِمُ ثَدْيَ أُمِّه فنقولُ: رَضَعَ وارْتَضَعَ.

إذن: الرَّضَاعُ لغةً: امتصاصُ الثَّدي لاستخراجِ اللَّبنِ مِنه، سواءٌ كَانَ ذَلِكَ مِن آدميٍّ أو غيرِه.

وأمَّا في الشَّرع: فهو امتصاصُ اللَّبن من النَّدي أو شربُه مِن إناءٍ ونحوِه.

وبِناءً على ذَلِكَ: لو أنَّ امرأةً حلبتِ الحَلِيبَ مِن ثَديِها في فِنجانٍ، ثم شَرِبَهُ الطِّفلُ؛ قيل: رَضَاعٌ شرعًا، ولَيْسَ رَضَاعًا لغةً.

وهذا الموضوعُ مِن الأمور النَّادرة، أي مِن الأمورِ النادرةِ أَنْ يكونَ المعنى الشَّرعيُّ أوسعَ مِن المعنى اللُّغويِّ؛ لأنَّ الغالبَ أنَّ المعنى اللُّغويَّ أوسعُ مِن المعنى الشَّرعيُّ أعمَّ مِن المعنى اللَّغويِّ. الشَّرعيُّ أعمَّ مِن المعنى اللُّغويِّ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب الشهادات، باب الشهادة على الأنساب والرضاع المستفيض والموت القديم، رقم (٢٥٠٢).

والرَّضاعُ المحرم له شروط:

الشَّرط الأول: أنْ يكونَ مِن آدميةٍ: فلو ارتضعَ طفلانِ مِن شاةٍ؛ فلا يصيرانِ أخويْنِ مِن الرَّضاع؛ لأنَّه يُشْتَرَطُ أنْ يكونَ مِن آدميةٍ.

فإنْ رضَعا مِن رجلٍ؛ فلا يُسمى رضاعًا شرعًا؛ لأنَّ مِن الشُّروط أنْ يكونَ ارتضعًا مِن آدميةٍ.

فإنِ ارتضعا مِن مَيْتَةٍ، بحيث يكون هذان الطفلانِ قد ارتضعًا مِنها قبل موتِها أربعَ مراتٍ، ولما أراد أهلُهُما أنْ يكونَا أخويْنِ، وتُوفِّيَتِ المرأةُ المُرْضِعةُ، وقبل أنْ تُغَسَّلَ وتُكَفَّنَ ارتضعًا مِن تَدْيها المرةَ الخامسةَ؛ يكونَا أخويْنِ.

إذن: لا تُشترَطُ الحياةُ ما دامَ الرَّضاعُ مِن آدميةٍ، سواءٌ كانتْ حيةً أو ميتةً.

الشَّرط الثَّاني: أَنْ يكونَ اللَّبنُ اجتمعَ مِن حَمْلٍ أَو مِن وَطْءٍ، فلو أَنَّ امرأةً لها عشرونَ سنةً، لم تتزوَّجْ ولم يَأْتِها أَحَدُّ، ولكن كَانَ لأُختِها طفلٌ صغيرٌ، وكانتْ هَذِهِ المرأةُ تحبُّ هَذَا الطفلَ وتحضنُه كثيرًا، وتُلقِمُه ثديَها لتُسكِتَه عن البُكاء؛ فَدَرَّ الثَّديُ على هَذَا الطَّفلِ فارتضعَ مِنه خمسَ مراتٍ؛ فالقولُ الرَّاجِحُ أَنَّ هَذَا لَيْسَ بشرطٍ، وأنَّ البِكْرَ لو دَرَّتْ على طِفْلِ فأرضعته خمسَ مراتٍ؛ فهو ولدُها.

ولو سَأَلَ سَائِلٌ: وهل يُشْتَرَطُ أَنْ تَكُونَ المرضِعةُ مَع زُوجٍ أَو لا يُشْتَرَطُ؟ والجوابُ: لا يُشْتَرَطُ، فلو أَنَّ امرأةً طُلِّقَتْ وفارقتْ زُوجَها، وبَقِيَتْ مُدَّةً طويلةً، ثم إِنَّ ثديَها دَرَّ لَبَنًا على هَذَا الطِّفْلِ فأرضَعَتْهُ؛ فإنَّها تَكُونُ أُمَّا له؛ لأَنَّ ذَلِكَ داخِلٌ في عُمومِ قُولِه تعالى: ﴿وَأُمْهَا مُنَا لَهُ اللَّهَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهَا الله اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ

الشَّرط الثَّالث: أنْ يكونَ خمسَ مراتٍ فأكثرَ، فإنِ ارتضعَ الطِّفل مرةً فليس بشيءٍ، وإنِ ارتضعَ مرتيْنِ فليس بشيءٍ، وإنِ ارتضعَ ثلاثًا فليس بشيء، وإنِ ارتضعَ أربعًا فليس بشيء، أمَّا إنِ ارتضعَ خمسًا؛ فيكونُ ابنًا لها مِنَ الرَّضاع.

إذن: لا بُدَّ مِن أَنْ يكونَ عددُ الرَّضعاتِ خمسةً، والدَّليلُ حديثُ عائشةَ رَضَعَاتٍ خمسةً، والدَّليلُ حديثُ عائشة رَضَعَاتٍ مَعْلُومَاتٍ يُحَرِّمْنَ، ثُمَّ نُسِخْنَ بِخَمْسٍ مَعْلُومَاتٍ »(١).

وتأمل قولها: «مَعْلُومَاتٍ»؛ حَتَّى تأخذَ مِنه أَنَّه لا بُدَّ أَنْ يكونَ عددُ الرَّضاعِ معلومًا، فإنْ شَكَّتِ المرضِعةُ أو الشاهِدةُ، هل هو خمسٌ أو أربعٌ؛ فليس بشيء؛ لأنَّ الحديثَ صريحٌ: «خَمْس مَعْلُومَات».

فإذا قالتِ المرأةُ إنَّها أَرضعتْ هَذَا الطِّفلَ، وإنَّه ولدُها. نسألهُا: كَمِ الرَّضاعُ؟ فإنْ قالتْ: لا أدري، ولكنَّي قد أرضعْتُه. نسألها: هل تَتيَقَّنِينَ أنَّهَا خمسُ رضعاتٍ؟ فإنْ قالتْ: لا أذكرُ. فالولدُ إذن لَيْسَ ولدًا لها، ولا حُكْمَ لهذا الرَّضاع.

وعلى هذا: يجوزُ أنْ يتزوَّجَ مِن بناتِها؛ لأنَّه لم يثبتْ أنَّه ولدٌ لها، إذ إنَّنا اشترطْنَا أَنْ تكونَ الخَمسُ معلوماتٍ.

والمرادُ بالخَمسِ رضعاتٍ، أَنْ تكونَ كلُّ رَضعةٍ مُنْفصلةً عن الأُخرى، بينها ما يُعَدُّ انفصالًا، فلو أَنَّ هَذَا الطِّفلَ رضَع خَمْسَ مَصَّاتٍ أَو عَشْرَ مَصَّاتٍ، لكنَّه بمكانٍ واحدٍ؛ فَهَذَا لَيْسَ بشيءٍ، فلا بُدَّ أَنْ تكونَ كلُّ مرةٍ مُنفصلةً عن المرةِ الأُخرى بها يُعَدُّ فاصلًا عُرْفًا.

الشَّرط الرَّابع: أَنْ يكونَ الرَّضاعُ في وقتٍ يَنتفعُ بِهِ الطِّفلُ؛ أي يكونَ هو غِذاءَهُ، فلا بُدَّ أَنْ يكونَ الرَّضاعُ هو غذاءَ الطِّفلِ، وحَدُّهُ في الغالبِ سَنتانِ، فإذَا وقعَ الرَّضاعُ بعد أَنْ فُطِمَ وتجاوزَ السَّنتيْنِ؛ فإنَّه لا يَثْبُتُ ولا شيءَ فيه.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الرضاع، باب التحريم بخمس رضعات، رقم (١٤٥٢).

فلو وجدنا طفلًا قد فُطِمَ ولكنَّه لم يَنْسَ الرَّضاعَ، وله أكثر مِن سَنتيْنِ، فارتضعَ مِن امرأةٍ خمسَ مراتٍ؛ فإنَّه لا يَثْبُتُ ولا شيءَ فيه، لأنَّه لَيْسَ في الزَّمنِ الَّذي يكونُ اللَّبَنُ فيه غذاءً.

ولو سَأَلَ سائلٌ: هَذَا الشَّرطُ هل هو مُعتبَرُ بالوصفِ أو مُعتبرٌ بالحَدِّ؟ والحَدِّ؟ والحَدِّ؟ والجَدِّ؟ والجوابُ: فيه قولانِ للعلماءِ:

القولُ الأول: مِنهم مَنْ قَالَ بالوصفِ، وقال: إنَّ العِبْرةَ بالفِطامِ، وإنَّ الصَّبِيَّ إذَا تأخرَ فِطامُه إلى ثلاثِ سنينٍ وارتضعَ قبلَ أنْ يُفْطَمَ؛ فالرَّضاعُ مُعتبَرُّ.

القول الثَّاني: أنَّ الرَّضاعَ مُعتبَرٌ بالحَدِّ، وحَدَّدُوهُ بسنتيْنِ.

الأحكامُ المُترتِّبةُ على ثُبوت الرَّضاع:

إذا ثَبَتَ الرَّضاعُ؛ فإنَّ يترتبُ عليه أحكامٌ هي:

أولًا: المَحْرَمِية: أي أنَّ الطَّفْلَ يكونُ مَحْرَمًا لمنْ أرضعَتْهُ، دليلُ ذَلِكَ قولُ النَّبِيِّ عَلَيْهِ: «يَحْرُمُ مِنَ النَّسبِ»، فإذَا كانت أختُكَ مِن النَّسبِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ: «يَحْرُمُ مِنَ الرَّضَاعِ مَا يَحْرُمُ أَنتَ مَحْرُمُها، فكذلك أختُكَ مِن الرَّضاعِ؛ لقولِه عَلَيْهِ: «يَحْرُمُ مِنَ الرَّضَاعِ مَا يَحْرُمُ مِنَ الرَّضَاعِ مَا يَحْرُمُ مِنَ النَّسَب».

ثانيًا: تحريمُ النَّكاحِ: فإنَّه لا يجوزُ للإِنْسَانِ أَنْ يتزوَّجَ أَختَه مِن الرَّضاعِ، كما لا يجوزُ أَنْ يتزوَّجَ أَختَه مِن النَّسبِ.

ثالثًا: جوازُ النَّظَرِ: فيجوزُ النَّظَرُ لأختِه مِن الرَّضاع، أو ابنتِه مِن الرَّضاع، أو أُمِّه مِن الرَّضاع؛ لأنَّه يَخْرُمُ بالرَّضاع ما يَحْرُمُ بالنَّسبِ.

رابعًا: جوازُ الخَلْوَةِ والسَّفَر: أي أنَّه يجوزُ أنْ يسافرَ ويختليَ بأختِه مِن الرَّضاعِ، كما يجوزُ له أنْ يسافرَ ويختليَ بها ثَبَتَتْ مَحْرَمِيَّتُه بالنَّسبِ. ولا يَثْبُتُ الميراثُ، فلا تَوارُثَ بين المرأةِ ومَن أرضعَتْهُ؛ لأنَّ هَذَا خاصٌّ بالنَّسبِ أو بالمُصاهَرةِ.

ولا تجبُ النَّفقةُ أيضًا، فلا يَثْبُتُ إلا ما ذكرنا أَوَّلًا، وغيرُ ذَلِكَ لا يَثْبُتُ، والدَّليلُ هَذَا الحديثُ الَّذي ساقَه المؤلِّفُ رَحِمَهُ اللَّهُ عَنِ ابنِ عباسِ رَحَوَلِيَّهُ عَنَاهُا قال: قَالَ رَحِمَهُ اللَّهُ عَنِ ابنِ عباسِ رَحَوَلِيَّهُ عَنَاهُا قال: قَالَ رسولُ الله ﷺ في بنت حمزة: «لا تَحِلُّ لِي، يَحْرُمُ مِنَ الرَّضَاعِ مَا يَحْرُمُ مِنَ النَّسَبِ، وَهِيَ ابْنَةُ أَخِي مِنَ الرَّضَاعَةِ».

وحمزةُ هو ابنُ عبدِ الْمُطَّلِبِ رَضَالِلَهُ عَنهُ، وهو سَيِّدُ الشُّهداء، وقد استُشْهِدَ في غزوةِ أُحُدٍ، وهو مِن أعظمِ النَّاسِ شجاعةً، حَتَّى إنَّه يُسمى أَسَدَ اللهِ وأَسَدَ رسولِه رَضَالِلَهُ عَنهُ.

وكان حمزةُ أخًا للنَّبي ﷺ مِن الرَّضاعة، فذُكِرَتِ ابنتُه لرسولِ الله ﷺ؛ فقال: إنَّها لا تَحِلُّ؛ إنَّها ابنةُ أخي مِن الرَّضاعِ، ويَحْرُمُ مِنَ الرَّضَاعِ مَا يَحْرُمُ مِنَ النَّسَبِ.

واعلمْ أنَّ الطِّفلَ إذَا رَضعَ مِنِ امرأةٍ؛ صار أخًا لجميعِ أولادِها، وعمَّا لجميع أولادِ أبنائها، وخالًا لجميع أولادِ بناتِها.

ولو سَأَلَ سائلٌ: إذَا كَانَ لها أولادٌ مِن زوجٍ غيرِ الزَّوْجِ الَّتي أَرضَعَتْ وهي في حبَالِه، فهل يكونونَ إخوةً لبعضٍ؟

والجوابُ: نعمْ، لكنَّهم يكونونَ إخوةً مِن الأُمِّ.

مثال ذَلِكَ: تَزَوَّجَ زَيْدٌ بَهِنْد، وكانَ لها أولادٌ مِن زوجٍ سابق، ثم حَملتْ مِن زيدٍ، وأتَتْ مِنه بأولادٍ، وأرضعتْ طفلًا حين كانتْ مع زيدٍ مع أولادِها مِن زوجِها الأول؛ يصيرُ أولادُها إِخوةً للذي ارتضعَ معهم، ولكنَّهم إخوةٌ مِن الأم، وأولادُها مِن الزَّوْجِ الثَّاني إخوةٌ أشقاءُ، وأولادُ زوجِها مِن زوجةٍ أُخرى إخوةٌ مِن الأبِ.

وعلى هذا: فهذه المرأةُ الَّتي أرضعَتِ الطِّفْل، إذَا كَانَ لها أولادٌ مِن زوجٍ سابقٍ، فهم إخوةٌ للرَّاضعِ مِنَ الأُمِّ، وإذَا كَانَ لزوجِها أولادٌ مِن غيرها؛ فهم إخوةٌ للرَّاضعِ مِن الأَب، وإذَا كَانَ لها أولادٌ مِن زوجة الَّتي أرضعَتِ الطِّفْلَ وهي في حبَالِه؛ فهم إخوةٌ له أشقاءُ.

ولو سَأَلَ سَائلٌ: هل ينتقِلُ التَّحريمُ مِن الرَّاضعِ إلى إخوانِه وآبائِه وأمهاتِه؟ والجوابُ: لا، لا ينتقلُ، فالرَّضاعُ لا يثبتُ حُكمُه إلا في الرَّاضعِ وذُريتِه، أمَّا مَنْ كانوا في درجتِه كإخوتِه، أو كانوا أعلى مِنه كآبائِه وأمهاتِه؛ فلا أَثَرَ لهم.

ولو سَأَلَ سائلٌ: طفـلٌ رضعَ مِنِ امرأةٍ ولـها بناتٌ، هل يجوزُ أَنْ يتزوجَ مِن بناتِها؟

والجواب: لا؛ لأنَّه أخوهم مِن الرَّضاع.

ولو سَأَلَ سائلٌ: هل يجوزُ لأبنائِه أنْ يتزوَّجُوا مِن أَخَواتِه مِن هَذِهِ الَّتي أرضعَتْه؟ والجوابُ: لا؛ لأنَّهن عماتُهم، أي عماتُ الأبناءِ.

ولو سَأَلَ سَائلٌ: هل يجوزُ لأخيه مِن أبيه أنْ يتزوجَ مِن بناتِ الَّتي أرضعَتْه؟ والجوابُ: نعم، يجوزُ أنْ يتزوجَ إخوتُه مِن النَّسبِ مِنْ أخواتِه مِن الرَّضاعِ؛ لأنَّه لَيْسَ بينهم علاقةٌ، ونحن ذكرنا القاعدة: الرَّضاعُ لا يُؤثِّرُ إلا في الرَّاضعِ وذريتِه فقط، أمَّا آباؤُه وإخوانُه وأعمامُه وأخوالُه، فلا عَلاقةَ لهم بالرَّضاع إطلاقًا.



٣٣٥ - عَنْ عَائِشَةَ رَضَالِيَّهُ عَالِثَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلِيْ الرَّضَاعَةَ ثُحَرِّمُ مُ اللهِ عَلِيْ : "إِنَّ الرَّضَاعَةَ ثُحَرِّمُ مَا يَحْرُمُ مِنَ الْوِلادَةِ» (١).

٣٣٦ - وَعَنْهَا قَالَتْ: إِنَّ أَفْلَحَ أَخَا أَبِي الْقُعَيْسِ اسْتَأْذَنَ عَلَيَّ بَعْدَمَا أُنْزِلَ الجِجَابُ؟ فَقُلْت: وَاللهِ لا آذَنُ لَهُ، حَتَّى أَسْتَأْذِنَ النَّبِيَّ عَلَيْهِ فَإِنَّ أَخَا أَبِي الْقُعَيْسِ: لَيْسَ هُوَ أَرْضَعَنِي، وَلَكِنْ أَرْضَعَتْنِي امْرَأَةُ أَبِي الْقُعَيْسِ، فَلَخَلَ عَلَيَّ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ لَيْسَ هُو أَرْضَعَنِي، وَلَكِنْ أَرْضَعَتْنِي امْرَأَتُهُ. فَقَالَ: فَقُلْت: يَا رَسُولَ اللهِ: إِنَّ الرَّجُلَ لَيْسَ هُو أَرْضَعَنِي، وَلَكِنْ أَرْضَعَتْنِي امْرَأَتُهُ. فَقَالَ: «الثَّذَنِي لَهُ، فَإِنَّهُ عَمُّك، تَرِبَتْ يَمِينُك» (٢).

- قَالَ عُرْوَةُ بْنُ الزُّبَيْرِ: فَبِذَلِكَ كَانَتْ عَائِشَةُ تَقُولُ: «حَرِّمُوا مِنَ الرَّضَاعَةِ مَا يَحْرُمُ مِنَ النَّسَبِ» (٣).
- وَفِي لَفْظِ: اسْتَأْذَنَ عَلَيَّ أَفْلَحُ، فَلَمْ آذَنْ لَهُ. فَقَالَ: أَتَحْتَجِبِينَ مِنِّي، وَأَنَا عَمُّك؟ فَقُلْت: كَيْفَ ذَلِك؟ قَالَ: أَرْضَعَتْكِ امْرَأَةُ أَخِي بِلَبَنِ أَخِي، قَالَتْ: فَسَأَلْت رَسُولَ اللهِ فَقُلْت: كَيْفَ ذَلِك؟ قَالَ: أَرْضَعَتْكِ امْرَأَةُ أَخِي بِلَبَنِ أَخِي، قَالَتْ: فَسَأَلْت رَسُولَ اللهِ عَلَى اللهِ فَقَالَ: «صَدَقَ أَفْلَحُ، اتْذَنِي لَهُ، تَرِبَتْ يَمِينُك» (أُ أَي افْتَقَرَتْ، وَالْعَرَبُ تَدْعُو عَلَى اللهَ عُرِبَتْ يَمِينُك (أُ أَي افْتَقَرَتْ، وَالْعَرَبُ تَدْعُو عَلَى اللهَ عُرِبة.
   الرَّجُل، وَلا تُرِيدُ وُقُوعَ الأَمْرِ بِهِ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الشهادات، باب الشهادة على الأنساب والرضاع المستفيض والموت القديم، رقم (۲۵۰۳)، ومسلم: كتاب الرضاع، باب يحرم من الرضاعة ما يحرم من الولادة، رقم (١٤٤٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب التفسير، باب تفسير سورة الأحزاب، رقم (٤٥١٨)، ومسلم: كتاب الرضاع، باب تحريم الرضاعة من ماء الفحل، رقم (١٤٤٥).

<sup>(</sup>٣) التخريج السَّابق.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: كتاب الشهادات، باب الشهادة على الأنساب والرضاع المستفيض والموت القديم، رقم (٢٥٠١)، ومسلم: كتاب الرضاع، باب تحريم الرضاعة من ماء الفحل، رقم (١٤٤٥).

## الشترح

هذا الحديثُ فيه فوائدُ، القصةُ أنَّ رجلًا يُسمى أَفْلَحَ استأذنَ على السَّيدةِ عائشةَ وَخَالِلَهُ عَنْهَا بعد إذْ أُنْزِلَ الحِجابُ؛ لأنَّ الحِجابَ تأخرَ نزُولُه إلى السَّنةِ السَّادسةِ مِن الهجرة، وكان قبل ذَلِكَ لا حِجابَ بين الرِّجالِ والنِّسَاء، فكانتِ المرأةُ تخرجُ كاشِفةً وجهَها كالرَّجل.

وفي السَّنةِ السَّادسةِ مِن الهجرةِ أُنْزِلَ الجِجَابُ، ولمَا نزلتْ آيةُ الجِجَابِ، استأذنَ هَذَا الرَّجلُ الَّذي يقال له أَفْلَحُ -وهو أخو أبي القُعَيْسِ- وكان أبو القُعَيْسِ له زوجةٌ أرضعتْ عائشةَ رَضِيَالِيَّهُ عَنْهَا مِن لَبَنِ أبي القُعَيْسِ وهو أخو أَفْلَحَ.

استأذنَ الرَّجُلُ على عائشة؛ فأبَتْ أنْ تأذنَ له؛ فقال لها: إنَّه عمُّكِ. لأَنَّه كَانَ أَخَا أبيها مِن الرَّضاع، وهي تقول رَضَالِللهُ عَنْهَا: «لَيْسَ هُوَ أَرْضَعَنِي، وَلَكِنْ أَرْضَعَتْنِي الْمَرَأَةُ أَبِي الْقُعَيْسِ»، ومعلومٌ أنَّ الرَّجلَ لا يُرضعُ المرأة، ولكِنَّها أخذتْ مِن قولِه تعالى: ﴿وَأَمَهَنَكُمُ الَّيِ آلَنِهَ عَنَكُمُ السَّاء: ٣٣]، وقالت: إنَّ هَذَا الحكمَ في الأُمهاتِ، فها بَالُ الرِّجالِ؟!

والإِنْسَانُ قد يفهمُ الشَّيءَ على خلافِ ما أُرِيدَ به، فسألتِ النَّبِيَّ ﷺ عن ذَلِكَ؛ فأخبرَها.

# مِنْ فُوائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:

الفَائِدَةُ الأُولَى: أَنَّ حُكْمَ الحِجَابِ كَانَ مُتَأَخِّرًا، لقولها: «بَعْدَمَا أُنْزِلَ الحِجَابُ»، وعلى هَذَا فالأحاديثُ الواردةُ الَّتي ظاهِرُها إباحةُ كَشْفِ الوجهِ كلُّها محمولةٌ على ما كَانَ قبلَ الحِجَابِ، وَهَذَا جوابٌ مُحْمَلٌ لا مَجِيدَ عنه، أَنَّ نقول: إِنَّ الأحاديثَ الواردةَ في جوازِ كشفِ المرأةِ وجهَها كلُّها محمولةٌ على ما كَانَ قبلَ الحِجَاب؛

فيكونُ جوازُ الحِجَابِ منسوخًا بعد أنْ كَانَ ثابتًا.

وهذا ينفعُكَ في الاستدلالِ، لكنّه قد يَرُدُّ على هذا، ما جَاءَ في قصةِ الفَضْلِ بنِ العبّاسِ رَضَالِكَانَهُ عَنْهُا، حيث كَانَ رديفَ النّبِيِّ عَلِيْ على بَعيرِه، في سَيْرِه في حَجّةِ الوَداعِ، مِن مُزْدَلِفَةَ إلى مِنَى، وأسامةُ بنُ زَيْدٍ الّذي كَانَ مولى رسولِ الله عَلَيْهِ، كَانَ رَدِيفَه مِن عَرفة إلى مُزْدَلِفَةَ.

وانظر للتَّواضعِ الجَمِّ، لم يُرْدِفِ النَّبِيُّ ﷺ أبناءَ أكابرِ الصَّحَابة، ولا أكابرَ الصَّحَابة، ولا أكابرَ الصَّحَابة؛ وإنَّما أردفَ مِن عَرَفَةَ إلى مُزْدَلِفَةَ مولًى مِن الموالي، ومِن مُزْدَلِفَةَ إلى مِنَى رجلًا مِن صغارِ النَّاس.

فجاءتِ امرأةٌ مِن خَثْعَمَ تسألُ النَّبِيَّ ﷺ؛ فجعلَ الفضلُ ينظرُ إليها وتنظرُ إليه وتنظرُ إليه وتنظرُ إليه وكان الفضلُ رَضَائِنَهُ عَنهُ رجلًا وسيهًا؛ أي جميلًا، فصرف النَّبِيُّ ﷺ وجهَ الفضلِ؛ لأنَّه لا يجوزُ للرَّجلِ أنْ ينظرَ إلى المرأة، وأمَّا النَّبِيُ ﷺ فله شأنٌ آخَرُ، يجوزُ له أنْ ينظرَ إلى المرأة، ويجوزُ أن يخلوَ بِها؛ لأنَّ العِلَّة في المنعِ مُمْتَنِعَةٌ غايةَ الامتناعِ في حق الرَّسولِ عَليَهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ.

فالرَّجل يُنهى أَنْ ينظرَ إلى المرأة؛ خوفًا مِن الفِتنةِ المؤديةِ إلى الفاحشةِ، ويُنهى الرَّجلُ عن الخَلْوَةِ بالمرأةِ كذلك؛ خشيةَ الفتنةِ المؤديةِ إلى الفاحشةِ، وَهَذَا لا يمكنُ أَنْ يقعَ من رسولِ الله ﷺ؛ ولهذا جازَ له أَنْ ينظرَ إلى المرأةِ، وجازَ له أَنْ يخلوَ بالمرأةِ؛ لأَنَّ العِلَّةَ الَّتي مِن أُجلِها حُرِّمَتِ الخَلْوَةُ وحُرِّمَ النَّظُرُ مفقودةٌ تمامًا بالنِّسبة للرَّسول صَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ.

ولهذا بَقيتِ المرأةُ كاشفةَ الوجهِ بالنِّسبةِ للرَّسولِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ، وبالنِّسبةِ للفَضْلِ صَرَفَ وجهَه إلى جانبٍ آخَرَ.

وهذَا قد يُشكلُ على بعضِ النَّاسِ ويقول: هَذَا في آخرِ حياةِ الرَّسولِ ﷺ، في حَجَّةِ الوَداعِ قبل موتِه بشهريْنِ مثلًا.

فنقول: الواجبُ على المسلمِ ألَّا يَتَعَلَّقَ بِالْمُشْتِبِهَاتِ وِيَدَعَ الواضِحاتِ؛ فالتَّعَلَّقِ بِالْمُشْتِبِهَاتِ وَيَدَعَ الواضِحاتِ؛ فالتَّعَلَّقِ بِالْمُشْتَبِهَاتِ وتَرْكُ الواضحاتِ سبيلُ مَن في قلبِه زَيْغٌ، ونحنُ لا نقولُ هَذَا لكلِّ إِنْسَانٍ خالفَ ظاهِرَ النَّصِّ، لكنَّ هَذَا سبيلُ مَن بِه زَيْغٌ، أَنْ يَتَبِعَ المتشابِة، ويَدَعَ المُحْكَمَ.

فَمَن قَالَ: إِنَّ هَذِهِ المرأة كَانَتْ كَاشِفَةَ الوَجْهِ فِي جَمِيعِ النَّسُكِ؛ لأَنَّهَا رُبِها لم تكشِفْ وجهَها إلا حين جعلتْ تسألُ الرَّسولَ ﷺ، وأنَّها في الأولِ قد غطَّتْ وجهَها، لكنْ لـبَّا وصلَتْ إلى الرَّسولِ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ، أو وَصَلَ الرَّسولُ ﷺ إليها؛ كَشَفَتْ وجهَها للسُّؤالِ؛ حَتَّى يَتَبَيَّنَ مَقاطِع الحُرُوفِ، ويكونَ الكلامُ واضحًا، فَهَذَا مُحْتَمَلٌ.

ويَحتمِلُ أَنَّهَا كَانَتْ كَاشْفِةَ الوَجْهِ مَنذُ بِدَأْتِ النَّسُكَ، فيراها كلُّ أَحَدٍ، وإذَا كَانَ أَحدُ الاحتمالَيْن يوافقُ النُّصوصَ الواضحةَ المُحْكَمَةَ؛ فيجبُ علينا أَنْ نأخذَ بِه حَتَّى تبقى النُّصوصُ كلُّها مُحكَمةً؛ لِحَمْلِ المُتشَابِهِ على المُحْكَمِ.

فالصَّوابُ المقطوع بِه عندي: أنَّه لا يَحِلُّ للمرأةِ أنْ تَكْشِفَ وجهَها للرِّجالِ الأَجالِ الأَجالِ الأَجالِ الأَجالِ العصرِ الَّذي كَثُرَتْ فيه الفِتنُ مِن النِّسَاء والرِّجال، وكَثُرَتْ فيه مظاهرُ السُّوءِ مِن وسائلِ الإعلامِ المقروءَةِ والمسموعةِ والمرئِيَّةِ.

ولا يخفى الدَّمارُ العظيمُ الَّذي لِحَقَ بالأُمَّةِ في مدةٍ وَجيزةٍ، حين صاروا يشاهدونَ ما يُسَمُّونه بالدِّشِّ؛ فإنَّ هَذَا -والله- دمَّرَ الأخلاقَ إلى أبعدِ الحدودِ.

لكن اعلمْ يا أخي المسلم، أنَّ الله قد يُيسِّرُ لك أسبابَ المعصيةِ امتحانًا لك، وأَضربُ لك مَثْلَيْنِ:

المثلُ الأول: في الأُممِ الماضيةِ حرَّمَ اللهُ على اليهودِ صيدَ السَّمكِ يومَ السَّبت؛ فجعلوا شبكةً ووضعوها يومَ الجمعةِ، فكانتِ الجيتانُ تأتي يومَ السَّبت شُرَّعًا؛ أي كثيرةً على وجهِ الماء؛ فتتساقطُ في هَذَا الشَّبَكِ، فإذَا جَاءَ يومُ الأحَدِ؛ أخذوهُ وقالوا: ما صِدنا يوم السَّبت، صِدْنا يوم الأحَدِ. فابتلاهمُ اللهُ عَنَّوجَلَّ بهذه البَلِيَّةِ، ولم يستطيعوا أنْ يصبِرُوا حَتَّى تَحايلوا على محارِمِ الله؛ فقَلَبَهُم اللهُ قرَدةً، قالَ الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ اللهُ أَعْرَدةً، قالَ الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ اللهُ أَعْرَدةً، قَالَ الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ اللهُ أَعْرَدةً خَسِئِينَ ﴾ [البقرة: ٢٥].

المُثَلُ الثَّانِي: فِي هَذِهِ الأَمة، ابتلاها اللهُ عَنَّهَجَلَّ بتحريمِ الصَّيْدِ حالَ الإحرامِ، قَالَ تعالى: ﴿ يَثَانَيُهَا اللَّهِ مَانُوا لَا نَقْنُلُوا الصَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمٌ ﴾ [المائدة: ٩٥]، ثم ابتلاهمُ اللهُ عَنَهَجَلَّ وأرسلَ عليهم الصَّيدَ يصيدونه بسهولةٍ تنالُه الأيدي والرِّماحُ، قَالَ الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا لَيَبَلُونَكُمُ اللهُ بِثَيْءِ مِنَ الصَّيْدِ تَنَالُهُ وَ اَيْدِيكُمُ وَرِمَاحُكُمْ ﴾ تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا لَيَبَلُونَكُمُ اللهُ بِثَيْءٍ مِن الصَّيْدِ تَنَالُهُ وَايَدِيكُمُ وَرِمَاحُكُمْ ﴾ [المائدة: ٩٤].

فالطائرُ الَّذي في جوِّ السَّماء، ينزلُ حَتَى ينالَه الرُّمحُ، والزَّاحِفُ يعلو -سَخَّرَهُ اللهُ - حَتَّى تنالَه اليَدُ، ومِثال الزَّاحِفِ: الأرانبُ والظَّبْيُ؛ ومثال الطُّيورِ: الحَمامُ وشبهُه، فابتلاهمُ اللهُ عَنَّوجَلَّ بهذا الصَّيدِ يسهُلُ أَخْذُه، فالطُّيورُ نزلتْ مِن الجوِّ حَتَّى استطاع الإِنْسَانُ صيدَها بالرِّماحِ، أمَّا الزَّاحفُ فيصطادُه باليَدِ، هَذَا تسهيلُ للمعصيةِ على الإِنْسَان.

الْفَائِدَةُ الثَّانِيَةُ: أَنَّه يَحْرُمُ مِنَ الرَّضاعِ ما يَحْرُمُ مِن النَّسَبِ، فلْنَعْرِفْ أُولًا ما يَحْرُمُ مِنَ الرَّضاع.

الَّذي يَحْرُمُ مِن النَّسَب كما في قـول الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ حُرِّمَتَ عَلَيْكُمْ أَمُنَكُمُ وَخَلَاتُكُمْ وَبَنَاتُ الْأَخْ وَبَنَاتُ الْأَخْتِ ﴾ أَمَّلُهُ لَكُمُ وَخَلَاتُكُمْ وَبَنَاتُ الْأَخْ وَبَنَاتُ الْأَخْتِ ﴾ [النَّسَاء: ٢٣].

فقوله: ﴿ حُرِّمَتَ عَلَيْكُمُ أَمَّهَ الْمَهَ عَلَيْكُمُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ وَلَدَتِ الإِنْسَانَ، وأُمَّها، وأُمَّ الأبِ، وأُمَّ الجَد وإنْ علا؛ فكلُّ مَنْ تَنْتَسِبُ إليه مِن جهةِ الأُبُوَّةِ أو البُنُوَّةِ؛ فإنَّها حرامٌ عليه.

فَأُمُّ الأُمِّ حرامٌ، وجَدَّةُ الأُمِّ حرامٌ، وأُمُّ الأبِ حرامٌ، وجَدَّةُ الأبِ حرامٌ، فكلُّ هَذَا داخلٌ في قولِه: ﴿ أُمَّ هَكُمُ ﴾، وسواءٌ كانتِ الجَدَّةُ مِن قِبَلِ الأبِ كأُمِّ الأبِ، أَمَّ الأبِ كأُمِّ الأبِ المُ مِن قِبَلِ الأُمِّ كأُمِّ الأُمِّ.

وقوله: ﴿وَبَنَاثُكُمُ ﴾: المُرادُ بالبناتِ جميعُ النِّسَاءِ مِن الذُّرِّيةِ وإنْ نزلتْ، فالبنتُ حرامٌ، وبنتُ الابنِ حرامٌ، وبنتُ البنتِ حرامٌ.

وقوله: ﴿وَأَخَوَتُكُمّ ﴾: مِن الأبِ أو الأُم، أو مِن الأُمِّ والأب، فأُختُ الإِنْسَانِ مِن أُمِّه وأبيه وهي شقيقةٌ حرامٌ عليه، وأختُ الإِنْسَانِ مِن أبيه حرامٌ عليه، وأختُ الإِنْسَانِ مِن أمِّه حرامٌ عليه، وأختُ الإِنْسَانِ مِن أمِّه حرامٌ عليه.

وقوله: ﴿وَعَمَنَتُكُمُ ﴿: العَمَاتُ هُنَّ أَخُواتُ الأَبِ أَو الجَدِّ وإِنْ علا، سواءٌ مِن قِبَلِ الأَمَّ أَو مِن قِبَلِ الأَب، فعمةُ الإِنْسَانِ الَّتي هي أَختُ أبيه حرامٌ، وعَمةُ أبيه الَّتي هي أَختُ جَدِّه حرامٌ، وعَمةُ جدِّه حرامٌ، وهَلُمَّ جَرَّا، فكلُّ مَنْ كانتْ عَمَّةً فهي حرامٌ.

واعلم أنَّ عَمَّةَ الشَّخصِ عَمَّةٌ له ولذُرِّيتِه، فعَمَّةُ أبيكَ عَمَّةٌ لكَ، وعَمَّةُ جدِّكَ عَمَّةٌ لكَ وهكذا.

وقوله: ﴿وَخَكَلَاتُكُمُ ﴾: الخالاتُ وإنْ عَلَتْ، وهُنَّ أخواتُ الأَمِّ أو أخواتُ الحَّمِّ أو أخواتُ الجَدَّة، أو أخواتُ الخَرِّية، الجَدَّة، أو أخواتُ جدَّةِ الأُم وهكذا، وكلُّ خالةٍ لشخصٍ فهي خالةٌ لذُرِّيتِه، فالخالاتُ مِن المُحَرَّماتِ.

وقوله: ﴿وَبَنَاتُ ٱلْأَخِ ﴾: سواءٌ كَانَ الأخُ شقيقًا، أو لأبٍ، أو لأُمِّ، وبناتُ الأخ تكونُ أنتَ عمَّهُنَ.

وقوله: ﴿وَبَنَاتُ ٱلأُخْتِ ﴾: سواءٌ كانتِ الأُختُ شقيقةً أو لأبٍ أو لأُمِّ، وتكون أنتَ خالًا لهنَّ.

فهذه سبعٌ محرماتٌ مِن النَّسَب، حُرِّمَ مِثْلُه نَّ مِن الرَّضاع، فمَن أرضعَتْ شخصًا فهي حرامٌ عليه لأنَّها أمُّهُ، وأختُها حرامٌ عليه لأنَّها خالتُه، وهكذا.

### مسألة:

قولُه ﷺ: «تُنْكَحُ المَرْأَةُ لِأَرْبَعِ: لَمِالِهَا وَلِحَسَبِهَا وَجَمَالِهَا وَلِدِينِهَا، فَاظْفَرْ بِذَاتِ بِذَاتِ الدِّينِ، تَرِبَتْ يَدَاكَ» (١). لا يريدُ الرَّسولُ عَلَيْهِالصَّلَاةُ وَّالسَّلَامُ أَنَّ مَن ظَفَرَ بِذَاتِ الدِّينِ واختارها على غيرِها؛ يكون مُفْتَقِرًا، ولكنَّ المرادَ بذلك الحَثُّ.

وقال بعض العلماء: إنَّ هَذِهِ الجملَةَ موقوفةٌ على شَرْطٍ مُقَدَّرٍ، والمعنى تَرِبَتْ يمينُك أو تَرِبَتْ يدَاكَ إنْ لم تفعله، فتكون الجملةُ وعيديةٌ ولَيْسَتْ إغراءً وحَثًّا.

ولكنَّ المعنى الأولَ أَصَحُّ، أنَّ المرادَ بها الحَثُّ والإغراءُ، يُقالُ: تَرِبَ الرَّجلُ. إذَا استقامَ، ويُقالُ: أَثْرَبَ إذَا اغتنى، أي إذَا صارَ غنيًّا، الفرقُ أنَّه إذَا قِيلَ: تَرِبَتْ يَدَاكَ، فالمعنى التصقَتْ بالتُّرابِ حَتَّى لا تجدَ إلا تُرابًا، وأمَّا أَثْرَبَ، فمعناه اغتنى حَتَّى صارَ مالُه كالتُّرابِ مِن الكَثْرةِ.

فإذا أردْتَ أَنْ تدعوَ لشخصٍ بالغِنى؛ تقولُ: أَتْرَبَ اللهُ يدَكَ، وإذَا أردْتَ أَنْ تدعوَ له بالفقرِ؛ تقول: تَرِبَتْ يدَاكَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب النكاح، باب الأكفاء في الدين، رقم (٤٨٠٢)، ومسلم: كتاب الرضاع، باب استحباب نكاح ذات الدين، رقم (١٤٦٦).

ونظيرُ ذَلِكَ مِن بعضِ الوُجوهِ: شَفَى وأشفى، فإذَا قُلْتَ للمريضِ: شفاكَ اللهُ. فهو اللهُ. فهو اللهُ اللهُ. فهو دعاءٌ له بالشِّفاء، أنْ يشفيَهُ اللهُ مِن المرضِ، وإذَا قُلْتَ: أشفاكَ اللهُ. فهو دعاءٌ عليه بالهلاكِ.

فإذا عُدْتَ مريضًا فلا تَقُلْ له: أشفاكَ اللهُ وأبلاكَ. إنْ قلتَ هكذا فالمعنى أَنَّك تدعو عليهِ بالهلاكِ؛ أي تُعَجِّلُ بالموتِ.

وَهَذَا مما يدلُّ على عُمقِ اللَّغةِ العربيةِ، أنْ يكونَ الحرفُ الواحدُ في الكلمةِ يقلبُ معناها رأسًا على عَقِبِ.

٣٣٧- وَعَنْهَا رَضَالِنَهُ عَهَا قَالَتْ: دَخَلَ عَلَيَّ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَعِنْدِي رَجُلٌ، فَقَالَ: «يَا عَائِشَةُ، أَنْظُرْنَ مَنْ هَذَا؟» قُلْت: أَخِي مِنَ الرَّضَاعَةِ. فَقَالَ: «يَا عَائِشَةُ، أَنْظُرْنَ مَنْ إِخُوانُكُنَّ؟ فَإِنَّـمَا الرَّضَاعَةُ مِنَ المَجَاعَةِ»(١).

٣٣٨- عَنْ عُقْبَةَ بْنِ الْحَارِثِ رَضَيْلَكَ عَنْهُ أَنَّهُ تَزَوَّجَ أُمَّ يَحْنَى بِنْتَ أَبِي إِهَابٍ، فَجَاءَتْ أَمَةٌ سَوْدَاءُ، فَقَالَتْ: قَدْ أَرْضَعْتُكُمَا، فَذَكَرْتُ ذَلِكَ لِلنَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: فَأَعْرَضَ عَنِّي. قَالَ: فَتَنَحَيْتُ، فَذَكَرْت ذَلِكَ لَهُ. قَالَ: «كَيْفَ وَقَدْ زَعَمَتْ أَنْ قَدْ أَرْضَعَتْكُمَا؟!» (٢).

### الشترح

هذه القِصَّةُ، أنَّ امرأةً جاءتْ إلى هَذَا الرَّجلِ وقالتْ: إنَّهَا أرضعَتْه مع زوجتِه، فجاءَ يسألُ النَّبِيَّ عَلَيْهِ الصَّلَاءُ وَالسَّلَامُ؛ فأعْرضَ عنه الرَّسولُ ﷺ مِن أجلِ ألَّا يؤديَ هَذَا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الشهادات، باب الشهادة على الأنساب والرضاع المستفيض والموت القديم، رقم (۲۰۰۶)، ومسلم: كتاب الرضاع، باب إنها الرضاعة من المجاعة، رقم (۱٤٥٥). (۲) أخرجه البخاري: كتاب الشهادات، باب شهادة الإماء والعبيد، رقم (۲٥١٦).

إلى فَسْخِ النِّكاحِ، ولعلَّ المرأةَ قد تَوَهَّمَتْ، ولعلها غيرُ مقبولةِ الشَّهادةِ.

فأَعْرضَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ ولكنَّ الرَّجُلَ أَلَحَّ على النَّبِيِّ ﷺ فقال له ﷺ: «كَيْفَ وَقَـدْ زَعَمَتْ أَنْ قَـدْ أَرْضَعَتْكُمَا؟!» أي كيفَ تبقى المرأةُ عندكَ وقد قالت: إنَّها أَرْضَعَتْكُمَا.

فاستدلَّ العلماءُ رَحَهُ مُللَّهُ بهذا الحديثِ على أنَّ الشهادةَ بالإرضاعِ تَكفي مِنِ امرأةٍ واحدةٍ؛ لقوله: «كَيْفَ وَقَدْ زَعَمَتْ أَنْ قَدْ أَرْضَعَتْكُمَا؟!» لكنْ بشرطِ ألَّا يكونَ هناكَ تُهْمَةٌ، فإنْ كَانَ هناكَ تهمةٌ لم تُقْبَلِ الشَّهادةُ.

مثال ذَلِكَ: امرأةٌ سمعتْ أنَّ زوجَ ابنتِها يريدُ أنْ يتزوجَ عليها فلانةَ -وتعلمونَ أنَّ المرأةَ لا تحبُّ أنْ يتزوجَ زوجُ ابنتِها عليها- فذهبتْ إلى الرَّجلِ الَّذي خطبَ المرأةَ الجديدةَ وقالت له: إنَّي قد أرضعتُكَ أنتَ وإياها؛ كي لا يتزوجَها؛ لأنَّها إذَا كانتْ أرضعتْهُما؛ صارا أخوين، فتركها؛ فهذه المرأةُ مُتَّهَمَةٌ أنْ تشهدَ لدفعِ الضَّرر عَنِ ابنتِها؛ فلا تُقْبَلُ، لكنْ إذَا لم يكنْ تُهْمَةٌ فإنَّها تُقْبَلُ.

فلو قَالَ قائل: هل تُقْبَلُ شهادةُ المرأةِ في الرَّضاع على فعلِها وفعلِ غيرِها، أو على فعلِها فقط؟

فالجواب: في ذَلِكَ خلافٌ بين العلماء:

فمنهم مَن قال: إنْ شَهِدتْ على فعلِها قُبِلَتْ، وإنْ شهِدتْ على فِعْلِ غيرِها للهُ تُقْبَلْ، ولا بُدَّ مِن امرأتَيْن.

مثال الأول: ما جَاءَ في هَذَا الحديثِ، أنَّها شَهِدَتْ أنَّها أرضعتْهُما.

ومثال الثَّاني: امرأةٌ تقول: أشهدُ أنَّ فلانةَ أرضعَتْ فلانةَ. ففي هَذَا خلافٌ بين العلماء، فمِنهم من قال: إنَّه يَثبُتُ، ومِنهم مَن قال: لا يَثبُتُ.

ولكنْ لو أنَّ المرأة شهِدتْ أنَّ فلانة أرضعتْ فلانًا، وقالتْ أمُّ الولدِ: أنا لا أذكرُ هذا؛ فإنَّنا نَقْبَلُ قولَهَا؛ لأنَّه مِن الجائز أنْ تكونَ أرضعتْه في حين غفلةٍ من أُمِّه، وَهَذَا يقعُ كثيرًا، فكثيرًا ما تذهبُ الأمُّ لحاجتِها وتدعُ الطِّفْلَ في البيتِ، ثم يبكي الطِّفْلُ يريدُ رضاعًا؛ فتستعجِلُ امرأةٌ ممن هنَّ في البيت وترضعُه وأمُّه لا تعلمُ.

فالخلاصة: أنَّ شهادة المرأة بالرَّضاع مقبولةٌ، والقولُ الرَّاجِحُ أنَّه لا فَرْقَ بين أَنْ تَشْهَدَ على فِعْلِها، أو على فِعْل غيرِها.

٣٣٩ عَنْ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبِ رَضَالِكَهَنَهُ قَالَ: خَرَجَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ يَعْنِي مِنْ مَكَّةَ - فَتَبِعَتْهُمْ الْبَنَةُ حَمْزَةَ، تُنَادِي: يَا عَمُّ، فَتَنَاوَلَهَا عَلِيٌّ فَأَخَذَ بِيَلِهَا، وَقَالَ لِفَاطِمَةَ: دُونَكِ الْبَنَةُ عَمِّكِ، فَاحْتَمَلْتُهَا. فَاخْتَصَمَ فِيهَا عَلِيٌّ وَجَعْفَرٌ وَزَيْدٌ، فَقَالَ عَلِيُّ: أَنَا أَحَقُّ دُونَكِ الْبِنَةُ عَمِّي، فَاحْتَمَلْتُهَا. فَاخْتَصَمَ فِيهَا عَلِيٌّ وَجَعْفَرٌ وَزَيْدٌ، فَقَالَ عَلِيُّ: أَنَا أَحَقُّ بَهَا، وَهِي الْبُنَةُ عَمِّي، وَخَالَتُهَا تَحْتِي. وَقَالَ زَيْدٌ: الْبَنَةُ أَخِي. فَقَالَ وَهِي اللهُ عَلِيُّ فَقَالَ رَيْدٌ: الْبَنَةُ عَمِّي، وَخَالَتُهَا تَحْتِي. وَقَالَ زَيْدٌ: الْبَنَةُ أَخِي. فَقَالَ مِنْكُ اللهِ عَلَيْ فَالَ لِعَلِيِّ: «أَنْتَ أَخُونَا مِنْكَ». وَقَالَ لِوَيْدٍ: «أَشْبَهَتْ خَلْقِي وَخُلُقِي». وَقَالَ لِزَيْدٍ: «أَنْتَ أَخُونَا مِنْكَ». وَقَالَ لِزَيْدٍ: «أَشْبَهَتْ خَلْقِي وَخُلُقِي». وَقَالَ لِزَيْدٍ: «أَنْتَ أَخُونَا وَمَوْلانَا» (۱).



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: كتاب المغازي، باب عمرة القضاء، رقم (٥٠٠٥).

# فهرس الآيات

| الصفحة                 |                                                                          | الأيسة                                   |
|------------------------|--------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| ١٣                     | ُلضَّلَالُ ﴾                                                             | ﴿ فَمَاذَا بَعْدَ ٱلْحَقِّ إِلَّا ٱ      |
| ١٣                     |                                                                          | ﴿وَأَحْفَظُواْ أَيْمَنَّكُمْ ﴾           |
| ۱۳                     | ُ قُلْ إِى وَرَبِيِّ إِنَّهُ لَحَقٌّ وَمَا أَنتُه بِمُعَجِزِينَ﴾         | ﴿وَيَسْتَنْبِئُونَكَ أَحَقُّ هُوِّ       |
| نَيْبِ ﴾               | ْ تَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلْ بَكِىٰ وَرَقِي لَتَأْتِيَنَّكُمْ عَلِمِ ٱلْ | ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا        |
| ١٣                     |                                                                          | ﴿ زَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾            |
|                        |                                                                          |                                          |
| ٠,                     | زُلَا يُعَذِّبُنَا ٱللَّهُ بِمَا نَقُولُ ﴾                               | ﴿وَيَقُولُونَ فِي أَنفُسِمٍمْ لَوَ       |
| ١٦٣،١٥٧،١٧             | •                                                                        | ﴿ فَأَنَّقُوا اللَّهَ مَا أَسْتَطَعْتُمْ |
| 107.7                  | أُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾                                        | ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَيُّ                |
| ۲٠                     | •                                                                        | ﴿ سُبْحَانَ ٱللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ   |
| Y • Y • Y • Y • Y      | نَمَا فَأَسْتَقِيمًا ﴾                                                   | ﴿ قَدْ أُجِيبَت دَّعُونَكُ               |
| Y • Y • Y • Y • Y      | كَ ءَاتَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلَأَهُ زِينَةً وَأَمْوَلُا﴾                  | ﴿ وَقَالَكَ مُوسَىٰ رَبَّنَآ إِنَّا      |
| بُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا | تَقِيمَ ۞ مِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنعَنَتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَغْطَ         | ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَاطَ ٱلْمُسْدَ          |
|                        |                                                                          |                                          |
| ۲٦                     | اذَآ أَجَبْتُهُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾                                         | ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَ     |
| ٣٢                     | أُنزِلَ إِلَيْنَا﴾                                                       | ﴿ قُولُواْ ءَامَنَكَا بِٱللَّهِ وَمَآ    |

| ٣٢                  | ﴿ قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنْكِ تَعَالُوا إِلَىٰ كَلِمُتْمِ سَوْآءِ بَيْنَـٰنَا وَبَيْنَكُمُ ﴾                           |
|---------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٢                  | ﴿ أَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ ٱلَّيْلِ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِّ ﴾                              |
| ٣٤                  | ﴿ وَلْـ يَظَوَّفُواْ بِٱلۡبَيۡتِ ٱلۡعَتِيقِ ﴾                                                                        |
| ٣٤                  | ﴿وَٱمۡسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ ﴾                                                                                        |
| ٣٤                  | ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ عَيْرِشَىْءِ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴾                                                          |
| ٣٩                  | ﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَـٰذً ﴾                                                                                       |
| ٤٣                  | ﴿ وَلِنَّهُ مُ لَنَا زِيلٌ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾                                                                     |
| ٤٣                  | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ هُم مِّنْ خَشْيَةِ رَبِّهِم ثُشْفِقُونَ ﴾                                                          |
| ٤٤                  | ﴿ لَهُمُ ٱلْشُرَىٰ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَفِ ٱلْآخِرَةِ ﴾                                                      |
| ٤٥                  | ﴿ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ أَن تَضِلُوا ﴾                                                                            |
| ٤٥                  | ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُنَّقِينَ ﴾                                                                               |
| ٤٦                  | ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبَكُمُ ٱللَّهُ ﴾                                          |
| وَيُحِبُونَهُۥ ﴾ ٤٧ | ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَذَّ مِنكُمْ عَن دِينِدِء فَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمِ يُحِيُّهُمْ |
| ٥٢                  | ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِى ٱللَّهُ بِقَوْمِرِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُۥ ﴾                                                  |
| ٥ ٤                 | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَنَنُوا ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ ﴾                                                         |
| يِنَ قَلِْي ﴾٥٥     | ﴿رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِى ٱلْمَوْتَيُّ قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِنٌ قَالَ بَلَىٰ وَلَكِمَن لِيَطْمَ                   |
| ٥٨                  | ﴿ كِنَنَّ ۚ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبكَكُ لِيَنَبَّرُواً ءَايَتِهِۦ ﴾                                                 |
| ٥٨                  | ﴿وَأَنزَلْنَاۚ إِلَيْكَ ٱلذِّكَدَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾                                     |
| 711,89              | ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِي ٱللَّهِ أَشَوَةً حَسَنَةً ﴾                                                       |
| اَلْمِينِ﴾          | ﴿<br>﴿ ٱلْحَـٰمَٰذُ لِلَّهِ رَبِ ٱلْعَـٰـلَمِينَ ۞ ٱلزَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيـــــِ ۞ مَالِكِ يَوْمِــ                    |

| V •                         | ﴿ ٱلصَّلَوٰةَ ۚ إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَّوْقُوتًا ﴾                          |
|-----------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۰،۰۰۰ ۱۴۶ ،۷۵ ، ۱٤۸ ، ۱     | ﴿رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَآ إِن نَسِينَآ أَوْ أَخْطَأَنَا ﴾                                                     |
| ٧٨                          | ﴿ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِّنِي ﴾                                                                     |
| ۸٠                          | ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾                                                             |
| ۷۸، ۹۱۱، ۳۳۲                | ﴿ سَيِّحِ ٱسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَغْلَى ﴾                                                                           |
| ٩٧                          | ﴿ فَكُن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرَهُ، ﴾                                                         |
| اَ لِيَفْتَدُواْ بِهِء ﴾ ٩٨ | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَ فَرُواْ لَوْ أَنَ لَهُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا وَمِثْلَهُ. مَعَـهُ                   |
| ٩٨                          | ﴿ إِن نَسْ تَغْفِرٌ لَهُمْ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَهُمَّ ﴾                                  |
| ١٠١                         | ﴿ وَكَذَٰ لِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوًّا شَيَنطِينَ ٱلْإِنسِ وَٱلْجِنِّ ﴾                               |
| 1.4                         | ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالًا أَوْ رُكْبَانًا ﴾                                                                 |
| 1.0                         | ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَنَّبِعُواْ خُطُوَتِ ٱلشَّيْطَانِ ﴾                                   |
| ١٠٨                         | ﴿ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ ٱلصَّكَاوَةَ فَلْنَقُمْ طَآبِفَتُهُ مِنْهُم مَّعَكَ ﴾                |
| ١١٨                         | ﴿شَيَنطِينَ ٱلْإِنسِ وَٱلْجِنِّ ﴾                                                                              |
| 17                          | ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَذْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ آَحَدًا ﴾                                           |
| ۱۲۱، ۲۲۱، ۲۷۱               | ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن مَّنَعَ مَسَاجِدَ أَللَّهِ أَن يُذْكَرَ فِيهَا أَسْمُهُ ﴿ ﴾                           |
| رَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ ١٢٥  | ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُۥ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلَّخِيَ |
| •                           | ﴿ وَرَبَيْهِ بُكُمُ الَّذِي فِي حُجُورِكُم مِّن فِسَآ يِكُمُ الَّذِي دَخَلْتُ م                                |
| ۱۲۸ ﴿                       | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَجِيبُواْ بِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ      |
| 141                         | ﴿ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾                                                                              |
| 140                         | ﴿ وَأَنزَلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ بَأْشُ شَدِيدٌ ﴾                                                               |

| ١٣٥   | ﴿ وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ ٱلْأَنْعَامِ ثَمَانِيَةَ أَزْوَجٍ ﴾                                                                       |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٣٥   | ﴿ ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ ﴾                                                           |
| 189   | ﴿ مَّا أَشْهَدَتُهُمْ خَلْقَ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنفُسِهِمْ وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ ٱلْمُضِلِينَ عَضْدًا ﴾ .    |
| ١٣٩   | ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِذِكْرِى ﴾                                                                                                |
|       | ﴿ أَتُلُ مَا أُوحِىَ إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِئْبِ وَأَقِيمِ ٱلصَّكَلُوَّةُ إِنَ ٱلصَّكَلُوةَ تَنْهَىٰ عَنِ                             |
| ١٤١   | ٱلْفَحْشَآءَ وَٱلْمُنكُرُّ وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ أَكْبُرُ ﴾                                                                          |
| ١٤٥   | ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَالْقَنَى ۞ وَصَدَّقَ بِٱلْحَمْـتَىٰ ۞ فَسَنُهُسِيرُهُۥ لِلْيُسْرَىٰ ۞                                  |
| ١٤٦   | ﴿ إِنَّمَا ٓ أَمُولُكُمُ وَأَوْلَنُدُكُمْ فِتْنَةً ﴾                                                                              |
| 1 & 9 | ﴿ وَٱلَّيْلِ إِذَا يَغْشَىٰ ﴾                                                                                                     |
| 1 & 9 | ﴿ وَٱلشَّمْسِ وَضُحَنِهَا ﴾                                                                                                       |
|       | ﴿ يَسۡـٰتَخۡفُونَ مِنَ ٱلنَّاسِ وَلَا يَسۡتَخۡفُونَ مِنَ ٱللَّهِ وَهُوَ مَعَهُمۡ إِذۡ يُبَيِّـٰتُونَ مَا لَا يَرْضَىٰ مِنَ        |
| ١٥١   | / . 9/94                                                                                                                          |
| ۱٦٢   | ﴿ يَنْهَنِيَ ءَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُمْ عِندَكُلِّ مَسْجِدِ وَكُلُواْ ﴾                                                          |
| 177   | ﴿ وَطَهِرْ بَيْتِيَ لِلطَّآبِفِينَ وَٱلْقَآبِدِينَ وَٱلرُّكِّعِ ٱلسُّجُودِ ﴾                                                      |
| ۱٦٨   | ﴿ لِيُنفِقَ ذُوسَعَةٍ مِن سَعَتِهِ ۚ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُۥ فَلْيُنفِقْ مِمَّاۤ ءَالَنهُ ٱللَّهُ ﴾                       |
| ۱٦٨   | ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوٰةَ لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُو أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾                                               |
| ۱٦٨   | ﴿ فَٱلْنَفَطَهُ ۚ وَالَّهِ فِرْعَوْنَ لِيكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَزَيًّا ﴾                                                       |
|       | ﴿ مَن كَانَ يَظُنُّ أَن لَن يَنصُرَهُ ٱللَّهُ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ فَلْيَمْدُدْ بِسَبَبٍ إِلَى ٱلسَّمَآءِ ثُمَّ أَيُقْطَعْ |
| ١٦٨   | فَلْيَنْظُرْ هَلْ يُذْهِبَنَّ كَيْدُهُ مَا يَغِيْظُ ﴾                                                                             |
|       |                                                                                                                                   |

| 177 | ﴿ لِيَكْفُرُواْ بِمَا ءَاتَيْنَكُهُمْ وَلِيَتَمَنَّعُوا ﴾                                                                                     |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | ﴿ وَالَّذِينَ يُؤَذُّونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَتِ بِغَيْرِ مَا ٱكْتَسَبُواْ فَقَدِ ٱخْتَمَلُواْ بُهْتَنَا                               |
| ۱۷۲ | وَإِنْمًا مُبِينًا ﴾                                                                                                                          |
|     | ﴿ وَٱمْرَأَةُ مُؤْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ إِنْ أَرَادَ ٱلنَّبِيُّ أَن يَسْتَنكِكُمُ اخَالِصَةً لَّكَ مِن                    |
| ۱۷٤ | دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينُ ﴾                                                                                                                        |
| ۱۷٤ | ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِّنَّهَا وَطَرًا زَوَّجْنَكُهَا ﴾                                                                                   |
| ۱۸۳ | ﴿ ذَالِكَ بِأَنَ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَنَ مَا يَـذَعُونَ مِن دُونِهِ، هُوَ ٱلْبَطِلُ ﴾                                                    |
| ۱۸۳ | ﴿ فَمَا أَغْنَتُ عَنَّهُمْ ءَالِهَا مُهُمُ ٱلَّتِي يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾                                                              |
| ۱۸۳ | ﴿ فَلَا نَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ فَتَكُونَ مِنَ ٱلْمُعَذَّبِينَ ﴾                                                                 |
| ۱۸۳ | ﴿ وَقَالُواْ ءَأَلِهَتُنَا خَيْرُ أَمَّر هُوَ ﴾                                                                                               |
|     | ﴿إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ يُحَادِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُوٓاْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَىٰ يُرَّآءُونَ             |
| ۱۸۳ | ٱلنَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾                                                                                          |
|     | ﴿إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنَافِقُونَ قَالُواْ نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ ۖ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُۥ وَٱللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ |
| ۱۸٤ | ٱلْمُنَافِقِينَ لَكَلَدِبُوك ﴾                                                                                                                |
| ۱۸٤ | ﴿ يَوْمَ ثُبَّلَى ٱلسَّرَآبِرُ ﴾                                                                                                              |
| ۱۸٤ | ﴿وَحُصِّلَ مَا فِي ٱلصُّدُودِ ﴾                                                                                                               |
| ١٨٥ | ﴿ قُلَ لِلَّذِينَ كَفَرُوٓا إِن يَنتَهُوا يُغْفَرْ لَهُم مَّا قَدْ سَلَفَ ﴾                                                                   |
|     | ﴿ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ ٱلصَّكَاوَةَ فَلْنَقُمْ طَآبِفَتُهُ مِنْهُم مَّعَكَ وَلْيَأْخُذُوٓا                                 |
| ۱۸۷ | أَسْلِحَتْهُمْ ﴾                                                                                                                              |
| ۱۸۸ | ﴿فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَنْيَعٌ فَيَـتَّبِعُونَ مَا تَشَكَبَهَ مِنْهُ ﴾                                                          |
| 197 | ﴿ اَلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَأَخْشَوْهُمْ ﴾                                                       |

| 198 | ﴿ فَقَرَّبَهُ ۚ إِلَيْهِمْ قَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ﴾                                                                                        |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | ﴿ إِنَّ اللَّهَ وَمَلَتَهِكَنَّهُ, يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا                |
| 197 | تَسَلِيمًا﴾                                                                                                                                 |
| 198 | ﴿وَصَلِّ عَلَيْهِمْ﴾                                                                                                                        |
| 197 | ﴿ أَوْلَتِهِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن زَّبِهِمْ وَرَحْمَةٌ ﴾                                                                               |
| 197 | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَتِ أُولَتِكَ هُمْ خَيْرُ ٱلْبَرِيَّةِ ۞ جَزَآؤُهُمْ عِندَ رَبِهِمْ ﴾                     |
| 199 | ﴿ رَبِّنَ ۚ إِنَّنَا ۚ عَامَنَنَا فَأَغْفِرُ لَنَا ذُنُوبَنَا ﴾                                                                             |
| 777 | ﴿ رَبِّ إِنِّي لِمَا آَنُزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴾                                                                                 |
|     | ﴿ ٱلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا ۚ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْخِلُوٓاْ ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ                    |
| ۲٠٥ | ٱلْعَذَابِ ﴾                                                                                                                                |
|     | ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ ٱلظَّالِمُونَ فِي غَمَرَتِ ٱلْمَوْتِ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ بَاسِطُوٓا أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُوٓا                              |
|     | أَنفُسَكُمْ أَلْيُوْمَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ ٱلْهُونِ بِمَا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ وَكُنتُمْ عَنْ                    |
| 7.0 | اَيُكْتِهِ عَنَّتَكَكْبِرُونَ ﴾                                                                                                             |
|     | ﴿ وَلَوْ تَرَيَّ إِذْ يَتَوَفَّى ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلْمَلَتِيكَةُ يَضِّرِيُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُمْ وَذُوقُوا                      |
| ۲٠٥ | عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ ﴾                                                                                                                        |
| ۲.۷ | ﴿كُلَّمَا نَضِعَتْ جُلُودُهُم بَدَّلْنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُواْ ٱلْعَذَابُ ﴾                                                    |
| ۲.۷ | ﴿ وَإِن يَسْتَغِيثُواْ يُغَاثُواْ بِمَآءٍ كَالْمُهُلِ يَشْوِى ٱلْوُجُوةَ بِثْسَ ٱلثَّمَرَابُ وَسَآءَتْ مُرْتَفَقًا ﴾                        |
| ۲.۷ | ﴿ وَاسْقُوا مَا تَهُ جَمِيمًا فَقَطَّعَ أَمْعَا ٓهَمْ ﴾                                                                                     |
|     | ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ فَسَقُوا فَمَأُوبَهُمُ ٱلنَّارُّ كُلَّمَا أَرَادُوٓا أَن يَغْرُجُواْ مِنْهَآ أُعِيدُواْ فِيهَا وَقِيلَ لَهُمْ ذُوقُواْ |
| ۲.۷ | عَذَابَ ٱلنَّادِ ٱلَّذِي كُنْتُم بِهِۦ ثُكَلِّهُون ﴾                                                                                        |
| 718 | ﴿ وَٱتَّقُواْ ٱلنَّارَ ٱلَّتِيَّ أُعِدَّتْ لِلْكَنفِرِينَ﴾                                                                                  |

| لِهَدِيَهُمْ طَرِيقًا اللهِ إِلَّا طَرِيقَ      | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَظَلَمُوا لَمْ يَكُنِ ٱللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلَا             |
|-------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۱٥                                             | جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِهَآ أَبَدًا ﴾                                                            |
| آ أَبِدًا ﴾                                     | ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ ٱلْكَفِرِينَ وَأَعَدَّ لَهُمْ سَعِيرًا ﴿ ثُلَّ خَلِدِينَ فِيهَا         |
|                                                 | ﴿ إِلَّا بَلَغًا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِسَلَاتِهِ ۚ وَمَن يَعْضِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, فَإِنَّ لَهُ, |
| مْ عَدُوًّا لَّكُمْ فَأَحَذَرُوهُمْ ۚ وَإِن     | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنَ مِنْ أَزْوَجِكُمْ وَأَوْلَندِكُ                       |
|                                                 | تَعْفُواْ وَتَصْفَحُواْ وَتَغْفِرُواْ فَإِنَ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيـثُمْ﴾.                     |
|                                                 | ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَنَّهَا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفَا         |
|                                                 | يَزْنُورَكُ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَـامًا ﴿ اللَّهُ                                   |
|                                                 | ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمُ ٱلصَّلَوْةَ فَأَذْكُرُوا ٱللَّهَ قِينَمًا وَقُعُودًا وَعَلَا              |
| YY9                                             | ﴿يُعَاذِبُ مَن يَشَآهُ وَيَغْفِرُ لِمَن يَشَآهُ ﴾                                              |
| Y**                                             | ﴿إِذَا جَآءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَـتَحُ ﴾                                                     |
| 771                                             | ﴿لَا يَسْتَوِى مِنكُمْ مَّنَّ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْحِ وَقَائَلً ﴾                         |
| 771                                             | ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتَحًا مُّبِينًا ﴾                                                    |
| YTT                                             | ﴿إِنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِئْبَ لِلنَّاسِ بِٱلْحَقِّ ﴾                                   |
| 779                                             | ﴿ إِنَّ نَاشِنَةَ ٱلَّيْلِ هِيَ أَشَدُّ وَطْئًا وَأَقْوَمُ قِيلًا ﴾                            |
| أَرَىٰكَ ٱللَّهُ ﴾                              | ﴿ إِنَّاۤ أَنزَلْنَآ إِلَيْكَ ٱلْكِئنَبَ بِٱلْحَقِّ لِتَحْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ مِمَآ           |
| نَهُمْ إِذْ يُنَيِّيتُونَ مَا لَا يَرْضَىٰ مِنَ | ﴿ يَسۡــتَخۡفُونَ مِنَ ٱلنَّاسِ وَلَا يَسۡتَخۡفُونَ مِنَ ٱللَّهِ وَهُوَ مَعَ                   |
| 7 8 8 33 7                                      | ٱلْقَوْلِ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُجِيطًا ﴾                                       |
| غَرَ أَوْ أَرَادَ شُكُورًا ﴾                    | ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى جَعَلَ ٱلَّيْـٰلَ وَٱلنَّهَـٰارَ خِلْفَةً لِّمَنَّ أَرَادَ أَن يَذَّكَ        |
| يَمَن فِيهِرَ ﴾٢٥٦                              | ﴿ وَلَوِ ٱتَّبَعَ ٱلْحَقُّ أَهْوَاءَهُمْ لَفَسَدَتِ ٱلسَّمَنَوَاتُ وَٱلْأَرْضُ وَ              |

| ۲0 <b>٩</b> . | ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ ﴾                                                                                        |
|---------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲٦٠.          | ﴿ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ ٱلْمُبِينُ ﴾                                                                        |
| ۲٦٠.          | ﴿ وَلَا تَجَعَلَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ ﴾                                                                                 |
| ۲٦٠.          | ﴿ فَمَا أَغْنَتْ عَنْهُمْ ءَالِهَا مُهُمُ ٱلَّتِي يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ ﴾                                      |
| ۲٦١.          | ﴿ وَهُو عَلَىٰ جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَآهُ قَدِيثٌ ﴾                                                                               |
| 171.          | ﴿عَلَىٰ جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَآءُ ﴾                                                                                              |
| 177.          | ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُۥ إِذَآ أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُۥكُن فَيكُونُ ﴾                                                       |
| ۲۲۳.          | ﴿ وَلَا يَأْبَ كَاتِبٌ أَن يَكُنُبَ كَمَا عَلَمَهُ ٱللَّهُ فَلْيَكْتُبُ وَلْيُمْ لِلِ ٱلَّذِى عَلَيْهِ ٱلْحَقُّ ﴾               |
| 778.          | ﴿ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴾                                                                                         |
| 770.          | ﴿ وَقَدْ خَلَقْتُكَ مِن قَبْلُ وَلَمْ تَكُ شَيْئًا ﴾                                                                            |
| 770           | ﴿ وَإِذَاۤ أَرَادَ ٱللَّهُ بِقَوْمِ سُوٓءًا فَلَا مَرَذَ لَهُ ﴾                                                                 |
| <b>177</b>    | ﴿ هَاذَا يَوْمٌ عَصِيبٌ ﴾                                                                                                       |
| 779           | ﴿ فَسَنَالُوٓا أَهۡ لَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنُتُمۡ لَا تَعۡاَمُونَ ﴾                                                                 |
|               | ﴿ وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُم بِٱلْأَنْثَىٰ ظَلَّ وَجْهُهُ مُسْوَدًا وَهُوَ كَظِيمٌ ۖ ۚ يَنَوَرَىٰ مِنَ ٱلْقَوْمِ مِن سُوَّءٍ     |
| <b>YV</b> 1.  | مَا بُثِيِّرَ بِهِ ۗ ﴾                                                                                                          |
| 777           | ﴿ وَلَا تُؤْتُواْ ٱلسُّفَهَاءَ أَمْوَلَكُمُ ٱلَّتِي جَعَلَ ٱللَّهُ لَكُمْ قِينَمًا ﴾                                            |
|               | ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ الْمُتَعَمِّدُا فَجَزَآؤُهُ جَهَنَّمُ خَلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ اللَّهُ                                 |
| 777           | عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾                                                                          |
| 777           | ﴿ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكُ خَنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا﴾                       |
|               | ﴿ قُل لَا ۚ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَابِنُ ٱللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَاۤ أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ إِنْ أَتَّبِعُ |
| <b>Y V V</b>  | إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَىٰ ﴾                                                                                                     |

| نِي مِنَ ٱللَّهِ أَحَدُّ وَلَنَ أَجِدَ مِن دُونِهِـ | ﴿ قُلْ إِنِّي لَا آَمُلِكُ لَكُوْ ضَرًّا وَلَا رَشَدًا ۞ قُلْ إِنِّي لَن يُجِيرَ                 |
|-----------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| YVV                                                 | مُلْتَحَدًا﴾                                                                                     |
| مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى مَن يَشَآءٌ فَلَا             | ﴿ أَفَمَنَ زُبِينَ لَهُ سُوَّهُ عَمَلِهِ عَرَاهُ حَسَنَا ۚ فَإِنَّ ٱللَّهَ يُضِلُّ               |
|                                                     | نَذْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْمِمْ حَسَرَتٍ ﴾                                                          |
| رِنَ ﴾ ۲۷۸                                          | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ زَيَّنَا لَهُمْ أَعْمَلَهُمْ فَهُمْ يَعْمَهُم     |
| YVA                                                 | ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْءُ, دَةُ سُبِلَتْ ﴾                                                             |
| YA•                                                 | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا هَلَ ٱذَكُرُ عَلَى تِجَرَوَ نُنجِيكُم مِّنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ |
| رِ عَلَىٰ بَعْضٍ ﴾                                  | ﴿ الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى ٱلنِّسَآءِ بِمَا فَضَكَلَ ٱللَّهُ بَعْضَهُمْ                      |
| ۲۸۱                                                 | ﴿ يِلُّكَ ٱلرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ ﴾                                        |
|                                                     | ﴿ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوْةَ لِبَنَّلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾              |
| YA9                                                 | ﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا نُزِّلَ هَنَذَا ٱلْقُرْءَانُ عَلَىٰ رَجُلٍ مِّنَ ٱلْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ    |
| ِ<br>بِ بِهَا مِنَ ٱلْمَغْرِبِ فَبُهِتَ ٱلَّذِى     | ﴿ قَالَ إِبْرَهِ عُمْ فَالِتَ اللَّهَ يَأْتِي بِٱلشَّمْسِ مِنَ ٱلْمَشْرِقِ فَأْمِ                |
| 79                                                  | كَفَرَ ﴾                                                                                         |
| 791                                                 | ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْذِلَافًا كَثِيرًا ﴾                |
| Y91                                                 | ﴿ يَتَأْبَتِ إِنِّي قَدْ جَاءَنِي مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَٱتَّبِعْنِيٓ ﴾              |
| ٣٠٢                                                 | ﴿يَجْعَلُونَ أَصَابِعَكُمْ فِي ءَاذَانِهِم ﴾                                                     |
| ٣٠٤                                                 | ﴿ أَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ ﴾                                                       |
| مُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَّوْقُوتَا ﴾ ٢٠٥              | ﴿ فَإِذَا ٱطْمَأْنَنَتُمْ فَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ ۚ إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْ         |
| ۳٦٣،٣٠٧                                             | ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ ٱلْمُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْمُسْرَ ﴾                              |
| Y•V                                                 | ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ ۚ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾                                           |

| ٣٠٧                       | ﴿إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَّوْقُوتَا ﴾                                 |
|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۱۲                       | ﴿ وَأُحِّي ٱلْمَوْتَىٰ بِإِذِنِ ٱللَّهِ ﴾                                                              |
| ۳۱۹                       | ﴿ وَإِذَا ضَرَبِثُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُرْ جُنَاحٌ أَن نَقْصُرُوا مِنَ ٱلصَّلَوْةِ ﴾       |
| 440                       | ﴿ اَلْحَجُ أَشَهُ رُ مَعْلُومَكُ ﴾                                                                     |
| ۳۲۷                       | ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْذِلَنْفًا كَثِيرًا ﴾                     |
| ۳۳۱                       | ﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنُبًا فَأَطَّهَ رُواً ﴾                                                              |
| ٣٤١                       | ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن نَقْصُرُواْ مِنَ ٱلصَّلَوْةِ ﴾                                       |
| ٣٥٤                       | ﴿إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَٱسْعَوْاً إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾                 |
| حِمَةِ ٱلْأَنْعَامِ ﴾ ٣٦٠ | ﴿ وَيَذْكُرُواْ أَسْمَ ٱللَّهِ فِي آتِنَامِ مَعْلُومَنتِ عَلَىٰ مَا رَزَقَهُم مِّنَ بَهِ               |
| ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ ٣٦٠      | ﴿يَئَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا نُودِئَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَأَسْعَوْا إِلَى |
| ٣٦٤                       | ﴿ اَلَـرَ ۞ تَنزِيلُ ﴾                                                                                 |
| ٣٦٤                       | ﴿هَلْ أَتَى عَلَى ٱلْإِنسَانِ ﴾                                                                        |
| Υ٦٨،٣٦٤                   | ﴿ إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنشَقَّتُ ﴾                                                                         |
| ٣٦٥                       | ﴿قُلْ يَكَأَيُّهَا ٱلْكَفِرُونَ ﴾                                                                      |
| ٣٦٥                       | ﴿ قُولُوٓاْ ءَامَنَكَا بِٱللَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا ﴾                                             |
| ٣٦٥                       | ﴿ قُلْ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِنَابِ تَعَالَوْا إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوْآعِ بَيْنَـنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَّا ﴾      |
| كُمْمْ تُقْلِحُونَ ﴾ ٣٧١  | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَكَ     |
| ٣٩٠                       | ﴿ وَمَن يَنْعَذَ حُدُودَ ٱللَّهِ فَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلظَّلْلِمُونَ ﴾                                  |
| ٣٩٠                       | ﴿إِنَّهُ, لَا يُقْلِحُ ٱلظَّالِمُونَ﴾                                                                  |
| ٣٩٠                       | ﴿وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِذِكْرِى ﴾                                                                      |

| 490 | ﴿وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾                                                                                                   |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ مِمَّا لَمْ يُذَكِّرِ ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ ﴾                                                                    |
|     | ﴿أَوَلَة بَرَوْا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُم مِّمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَآ أَنْعَكُمًا فَهُمْ لَهَا مَلِكُونَ ۞ وَذَلَلْنَهَا لَهُمْ         |
| ٤٠٢ | فَمِنْهَا رَكُونُهُمْ وَمِنْهَا يَأْكُلُونَ ﴾                                                                                         |
| ٤٠٣ | ﴿ فَكُمُّ وَا مِنْهَا وَأَطْعِمُواْ ٱلْبَآيِسَ ٱلْفَقِيرَ ﴾                                                                           |
| ٤٠٤ | ﴿ لَن يَنَالَ ٱللَّهَ لَحُومُهَا وَلِا دِمَآؤُهَا وَلَاكِن يَنَالُهُ ٱلنَّقْوَىٰ مِنكُمٌّ ﴾                                           |
| ٤٠٤ | ﴿ فَصَلَ لِرَبِّكَ وَٱنْحَـرُ ﴾                                                                                                       |
| ٤٠٥ | ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمَّهُ ﴾                                                                                      |
| ٤٠٧ | ﴿ وَأَمَّا ٱلْقَاسِطُونَ فَكَانُواْ لِجَهَنَّمَ حَطَّبًا ﴾                                                                            |
| ٤٠٧ | ﴿فَأَتَّقُواْ ٱلنَّارَ ٱلَّتِي وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَالْحِجَارَةُ ﴾                                                                   |
| ٤٠٨ | ﴿لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾                                                                                                |
| ٤٠٨ | ﴿ عَمَّ يَتَسَآءَ لُونَ ﴾                                                                                                             |
| ٤١٠ | ﴿ وَلَوِ ٱتَّبَعَ ٱلْحَقُّ أَهْوَآءَهُمْ لَفَسَدَتِ ٱلسَّمَلَوَاتُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِرَتٍ ﴾                                      |
| ٤١١ | ﴿ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئنَبَ مِن قَبِّلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ آنِ ٱنَّـٰقُوا ٱللَّهَ ﴾                              |
| ٤١١ | ﴿ فَلَا تَخْضَعْنَ بِٱلْقَوْلِ فَيَطْمَعَ ٱلَّذِى فِي قَلْبِهِ ـ مَرَضٌ ﴾                                                             |
|     | ﴿ وَٱلْقَوَاعِدُ مِنَ ٱلنِّسَكَاءِ ٱلَّتِي لَا يَرْجُونَ نِكَاحًا فَلَيْسَ عَلَيْهِ ﴾ جُنَاحٌ أَن يَضَعْنَ                            |
| ٤١٥ | ثِيَابَهُ كَ عَيْرَ مُتَكِرِّحَاتٍ بِزِينَ أَوَّ وَأَن يَسْتَغْفِفْ خَيْرٌ ﴾                                                          |
|     | ﴿ يَلِسَآهَ ٱلنِّبِيِّ لَسَـٰتُنَّ كَأَحَدِ مِّنَ ٱللِّسَآءُ ۚ إِنِ ٱتَّقَيْتُنَّ فَلَا تَخْضَعْنَ بِٱلْقَوْلِ فَيَطْمَعَ ٱلَّذِى فِي |
| ٤١٦ | قَلْبِهِۦ مَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلًا مَّعْرُوفًا ﴾                                                                                       |
| ٤٢٢ | ﴿ إِلَّا أَن يَعْفُونَ ۚ أَوْ يَعْفُواْ ٱلَّذِى بِيَدِهِ ۦ عُقْدَةُ ٱلذِّكَاحُ ﴾                                                      |

| ٤٢٤  | ﴿ وَكَذَالِكَ أَخَٰذُ رَبِّكَ إِذَآ أَخَذَ ٱلْقُـرَىٰ وَهِىَ ظَالِمَةُ إِنَّ أَخَذَهُۥ ٱلِيثُرُ شَدِيدُ ﴾                                    |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | ﴿ وَٱلْقَـمَرَ قَدَّرْنَكُ مَنَاذِلَ حَتَّى عَادَ كَٱلْعُرْجُونِ ٱلْقَدِيمِ اللَّهِ لَا ٱلشَّمْسُ يَلْبَغِي لَهَآ أَن تُدْرِكَ               |
| ٤٣٢  | ٱلْقَمَرَ وَلَا ٱلَّيْلُ سَابِقُ ٱلنَّهَارِّ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾                                                                |
| ٤٣٥  | ﴿ وَمَا نُرْسِلُ بِٱلْآيَكَتِ إِلَّا تَخْوِيفًا ﴾                                                                                            |
| ٤٣٥  | ﴿ وَإِن يَرَوُّا كِسَفًا مِّنَ ٱلسَّمَاءِ سَاقِطًا يَقُولُواْ سَحَابٌ مَّرَّكُومٌ ﴾                                                          |
| ٤٤   | ﴿ سَنَسْتَدَّرِجُهُم مِّنْ حَيَّثُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾                                                                                         |
|      | ﴿ فَلَا يَأْمَنُ مَكَ رَاللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴾                                                                              |
| ٤٤'  | ﴿ وَٱحْفَ ظُوٓ أَ أَيْمَنَاكُمُّ ﴾                                                                                                           |
| ٤٤ ' | ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ ٱللَّهُ بِٱللَّغْوِ فِي ٓ أَيْمَانِكُمْ ﴾                                                                                |
| ٤٤:  | ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً ﴾                                                                                                          |
| ٤٤   | ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِى نَجَا مِنْهُمَا وَأَذَّكَرَ بَعْدَ أُمَّاةٍ ﴾                                                                              |
| ٤٤:  | ﴿إِنَّا وَجَدْنَآ ءَابَآءَنَا عَلَيۡ أُمَّةِ ﴾                                                                                               |
| ٤٤   | ﴿ وَلَلْخَيْلَ وَٱلْبِغَالَ وَٱلْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً ۚ وَيَخْلُقُ مَا لَا تَعْـلَمُونَ ﴾                                        |
| ٤٥٢  | ﴿ فَيَكُتُ وَهُوَ كَافِرٌ ﴾                                                                                                                  |
| ٤٥١  | ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْمِيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾٣                                                              |
| ٤٦   | ﴿ فَمَن فَرْضَ فِيهِنَ ٱلْحَجَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقَ ۖ وَلَا حِـدَالَ فِى ٱلْحَجِّ ﴾                                                   |
|      | ﴿ وَلَا تَحْلِقُواْ رُءُوسَكُو حَتَّى بَبَلِغَ ٱلْهَدْىُ مَحِلَّهُۥ فَهَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضًا أَوْ بِهِۦۤ أَذَى مِّن رَّأْسِهِۦ﴾ . ٤٧٣، ٤ |
| ٤٧   | ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا ٓ أَخْطَأْتُهُ بِهِ ۦ وَلَكِن مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمْ ﴾                                            |
|      | ﴿ وَمَا بِكُم مِّن نِعْـمَةِ فَـمِنَ ٱللَّهِ﴾                                                                                                |
|      | ﴿ وَأَنذِرْهُمْ بَوْمَ ٱلْآَرِفَةِ ﴾                                                                                                         |

| ٤٧٨.    | ﴿ إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِ كَنْظِمِينَ ﴾                                                                                                          |
|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٧٩.    | ﴿ يَسْتَلُكَ ٱلنَّاسُ عَنِ ٱلسَّاعَةِ قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ ٱللَّهِ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ ٱلسَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيبًا ﴾                           |
| ٤٨١.    | ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَاذَآ أَجَبْتُمُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾                                                                                        |
|         | ﴿ وَمَن قَنَلَهُ مِنكُم مُتَعَمِّدُا فَجَزَآهُ مِثْلُ مَا قَنَلَ مِنَ ٱلنَّعَدِ يَعَكُمُ بِهِ ـ ذَوَا عَدْلِ مِنكُمْ هَدَيًّا بَلِغَ                        |
| ٤٨٥.    | ٱلْكَعْبَةِ أَوْكَفَّنَرَةٌ طَعَـامُ مَسَكِكِينَ أَوْ عَذْلُ ذَالِكَ صِيَامًا ﴾                                                                             |
| १९९.    | ﴿جَعَلَ ٱللَّهُ ٱلْكَعْبَــَةَ ٱلْبَيْتَ ٱلْحَـرَامَ قِينَهُا لِلنَّاسِ﴾                                                                                    |
|         | ﴿ فَنَ تَمَنَّعَ وَالْعُمْرَةِ إِلَى الْمَجِّ فَمَا ٱسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدِّيُّ فَنَ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَثَةِ أَيَّامٍ فِي الْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا |
| 0 • 0 . | رَبِهُ مُ ﴾                                                                                                                                                 |
| 0 • V . | ﴿رَبَّكَآ ءَالِنَكَا فِي ٱلدُّنْيَكَا حَسَكَنَةً وَفِي ٱلْآخِـرَةِ حَسَكَنَةً وَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّـارِ ﴾                                                   |
| O • A . | ﴿ وَأَتَّخِذُواْ مِن مَّقَامِ إِبْرَهِ عَمَ مُصَلِّى ﴾                                                                                                      |
| 0 • 9   | ﴿ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُّوهَ مِن شَعَآيِرِ ٱللَّهِ ﴾                                                                                                      |
|         | ﴿ إِنَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلَّذِلِ وَٱلنَّهَادِ لَآيِنَتِ لِأُوْلِي ٱلْأَلْبَابِ ال                                             |
| 017     | ٱلَّذِينَ يَذَكُّرُونَ ٱللَّهَ قِينَمًا وَقُعُودًا﴾                                                                                                         |
| 017     | ﴿ ٱلَّذِينَ يَذَكُّرُونَ ٱللَّهَ قِيكَمًا وَقُعُودًا﴾                                                                                                       |
| 017     | ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَىٱلْأَرْضِ هَوْنَـا ﴾                                                                                       |
|         | ﴿ وَأَذْكُرُواْ اللَّهَ فِي ٓ أَيْنَامٍ مَّعْدُودَتٍ فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَكُمَّ إِثْمَ عَكَيْدِ وَمَن تَـأَخَّرَ                                |
|         | فَلاَّ إِثْمَ عَلَيْهُ لِمَنِ ٱتَّقَىٰ ﴾                                                                                                                    |
| ٥٣٩     | ﴿ فَأَرْسِلُ مَعَنَآ أَخَانَا نَكَتَلُ﴾                                                                                                                     |
| 049     | ﴿هَٰذَا بَيَانٌ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَمَوْعِظَةٌ لِلنَّمْتَّقِينَ﴾                                                                                            |
| ٥٤١     | ﴿ وَإِن تُبْتُمُ ۚ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَلِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ ﴾                                                                        |

| ﴿ أَلَمْ أَعْهَدُ إِلَيْكُمْ يَنْبَنِيَّ ءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا ٱلشَّيْطَانُّ إِنَّهُۥ لَكُمْ عَدُقٌ مُّبِينٌ ﴾ ٢٥٠                   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ۞ إِلَّا عَلَىٰٓ أَزْوَجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنْهُمْ فَإِنَّهُمْ                       |
| غَيْرُ مَلُومِينَ ﴾                                                                                                                       |
| ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَوْفُواْ بِٱلْعُقُودِ ﴾                                                                              |
| ﴿ وَأَوْفُواْ بِٱلْعَهَدِ ۚ إِنَّ ٱلْعَهَدَ كَاتَ مَسْتُولًا ﴾ ٥٠ د                                                                       |
| ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُواْ إِلَّآ إِيَّاهُ ﴾                                                                                   |
| ﴿ إِذَا قَضَىٰٓ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُۥ كُن فَيَكُونُ ﴾                                                                          |
| ﴿ وَقَضَيْنَاۤ إِلَىٰ بَنِيَ إِسۡرَءِيلَ فِي ٱلۡكِئٰكِ لَنُفۡسِدُنَۚ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَّنَيْنِ ﴾                                          |
| ﴿ فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَلَّهُمْ عَلَىٰ مَوْتِهِ ۚ إِلَّا دَآتِنَهُ ٱلْأَرْضِ ﴾ ٥٥٢، ٥٥٣،                            |
| ﴿ وَالشَّيَطِينَ كُلَّ بَنَّآءٍ وَغَوَّاصٍ ۞ وَءَلخَرِينَ مُقَرِّنِينَ فِي ٱلْأَصْفَادِ ﴾                                                 |
| ﴿ قَالَ رَبِّ ٱغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًا لَّا يَلْبَغِي لِأَحَدٍ مِنْ بَعْدِئَّ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْوَهَّابُ ۞ ﴿ ٥٢ ٥                    |
| ﴿ قَالَ يَكَأَيُّهُا ٱلْمَلَوُّا أَيَّكُمْ يَأْتِينِي بِعَرْضِهَا قَبْلَ أَن يَأْتُونِ مُسْلِمِينَ ۞ قَالَ عِفْرِيتُ مِّنَ ٱلِجْنِّ أَنَا |
| ءَانِيكَ بِهِۦ قَبَلَ أَن تَقُومَ مِن مَقَامِكٌ وَإِنِّي عَلَيْهِ لَقَوِئٌ أَمِينٌ ﴾                                                      |
| ﴿ قَالَ ٱلَّذِي عِندُهُ, عِلْمُ مِنَ ٱلْكِننَبِ أَنَا ءَالِيكَ بِهِ عَبْلَ أَن يَرِيَدَ إِلَيْكَ طَرَفُكَ ﴾ ٥٥                            |
| ﴿ فَلَمَّا رَءَاهُ مُسْتَقِرًّا عِندَهُۥ ﴾                                                                                                |
| ﴿ أَنَا ۚ ءَانِيكَ بِهِ ۦ قَبْلَ أَن يَرِيَّدَ إِلَيْكَ طَرَفُكَ ﴾                                                                        |
| ﴿ قَالَ هَنذَا مِن فَضْلِ رَبِّي ﴾                                                                                                        |
| ﴿ فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّنَتِ ٱلْجِنُّ أَن لَّوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ٱلْغَيْبَ مَا لِبِثُواْ فِي ٱلْعَذَابِ ٱلْمُهِينِ ﴾ ٥٥٥              |
| ﴿ وَعَسَىٰٓ أَن تَـَكُرُهُواْ شَـنْـِنَا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾                                                                           |
| ﴿ ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِي عَمِلُواْ لَعَلَّهُمْ            |
| يَرْجِعُونَ ﴾                                                                                                                             |

| ٥٦٠  | ﴿ وَجَزَّوُا سَيِّئَةٍ سَتَيْنَةٌ مِثْلُهَا ﴾                                                                            |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | ﴿ فَكُنَّ عَفَىٰ وَأَصْلَحَ فَأَجِّرُهُۥ عَلَى اللَّهِ ۚ إِنَّهُۥ لَا يُحِبُّ الظَّالِلِمِينَ ﴾                          |
| ۰.۲۰ | ﴿ وَٱلَّتِلِ إِذَا عَسْعَسَ اللَّ وَالصُّبْحِ إِذَا نَنفَسَ ﴾                                                            |
| ۰٦٣  | ﴿ أَخَرَقْنَهَا لِلْغُرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ جِثْتَ شَيْئًا إِمْرًا ﴾                                                     |
|      | ﴿ أَلَا إِنَ أَوْلِيآ اللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ ١ الَّذِينَ ءَامَنُواْ                        |
| ٥٦٦  | وَكَانُواْ يَتَّقُونَ﴾                                                                                                   |
| ٥٧١  | ﴿ فَإِذَا ۚ أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْتَزَّتْ وَرَبَتْ ﴾                                                          |
| ٥٧٤  | ﴿ وَأَحَلَّ اللَّهُ ٱلْبَدِّيعَ ﴾                                                                                        |
| ٥٧٨  | ﴿ وَإِن تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَالِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ ﴾                                      |
| ٥٧٩. | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَـقُولُواْ رَعِنَ وَقُولُواْ اَنْظُرَنَا ﴾                                       |
| ٥٨٤. |                                                                                                                          |
| 0916 | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنٍ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى فَآحَتُهُوهُ ﴾ ٥٨٤                 |
| ٥٨٥. | ﴿ فَرِهَانٌ مَّقَبُونَ اللَّهُ ﴾                                                                                         |
|      | ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَوْفُواْ بِٱلْمُقُودِّ ﴾                                                             |
| ٥٨٦. | ﴿إِنَّا هُدَنَّا إِلَيْكَ ﴾                                                                                              |
|      | ﴿ وَأَسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُمْ فَإِن لَّمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلٌ وَأَمْرَأَتَ انِ مِمَن          |
| 091. | تَرْضَوْنَ مِنَ ٱلشُّهَدَآءِ ﴾                                                                                           |
| ٦٠٥. | ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ ءَايِنَيْنَ ۚ فَكَوْنَآ ءَايَةَ ٱلَّتِلِ وَجَعَلْنَآ ءَايَةَ ٱلنَّهَارِ مُبْصِرَةً ﴾ |
| ٦٠٥. | ﴿مَا جَعَلَ ٱللَّهُ مِنْ بَحِيرَةٍ وَلَا سَآبِبَةٍ وَلَا وَصِيلَةٍ وَلَا حَامِ﴾                                          |
|      | ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا نَعْبُدُوٓاْ لِلَّا إِيَّاهُ ﴾                                                                 |
|      |                                                                                                                          |

| ﴿ وَقَضَيْنَا ۚ إِلَىٰ بَنِيٓ إِسْرَةِ يِلَ فِي ٱلْكِئْبِ لَنُفْسِدُنَّ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَّتَيْنِ وَلَنَعْلُنَّ عُلُوًّا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ڪِيِگ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ﴿ وَكَانُواْ مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَلَمَّا جَاءَهُم مَّا عَرَفُواْ كَفَرُوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| بِهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ﴿ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى ٱسْمُهُۥ أَخَمَدُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ﴿ الَّذِينَ يَنَّبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِيَّ ٱلْأَمِرَى الَّذِي يَجِدُونَهُۥ مَكْنُوبًا عِندَهُمْ فِي ٱلتَّورَىنةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| وَٱلْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ ٱلطَّيِّبَاتِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَيْنَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ مُحْمَسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى ٱلْقُرْبَىٰ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ﴿ فَبِمَا رَحْمَةِ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمُّ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظً ٱلْقَلْبِ لَٱنفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكٌ فَاغْفُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| عَنَّهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ﴿ يُوصِيكُو اللَّهُ فِي أَوْلَندِ كُمُّ لِلذَّكْرِ مِثْلُ حَظِ ٱلْأَنشَيَيْنِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ﴿ وَأَمْ هَناتُكُمْ الَّذِي آرْضَعْنَكُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ﴿ وَمَا جَعَلَ أَدْعِيآ اَكُمْ أَبْنَآ اَكُمْ أَبْنَآ اَكُمْ أَبْنَآ اَكُمْ أَبْنَآ اَكُمْ أَبْنَا الْعَالَ الْعَلَىٰ الْ |
| ﴿ وَأَن تَجْمَعُواْ بَيْنَ ٱلْأُخْتَ يَنِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ﴿ إِنِّ أُرِيدُ أَنْ أُنكِحُكَ إِحْدَى ٱبْنَتَى ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ﴿ ٱلطَّلَقُ مَرَّتَانَّ فَإِمْسَاكً بِمَعْرُونٍ أَوْ تَسْرِيحُ بِإِحْسَنِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ﴿ فَلَا تَخْضَعْنَ بِٱلْقُولِ فَيَطْمَعَ ٱلَّذِى فِي قَلْبِهِ ء مَرَضٌ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ﴿ وَٱمْ لَهُ مُوْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ إِنْ أَرَادَ ٱلنِّبِيُّ أَن يَسْتَنكِكُمَا خَالِصَكَةً لَّكَ مِن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| دُونِ ٱلْمُوْمِنِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ﴿ وَأُحِلِّ لَكُمْ مَّا وَرَآءَ ذَلِكُمْ أَن تَبْتَغُواْ بِأَمْوَلِكُم ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| 780 | ﴿ ٱلنَّبِيُّ أَوْلَى بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ ﴾                                                                                      |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 789 | ﴿وَكُنُواْ وَاشْرَبُواْ وَلَا تُسْرِفُواْ ۚ إِنَّهُۥ لَا يُحِبُ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾                                                              |
| 701 | ﴿يَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِذَا طَلَّقَتُمُ ٱلنِّسَاءَ فَطَلِقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ ﴾                                                           |
| 707 | ﴿ وَيَلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ ۚ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ ٱللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾                                                         |
|     | ﴿ وَلَسَنَّمَ عُنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا الْمُرَكُوا                                        |
| 700 | أَذَكُ كَثِيرًا وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَّقُواْ فَإِنَّ ذَالِكَ مِنْ عَنْرِهِ ٱلْأُمُودِ ﴾                                                     |
|     | ﴿ فَإِن نَنَزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُشُنُمْ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِّ ذَالِكَ خَيْرٌ |
| २०१ | وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴾                                                                                                                       |
|     | ﴿وَالسَّنبِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِي اللَّهُ                           |
| 77. | عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾                                                                                                                   |
| 774 | ﴿وَأُولَئْتُ ٱلْأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَن يَضَعَّنَ حَمَّلَهُنَّ ﴾                                                                            |
|     | ﴿ وَٱلَّتِي بَهِينَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ مِن نِسَآبِكُمْ إِنِ ٱرْبَبْتُمْ فَعِذَّتُهُنَّ ثَلَاثَةُ أَشْهُرٍ وَٱلَّتِي لَمْ                         |
| ٦٦٤ | يَحِضْنَ ﴾                                                                                                                                    |
| ٦٦٥ | ﴿يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ ٱللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِي ٱلْكَلَالَةِ ﴾                                                                                  |
| 777 | ﴿ وَيَسْتَفْتُونَكَ فِي ٱلنِّسَآءُ قُلِ ٱللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يُتَّلَى عَلَيْكُمْ فِي ٱلْكِتَابِ ﴾.                              |
| ٤٧٢ | ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ أَزْوَاجَهُمْ ﴾                                                                                                       |
| ٦٧٦ | ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَرَّ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَلَآءَ فَأَجْلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلْدَةً ﴾                      |
|     | ﴿ قُل لَّا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَىٰٓ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ ۚ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْـنَةً أَوْ دَمَا                       |
| ۸۷۲ | مَّسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرِ فَإِنَّهُ رِجْشُ ﴾                                                                                           |
| ۸۸۲ | ﴿ إِنِ ٱلْمُكُمُّمُ إِلَّا بِلَّهِ ﴾                                                                                                          |
| ٦٨٩ | ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾                                                                                        |

| ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ حَتَّىٰ يَبْعَثَ فِىٓ أُمِّهَا رَسُولًا يَنْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنتِنَا ۚ وَمَا كُنَّا |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| مُهْلِكِي ٱلْقُرَى ٓ إِلَّا وَأَهْلُهَا ظَلِمُونَ ﴾                                                                              |
| ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِلُّ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَنهُمْ حَتَّى يُبَيِّنَ لَهُم مَّا يَتَّقُونَ ﴾ 1٨٩                       |
| ﴿ مَن كَفَرَ بِٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَنِيهِ ۚ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ. مُطْمَئِنٌ ۚ بِٱلْإِيمَٰنِ وَلَنَكِن            |
| مَّن شَرَحَ بِٱلْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِّنَ ٱللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾                                     |
| ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ ٱللَّهُ بِاللَّغُو فِي أَيْمَنِكُمْ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ ﴾                        |
| ﴿ وَنَيْلَكُمْ لَا تَفْتَرُواْ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا فَيُسْجِتَّكُم بِعَذَابٍ ﴾                                                  |
| ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ۚ وَبَحَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ ٦٩٤          |
| ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ ٱلَّذِينَ ٱعْتَدَوًا مِنكُمْ فِي ٱلسَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خَسِءِينَ ﴾٧٠٦                |
| ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نَقْنُلُواْ ٱلصَّيَّدَ وَأَنتُمْ حُرُمٌ ﴾                                                |
| ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَيَبْلُونَكُمُ ٱللَّهُ بِشَيْءٍ مِّنَ ٱلصَّيْدِ تَنَالُهُۥ أَيْدِيكُمُ وَرِمَاكُكُمْ ﴾      |
|                                                                                                                                  |

# فهرس الأحاديث والأثار

| الصفحة                    |                                                                    | الحديث                                         |
|---------------------------|--------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| o                         |                                                                    | «إِذَا قُمْتَ إِلَى الصَّلَاةِ فَكَبِّرْ       |
| ٥٣٨،٧                     | (ءَ، فَإِنَّهَا الْوَلَاءُ لَمِنْ أَعْتَقَ»                        | «خُذِيهَا وَاشْتَرِطِي لَمُّمُ الْوَلَا        |
| ٩                         | خصِف نعلَه، ويُرقِّع ثَوْب                                         | كَانَ يَحْلُبِ الشَّاةَ لأهلِه، ويْ            |
| 71, 77, 777               | الكِتَابِ»                                                         | «لَا صَلَاةَ لَمِنْ لَمْ يَقْرَأُ بِفَاتِحَةِ  |
| ۲۱، ۱۱، ۱۱، ۱۸، ۱۸۰، ۲۳   | وَلَا هُوَ يُدَافِعُهُ الْأَخْبَثَانِ»                             | «لَا صَلَاةَ بِحَضْرَةِ الطَّعَامِ،            |
| و ذَلِك، ثم تلاقَوْا      | حال بينهم شجرةٌ، أو جِدارٌ، أو نحو                                 | كَانَ الصَّحابَةُ رَضَيَلِيَّةُ عَنْهُمْ إِذَا |
| 17                        | ) بَعْض                                                            | بَعْدَ ذَلِكَ سَلَّم بَعْضُهم عَلَى            |
| ١٤                        | نُودًا»                                                            | «وَإِذَا صَلَّى قَاعِدًا فَصَلُّوا قُعْ        |
| 191,178,40,10.            | فِيهَا شَيْءٌ مِنْ كَلَامِ النَّاسِ»                               | «إِنَّ هَذِهِ الصَّلَاةَ لَا يَصْلُحُ          |
| ۱۷                        | وَمَا أَمَرْ تُكُمْ بِهِ فَافْعَلُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُ        | «مَا نَهَيْتُكُمْ عَنْهُ، فَاجْتَنِبُوهُ،      |
| كْبَتْيْهِ»               | ِ<br>* كَمَا يَبْرُكُ الْبَعِيرُ، وَلْيَضَعْ يَدَيْهِ قَبْلَ رُدَّ | «إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ، فَلَا يَبْرُكُ       |
| ۲ •                       |                                                                    | «خُذُوا عَنِّي مَنَاسِكَكُمْ»                  |
| ۲۰                        | َّملَوَاتُ، وَالطَّيِّبَاتُ»                                       | «قُولُوا: التَّحِيَّاتُ لِلَّـهِ وَالطَّ       |
| لْقُرْ آنِ إِذَا جَهَرْتُ | آنَ، فَلَا يَقْرَأَنَّ أَحَدٌ مِنْكُمْ شَيْئًا مِنَ الْ            | «وَأَنَا أَقُولُ مَا لِي أُنَازَعُ الْقُرْ     |
| ۲٥                        |                                                                    | بِالْقِرَاءَةِ إِلَّا بِأُمِّ الْقُرْآنِ»      |
| ۲٦                        |                                                                    | «زَادَكَ اللهُ حِرْصًا، وَلَا تَعُدْ           |
| VY, 701, 777              | كَمْ فَأَتِمُّوا»                                                  | «مَا أَدْرَكْتُمْ فَصَلُّوا وَمَا فَاتَكُ      |

| ۲٧.  | «مَنْ كَانَ لَهُ إِمَامٌ، فَإِنَّ قِرَاءَةَ الْإِمَامِ لَهُ قِرَاءَةٌ»                                                 |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳٠.  | «كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَقْرَأُ فِي الرَّكْعَتَيْنِ الْأُولَيَيْنِ مِنْ صَلَاةِ الظُّهْرِ بِفَاتِحَةِ الكِتَابِ»          |
| ٣٢.  | «وَكَانَ مِنْ هَدْيِهِ قِرَاءَةُ السُّورَةِ كَامِلَةً»                                                                 |
| ٣٣.  | «قَرَأَ فِي المَغْرِبِ بِالطُّورِ»                                                                                     |
| ٣٤.  | «لَوْ كَانَ الْمُطْعِمُ بْنُ عَدِيٍّ حَيًّا، ثُمَّ كَلَّمَنِي فِي هَوُّلَاءِ النَّتْنَي، لَتَرَكْتُهُمْ لَهُ»          |
|      | «كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ فِي سَفَرٍ فَصَلَّى الْعِشَاءَ الْآخِرَةَ، فَقَرَأَ فِي إِحْدَى الرَّكْعَتَيْنِ                 |
| ٣٦.  | بِ (التِّينِ وَالزَّيْتُونِ) فَهَا سَمِعْتُ أَحَدًا أَحْسَنَ صَوْتًا مِنْهُ، أَوْ قِرَاءَةً »                          |
|      | «فَلَوْلَا صَلَّيْتَ بِسَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ، وَالشَّمْسِ وَضُحَاهَا، وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَى، فَإِنَّهُ             |
| ٥٣ ، | يُصَلِّي وَرَاءَكَ الكَبِيرُ وَالضَّعِيفُ وَذُو الحَاجَةِ»٣٧                                                           |
| ٣٨.  | «يَا أَبَا مُوسَى، اسْتَمَعْتُ قِرَاءَتَكَ اللَّيْلَةَ، لَقَدْ أُوتِيتَ مِزْمَارًا مِنْ مَزَامِيرِ آلِ دَاوُدَ»        |
|      | أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ بَعَثَ رَجُلًا عَلَى سَرِيَّةٍ، وَكَانَ يَقْرَأُ لِأَصْحَابِهِ فِي صَلَاتِهِمْ فَيَخْتِمُ           |
| ٣٩.  | بِـ(قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُّ)»                                                                                          |
| ٤٠.  | «وَلَا يَوُّمُّ الرَّجُلُ الرَّجُلَ فِي سُلْطَانِهِ»                                                                   |
| ٤٢.  | «قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ تَعْدِلُ ثُلُثَ الْقُرْ آنِ»                                                                   |
| ٤٤.  | أَنَّ أعظمَ آيةٍ فِي كِتَابِ اللهِ هي آيةُ الكُرسي                                                                     |
| ٤٤.  | «أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّهُ لَمْ يَبْقَ مِنْ مُبَشِّرَاتِ النُّبُوَّةِ إِلَّا الرُّؤْيَا الصَّالِحَةُ»                 |
|      | يَا رَسُولَ اللهِ ۚ إِنَّا أُمِّي تُوُفِّيَتْ وَأَنَا غَائِبٌ عَنْهَا، فَهَلْ يَنْفَعُهَا شَيْءٌ إِنْ تَصَدَّقْتُ بِهِ |
| ٤٨.  | عَنْهَا؟ قَالَ: «نَعَمْ»عَنْهَا؟ قَالَ: «نَعَمْ»                                                                       |
| ٤٨.  | «إِذَا مَاتَ الْإِنْسَانُ انْقَطَعَ عَنْهُ عَمَلُهُ إِلَّا مِنْ ثَلَاثَةٍ»                                             |
| ٥١.  | «كُنَّا نَحْزِرُ قِيَامَ رَسُولِ اللهِ ﷺ فِي الظُّهْرِ وَالْعَصْرِ »                                                   |

| ٥٦           | "إِنِّي لَأَدْخُلُ فِي الصَّلَاةِ، فَأُرِيدُ إِطَالَتَهَا، فَأَسْمَعُ بُكَاءَ الصَّبِيِّ»                               |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٧           | «مِفْتَاحُ الصَّلَاةِ الْوُضُوءُ وَتَحْرِيمُهَا التَّكْبِيرُ وَتَحْلِيلُهَا التَّسْلِيمُ»                               |
| ٥٩           | «مَنْ رَآنِي فِي الْمَنَامِ فَقَدْ رَآنِي، فَإِنَّ الشَّيْطَانَ لَا يَتَمَثَّلُ بِي»                                    |
| ٦٢           | «قَالَ اللهُ عَزَّوَجَلَّ: قَسَمْتُ الصَّلَاةَ بَيْنِي، وَبَيْنَ عَبْدِي»                                               |
| لًا يِللَّهِ | أَنَّ النَّبِيَّ عَيْكَةٍ وَأَبَا بَكْرٍ وَعُمَرَ رَضَالِلَّهُءَنْهَا: كَانُوا يَسْتَفْتِحُونَ الصَّلَاةَ بِـ﴿ٱلْحَـمَا |
| ٦٣           | رَبِ ٱلْعَاكَمِينَ ﴾                                                                                                    |
| ٱلرَّحْمَٰنِ | صَلَّيْتُ مَعَ أَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ وَعُثْمَانَ، فَلَمْ أَسْمَعْ أَحَدًا مِنْهُمْ يَقْرَأُ ﴿بِنَــهِ آتَهَ             |
| ٦٣           | آليَحيِمِ ﴾                                                                                                             |
| عند ا        | صَلَّيْتُ خَلَفَ النَّبِيِّ ﷺ وَأَبِي بَكْرٍ، وَعُمَرَ، وَعُثْمَانَ، فَكَانُوا يَسْتَفْتِحُونَ بِ﴿ آلْحَ                |
| ٠٠٠٠٠٠       | يلَّهِ رَبِّ ٱلْعَـٰكَمِينَ ﴾ ا                                                                                         |
| ۳۳           | كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ، إِذَا كَبَّرَ فِي الصَّلَاةِ، سَكَتَ هُنيَّةً قَبْلَ أَنْ يَقْرَأَ                               |
| ٦٦           | «لَمْ أَنْسَ وَلَمْ تُقْصَرْ»                                                                                           |
| ገለ           | «أَيُّهَا النَّاسُ، إِنِّي إِمَامُكُمْ، فَلَا تَسْبِقُونِي»                                                             |
| ٧٢           | «إِنَّهَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ أَنْسَى كَهَا تَنْسَوْنَ»                                                             |
| 707,77       | «أَنَّ رَفْعَ الصَّوْتِ بِالذِّكْرِ حِينَ يَنْصَرِفُ النَّاسُ مِنَ المَكْتُوبَةِ»                                       |
| ٤٧٤،٧٥       | ﴿ رَبَّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأُنا ﴾، فقال اللهُ: قد فَعَلْتُ                                     |
| ۱۸۸،۷۷       | ﴿إِذَا رَأَيْتُمُ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ، فَأُولَئِكَ الَّذِينَ سَمَّى اللهُ فَاحْذَرُوهُم         |
| ٧٧           | «هُوَ اخْتِلَاسٌ يَخْتَلِسُهُ الشَّيْطَانُ مِنْ صَلَاةِ العَبْدِ»                                                       |
| ۸۲           | «إِذَا نَابَكُمْ فِي الصَّلَاةِ شَيْءٌ فَلْيُسَبِّحِ الرِّجَالُ وَلْيُصَفِّقِ النِّسَاءُ»                               |
|              | أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ: «صَلَّى الظُّهْرَ خَمْسًا»                                                                          |

|                                                    | «صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي»                               |
|----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| لَ لَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ: «اجْعَلُوهَا فِي         | لَــَمَا نَزَلَتْ: ﴿سَبِيحِ آشَمَ رَبِّكِ ٱلْأَغْلَى﴾، قَاأَ          |
| ۲۳٥،۸۷                                             | سُجُودِكُمْ»                                                          |
| كْعَتَيْنِ الأُولَيَيْنِ لَمْ يَجْلِسْ» ٨٨         | «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ صَلَّى بِهِمُ الظَّهْرَ، فَقَامَ فِي الرَّ        |
| قَائِمًا فَلْيَجْلِسْ»                             | ﴿إِذَا قَامَ أَحَدُكُمْ مِنَ الرَّكْعَتَيْنِ، فَلَمْ يَسْتَتِمَّ فَ   |
| 91                                                 | «رُفِعَ الْقَلَمُ عَنْ ثَلَاثَةٍ»                                     |
| ٩٦                                                 | «لَوْ يَعْلَمُ الْمَارُّ بَيْنَ يَدَيِ الْمُصَلِّي مَاذَا عَلَيْهِ»   |
| ٩٧                                                 | «مَنِ اقْتَطَعَ شِبْرًا مِنَ الْأَرْضِ ظُلْمًا»                       |
| ٩٩« <sub>۷</sub>                                   | «إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ إِلَى شَيْءٍ يَسْتُرُهُ مِنَ النَّاسِ        |
| 11761                                              | «اسْتَتِرُوا فِي صَلَاتِكُمْ وَلَوْ بِسَهْم»                          |
| 117,1                                              | «فَإِنْ لَمْ يَجِدْ فَلْيَخُطَّ خَطًّا»                               |
| عَرَّ بِينِ يَدَيْهِعَرَّ بِينِ يَدَيْهِ           | أَنَّ الرَّسُولَ ﷺ دافع الشَّاةَ حين أَرَادت أَنَّ                    |
| 1 • 1                                              | «فَإِنَّ مَعَهُ الْقَرِينَ»                                           |
| نْ، وَقَدْ أُمِرَ أَنْ يَسْتَقْبِلَ الْكَعْبَةَ١٠٢ | «إِنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَدْ أُنْزِلَ عَلَيْهِ اللَّيْلَةَ قُرْآد      |
| النَّاسُ نِعَالَمُهُمْ فَلَيَّا انْصَرَفَ» ١٠٣     | أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ صَلَّى فَخَلَعَ نَعْلَيْهِ، فَخَلَعَ            |
| نَاهَزْتُ الْإِحْتِلَامَناهَزْتُ الْإِحْتِلَامَ    | أَقْبَلْتُ رَاكِبًا عَلَى حِمَارٍ أَتَانٍ، وَأَنَا يَوْمَئِذٍ قَدْ نَ |
| بِبَادِ عَلَى اللهِ؟                               |                                                                       |
| هْمَنِ بْنُ عَوْفٍ٩٠٠                              | عُمَرُ رَضِّالِلَّهُ عَنْهُ حين طُعِن، أَخذ بيد عبد الرَّ             |
| £AV (11 ·                                          | _                                                                     |
| 111                                                | «لَا صَلَاةَ لمنفَردٍ خَلْفَ الصَّفِّ»                                |

| مُقِيعًا»ا                     | «إِذَا مَرِضَ الْعَبْدُ، أَوْ سَافَرَ كُتِبَ لَهُ مَا كَانَ يَعْمَلُ صَحِيحًا                  |
|--------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| َّوَةِ الرَّحْلِ»١١٣.          | «إِذَا قَامَ أَحَدُكُمْ يُصَلِّي، فَإِنَّهُ يَسْتُرُهُ إِذَا كَانَ بَيْنَ يَدَيْهِ مِثْلُ آخِ  |
| ١١٣                            | «كُنْتُ أَنَامُ بَيْنَ يَدَيْ رَسُولِ اللهِ ﷺ وَرِجْلَايَ فِي قِبْلَتِهِ»                      |
| 118                            | «شَبَّهْتُمُونَا بِالْحُمُرِ وَالْكِلَابِ»                                                     |
| 790.110                        | «اذْهَبُوا بِخَمِيصَتِي هَذِهِ إِلَى أَبِي جَهْمٍ، وَأْتُونِي بِأَنْبِجَانِيَّتِهِ»            |
| ١١٧                            | «عَلَى رِسْلِكْمَا، إِنَّهَا صَفِيَّةُ»                                                        |
| ١١٨                            | «الكَلْبُ الأَسْوَدُ شَيْطَانٌ»                                                                |
| ۳۸۱،۱۳۲،۱۲۰                    | «إِذَا دَخَلَ أَحَدُكُمُ المَسْجِدَ فَلا يَجْلِسْ حَتَّى يُصَلِّي رَكْعَتَيْنِ».               |
| 179,171                        | «مَا اجْتَمَعَ قَومٌ في بَيْتٍ مِن بيُوتِ الله»                                                |
| لِ المَدِينَةِ»للِ المَدِينَةِ | «لَوْلَا دَعْوَةُ أَخِينَا سُلَيْهَانَ لَأَصْبَحَ مُوتَقًا يَلْعَبُ بِهِ وِلْدَانُ أَهْ        |
| 771, ٨٤٣, ٧٧٣                  | «لَا إِلَّا أَنْ تَطَوَّعَ»                                                                    |
| 177                            | «قُمْ فَصَلِّ رَكْعَتَيْنِ وَتَجَوَّزْ فِيهِمَا»                                               |
| عَلَيْهِعَلَيْهِ               | حَدِيثِ كَعْبِ بْنِ مَالِكٍ حِينَ دَخَلَ المَسْجِدَ بعد أَنْ تَابَ اللهُ                       |
| مَلِيًا مَعَهُمْ»١٢٦           | «فَلَا تَفْعَلَا، إِذَا صَلَّيْتُمَا فِي رِحَالِكُمَا ثُمَّ أَتَيْتُمَا مَسْجِدَ جَمَاعَةٍ فَه |
| المُصَلَّى» ٢٩، ٣٧٧، ٤٢١       | «كُنَّا نُخْرِجُ العَوَاتِقَ وذَوَاتِ الخُدُورِ والحُيَّضَ وَتَعْتَزِلُ الحُيَّضُ              |
| ١٣١                            | «كُنَّا نَتَكَلَّمُ فِي الصَّلَاةِ، يُكَلِّمُ الرَّجُلُ صَاحِبَهُ»                             |
| 177                            | أَنَّ النبِيَّ ﷺ أَمَرَ بالجلوس رَجُلًا كَانَ يتخطَّى رِقَابِ النَّاس                          |
| لَلَيْهِ صَلَاتَهُ» ١٣٣        | «إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ إِلَى سُتْرَةٍ فَلْيَدْنُ مِنْهَا، لَا يَقْطَعِ الشَّيْطَانُ عَ       |
|                                | «إِذَا اشْتَدَّ الحَرُّ فَابْرُدُوا بِالصَّلَاةِ، فَإِنَّ شِدَّةَ الحَرِّ مِنْ فَيْحِ جَهَ     |
|                                | «أَنَّ النَّارَ اشْتَكَتْ إِلَى اللهِ عَنَّهَ جَلَّ فَأَذِنَ لَهَا بِنَفَسَيْنِ»               |

| ١٣٩                       | «مَنْ نَسِيَ صَلَاةً فَلْيُصَلِّهَا إِذَا ذَكَرَهَا                                               |
|---------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۹۰،۱۳۹                   | «مَنْ نَسِيَ صَلَاةً، أَوْ نَامَ عَنْهَا؛ فَكَفَّارَتُهَا: أَنْ يُصَلِّيَهَا إِذَا ذَكَرَهَا»     |
| ١٤٣                       | «أَلْعَنُكَ بِلَعْنَةِ اللهِ»                                                                     |
| ىرَةَ رَكعَةَ»            | ﴿إِنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ إِذَا عَلَبَهُ وَجَعٌ، أَوْ نَوْمٌ صَلَّى مِن النَّهَارِ ثِنْتِيْ عَشْ  |
| ۳۹۰،۲٤٠،۱٤٤               | حَدِيث نوْمِ النَّبِيِّ عَيْكُم وأَصْحَابه عن صَلَاة الْفَجْر                                     |
| ١٤٦                       | لَّمَا جَاءَ الْحَسَنُ وَالْحُسَيْنُ وعَلَيْهِمَا قَمِيصَانِ أَحْرَانِ يَعْثُرَانِ                |
| 1, 222, 22, 201           | «مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ» ١٤٦، ٥٤،                             |
| لِمُونه بالصَّلَاة ١٥٠    | كَانَ الصَّحَابَة رَضَالِيُّكُ عَنْهُمْ إِذَا تأخُّر الرَّسُول عَيْكِيْ جاؤوا إِلَى الْبَيْت يُعْ |
| أَنْ يُمَكِّنَ جَبْهَتَهُ | «كُنَّا نُصَلِّي مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ في شِدَّةِ الحَرِّ، فَإِذَا لَمْ يَسْتَطِعْ أَحَدُنَا ۖ     |
| 107                       | مِنَ الْأَرْضِ بَسَطَ ثَوْبَهُ فَسَجَدَ عَلَيْهِ»                                                 |
| ١٥٨                       | أَنَّهُ كَانَ يُصَلِّي عَلَى الخُمْرَةِ                                                           |
| 109                       | «لَا يُصَلِّي أَحَدُكُمْ فِي النَّوْبِ الْوَاحِدِ، لَيْسَ عَلَى عَاتِقِهِ مِنْهُ شَيْءٌ»          |
| 177                       | «أَنْ لَا يَحُجَّ بَعْدَ الْعَامِ مُشْرِكٌ، وَلاَ يَطُوفَ بِالْبَيْتِ عُرْيَانٌ»                  |
| ١٦٧                       | «الطَّوَافُ بِالْبَيْتِ صَلَّاةٌ، إِلَّا أَنَّ اللهَ أَحَلَّ لَكُمْ فِيهِ الْكَلامَ»              |
| ١٦٧                       | «مَنْ أَكَلَ ثُومًا أَوْ بَصَلًا فَلْيَعْتَزِ لْنَا، أَوْ لِيَعْتَزِلْ مَسْجِدَنَا»               |
| ١٧٠                       | «إِنَّهُ لَيْسَ بِي تَحْرِيمُ مَا أَحَلَّ اللهُ لِي»                                              |
| ١٧٧،١٧٠                   | «فَإِنَّ الْلَائِكَةَ تَتَأَذَّى مِمَّا يَتَأَذَّى مِنْهُ بَنُو آدَمَ»                            |
| 177                       | «وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِالله وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، فَلا يُؤْذ جَارَهُ»                           |
|                           | «وَإِنَّ خُلُوفَ فَمِ الصَّائِمِ عِنْدَ اللهِ أَطْيَبُ مِنْ رِيحِ المِسْكِ»                       |
|                           | كَانَ النَّبِي عَيِّكَ يَحِب الحِلُوي                                                             |

| ۱۷٥.  | «إِذَا أَتَيْتُمُ الغَائِطَ فَلَا تَسْتَقْبِلُوا القِبْلَةَ، وَلَا تَسْتَدْبِرُوهَا، وَلَكِنْ شَرِّقُوا أَوْ غَرِّبُوا» |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 140.  | «ارْتَقَيْتُ فَوْقَ بَيْتِ حَفْصَةَ فَرَأَيْتُ النَّبِيَّ عَيْكَةً يَقْضِي حَاجَتَهُ مُسْتَدْبِرَ القِبْلَةِ»           |
| 140.  | «لَأَطُوفَنَّ اللَّيْلَةَ بِجِائَةِ امْرَأَةٍ، تَلِدُ كُلُّ امْرَأَةٍ غُلَامًا»                                         |
| ۲۳۰،  | «إِنَّ الشَّيْطَانَ يَجْرِي مِنَ ابْنِ آدَمَ مَجْرَى الدَّمِ»                                                           |
| ۱۷٦.  | «رَحِمَ اللهُ امْرَأَ جَبَّ الغِيبَةَ عَنْ نَفْسِهِ»                                                                    |
| ۱۷۸.  | «فَمَنْ أَكَلَهُمَا فَلْيُمِتْهُمَا طَبْخًا»                                                                            |
| ۱۷۹.  | «التَّحِيَّاتُ لللهَّ، وَالصَّلَوَاتُ وَالطَّيِّبَاتُ»                                                                  |
| ۱۷۹.  | ﴿ إِذَا قَعَدَ أَحَدُّكُمْ فِي الصَّلَاةِ فَلْيَقُلْ: التَّحِيَّاتُ شِهِ »                                              |
| ۱۷۹.  | «فَإِنَّكُمْ إِذَا فَعَلْتُمْ ذَلِكَ فَقَدْ سَلَّمْتُمْ عَلَى كُلِّ عَبْدٍ صَالِحٍ فِي السَّمَاءِ وَالأَرْضِ»           |
| 149.  | «فَلْيَتَخَيَّرْ مِنَ المَسْأَلَةِ مَا شَاءَ»                                                                           |
| ۱۸۱.  | ﴿إِنَّ اللهَ طَيِّبٌ لَا يَقْبَلُ إِلَّا طَيِّبًا»                                                                      |
| ۱۸٤.  | «دَعْهُ، لَا يَتَحَدَّثُ النَّاسُ أَنَّ مُحَمَّدًا يَقْتُلُ أَصْحَابَهُ»                                                |
| ۱۸٤.  | «أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشِّرْكِ»                                                                             |
| ۱۸٥.  | يَا أُسَامَةُ، قَتَلْتَ رَجُلًا بَعْدَ أَنْ قَالَ: «لَا إِلَهَ إِلَّا الله؟»                                            |
|       | «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَقَدْ هَمَمْتُ أَنْ آمُرَ فِتْيَةً مِنْ قُرَيْشِ لِيَجْمَعُوا لِي حُزِمًا مِنْ             |
|       | حَطَبٍ، ثُمَّ آمُرَ رَجُلًا يُصَلِّي بِالنَّاسِ، ثُمَّ أُحَرِّقَ بُيُوتًا عَلَى أَهْلِهَا مِمَّنْ يَتَخَلَّفُ عَنْ      |
| ۱۸۷ . | صَلَاةِ الجُمَّاعَةِ»                                                                                                   |
| ۱۸۸ . | « ﴿ إِنَّهَا كَانَ يَكْفِيكَ أَنْ تَقُولَ بِيَدَيْكَ هَكَذَا»                                                           |
| 1916  | «لَا تَقُولُوا السَّلَامُ عَلَى اللهِ، فَإِنَّ اللهَ هُوَ السَّلَامُ» ٢٠                                                |
| 197.  | إِذَا عطِس العاطس وقال: الحمدُ لله. نَقُول له: يرحمك الله                                                               |

| ١٩٤                        | «فَكَيْفَ نُصَلِّي عَلَيْكَ إِذَا نَحْنُ صَلَّيْنَا عَلَيْكَ فِي صَلَاتِنَا»                |
|----------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| YY9,19A                    | «أَسْأَلُكَ بِكُلِّ اسْمٍ هُوَ لَكَ سَمَّيْتَ بِهِ نَفْسَكَ»                                |
| API » • YY                 | «اغْفِرْ لِي مَغْفِرَةً مِنْ عِنْدِكَ، وَارْحَمْنِي إِنَّكَ أَنْتَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ».  |
| ۹۹۱، ۳۳۰                   | «يَا حَيُّ، يَا قَيُّومُ، بِرَحْمَتِكَ أَسْتَغِيثُ»                                         |
| ۲۳۰،۱۹۹                    | «اللَّهُمَّ إِني أَسْتَخِيرُكَ بِعِلْمِكَ، وَأَسْتَقْدِرُكَ بِقُدْرَتِكَ»                   |
| 7                          | «هَلَكَتِ الْأَمْوَالُ وَانْقَطَعْتِ السُّبُلُ، فَادْعُ اللهَ يُغِيثُنَا»                   |
| ۱ ۲۰۷٬۷۸۲                  | «ادْعُ اللهَ لِي يَا رَسُولَ اللهِ أَنْ يَجْعَلَنِي مِنْهُمْ»                               |
| ۲۰۲                        | «رَغِمَ أَنْفُ امْرِئِ ذُكِرْتَ عِنْدَهُ فَلَمْ يُصَلِّ عَلَيْكَ. قُلْتُ: آمِينَ»           |
| ۳۰۲، ٤۸۲                   | «اللهُمَّ رَبَّ جَبْرَائِيلَ، وَمِيكَائِيلَ، وَإِسْرَافِيلَ»                                |
| نَةِ المَحْيَا وَالْمَإتِ، | «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ عَذَابِ القَبْرِ، وَمِنْ عَذَابِ النَّارِ، وَمِنْ فِتْ |
| ٤٠٢، ٢١١                   | وَمِنْ فِتْنَةِ الْمَسِيحِ الدَّجَّالِ»                                                     |
| ۲۰٤                        | «إِذَا تَشَهَّدَ أَحَدُكُمْ فَلْيَسْتَعِذْ بِاللهِ مِنْ أَرْبَعٍ»                           |
| Y • 0                      | ﴿إِذَا فَرَغَ أَحَدُكُمْ مِنَ التَّشَهُّدِ الْآخِرِ»                                        |
| ۲۰٦                        | ﴿إِنَّهُمَا لَيْعَذَّبَانِ، وَمَا يُعَذَّبَانِ فِي كَبِيرٍ »                                |
| Y•9                        | إِن الشَّيْطَان قائمٌ بِحِذَائي عاضٌّ عَلَى أَنامِلِه يقول: يا أَحمدُ فُتَّنِي              |
| ۲۰۹                        | «تَعَرَّفْ إِلَيْهِ فِي الرَّخَاءِ، يَعْرِفْكَ فِي الشِّدَّةِ»                              |
| Y11                        | «مَا بَيْنَ خَلْقِ آدَمَ إِلَى قِيَامِ السَّاعَةِ خَلْقُ أَكْبَرُ مِنَ الدَّجَّالِ»         |
| Y11                        | «إِنْ يَخْرُجْ وَأَنَا فِيكُمْ، فَأَنَا حَجِيجُهُ دُونَكُمْ»                                |
| يهود أصفهان في             | أكثر مَن يتبعُ الدَّجَّالَ هُم الْيَهُود، فيتبع الدَّجَّال سبعون ألفًا مِن                  |
| ۲ ۱۳                       | اب ان                                                                                       |

| ۲۱٤              | إِنَّ النَّبِي عَلِياتٍ عُرضتْ عَلَيْهِ النَّارِ                                                             |
|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۱٤              | رأى فِيهَا امَرْأَةً عُذبتْ في هِرَّةٍ حَبَسَتْها                                                            |
| ۲۱٥              | «مَا تَرَكْتُ بَعْدِي فِتْنَةً أَضَرَّ عَلَى الرِّجَالِ مِنَ النِّسَاءِ»                                     |
| ۲۱٥              | «أَخْوَفُ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمْ مَا يُخْرِجُ اللهُ لَكُمْ مِنْ زَهْرَةِ الدُّنْيَا»                         |
| ۱۲۱۷             | «لَا، اقْدُرُوا لَهُ قَدْرَهُ»                                                                               |
| YY•              | ﴿إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلِ اللهَ، وَإِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ بِاللهِ»                                    |
| ۲۲•              | اللَّهُمَّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي ظُلْمًا كَثِيرًا                                                          |
| ۲۳•              | «سُبْحَانَكَ رَبَّنَا وَبِحَمْدِكَ اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي»                                                   |
| ۲۳•              | «سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ رَبَّنَا وَبِحَمْدِكَ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي»                                       |
| ۲۲٥              | «وَأَمَّا السُّجُودُ فَاجْتَهِدُوا فِي الدُّعَاءِ، فَقَمِنٌ أَنْ يُسْتَجَابَ لَكُمْ»                         |
| ۲۲۲، ۸۰۲         | «اللَّهُمَّ أَعِنِّي عَلَى ذِكْرِكَ وَشُكْرِكَ وَحُسْنِ عِبَادَتِكَ»                                         |
| ۲۲۲              | «فَلْيُصَلِّ رَكَعَتَينِ ثُمَّ فَلْيَقُلْ»                                                                   |
| ۲۳۰              | «اللَّهُم بِعِلْمِكَ الْغَيْبَ، وَقُدْرَتِكَ عَلَى الْخَلْقِ أَحْيِنِي»                                      |
| ۲۳۳              | «اللهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ، وَأَتَوَجَّهُ إِلَيْكَ بِنَبِيِّكَ مُحَمَّدٍ نَبِيِّ الرَّحْمَةِ»               |
| ۲۳٦              | «مَنْ تَرَكَ الْوِتْرَ عَمْدًا فَهُوَ رَجُلُ سَوْءٍ، لَا يَنْبَغِي أَنْ تُقْبَلَ لَهُ شَهَادَةٌ»             |
| ۰۰۰۰۰ ۲۲۰ ، ۲۲۰  | «اجْعَلُوا آخِرَ صَلَاتِكُمْ بِاللَّيْلِ وِتْرًا»                                                            |
|                  | «إِنَّ صَلَاةَ آخِرِ اللَّيْلِ مَشْهُودَةٌ»                                                                  |
|                  | «أَوْصَانِي خَلِيلِي ﷺ بِثَلَاثٍ»                                                                            |
| كْعَةً» ٢٣٨، ٢٤٦ | «كَانَ إِذَا غَلَبَهُ نَوْمٌ، أَوْ وَجَعٌ عَنْ قِيَامِ اللَّيْلِ صَلَّى مِنَ النَّهَارِ ثِنْتَيْ عَشْرَةَ رَ |
|                  | «مَثْنَى مَثْنَى، فَإِذَا خَشِيَ الصُّبْحَ صَلَّى وَاحِدَةً، فَأَوْتَرَتْ لَهُ مَا صَلَّى»                   |

| «إِذَا قُلْتَ لِصَاحِبِكَ يَوْمَ الجُمُعَةِ: أَنْصِتْ، وَالإِمَامُ يَخْطُبُ، فَقَدْ لَغَوْتَ» ٢٤٢، ٣٥٢                       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| «نَعَمْ، وَأَنْتَ صَابِرٌ مُحُتَّسِبٌ، مُقْبِلٌ غَيْرُ مُدْبِرٍ، إِلَّا الدَّيْنَ»٢٤٣                                        |
| ﴿إِنَّ اللهَ وِتْرٌ يُحِبُّ الْوِتْرَ»                                                                                       |
| "مِنْ كُلِّ اللَّيْلِ قَدْ أَوْتَرَ رَسُولُ اللهِ ﷺ مِنْ أَوَّلِ اللَّيْلِ، وَأَوْسَطِهِ، وَآخِرِهِ» ٢٤٧                     |
| أَنَّ النَّبِي ﷺ كَانَ يَقْرَأُ فِي صَلَاةِ الجُمُعَةِ بِالأَعْلَى والغاشية ٢٤٩، ٣٦٥، ٣٦٥                                    |
| كَانَ يقرأ بالجُمْعةِ والمُنافِقين                                                                                           |
| «مَا كَانَ يَزِيدُ فِي رَمَضَانَ، وَلَا فِي غَيْرِهِ عَلَى إِحْدَى عَشْرَةَ رَكْعَةً»٢٤٩                                     |
| أَنَّ الشَّيْطَانَ يَعقِد عَلَى قافيةِ الإِنْسَانِ إِذَا نام ثلاثَ عُقَدٍ                                                    |
| «مَا كُنَّا نَعْرِفُ انْقِضَاءَ صَلَاةِ رَسُولِ اللهِ ﷺ إِلَّا بِالتَّكْبِيرِ»٢٥٣                                            |
| ﴿إِذَا سَمِعْتُمُ الإِقَامَةَ، فَامْشُوا إِلَى الصَّلَاةِ»                                                                   |
| أَنَّ النَّبِيَّ عَيْكِيٌّ كَانَ يَقُولُ فِي دُبُرِ كُلِّ صَلَاةٍ مَكْتُوبَةٍ                                                |
| «الحَمْدُ لِلَّهِ عَلَى كُلِّ حَالٍ»                                                                                         |
| «وَيْحَ عَمَّارٍ، تَقْتُلُهُ الفِئَةُ البَاغِيَةُ»٢٦٦                                                                        |
| «كَانَ يَنْهَى عَنْ قِيلَ وَقَالَ، وَإِضَاعَةِ المَالِ، وَكَثْرَةِ السُّؤَالِ»٢٦٦                                            |
| «كَفَى بِالمُوْءِ كَذِبًا أَنْ يُحَدِّثَ بِكُلِّ مَا سَمِعَ»                                                                 |
| «مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بالله وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيَقُلْ خَيْرًا أَوْ لِيَصْمُتْ»٧٦٧                                       |
| ﴿إِذَا جَاءَكَ مِنْ هَذَا الْمَالِ شَيْءٌ وَأَنْتَ غَيْرُ مُشْرِفٍ وَلاَ سَائِلٍ»                                            |
| «تُسَبِّحُ اللهَ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ، وَتَحْمَدُ اللهَ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ، وَتُكَبِّرُ اللهَ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ» ٢٧٣ |
| "إِنَّمَا الْغِنَى غِنَّى الْقَلْبِ وَالْفَقْرُ فَقْرُ الْقَلْبِ»                                                            |
| «الْوَأْدَ الْحَفِيَّ»                                                                                                       |

|             | «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ، |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 777         | وَبِذَلِكَ تَتِمُّ مِاثَةٌ»                                                                                             |
| 3 1.7       | «سُبْحَانكَ اللَّهُمَّ وبِحَمْدِك وتَبارُك اسْمُك»                                                                      |
| 475         | «أَقُولُ: اللَّهُمَّ بَاعِدْ بَيْنِي وَبَيْنَ خَطَايَايَ»                                                               |
| ۲۸۲         | «مَثَلُ هَذِهِ الْأُمَّةِ، كَمَثَلِ أَرْبَعَةِ نَفَرٍ»                                                                  |
| <b>Y</b>    | «إِنَّ مِنْ عِبَادِي الْمُؤْمِنِينَ لَمَنْ لَا يُصْلِحُ إِيهَانَهُ إِلَّا الْغِنَى»                                     |
| <b>Y</b>    | «فَذَلِكَ، فَضْلِي أُوتِيهِ مَنْ أَشَاءُ»                                                                               |
| 791         | «لَوْ أَنَّكُمْ كُنتُمْ تَوَكَّلُونَ عَلَى اللهِ حَقَّ تَوَكُّلِهِ»                                                     |
| <b>۲9</b> ۷ | «وَذَلِكُمْ حِينَ رَأَيْتُمُونِي تَقَدَّمْتُ حَتَّى قُمْتُ فِي مَقَامِي»                                                |
| 400         | «فَعَلْتُ هَذَا لِتَأْكَتُوا بِي، وَلِتَعْلَمُوا صَلَاتِي»                                                              |
| 499         | بايع الصَّحَابَة رَضَالِلَّهُ عَنْهُمْ رَسُولَ الله ﷺ أَلَّا يَسْأَلُوا النَّاسِ                                        |
| ۲٠١         | «اعْقِدْنَ بِالْأَنَامِلِ فَإِنَّهُنَّ مَسْؤُولَاتٌ مُسْتَنْطَقَاتٌ»                                                    |
| ۲٠١         | «خَصْلَتَانِ، أَوْ خَلَّتَانِ لَا يُحَافِظُ عَلَيْهِمَا عَبْدٌ مُسْلِمٌ إِلَّا دَخَلَ الْجَنَّةَ»                       |
| ٣٠٣         | «أَفْلَحَ، وَأَبِيهِ إِنْ صَدَقَ، أَوْ دَخَلَ الجَنَّةَ وَأَبِيهِ إِنْ صَدَقَ»                                          |
|             | «كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَجْمَعُ فِي السَّفَرِ بَيْنَ صَلَاةِ الظُّهْرِ وَالْعَصْرِ، إِذَا كَانَ عَلَى ظَهْرِ            |
| ۳٠٥         | سَيْرٍ، وَيَجْمَعُ بَيْنَ المَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ»                                                                      |
| ٣.٧         | «إِنَّ هَذَا الدِّينَ يُسْرٌ»                                                                                           |
| ٣.٧         | «يَسِّرُوا وَلَا تُعَسِّرُوا»                                                                                           |
| ۳۱.         | «دُفِعْتُ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ وَهُوَ بِالأَبْطَحِ فِي قُبَّةٍ كَانَ بِالْهَاجِرَةِ»                                      |
| 070         | «اللهُمَّ حَوْلَنَا وَلَا عَلَيْنَا، اللهُمَّ عَلَى الْآكَامِ، وَالظِّرَابِ» ٣١١،                                       |
|             |                                                                                                                         |

| ٣١٣  | «فَإِنَّهُ لَا يَدْرِي لَعَلَّهُ يَذْهَبْ يَسْتَغْفِرُ لِنَفْسِهِ فَيَسُبُّ نَفْسَهُ»                   |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۳۹  | «صَحِبْتُ رَسُولَ اللهِ عَلِي فَكَانَ لا يَزِيدُ فِي السَّفَرِ عَلَى رَكْعَتَيْنِ» ٣١٦،                 |
|      | أَنَّ النَّبِيَّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم- كَانَ إِذَا ارتحل قَبل أن تزيغَ الشَّمْس     |
| ۳۱۷  | أَخَّر الظُّهر إِلَى العَصْر، وَإِذَا ارتحل بعد أن تزيغَ الشَّمْس قَدَّم العَصْر مَعَ الظُّهر           |
| ۳۱۸  |                                                                                                         |
| ۲۲۱  | «أَوَّلَ مَا فُرِضَتِ الصَّلَاةُ كَانَتْ رَكْعَتَيْنِ»                                                  |
| ٣٢٣  |                                                                                                         |
| ٣٢٣  |                                                                                                         |
| 47 8 | «أَنَّ النَّبِي عَلَيْ أَقام في مَكَّةَ عَامَ الْفَتْحِ تِسْعَةَ عَشَرَ يَوْمًا يَقْصُرُ الصَّلَاة»     |
|      | إِنَّ النَّبِي ﷺ أقام في مكة عَامَ حَجَّةِ الْوَدَاعِ عشرًا، وأقام في تَبُوكَ عِشرين يومًا              |
| ۲۲۳  | يَقصر الصَّلَاة                                                                                         |
| ۱۳۳  | «غُسْلُ الجُمُعَةِ وَاجِبٌ عَلَى كُلِّ مُحْتَلِمٍ»                                                      |
| ٤ ٣٣ | «إِذَا جَاءَ أَحَدُكُمْ إِلَى الجُمُعَةِ فَلْيَغْتَسِلْ»                                                |
| ٣٣٨  | «إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمُ الْجُمُعَةَ فَلْيُصَلِّ بَعْدَهَا أَرْبَعًا»                                   |
| ٣٣٨  |                                                                                                         |
| ٣٤٢  | ر م و د د د د و د د و د د و د د د د د د د                                                               |
| ٤١٤  | «كَانَ إِذَا خَطَبَ احْمَرَّتْ عَيْنَاهُ، وَعَلَا صَوْتُهُ»                                             |
| 455  | «هِيَ مَا بَيْنَ أَنْ يَجْلِسَ الْإِمَامُ إِلَى أَنْ تُقْضَى الصَّلَاةُ»                                |
|      | «جَاءَ رَجُلٌ وَالنَّبِيُّ ﷺ يَخْطُبُ النَّاسَ يَوْمَ الجُمْعَةِ، فَقَالَ: صَلَّيْتَ يَا فُلانُ؟ قَالَ: |
| ٣٤٤  | لا، قَالَ: قُمْ فَارْكُعْ رَكْعَتَيْنِ »                                                                |

| 487 | «اجْلِسْ فَقَدْ آذَيْتَ»                                                                                   |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٤٧ | «صَلَاةَ الْقَاعِدِ عَلَى النِّصْفِ مِنْ صَلَاةِ الْقَائِمِ»                                               |
| 717 | «صَلِّ هَاهُنَا»                                                                                           |
| 408 | مَن اقْتَنَى كلبًا سِوَى الكلاب المُبَاحة، انتقص مِن أَجْرِهِ كُلَّ يَوْمٍ قيراطٌ                          |
| 177 | «كُنَّا نُصَلِّي مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ الجُمُعَةَ، ثُمَّ نَنْصَرِ فُ، وَلَيْسَ لِلْحِيَّطَانِ ظِلُّ »       |
|     | «كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَقْرَأُ فِي صَلَاةِ الْفَجْرِ يَوْمَ الجُمُعَةِ: ﴿الْمَرْ الْ تَنْزِيلُ ﴾ السَّجْدَةَ |
| 415 | و﴿هَلَ أَنَّى عَلَى ٱلْإِنسَانِ﴾ [الإِنْسَان:١]»                                                           |
| ٣٦٦ | قَرَأُ الرَّسُول ﷺ بالمرسلات في المَغْرِب                                                                  |
| ٣٦٧ | قَرَأً فِي الصُّبْحِ إِذَا زُلْزِلَتِ الْأَرْضُ فِي الرَّكْعَتَيْنِ كِلْتَيْهِمَا                          |
| ۸۲۳ |                                                                                                            |
| ۲٦۸ | «سَجَدْتُ خَلْفَ أَبِي القَاسِمِ عَلَيْهُ فَلاَ أَزَالُ أَسْجُدُ بِهَا حَتَّى أَلْقَاهُ»                   |
| 419 | «وَسِّطُوا الْإِمَامَ»                                                                                     |
| 419 | «مَنْ سَلَكَ طَريقًا يَلْتَمِسُ فِيهِ عِلْمًا سَهَّل اللهُ لَهُ بِهِ طَرِيقًا إِلَى الجَنَّةِ»             |
| ۴٧٠ | «وَاللهُ فِي عَوْنِ الْعَبْدِ مَا كَانَ اَلْعَبْدُ فِي عَوْنِ أَخِيهِ»                                     |
| ۲۷۲ | «مَنْ أَدْرَكَ رَكْعَةً مِنَ الصَّلَاةِ فَقَدْ أَدْرَكَ الصَّلَاةَ»                                        |
| ٣٧٣ | «كَانَ النَّبِيُّ ﷺ وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ يُصَلُّونَ الْعِيدَيْنِ قَبْلَ الخُطْبَةِ»                     |
| ٣٧٣ | «قَدْ أَبْدَلَكُمُ اللهُ بِهِمَا خَيْرًا مِنْهُمَا يَوْمَ الْفِطْرِ وَيَوْمَ الْأَضْحَى»                   |
|     | ﴿إِنَّهَا أَنَا عَبْدٌ، فَقُولُوا: عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ»                                               |
| ٣٧٧ | «خَمْسُ صَلَوَاتٍ فَرَضَهُنَّ اللهُ فِي اليَوْمِ وَاللَّيْلَةِ»                                            |
|     | أَنَّ النَّبِي ﷺ خرج إِلَى المصَلَّى فصَلَّى رَكْعَتَيْن -أي صَلَاة الْعِيد- لم يصلِّ قبلها                |
| ۲۸۱ | ولا بعدهما                                                                                                 |

| ۲۸۳         | «الخِلَافُ شَرُّهُ»                                                                                    |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۸۳         | «مَنْ شَذَّ شَذَّ إِلَى النَّارِ»                                                                      |
| <b>"</b> ለ٤ | «مَرْحَبًا بِالنَّبِيِّ الصَّالِحِ وَالأَخِ الصَّالِحِ»                                                |
| ۳۸٥         | «مَنْ صَلَّى صَلَاتَنَا، وَنُسَكَ نُشُكَنَا، فَقَدْ أَصَابَ النُّسُكَ»                                 |
| ۳۹۳         | إِنَّ النَّبِي ﷺ كَانَ يُصَلِّي الْعِيدَ في وقتِها والجُمُعَةَ في وقتِها                               |
| ۳۹٤         | «أُخْرِجُوا مِنَ النَّارِ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ مِنْ إِيمَانٍ»       |
| ٣٩٥         | «نَهَى رَسُولُ الله ﷺ أَنْ تَغْتَسِلَ المَوْأَةُ بِفَصْلِ الرَّجُلِ»                                   |
| ٣٩٥         | «الْمَاءُ لَا يُعْنِبُ»                                                                                |
| ۳۹٦         | كَانَتْ عَائِشَةُ رَضَالِيَّهُ عَنْهَا تغتسل هي والنَّبي ﷺ مِن إناءٍ وَاحِدِ                           |
| ٣٩٦         | «مَنْ ذَبَحَ قَبْلَ أَنْ يُصَلِّي، فَلْيَذْبَحْ أُخْرَى مَكَانَهَا»                                    |
| ۳۹۸         | «مَا أَنْهُرَ الدَّمَ وَذُكِرَ اسْمُ اللهِ عَلَيْهِ فَكُلْ»                                            |
| ٣٩٩         | «نَهَى رَسُولُ اللهِ عَيَالِيَّ عَنْ شَرِيطَةِ الشَّيْطَانِ»                                           |
| ٤٠٠         | «سَمُّوا اللهَ عَلَيْهِ، وَكُلُوهُ»                                                                    |
| ٤٠٠         | «إِذَا أَرْسَلْتَ سَهْمَكَ وَذَكَرْتَ اسْمَ اللهِ فَكُلْ»                                              |
| ۲۱3, ۱۱3    | «الصَّدَقَةُ تُطْفِئُ الْخَطِيئَةَ كَمَا يُطْفِئُ الْمَاءُ النَّارَ»                                   |
| ۲۱3, Р13    |                                                                                                        |
| تُ مِنْكَ   | لَوْ أَحْسَنْتَ إِلَى إِحْدَاهُنَّ الدَّهْرَ كُلَّهُ، ثُمَّ رَأَتْ مِنْكَ شَيْئًا، قَالَتْ: مَا رَأَيْ |
|             | خَيْرًا قَطُّ»                                                                                         |
|             | «لَا يَفْرَكْ مُؤْمِنٌ مُؤْمِنَةً، إِنْ كَرِهَ مِنْهَا خُلُقًا رَضِيَ مِنْهَا آخَرَ»                   |
| ٤١٨         | «لَا يَجُوزُ لامْرَأَةِ أَمْرٌ في مَالِهَا إِذَا مَلَكَ زَوْجُهَا عِصْمَتَهَا»                         |

| 087,819              | ﴿ وَاللهَ لَا آخُذُهُ أَبِدًا وَقَدْ طَرَحَهُ رَسُولُ اللهِ ﷺ                                |
|----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| دُرِهَا»دُرِهَا      | «كُنَّا نُؤْمَرُ أَنْ نَخْرُجَ يَوْمَ العِيدِ حَتَّى نُخْرِجَ البِكْرَ مِنْ خِا              |
| ٤٢٤                  | صَلَّى النَّبِي ﷺ عَلَى قبر المُرْأَةِ الَّتِي كَانَتْ تَقُمُّ المَسْجِد                     |
| ٤٢٤                  | «إِنَّ اللهَ عَزَّهَجَلَّ يُمْلِي لِلظَّالِمِ، فَإِذَا أَخَذَهُ لَمْ يُفْلِتْهُ»             |
| ٤٢٥                  | «فَمَنِ اتَّقَى الشُّبُهَاتِ اسْتَبْرَأَ لِدِينِهِ، وَعِرْضِهِ»                              |
| ٤٣٨،٤٢٧              | «إِنَّ الشَّمْسَ وَالقَمَرَ آيَتَانِ مِنْ آيَاتِ اللهِ»                                      |
| ٤٢٨                  | أَنَّ الشَّمْسَ خَسَفَتْ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللهِ ﷺ                                        |
| ٤٣٤                  | «مَنْ كَانَ حَالِفًا، فَلْيَحْلِفْ بِالله أَوْ لِيَصْمُتْ»                                   |
| ٤٣٩                  | «اللهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ خَيْرَهَا، وَخَيْرَ مَا فِيهَا»                                  |
| £ £ Y                | «فَافْزَعُوا إِلَى الصَّلَاةِ»                                                               |
| وءِ»٣٤٤              | «إِنَّ أُمَّتِي يُدْعَوْنَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ غُرًّا مُحَجّلِينَ مِنْ آثَارِ الوُضُ         |
| <b>£££</b> £         | «وَمَا تَلَذَّذْتُمْ بِالنِّسَاءِ عَلَى الفُّرُشِ»                                           |
| <b>٤٤٦</b>           | «إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ لِلنَّاسِ، فَلْيُخَفِّفْ»                                           |
| ٤٤٨                  | «نَحَرْنَا عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ ﷺ فَرَسًا فَأَكَلْنَاهُ»                                  |
| بِوَدَّانَ»ب٢٥       | «أَنَّهُ أَهْدَى إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْةٍ حِمَارًا وَحْشِيًّا، وَهُوَ بِالْأَبُواءِ أَوْ إِ |
| ، أَبِي شَيْخًا» ٤٥٣ | «يَا رَسُولَ اللهِ، إِنَّ فَرِيضَةَ اللهِ عَلَى عِبَادِهِ فِي الحُجِّ، أَدْرَكَتْ            |
| ٤٥٩                  | «أَنَّ رَسُولَ اللهِ وَقَّتَ لِأَهْلِ المَدِينَةِ: ذَا الحُلَيْفَةِ»                         |
| ٤٦٣                  | «يُمِلُّ أَهْلُ الْمَدِينَةِ مِنْ ذِي الْحُلَيْفَةِ، وَأَهْلُ الشَّامِ مِنَ الجُحْفَ         |
| ٤٦٦                  | «لَا يَنْكِحُ الْمُحْرِمُ وَلَا يُنْكَحُ»                                                    |
| ٤٦٧                  | «إِنِ امْرُؤٌ شَاتَمَهُ أَوْ قَاتَلَهُ فَلْيَقُلْ إِنِّي صَائِمٌ»                            |

| ٤٦٨                  | «لَا يَلْبَسِ الْقَمِيصَ، وَلَا الْعَهَائِمَ، وَلا السَّرَاوِيلَاتِ، وَلَا الْبَرَانِسَ.                  |
|----------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٧٥،٤٦٩              | « وَمَنْ لَمْ يَجِدْ إِزَارًا فَلْيَلْبَسِ السَّرَ اوِيلَ »                                               |
| ۰۲٦                  | «أَرِينِيهِ فَلَقَدْ أَصْبَحْتُ صَائِمًا»                                                                 |
| o Y V                | «إِنْ حَبَسنِي حَابِسٌ فَمَحلِّي حَيثُ حَبَسَنِي»                                                         |
| ، رَاكِبَةٌ » ۲۷ ٥   | ﴿ إِنِّي أَجِدُنِي يَا رَسُولَ اللهِ شَاكِيَةً. قَالَ: حُجِّي مِنْ وَرَاءِ النَّاسِ وَأَنْتِ              |
| نِ» ٤٧٣              | «لَا تَذْبَحُوا إِلَّا مُسِنَّةً إِلَّا أَنْ يَعْسُرَ عَلَيْكُمْ فَتَذْبَحُوا جَذَعَةً مِنَ الضَّأْ       |
| ٤٨٤،٤٧٣              | «مَا كُنْتُ أُرَى الْوَجَعَ بَلَغَ بِكَ مَا أَرَى»                                                        |
| ٥١٧،٤٧٤              | «الحَجُّ عَرَفَةُ»                                                                                        |
| ٤٧٩،٤٧٧              | «لَبَّيْكَ اللَّهُمَّ لَبَيْكَ، لَبَيْكَ لَا شَرِيكَ لَكَ لَبَيْكَ»                                       |
| ٤٧٩                  | «لَبَّيكَ إِلَهَ الحَقِّ»                                                                                 |
| ٤٨٠ «                | «لَا يَحِلُّ لِامْرَأَةٍ تُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ أَنْ تُسَافِرَ مَسِيرَةَ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ |
| ٤٨٠                  | «لَا تُسَافِرُ مَسِيرَةَ يَوْمٍ إِلَّا مَعَ ذِي مَحْرَمٍ»                                                 |
| ٤٨٣،٤٨١              | «انْطَلِقْ فَحُجَّ مَعَ امْرَأَتِكَ»                                                                      |
| ٤٨٢                  | «أَرْضِعِيهِ؛ تَحْرُمِي عَلَيْهِ»                                                                         |
| . 713, 175, 735      | «إِيَّاكُمْ وَالدُّخُولَ عَلَى النِّسَاءِ»                                                                |
| ٣٢٤                  | «انظُوُ وا إِلَى حَدْوِهَا مِن طَرِيقِ حَدْوِهَا»                                                         |
| نَحاصَّةً». ٤٨٤، ٤٨٤ | «جَلَسْتُ إِلَى كَعْبِ بْنِ عُجْرَةَ، فَسَأَلَتُهُ عَنِ الْفِدْيَةِ؟ فَقَالَ: نَزَلَتْ فِيَّ -َ           |
| ٤٨٧                  | إِنَّ مَكَّةَ حَرَّمَهَا اللهَ تَعَالَى، وَلَمْ يُحَرِّمْهَا النَّاسُ                                     |
|                      | «لَا هِجْرَةَ بَعْدَ الْفَتْحِ، وَلَكِنْ جِهَادٌ وَنِيَّةٌ»                                               |
| ٤٩٤                  | «خَمْسٌ مِنَ الدَّوَابِّ كُلُّهُنَّ فَاسِقٌ، يُقْتَلْنَ فِي الْحَرَمِ»                                    |

| ٤٩٤   | «يُقْتَلُ خَمْسٌ فَوَاسِقُ فِي الحِلِّ وَالحَرَمِ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| १९२   | «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ دَخَلَ مَكَّةَ عَامَ الْفَتْحِ، وَعَلَى رَأْسِهِ المِغْفَرُ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| १९٦   | «مَنْ دَخَلَ المَسْجِدَ فَهُو آمِنٌ، وَمَنْ دَخَلَ دَارَ أَبِي سُفْيَانَ فَهُوَ آمِنٌ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٤٩٧   | «الحَجُّ مَرَّةٌ، فَمَا زَادَ فَهُوَ تَطَوُّعٌ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٤٩٨   | «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ دَخَلَ مَكَّةَ مِنْ كَدَاءٍ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| १९९   | «دَخَلَ رَسُولُ اللهِ عَيَا اللهِ عَيْقَا اللهِ عَيْقَا اللهِ عَيْقَا اللهِ عَيْقَا اللهِ عَيْقَا اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلْمُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْمَا عَلَيْهِ عَلَيْ |
| ٥.,   | سَأَلَتْ أُمُّ اللَّوْمِنينَ عَائِشةُ رَضَالِلَهُ عَائِشةُ رَضَالِلَهُ عَالِيَّةً أَنْ تُصلِّيَ فِي الكَعبةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٨٥٤   | «مَنْ حَجَّ فَلَمْ يَرْفُثْ وَلَمْ يَفْسُقْ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٨٥٤   | «الصَّلَوَاتُ الخَمْسُ، وَالجُمُعَةُ إِلَى الجُمُعَةِ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 097   | أَنَّ نَفْسَ الْمُؤمِنِ مُعَلَّقَةٌ بِدَيْنِه حَتَّى يُقضَى عَنهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| १०२   | «سَأَلَ رَجُلٌ رَسُولَ اللهِ ﷺ عَنِ الشَّهادَةِ، هَلْ تُكَفِّرُ الذُّنُوبَ؟» ٢٤٣، .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 807   | «حَقُّ الْغَرِيمِ بَرِيءٌ مِنْهُ المَيِّتُ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٥     | «إِنِّي لَأَعْلَمُ أَنَّكَ حَجَرٌ، لَا تَضُرُّ وَلَا تَنْفَعُ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٥٠٠   | أَمَرَهُمُ النَّبِيُّ ﷺ أَنْ يَرْمُلُوا الْأَشْوَاطَ التَّلَاثَةَ، وَأَنْ يَمْشُوا مَا بَيْنَ الرُّكْنَيْنِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|       | «رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ حِينَ يَقْدَمُ مَكَّةَ إِذَا اسْتَلَمَ الرُّكْنَ الْأَسْوَدَ -أَوَّلَ مَا يَطُوفُ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٥٠١   | يَخُبُّ ثَلَاثَةَ أَطْوَافٍ مِنَ السَّبْعِ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 0 • 1 | «طَافَ النَّبِيُّ ﷺ فِي حَجَّةِ الْوَدَاعِ عَلَى بَعِيرٍ، يَسْتَلِمُ الرُّكْنَ بِمِحْجَنٍ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 0 • 1 | «لَمْ أَرَ النَّبِيَّ عَلَيْهُ يَسْتَلِمُ مِنَ الْبَيْتِ إِلاَّ الرُّكْنَيْنِ الْيَهَانِيَيْنِ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|       | «سَأَلْتُ ابْنَ عَبَّاسٍ عَنِ الْمُتَّعَةِ؟ فَأَمَرَنِي بِهَا»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٥٠٢   | «تَمَتَّعَ رَسُولُ اللهِ ﷺ فِي حَجَّةِ الْوَدَاعِ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الحَجِّ وَأَهْدَى»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| «إِنِّي لَبَّدْتُ رَأْسِي، وَقَلَّدْتُ هَدْيِي، فَلَا أَحِلُّ حَتَّى أَنْحَرَ» ١٠٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| «أُنْزِلَتْ آيَةُ الْمُتَّعَةِ فِي كِتَابِ اللهِ تَعَالَى» ١٠٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| «لَوِ اسْتَقْبَلْتُ مِنْ أَمْرِي مَا اسْتَدْبَرْتُ مَا سُقْتُ الهَدْيَ، وَلَوْلَا أَنَّ مَعِي هَدْيٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| لَأَحْلَلْتُ مَعَكُمْ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| «لَسْنَا نَنْوِي إِلَّا الحَجَّ، لَسْنَا نَعرِفُ العُمرَةَ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| «بِسْمِ اللهِ، وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِ اللهِ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي ذُنُوبِي، وَافْتَحْ لِي أَبْوَابَ رَحْمَتِكَ» ٦٠٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| «بِسْمِ اللهِ، وَاللهُ أَكْبَرُ، اللَّهُمَّ إِيمَانًا بِكَ، وَتَصْدِيقًا بِكِتَابِكَ»٧٠٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| النَّبِيُّ عَلِيٌّ حِينَ طَافَ فِي حجَّةِ الوَداعِ رَمَلَ ثَلاثًا وَمشَى أَربَعًا٧٠٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| «إِنَّهَا جُعِلَ الطَّوَافُ بِالْبَيْتِ، وَبِالصَّفَا وَالمَرْوَةِ، وَرَمْيُ الجِهَارِ لِإِقَامَةِ ذِكْرِ اللهِ» ٥٠٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| «رَبِّ اغْفِرْ وَارْحَمْ» ثَلَاثًاثان اغْفِرْ وَارْحَمْ» ثَلَاثًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| «وَقْتُ الْعِشَاءِ إِلَى نِصْفِ اللَّيْلِ»٣٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| أَنهُ عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ لِمَا لَمْ يَكُنْ يَتْرَكُهُ حَضرًا وَلا سَفَرًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ كَانَ لَا يَتَرُكُ سُنةَ الفَجِرِ حَضرًا وَلا سَفرًا ١٥٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ رَفِيقٌ يُحُبُّ الرِّفقَ فِي الأَمرِ كُلِّهِ٥١٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| «افْعَلْ وَلَا حَرَجَ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| «إِنَّ رَجُلًا وَقَصَتْهُ نَاقَتُهُ، فَسَقَطَ وَمَاتَ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| «فَتَلْتُ قَلَائِدَ هَدْيِ رَسُولِ اللهِ ﷺ ثُمَّ أَشْعَرَهَا وَقَلَّدَهَا»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| «أَهْدَى رَسُولُ اللهِ عَلَيْ مَرَّةً غَنَا)»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| «أَنَّ نَبِيَّ اللهِ ﷺ رَأَى رَجُلًا يَسُوقُ بَدَنَةً، فَقَالَ: ارْكَبْهَا. قَالَ: إِنَّهَا بَدَنَةٌ. قَالَ ارْكَبْهَا.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| فَرَ أَيْتُهُ رَاكِبَهَا، يُسَايِرُ النَّبِيِّ عَلِي النَّبِيِّ عَلِي اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ |

| ۰۲۰   | «ارْكَبْهَا. وَيْلَكَ، أَوْ وَيْحَكَ»                                                                         |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۰۲۰   | «أَمَرَ نِي رَسُولُ اللهِ ﷺ أَنْ أَقُومَ عَلَى بُدْنِهِ»                                                      |
| ٥٢١   | «رَأَيْتُ ابْنَ عُمَرَ أَتَى عَلَى رَجُلٍ قَدْ أَنَاخَ بَدَنَتَهُ، فَنَحَرَهَا»                               |
| ٥٢٢   | «لَا أُمَارِيكَ أَبَدًا»                                                                                      |
|       | «قَدِمْنَا مَعَ رَسُولِ اللهِ عَلِيْ وَنَحْنُ نَقُولُ: لَبَيْكَ بِالحَجِّ. فَأَمَرَنَا رَسُولُ اللهِ عَلِيْهِ |
| ٥٢٢   | ب ۵ م و بر                                                                                                    |
| ٥٢٢   | «قَدِمَ النَّبِيُّ عَلَيْةٌ وَأَصْحَابُهُ صَبِيحَةَ رَابِعَةٍ مُهِلِّينَ بِالحَجِّ»                           |
| ٤٢٥   | «كَيْفَ كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَسِيرُ حِينَ دَفَعَ؟»                                                          |
| ٥٢٤   | «هَذَا مَقَامُ الَّذِي أُنْزِلَتْ عَلَيْهِ سُورَةُ الْبَقَرَةِ»                                               |
| 070   | «اللَّهُمَّ ارْحَمِ الْمُحَلِّقِينَ»                                                                          |
| 0 7 0 | «أَنَّ صَفِيَّةَ بِنْتَ حُيَىٍّ زَوْجَ النَّبِيِّ عَيَّالِيَّ حَاضَتْ»                                        |
| ٥٢٥   | «عَقْرَى حَلْقَى أَطَافَتْ يَوْمَ النَّحْرِ قِيلَ نَعَمْ قَالَ فَانْفِرِى»                                    |
| 0 7 0 | «أُمِرَ النَّاسُ أَنْ يَكُونَ آخِرُ عَهْدِهِمْ بِالْبَيْتِ، إِلاَّ أَنَّهُ خُفِّفَ عَنِ المَرْأَةِ الحَائِضِ» |
| 0 7 0 | «اسْتَأْذَنَ الْعَبَّاسُ بْنُ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ رَسُولَ اللهِ ﷺ: أَنْ يَبِيتَ بِمَكَّةَ»                    |
| ٥٢٠   | «جَمَعَ النَّبِيُّ ﷺ بَيْنَ المَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ بِجَمْعٍ كُلُّ وَاحِدَةٍ مِنْهُمَا بِإِقَامَةٍ»           |
| 0 7 / | «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ خَرَجَ حَاجًّا فَخَرَجُوا مَعَهُ»                                                      |
|       | نَادَى مُنادِي رَسُولِ اللهِ ﷺ فِي السَّنة التَّاسعَةِ أَلَّا يَحُجَّ بَعْدَ هَذَا الْعَامِ مُشرِكٌ           |
| 77    | سُئِلَ رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنْ لُقَطَةِ الذَّهَبِ، أَوِ الْوَرِقِ؟                                               |
|       | «الْبَيِّعَانِ بِالخِيَارِ مَا لَمْ يَتَفَرَّ قَا -أَوْ قَالَ: حَتَّى يَتَفَرَّ قَا»                          |
| ٥٣    | «أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَيِّكِيٍّ نَهَى عَنِ الْمُنَابَذَةِ»                                                    |

| ١٣٥ | «لا تَلَقَّوُا الرُّكْبَانَ، وَلا يَبِعْ بَعْضُكُمْ عَلَى بَيْعِ بَعْضٍ»                                          |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۳٥ | «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ نَهَى عَنْ بَيْعِ حَبَلِ الحَبَلَةِ »                                                      |
| ۲۳٥ | «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ نَهَى عَنْ بَيْعِ الثَّمَرَةِ حَتَّى يَبْدُوَ صَلاحُهَا»                                   |
|     | «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ نَهَى عَنْ بَيْعِ الشِّهَارِ حَتَّى تُزْهِيَ، فَقِيلَ لَهُ: وَمَا تُزْهِي؟ قَالَ:          |
| ۲۳٥ | حَتَّى تَحْمَرَّ. قَالَ: أَرَأَيْتَ إِذَا مَنَعَ اللهُ الثَّمَرَةَ، فَبِمَ يَسْتَحِلُّ أَحَدُكُمْ مَالَ أَخِيهِ؟» |
| ۲۳٥ | «نَهَى رَسُولُ اللهِ عَلِي أَنْ تُتَلَقَّى الرُّكْبَانُ»                                                          |
| ۲۳٥ | «نَهَى رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنِ الْمُزَابَنَةِ»                                                                       |
| ٥٣٣ | «نَهَى النَّبِيُّ عَنِ الْمُخَابَرَةِ وَالْمُحَاقَلَةِ، وَعَنِ الْمُزَابَنَةِ»                                    |
| ٥٣٣ | «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ نَهَى عَنْ ثَمَنِ الْكَلْبِ، وَمَهْرِ الْبَغِيِّ، وَحُلْوَانِ الْكَاهِنِ»                  |
| ٥٣٢ | «ثَمَنُ الْكَلْبِ خَبِيثٌ، وَمَهْرُ الْبَغِيِّ خَبِيثٌ، وَكَسْبُ الْحَجَّامِ خَبِيثٌ»                             |
| ٤٣٥ | «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ رَخَّصَ لِصَاحِبِ الْعَرِيَّةِ أَنْ يَبِيعَهَا بِخَرْصِهَا»                                |
| ٥٣٤ | «بِخَرْصِهَا قَرُّا، يَأْكُلُونَهَا رُطَبًا»                                                                      |
| ٤٣٥ | «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ رَخَّصَ فِي بَيْعِ الْعَرَايَا فِي خَسْةِ أَوْسُقٍ أَوْ دُونَ خَسْةِ أَوْسُقٍ»             |
| ٤٣٥ | «مَنْ بَاعَ نَخْلًا قَدْ أُبِّرَتْ فَثَمَرُهَا لِلْبَائِعِ، إِلَّا أَنْ يَشْتَرِطَ الْمُبْتَاعُ»                  |
| ٤٣٥ | 9                                                                                                                 |
| ٤٣٥ |                                                                                                                   |
| ٥٣٥ | «إِنَّ اللهَ وَرَسُولَهُ حَرَّمَ بَيْعَ الْحَمْرِ وَالمَيْتَةِ وَالخِنْزِيرِ وَالأَصْنَامِ»                       |
|     | «قَدِمَ رَسُولُ اللهِ ﷺ المَدِينَةَ، وَهُمْ يُسْلِفُونَ فِي الثَّارِ»                                             |
|     | «أَمَّا بَعْدُ، فَهَا بَالُ رِجَالٍ يَشْتَرِطُونَ شُرُوطًا لَيْسَتْ فِي كِتَابِ اللهِ؟»                           |
|     | «مَا هَذَا يَا صَاحِبَ الطَّعَام؟»                                                                                |

| ۰۷٦،۰٤١     | «أَوَّهُ عَيْنُ الرِّبَا، لَا تَفْعَلْ»                                                                 |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٤١         | «أَلَا تَعْجَبُ مِنْ حُبِّ مُغِيثٍ بَرِيرَةَ، وَمِنْ بُغْضِ بَرِيرَةَ مُغِيثًا»                         |
| ٥٤٢         | «هُوَ عَلَيْهَا صَدَقَةٌ، وَلَنَا هَدِيَّةٌ»                                                            |
| ٥٤٢         | «كَخْ كَخْ، ارْمِ بِهَا، أَمَا عَلِمْتَ أَنَّا لَا نَأْكُلُ الصَّدَقَةِ»                                |
| ٥٤٦         | «يَعْمِدُ أَحَدُكُمْ إِلَى جَمْرَةٍ مِنْ نَارٍ فَيَجْعَلُهَا فِي يَدِهِ»                                |
| 0+3,713,730 | «تَصَدَّقْنَ يَا مَعْشَرَ النِّسَاءِ، وَلَوْ مِنْ حُلِيِّكُنَّ»                                         |
| ٥٤٧         | «مَنْ بَاعَ عَبْدًا، وَلَهُ مَالٌ، فَهَالُهُ لِلْبَائِعِ، إِلَّا أَنْ يَشْتَرِطَ الْمُبْتَاعُ»          |
| ٥٤٧         | «لَا تَسْأَلِ المَرْأَةُ طَلَاقَ أُخْتِهَا لِتَسْتَفْرِغَ صَحْفَتَهَا»                                  |
| 00 *        | «الْمُسْلِمُونَ عَلَى شُرُوطِهِمْ إِلَّا شَرْطًا أَحَلَّ حَرَامًا أَوْ حَرَّمَ حَلَالًا».               |
| ۰۰۰، ۱۹۳۸،۷ | «قَضَاءُ اللهِ أَحَقُّ وَشَرْطُ اللهِ أَوْثَقُ وَإِنَّهَا الْوَلاءُ لِمَنْ أَعْتَقَ»                    |
| ٥٥١         | «إِنَّهَا هَذَا مِنْ إِخْوَانِ الْكُهَّانِ»                                                             |
| 000         | «وَالشَّرُّ لَيْسَ إِلَيْكَ» إِلَيْكَ                                                                   |
| ٥٥٨         | قَالَ: «بِعْنِيهِ بِوُقِيَّةٍ». قُلْتُ: لا                                                              |
| رُقَةً")    | «وَتُعِينُ الرَّجُلَ فِي دَابَّتِهِ فَتَحْمِلُهُ عَلَيْهَا، أَوْ تَرْفَعُ لَهُ عَلَيْهَا مَتَاعَهُ صَدَ |
| ٥٥٩         | «مَا نَقَصَتْ صَدَقَةٌ مِنْ مَالٍ، وَمَا زَادَ اللهُ عَبْدًا بِعَفْوٍ إِلَّا عِزًّا»                    |
| ٥٦٤         | «وَإِنَّهَا أَنَا قَاسِمٌ وَاللهُ يُعْطِي»                                                              |
| 079         | «لَا تَحَرَّوْا بِصَلَاتِكُمْ طُلُوعَ الشَّمْسِ وَلَا غُرُوبَهَا»                                       |
| ٥٧٠         | «نَهَى رَسُولُ اللهِ - ﷺ أَنْ يَبِيعَ حَاضِرٌ لِبَادٍ، وَلا تَنَاجَشُوا»                                |
| ٥٧١         | «الذَّهَبُ بِالذَّهَبِ رِبًا إِلَّا هَاْءَ وَهَاءَ»                                                     |
| ovY «       | «فَإِذَا اخْتَلَفَتْ هَذِهِ الْأَصْنَافُ، فَبِيعُوا كَيْفَ شِئْتُمْ، إِذَا كَانَ يَدًا بِيَدٍ           |

| «لَا تَبِيعُوا الذَّهَبَ بِالذَّهَبِ إِلَّا مِثْلًا بِمِثْلٍ، وَلَا تُشِفُّوا بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ» ٧٦ه               |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| «لَا تَرْتَكِبُوا مَا ارْتَكَبَتِ الْيَهُودُ، فَتَسْتَحِلُّوا مَحَارِمَ اللهِ بِأَدْنَى الحِيلِ» ٥٨٠                    |
| «مَنْ بَاعَ بَيْعَتَيْنِ فِي بَيْعَةٍ، فَلَهُ أَوْكَسُهُمَا أَوِ الرِّبَا»                                              |
| «قَاتَلَ اللهُ الْيَهُودَ، إِنَّ اللهَ لَمَّا حَرَّمَ شُحُومُهَا جَمَلُوهُ ثُمَّ بَاعُوهُ فَأَكَلُوا ثَمَنَهُ» ٥٣٥، ٨١، |
| «نَهَى رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنْ بَيْعِ الذَّهَبِ بِالْوَرِقِ دَيْنًا»                                                       |
| «نَهَى رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنِ الْفِضَّةِ بِالْفِضَّةِ، وَالذَّهَبِ بِالذَّهَبِ» ٨٣٥                                       |
| «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ اشْتَرَى طَعَامًا مِنْ يَهُودِيِّ إِلَى أَجَلٍ، وَرَهَنَهُ دِرْعًا مِنْ حَدِيدٍ» ٥٨٦                |
| «أَخْرِجُوا الْمُشْرِكِينَ مِنْ جَزِيرَةِ الْعَرَبِ»                                                                    |
| «لَأُخْرِجَنَّ الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى مِنْ جَزِيرَةِ الْعَرَبِ، حَتَّى لَا أَدَعَ إِلَّا مُسْلِمًا» ٨٨٥               |
| يا قوم أَسْلِمُوا؛ فإنَّ محمدًا يُعطي عَطاءً لا يَخشى الفَاقَةَ                                                         |
| «إِنْ شَاءَ أَهْلُكِ أَنْ أَعُدَّهَا لَمُّمْ»                                                                           |
| «مَطْلُ الغَنِيِّ ظُلْمٌ، فَإِذَا أُتْبِعَ أَحَدُّكُمْ عَلَى مَلِيٍّ فَلْيَتْبَعْ»                                      |
| «الظُّلْمُ ظُلُّهَاتٌ يَوْمَ القِيَامَةِ»                                                                               |
| قُدِّمَتْ إليه جنازةٌ، فلما تقدم خطواتٍ سأل: «هَلْ عَلَيْهِ مِنْ دَيْنٍ؟» ٢٥٦                                           |
| «رَحِمَ اللهُ عَبْدًا سَمْحًا إِذَا بَاعَ، سَمْحًا إِذَا اشْتَرَى، سَمْحًا إِذَا اقْتَضَى» ٩٩٥                          |
| «مَنْ أَدْرَكَ مَالَهُ بِعَيْنِهِ عِنْدَ رَجُلٍ -أَوْ إِنْسَانٍ - قَدْ أَفْلَسَ فَهُوَ أَحَقُّ بِهِ مِنْ غَيْرِهِ» ٢٠٠  |
| «جَعَلَ رَسُولُ اللهِ عَيَظِيَّةِ الشُّفْعَةَ فِي كُلِّ مَالٍ لَمْ يُقْسَمْ»                                            |
| «أَلَا إِنَّ دِمَاءَكُمْ وَأَمْوَالَكُمْ وَأَعْرَاضَكُمْ عَلَيْكُمْ حَرَامٌ»                                            |
| «لَا يَحِلُّ مَالُ امْرِيٍ إِلَّا بِطِيبِ نَفْسٍ مِنْهُ»                                                                |
| ﴿إِنْ شِئْتَ حَبَسْتَ أَصْلَهَا، وَتَصَدَّقْتَ بِهَا»                                                                   |

| 7.9 | «أَنْ تَصَدَّقَ وَأَنْتَ صَحِيحٌ شَحِيحٌ تَخْشَى الفَقْرَ، وَتَأْمُلُ الغِنَى»                                         |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 71. | «فَالْتُّلُثُ، وَالنَّلُثُ كَثِيرٌ»                                                                                    |
| 71. | أوصى أبو بكرٍ الصديق رَضَالِلَهُ عَنْهُ بخُمُسِ مالِه                                                                  |
| 717 | «الْعَائِدُ فِي هِبَتِهِ كَالْكَلْبِ يَقِيءُ ثُمَّ يَعُودُ فِي قَيْئِهِ»                                               |
| 717 | «لَا تَشْتَرِ، وَلَا تَعُدْ فِي صَدَقَتِكَ»                                                                            |
| 719 | «فَاتَّقُوا اللهَ وَاعْدِلُوا بَيْنَ أَوْ لَادِكُمْ»                                                                   |
| 719 | «فَلَا تُشْهِدْنِي إِذِن، فَإِنِّي لَا أَشْهَدُ عَلَى جَوْرٍ»                                                          |
| 719 | «فَأَشْهِدْ عَلَى هَذَا غَيْرِي»                                                                                       |
| 777 | «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ عَامَلَ أَهْلَ خَيْبَرَ بِشَطْرِ مَا يَخْرُجُ مِنْهَا مِنْ تَمْرٍ أَوْ زَرْعٍ»                     |
| 777 | «كُنَّا أَكْثَرَ الأَنْصَارِ حَقْلًا، وَكُنَّا نُكْرِي الأَرْضَ»                                                       |
| 777 | «قَضَى رَسُولُ اللهِ عَيَظِيَّ بِالْعُمْرَى لَمِنْ وُهِبَتْ لَهُ»                                                      |
| 774 | «لا يَمْنَعَنَّ جَارٌ جَارَهُ: أَنْ يَغْرِزَ خَشَبَةً فِي جِدَارِهِ»                                                   |
| 775 | «مَنْ ظَلَمَ قِيدَ شِبْرٍ مِنَ الأَرْضِ: طُوِّقَهُ مِنْ سَبْعِ أَرَضِينَ»                                              |
|     | «مَا بَالُ أَقْوَامٍ قَالُوا كَذَا؟ لَكِنِّي أُصَلِّي وَأَنَامُ وَأَصُومُ وَأُفْطِرُ، وَأَتَزَوَّجُ النِّسَاءَ فَمَنْ  |
| 770 | رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِّي»رغِبَ عَنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِّي»                                              |
|     | «يَا مَعْشَرَ الشَّبَابِ، مَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمُ الْبَاءَةَ فَلْيَتَزَوَّجْ فَإِنَّهُ أَغَضُّ لِلْبَصَرِ، وَأَحْصَنُ |
|     | لِلْفَرْجِ، وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَعَلَيْهِ بِالصَّوْمِ فَإِنَّهُ لَهُ وِجَاءٌ»                                      |
|     | رَدَّ رَسُولُ اللهِ ﷺ عَلَى عُثْمَانَ بْنِ مَظْعُونٍ التَّبَتُّلَ وَلَوْ أَذِنَ لَهُ لاخْتَصَيْنَا                     |
| 770 | «لَوْ أَنَّهَا لَمْ تَكُنْ رَبِيبَتِي فِي حَجْرِي مَا حَلَّتْ لِي، إِنَّهَا لَا بْنَةُ أَخِي مِنَ الرَّضَاعَةِ»        |
| 797 | «يَعْرُمُ مِنَ الرَّضَاعِ مَا يَعْرُمُ مِنَ النَّسَبِ»                                                                 |

| ٤٠٩،٦٢٩                  | «إِنَّمَا الرَّضَاعَةُ مِنَ المَجَاعَةِ»                                                    |
|--------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦٣١                      | «لا يَخْلُونَّ رَجُلٌ بِامْرَأَةٍ إِلَّا مَعَ ذِي مَحْرَمٍ»                                 |
| ገ <b>۳</b> ۲             | «لا يُجْمَعُ بَيْنَ المَرْأَةِ وَعَمَّتِهَا، وَلا بَيْنَ المَرْأَةِ وَخَالَتِهَا»           |
| <b>ፕ</b> ٣٢              | «إِنَّ أَحَقَّ الشُّرُوطِ أَنْ تُوفُوا بِهِ: مَا اسْتَحْلَلْتُمْ بِهِ الْفُرُوجَ»           |
| <b>ፕ</b> ሞም              | أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْكَ نَهَى عَنِ الشِّغَارِ                                          |
| <b>ፕ</b> ሞም              | «لَا شِغَارَ فِي الْإِسْلَامِ»                                                              |
| ِ الأَهْلِيَّةِ ٦٣٤      | أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ نَهَى عَنْ نِكَاحِ الْمُتْعَةِ يَوْمَ خَيْبَرَ، وَعَنْ لِحُومِ الْحُمُرِ |
|                          | «لا تُنْكَحُ الآيِّمُ حَتَّى تُسْتَأْمَرَ، وَلا تُنْكَحُ البِكْرُ حَتَّى تُسْتَأْذَنَ»      |
| ٦٣٧                      | «أَتُرِيدِينَ أَنْ تَرْجِعِي إِلَى رِفَاعَةَ؟»                                              |
| 781                      | «مِنْ السُّنَّةِ إِذَا تَزَوَّجَ الْبِكْرَ عَلَى الثَّيِّبِ»                                |
| 787 737                  | «لَوْ أَنَّ أَحَدَهُمْ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَأْتِيَ أَهْلَهُ قَالَ: بِسْمِ اللهِ»            |
| 78٣                      | «أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَيْكِيٌّ أَعْتَقَ صَفِيَّةَ، وَجَعَلَ عِنْقَهَا صَدَاقَهَا»           |
| ٦٤٤                      | جَاءَتِ امْرَأَةٌ إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ، فَقَالَتْ: إِنِّي وَهَبْتُ مِنْ نَفْسِي            |
| ٦٤٦                      | «أَوْلِمْ وَلَوْ بِشَاةٍ»                                                                   |
| ٦٤٨                      | ﴿إِذَا جَاءَكُمْ مَنْ تَرْضَوْنَ دِينَهُ وَخُلُقَهُ فَأَنْكِحُوهُ»                          |
| 789                      | «بَارَكَ اللهُ لَكَ، وَبَارَكَ عَلَيْكَ، وَجَمَعَ بَيْنَكُمَا فِي خَيْرٍ»                   |
| ٦٥٠                      | «لِيُرَاجِعْهَا، ثُمَّ يُمْسِكْهَا حَتَّى تَطْهُرَ»                                         |
| 70·«L                    | «حَتَّى تَحِيضَ حَيْضَةً مُسْتَقْبَلَةً، سِوَى حَيْضَتِهَا الَّتِي طَلَّقَهَا فِيهَ         |
|                          | «فِيهِ الوُّضُوءُ»                                                                          |
| ُوكٌ لَا مَالَ لَهُ» ٢٥٦ | «أَمَّا أَبُو جَهْمٍ، فَلَا يَضَعُ عَصَاهُ عَنْ عَاتِقِهِ، وَأَمَّا مُعَاوِيَةُ فَصُعْلُ    |

| ِأَمَّا أَبُو الجَهْمِ فَرَجُلٌ ضَرَّابٌ لِلنِّسَاءِ، وَلَكِنِ انْكِحِي أُسَامَةَ»                          | «وَ             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| النَّاسَ قَدِ اسْتَعْجَلُوا فِي أَمْرٍ كَانَتْ لَـهُمْ فِيهِ أَنَاةٌ ،                                      | إِنَّ           |
| ئَهَا كَانَتْ تَحْتَ سَعْدِ بْنِ خَوْلَةَ –وَهُوَ مِنْ بَنِي عَامِرِ بْنِ لُؤَيِّ»                          | ﴿أَذَّ          |
| لَهُمَّ فَقُّهُ فِي الدِّينِ، وَعَلِّمْهُ التَّأْوِيلَ»                                                     | «ال             |
| ْ يَمْنَعَكَ قَضَاءٌ قَضَيْتَهُ اليومَ فراجعتَ نفسكَ فيه»                                                   | (K              |
| ` يَحِلُّ لامْرَأَةٍ تُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ أَنْ تُحِدَّ عَلَى مَيِّتٍ فَوْقَ ثَلاثٍ» ٦٦٩     | \{\mathcal{Z}\) |
| ْ تُحِدُّ امْرَأَةٌ عَلَى مَيِّتٍ فَوْقَ ثَلاَثٍ»                                                           | <b>y</b> »      |
| ابْنَتِي تُوُفِّيَ عَنْهَا زَوْجُهَا، وَقَدِ اشْتَكَتْ عَيْنَهَا أَفَنْكَحِّلُهَا؟ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: | إِنَّ           |
| ۳                                                                                                           | Ŋ»              |
| رَسُولَ اللهِ، أَرَأَيْتَ أَنْ لَوْ وَجَدَ أَحَدُنَا امْرَأَتَهُ عَلَى فَاحِشَةٍ، كَيْفَ يَصْنَعُ؟ ٦٧٤      | یَا رَ          |
| 'سَبِيلَ لَكَ عَلَيْهَا»                                                                                    | <b>y</b> »      |
| بَلَاءُ مُوَكَّلٌ بِالمُنْطِقِ»                                                                             | «الـَ           |
| نَّ رَجُلًا رَمَى امْرَأَتُهُ، وَانْتَفَى مِنْ وَلَدِهَا فِي زَمَنِ رَسُولِ اللهِ ﷺ                         | «أَنَّ          |
| مَاءَ رَجُلٌ مِنْ بَنِي فَزَارَةَ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ فَقَالَ: إِنَّ امْرَأَتِي وَلَدَتْ غُلامًا أَسْوَدَ»   | ﴿جَ             |
| وَ لَكَ يَا عَبْدُ بْنَ زَمْعَةَ، الْوَلَدُ لِلْفِرَاشِ وَلِلْعَاهِرِ الحَجَرُ. وَاحْتَجِبِي مِنْهُ يَا     | و .<br>(هو      |
| ِ رَهُ ﴾                                                                                                    | سَوْ            |
| لَكُلُ بَيِّنٌ، وَالْحَرَامُ بَيِّنٌ، وَبَيْنَهُمَا أُمُورٌ مُشْتَبِهَةٌ»                                   | 1-1»            |
| عَلَّ ابْنَكَ هَذَا نَزَعَهُ»عَلَّ ابْنَكَ هَذَا نَزَعَهُ»                                                  | «فَلَ           |
| تَرَيْ أَنَّ مُجُزِّزًا نَظَرَ آنِفًا إِلَى زَيْدِ بْنِ حَارِثَةَ وَأُسَامَةَ بْنِ زَيْدٍ»                  |                 |
| اً نَعْزِلُ وَالْقُرْآنُ يَنْزِلُ، لَوْ كَانَ شَيْئًا يُنْهَى عَنْهُ لَنَهَانَا عَنْهُ الْقُرْآنُ» ٦٨٤      | ه می<br>(کنه    |
|                                                                                                             |                 |

| ιλ <b>ξ</b>                | «لَيْسَ مِنْ رَجُلٍ ادَّعَى لِغَيْرِ أَبِيهِ -وَهُوَ يَعْلَمُهُ- إِلَّا كَفَرَ»      |
|----------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| ٠٨٨                        | «يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهْمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ»               |
| ٦٩٠                        | «للهُ أَشَدُّ فَرَحًا بِتَوْبَةِ عَبْدِهِ حِينَ يَتُوبُ إِلَيْهِ»                    |
| للهُ مَالًا وَوَلَدًا» ١٩١ | «أَنَّهُ ذَكَرَ رَجُلًا فِيمَنْ سَلَفَ - أَوْ فِيمَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ، أَعْطَاهُ    |
| ٦٩٢                        | ﴿إِلَّا أَنْ تَرَوْا كُفْرًا بَوَاحًا، عِنْدَكُمْ مِنَ اللهِ فِيهِ بُرْهَانُ ﴾       |
| <b>ጓ</b> ዓለ                | «كَانَ فِيهَا أُنْزِلَ مِنَ الْقُرْآنِ: عَشْرُ رَضَعَاتٍ مَعْلُومَاتٍ يُحَرِّمْوَ    |
| ٧٠٢                        | «إِنَّ الرَّضَاعَةَ تُحُرِّمُ مَا يَعْرُمُ مِنَ الْوِلادَةِ»                         |
| ٧٠٢                        | «حَرِّمُوا مِنَ الرَّضَاعَةِ مَا يَحْرُمُ مِنَ النَّسَبِ»                            |
| ٧٠٢                        | «صَدَقَ أَفْلَحُ، ائْذَنِي لَهُ، تَرِبَتْ يَمِينُك»                                  |
| ٧٠٨                        | «تُنْكَحُ المَرْأَةُ لِأَرْبَعِ: لَمِالِهَا وَلِحَسَبِهَا وَجَمَالِهَا وَلِدِينِهَا» |
| v•9                        | أَنَّهُ تَزَوَّجَ أُمَّ يَحْيَى بِنْتَ أَبِي إِهَابٍ، فَجَاءَتْ أَمَةٌ سَوْدَاءُ     |
| ٧١١                        | «الحَالَةُ بِمَنْزِلَةِ الأُمِّ»                                                     |





## فهرس الفوائد

| 42401 ———————————————————————————————————— | الفائدة ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                             |
|--------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| ٥                                          | الطُّمَأْنِينَة هي السكون، بِحَيْثُ يعود كل مِفْصَل إِلَى مَقَرِّه .     |
| v                                          | أَنَّ العِبادَةَ إِذَا وُجدت عَلَى وجهٍ فَاسِدٍ، فَإِنَّهَا غيرُ صَحِيحة |
| ٩                                          | أَنَّ الرَّسُولَ ﷺ كَانَ يَنْتَابُ المَسْجِدَ كثيرًا                     |
| ٩                                          | حرصُ النَّبِي عَلَيْ عَلَى أُمَّتِه                                      |
| ٩                                          | مَشْرُ وعِيَّةُ الصَّلَاةِ عند دُخُول المَسْجِد                          |
| ١٠                                         | مَشْرُ وعِيَّةُ السَّلامِ عَلَى الجالسين                                 |
| 1 *                                        | هل يُشرعُ السَّلامُ للجالسين عَلَى ذِكر                                  |
| ١٠                                         | جَوَازُ تَخْصِيص أحدِ الجالسين بالسَّلام                                 |
| 11                                         | يَنْبَغِي لمنْ أَرَادَ الصَّلَاة أَنْ يَكُونَ بعيدًا عَنِ المتحدثين      |
| 11                                         | وُجُوبُ إِعادَةِ العِبادَةِ عَلَى مَن فَعَلَها عَلَى وَجْهٍ لَا يُجزئ    |
| 11                                         | جَوَازُ نَفي الفِعلِ إِذَا لم يقعْ عَلَى وجهٍ يُجزئ                      |
| ١٢                                         | جَوَازُ الإقرارِ عَلَى عملِ فسَادٍ للتعليم                               |
| ١٢                                         | تَكرار السَّلامِ عند وُجُودِ سببِهِ                                      |
| 17                                         | فِطنةُ الصَّحابَةِ رَضَالِلَهُءَنْهُمْ وذكاؤهم                           |
| ١٣                                         | إِثْباتُ رَسَالَةِ النَّبِي ﷺ                                            |
| ١٣                                         | أَنَّ كلَّ ما جَاءَ به النَّبِي عَيْكِيٌّ حَقٌّ                          |

| ١٣ | وُجُوبُ اقتناعِ العَبْدِ بالشريعة الإِسْلاميَّة                              |
|----|------------------------------------------------------------------------------|
| ١٣ |                                                                              |
| ١٤ | وُجُوبُ التَّعْلِيمِ عَلَى مَن لَيْسَ بِعالِمِ                               |
| ١٤ | أَنَّ سؤالَ التَّعْلِيمِ لا يُعَدُّ مِن المَسْأَلَة المذمُومة                |
| ١٤ | أَنَّ الصَّلَاةَ يُقام لَـها                                                 |
| ١٤ | وُجُوبُ التَّكبيرِ عند الدخُولِ في الصَّلَاة                                 |
| ١٤ | أَنَّهُ لا يُجزئ سِوَى التَّكبير                                             |
| ١٤ | وُجُوبُ قِراءَةِ ما تيسر مِن القُرْآن                                        |
| ١٥ | أَنَّ مَن عَجَزَ عَنِ القِرَاءَة سقطت عنه                                    |
| ١٥ | أَنَّ القُرْآنَ كَلَامُ الله                                                 |
| ١٦ | وُجُوبُ الرُّكُوعِ والطُّمَأْنِينَة فيه                                      |
| ١٧ | وُجُوبُ الرفعِ مِن الرُّكُوع، وَأَنَّهُ رُكنٌ لا تصح الصَّلَاةُ إِلَّا بِهِ  |
| ١٧ | وُجُوبُ السُّجُودِ والطُّمَأْنِينَة فيه                                      |
| ١٨ | أَنَّ مَا يَجِبُ فِي الرَّكْعَةِ الْأُولَى يَجِب فِي الرَّكْعَةِ النَّانِيةِ |
| 19 | جَوَازُ القياس                                                               |
| ١٩ | أَنَّ الأَصْلَ تَسَاوِي الفَرْضِ والنَّفْلِ                                  |
| 19 | وُجُوبُ الترتيب بَيْنَ الْأَرْكَان                                           |
| ۲۳ | بيانُ فضل الفَاتِّحَة                                                        |
|    | لا تَصِحُّ الصَّلَاةُ بِدُونِ قِراءَةِ الفَاتِحَة                            |
|    | النُّصُه صُ الشَّرْ عَيَّةُ لها عُمُه ماتٌ، ولها خُصه صات                    |

| ۲٨. | أَنَّ قِرَاءَةَ الْفَاتِحَةِ وَاجِبَةٌ فِي كُلِّ رَكْعَةٍ                                    |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۸. | وُجُوبُ قِراءَةِ الفَاتِحَة في الفَرْضِ والنَّفْل                                            |
| ۲۸. | وُجُوبُ قراءتِها في صَلَاة الجَنَازَة                                                        |
| ۲۸  | جَوَازُ تسميةِ السُّور                                                                       |
| ۲۸  | أَنَّه لا تصحُّ القِرَاءَةُ بالقَلب.                                                         |
| ٣٢  | مَشْرُ وعِيَّةُ الزيادةِ عَلَى الفَاتِحَة في الرَّكْعَتَيْن الأُولَيَيْنِ مِن صَلَاة الظُّهر |
| ٣٢  | أَنَّ المَشْرُوعَ أَنْ تَكُونَ الرَّكْعَةُ الأُولِي أطولَ مِن الثَّانِية                     |
| ٣٢  | أَنَّ المَشْرُوعَ قِراءَةُ السُّورَةِ بعد الفَاتِحَة                                         |
| ٣٣  | مَشْرُوعِيَّةُ تطويلِ القِرَاءَةِ فِي الرَّكْعَةِ الْأُولَى مِنْ صَلَاةِ الصُّبْحِ           |
| 40  | أَنَّ النَّبِي عِيْكِيرٌ كَانَ يَجْهَرُ بِقِراءَة المَغْرِبِ                                 |
| ٣0  | أَنَّهُ يَجُوزُ أَنْ يُقْرَأُ فِي صَلَاةِ المَغْرِبِ بِطُوَلِ المَفَصَّل                     |
| ٣٧  | أَنَّ السُّنةَ فِي صَلَاةِ الْعِشَاءِ الجهرُ بالقِرَاءَة حَضَرًا وسَفَرًا                    |
| ٣٧  | أَنَّهُ يَجُوزُ أَنْ يُقْرَأُ فِي صَلَاةِ الْعِشَاءِ بِقِصَارِ الْمُفَصَّلِ فِي السَّفَر     |
| ٣٧  | حُسنُ صوتِ النَّبِي عَيَالِيَّةِ                                                             |
| ٣٧  | أَنَّ النَّبِي ﷺ كَانَ أحسنَ النَّاسِ قِراءَة                                                |
| ٤٠  | مَشْرُ وعِيَّة بعثِ السريا                                                                   |
| ٤٠  | أَنَّ أميرَ القوم هو إِمَامُهم                                                               |
| ٤٠  | جَوَازُ الاجتهادِ في عصر النَّبي عَيْكَ                                                      |
| ٤١  | جَوَازُ إخبارِ العالِم بِمَا صَنَعَ مَن دُونَهُ؛ حَتَّى يُصَحِّحَ أُو يُقِرَّ                |
| ٤١  | جَوَازُ التوكيل في نقل أخبار الأَحْكَام                                                      |

| ٤٢ | أَنَّ «قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُّ» صِفة الرَّحن                                            |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٣ | أَنَّ الإِنْسَانَ لا حَرَجَ عَلَيْهِ أَنْ يُحِبَّ تلاوةَ بَعْضِ الْقُرْآنِ دُونَ بَعْضٍ |
| ٤٣ | أَنَّ القُرْآنَ يتفاضل                                                                  |
| ٤٤ | مَشْرُوعِيَّةُ بُشرى المؤمن                                                             |
| ٤٥ | إِثْباتُ مَحَبَّةِ الله                                                                 |
| ٥١ | ما الفرقُ بين حُسنِ الصَّوْتِ، وحُسنِ القِرَاءَة؟                                       |
| ٥٢ | قولُ أهلِ السُّنةِ والجَهَاعَةِ في عَجَّةَ اللهِ مِنْهُ وله                             |
| ٥٤ | جَوَازُ الغَضَبِ عند الموعظة                                                            |
| ٥٤ | أَنْ يُوصفَ الإِنْسَانُ بِمَا يَقْتَضيهِ فِعلُه، وَإِنْ كَانَ بريئًا مِنه               |
| 00 | أَنَّ الْأَفْضَلَ أَنْ يُراعِيَ الإِنْسَانُ حالَ المَأْمُومين                           |
| 00 | أَنَّهُ يَنْبَغِي أَنْ يقرأً فِي صَلَاةِ الْعِشَاءِ بأوسَاطِ الْفُصَّل                  |
| ٥٥ | حُسنُ تعليمِ الرَّسُولِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ                                |
| 00 | أَنَّ ذِكرَ الإِنْسَانِ ما يكرهُ شكايةً لَا بَأْسَ بِهِ                                 |
| ٥٦ | مُراعاةً حالِ المَأْمُومين بالتخفيف                                                     |
| ٥٦ | أَنَّ ذا الحَاجَةِ لا حَرَجَ عَلَيْهِ أَنْ يُسرعَ فِي صَلَاتِهِ مِن أَجلِ حاجتِه        |
| ٦٤ | الاسْتِدْلالُ بسُنةِ الرَّسُولِ ﷺ                                                       |
| ٦٤ | الاسْتِدْلالُ بالْفِعْل                                                                 |
| ٦٤ | أَنَّ التَّرْكَ سُنةٌ كالفِعل                                                           |
| ٦٥ | أَنَّهُ يَجُوزُ نَفْيُ الشَّيء لِنَفْيِ بَعْضِ أوصافِه                                  |
|    | الإضافةُ لها أسباتٌ مُتعَدِّدَة                                                         |

| ٧١. | جَوَازُ السَّهْوِ عَلَى النَّبِي ﷺ، أي جَوَازُ النسيان                                                      |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٣  | أَنَّ الإِنْسَانَ إِذَا سلَّمَ عن نقصٍ، وذَكرَ قريبًا؛ فَإِنَّهُ يُكْمِل بانيًا عَلَى مَا مَضَى             |
|     | أَنَّ مَنْ كَانَ يَعْبُدُ اللهَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَلَى مَا يُرْضِي اللهَ، ثم حصل له أَنْ فاتَهُ هَذَا |
| ٧٣  | الكمال؛ فَإِنَّ اللهَ تَعالَى يُلقي في قلبِه هَمًّا وغمًّا حَتَّى يُكَمِّل                                  |
| ٧٤  | جَوَازُ تشبيكِ الْيَدَيْنِ بعدَ الصَّلَاةِ في المَسْجِد                                                     |
| ٧٤  | أَنَّ الْعَمَلَ، أو الْقَوْلَ فيها إِذَا سلَّمَ قبلَ الصَّلَاةِ لَا يُبْطِلُ الصَّلَاة                      |
| ٧٤  | أَنَّ الكَلَامَ نسيانًا لَا يُبْطِلُ الصَّلَاةَ                                                             |
| ٧٦  | أَنَّ مَن خرج بعد سلامِ إِمَامِه بَعد التهام، فَإِنَّهُ لا شَيْء علَيْه                                     |
| ٧٧  | أَنَّ مَسْجِدَ النَّبِي ﷺ مُسَوَّر، أي له سُور                                                              |
| ٧٧  | أَنَّهُ يَنْبُغِي تَعدُّدُ أَبوابِ المَسْجِد                                                                |
| ٧٨  | جَوَازُ الْعَمَلُ بِالظَّاهِرِ                                                                              |
| ٧٨  | شِدَّةُ مَهابةِ الصَّحابَةِ لرَسُولِ اللهِ ﷺ                                                                |
| ٧٨  | أَنَّهُ قد يحصُلُ للإِنْسَانِ حالٌ يُوجِب الهيبةَ                                                           |
|     | أَنَّ مِن كرامةِ الشَّخْصِ أَنَّهُ إِذَا قَصَّرَ فِي عِبادَةٍ، جعل اللهُ له علامةً خفيةً ليستْ مِن          |
| ٧٩  | <i>H</i> 210                                                                                                |
| ٧٩  | انبسَاطُ الإِنْسَانِ إِلَى مَن يُهازحُه                                                                     |
| ٧٩  | جَوَازُ ذِكْرِ الإِنْسَانِ بِمَا قد يكرهُه للتعريف، أو لبيانِ السَّبب                                       |
| ۸۰  | كَمَالُ فَقَهِ الصَّحَابَةِ رَضِّمَالِيَّهُ عَنْهُمْ                                                        |
| ٨٠  | جَوَازُ النَّسِخِ فِي الأَحْكَامِ الشَّرْعِيَّة                                                             |
|     | وُجُوبُ التثبُّتِ فيها يقعُ عندَ الإِنْسَان فِيهِ شك                                                        |

| ۸١   | أَنَّ الكَلَامَ بعدَ السَّلامِ قبلَ التهامِ لَا يُبْطِلُ الصَّلَاةَ                                       |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۳., | جَوَازُ إِجابَةِ الإِمَامِ إِذا سأل عن نُقصان الصَّلاة                                                    |
| ٨٤   | أَنَّ الإِنْسَانَ إِذَا سَهَا في صَلَاتِه، وقام مِن مكانه، فله أَنْ يبنيَ عَلَى ما سبقَ مِنها             |
|      | أَنَّهُ إِذَا قَامَ مِن مكان صَلَاتِه، وتبيَّن له أَنَّهُ نسي شيئًا مِن الرَّكَعات، فَإِنَّهُ يرجعُ إِلَى |
| ۸٤   | مكانِه الأُوَّل ليُتممَ الصَّلَاةَ فيه                                                                    |
| ٨٤   | أَنَّهُ لَا يَزِيدُ عَلَى ما ترك شيئًا، لقولِه: «فَصَلَّى مَا تَرَكَ»                                     |
| ٨٤.  | أَنَّ السُّجُودَ يَكُون بعد السَّلامِ فيما إِذَا سلَّم عن نقصٍ، ثمَّ أتم                                  |
| ۸٧.  | مَشْرُ وعِيَّةُ التَّكبيرِ لسجودِ السَّهُوِ عند السُّجُودِ وعند الرفعِ مِنه                               |
| ۸٧.  | أَنَّهُ لا يُزاد في الأذكارِ الْوَاردةِ في السُّجُود عَلَى مَا كَانَ في سَجود الصَّلاة                    |
| ۸٧.  | هل يَجِبِ أَنْ يُسَبِّحَ ويقول: سُبْحَانَ رَبِّيَ الْأَعْلَى؟                                             |
| ۸٧.  | أَنَّهُ لا تَشهُّدَ بعد سجود السَّهْوِ إِذَا كَانَ بعد السَّلام                                           |
| ۹٠.  | الشَّكُّ ثَلاَثَةُ أَقْسَام                                                                               |
| ٩٧.  | حرمةُ المُصَلِّي، وَأَنَّ له حرمةً تجب مراعاتُها                                                          |
| ٩٧.  |                                                                                                           |
| ٩٧.  | 9                                                                                                         |
| ٩٧.  | •                                                                                                         |
| ١٠١  | أَنَّ اتخاذَ السُّترةِ لَيْسَ بِوَاجِبِ                                                                   |
|      | جَوَازُ الْعَمَلِ اليسيرِ لإصلاح الصَّلَاة، بل اسْتِحْبَابه                                               |
|      | الحَرَكَةُ فِي الصَّلَاة خَمْسَةُ أَقْسَام                                                                |
|      | ا<br>لَحْرَكَة الوَاجِبة: وَهِيَ كلُّ حَرَكَةٍ تتوقف علَيْها صِحَّةُ الصَّلَاة                            |

| ١٠٣          | الْحَرَكَةُ المُحرَّمة: وَهِيَ كُلْ حَرَكَةٍ كَثِيرَةٍ متواليةٍ لغير ضرورة              |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٠٤          | الْحَرَكَةُ المندوبة: وَهِيَ كلُّ حَرَكَةٍ يتوقف علَيْها كمالُ الصَّلَاةِ               |
| ة، ولا تُبطل | الْحَرَكَةُ الْمَكْرُوهَة: وَهِيَ كلُّ حَرَكَةٍ يسيرةٍ لا حاجة لها فهي مَكْرُوهَا       |
| ١٠٤          | الصَّلَاة                                                                               |
| ١٠٤          | الْحَرَكَةُ الْمُبَاحة: وَهِيَ كُلُّ حَرَكَةٍ يسيرةٍ دعت إِلَيْها الْحَاجَة             |
| ١٠٥          | أَنَّ المرورَ بين يدي المُصَلِّي عُدوان                                                 |
| 1 . 0        | التَّحْذِيرُ مِن مُشابهة الشَّيْطَان                                                    |
| ١٠٧          | جَوَاز ركوب الحَمِير                                                                    |
| ١٠٧          | أَنَّ الحمارَ طاهِرٌأَنَّ الحمارَ طاهِرٌ                                                |
| ١٠٨          | أَنَّهُ يَنْبَغِي للإِنْسَان أَنْ يَذكُر مَا يُطَمئن المخاطَب في تقوية حدِيثه           |
| ١٠٨          | بيان مَا مَنَّ اللهُ بِهِ عَلَى ابْنِ عَبَّاسٍ رَضَالِلَّهُ عَنْهَا مِن العِلْم الكثير، |
| ١٠٨          | مَشْرُ وعِيَّة صَلَاة الجَمَاعَةِ فِي السَّفَرِ كَمَا هي مَشْرُ وعة في الحضَر           |
| 1 • 9        | جَوَاز اتخاذ السُّترة الصَّغيرة إِلَى غير جِدَار                                        |
| 1 • 9        | المرور بين يدي المُصَلِّين في الصُّفُوف                                                 |
| 11 •         | جَوَاز إرسَال الحيوان لأكل العُشْب في أَرْض الحَرَم                                     |
| 11 *         | أن حق الله عَزَّوَجَلَّ مبنيٌّ عَلَى السَّهْولة والتَّيسِيرِ                            |
| 11 •         | الاسْتِدْلال بالسُّكوت، وعدم الإنكار                                                    |
| 111          | أَنَّ الدَّاخِلَ فِي الصَّلَاةِ يَجِب أَنْ يَدْخُلَ فِي الصَّف                          |
| 117          | حُكم مَن صَلُّوا وحدَهُم، هل لهم أجرُ جَماعَة؟                                          |
|              | ما وجه الدَّلَالَةُ عَلَى أَنَّ الصَّلَاة بغير وُضُوء كُفر مُخْرج عَنِ الملة؟           |

| 117                                | ما هو حَدُّ السُّترة؟                                                                |
|------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| 110                                | جَوَاز نَوْم المَرْأَة أمامَ زَوْجِهَا، وهو يُصَلِّي                                 |
|                                    | جوَاز حَرَكَة المصلِّي إِذَا كَانَ فِي مَصْلَحَة الصَّلَاة                           |
|                                    | سُقُوط التَكَلُّف بين عَائِشَة والنَّبِيِّ عَيْكِيْ ۗ                                |
| 117                                | يَنْبَغِي إزالة ما يمنع كمال السُّجُود                                               |
| 117                                | يَنْبَغِي للإِنْسَان إِذَا فعل ما يُنتَقد عَلَيْهِ أَنْ يُبَيِّن العُذر              |
| لَكَةَ ١١٧                         | الاستِدْلَال عَلَى أَنَّ مرور المَرْأَة بين يدي المُصَلِّي لَا يَقْطَعُ الصَّ        |
| ١١٨                                | إِذَا قطع الصَّلَاة فَهَلْ يستأنفها، أو يمضي فيها؟                                   |
| ١١٨                                | هل يقطع الصَّلَاةَ الشَّيْطَانُ؟                                                     |
| 171                                | مَا خُكُم مُرُورِ النِّسَاءِ بَيْنَ يَدَيِ الْمُصَلِّي فِي الحِرَم؟                  |
| 177                                | النَّهْي عَنِ الجلوس لِدَاخلِ المَسْجِدِ، حتَّى يُصَلِّي رَكْعَتَيْن                 |
| ، حَتَّى يُصَلِّيَ رَكْعَتَيْن ١٢٦ | أنَّ الإِنْسَان إِذَا دخل المُسْجِد فِي أَيِّ وَقْتٍ كَانَ، فَإِنَّهُ لا يَجْلِس     |
| ١٢٧                                | العامُّ المحفوظ مُقَدَّم على العامِّ المَخْصُوص                                      |
| ١٢٧                                | أَنَّهُ إِذَا دَخَلَ المَسْجِد غير متوضئ فلا يُصَلِّي                                |
| کْعَتَيْنِ» ۱۲۸                    | أَنَّهُ لَا تجزئ الرَكْعَة لمن دخل المُسْجِد؛ لِقَوْلِه: «حَتَّى يُصَلِّي رَـُ       |
| ١٢٨                                | القَيد الغالِب الأَغْلَبِيُّ لا مفهوم له                                             |
| ١٢٨                                | أَنَّهُ لَا يتطوَّع بأقلَّ مِن رَكْعَتَيْن في غير الْوِتْر                           |
| 179                                | تَعْظِيم الْسَاجِد                                                                   |
| أَوْ مكتَبِه، أَوْ مَا أَشْبَهَ    | أَنَّ الإِنْسَان إِذَا دخل المصلَّى الَّذِي أَعَدُّه لِلصَّلَاةِ فِيهِ فِي بَيْتِهِ، |
| لا يعتبر مسجِدًّا ١٢٩              | ذَلِكَ؛ فَإِنَّهُ لَا ينهي عَن الجلوس قَبْلَ أَنْ يُصَلِّي رَكْعَتَيْنِ؛ لِأَنَّهُ   |

|       | أَنَّ الإِنْسَان إِذَا جَاءَ لصلَاة العِيد، أو الاسْتِسْقاء، ودَخَل المصلَّى؛ فَإِنَّهُ لا يَجْلِس |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 179   | حتَّى يُصَلِّيَ ركعتَيْن؛ لِأَنَّ مُصلَّى الْعِيد مَسْجِد                                          |
| ۱۳۱   | جَوَاز نسخ الحُكم                                                                                  |
| ۱۳۲   | هل تُنسَخ الأخبار؟                                                                                 |
|       | مِن الفُروق بين النَّسْخ والتَّخْصِيص أَنَّ التَّخْصِيص يَكُون في الأخبارِ، والنَّسْخ لَا          |
| ۱۳۲   | يَكُون فيها                                                                                        |
| 145   | أَنَّ الكَلَام مُبطِل للصَّلاة                                                                     |
| ١٣٤   | لَوْ تَكَلَّمُ الْإِنْسَانَ ناسيًا، أو غافِلًا، أو جاهلًا، فَهَلْ تَبطُل صَلَاته؟                  |
| ١٣٥   | مِن أُصول أهل السُّنة والجَمَاعَة: الإِيمَان بِأَنَّ الْقُرْآنَ كَلَامُ اللهِ، مُنزَّل غير مخلوق   |
| ١٣٥   | إطلاق العُمُوم مَعَ إِرادَة الخُصوص،                                                               |
| ١٣٥   | أَنَّ الأَمْرِ بالشَّيِء لَيْسَ نَهْيًا عن ضِدِّه                                                  |
| ١٣٥   | الأَصْل في الكَلام التأسيسُ لَا التوكيد                                                            |
| ۱۳۷   | أَنَّ الدِّينِ الإِسْلامَيَّ مبنيٌّ علَى السُّهولة واليُّسْرِ                                      |
| ۱۳۷   | أَنَّهُ قد يَعْرِضَ للمَفْضولُ ما يجعله أفضَل مِن الفاضل                                           |
| ۱۳۷   | مُراعاة العِبادَة في ذاتها أَوْلَى مِنْ مُرَاعَاةِ العِبادَة في وقتها                              |
| ۱۳۸   | مَشْرُوعِيَّة الإِبْرَاد                                                                           |
| ۱۳۸   | ا الله المعار على الله الله الله الله الله الله الله ال                                            |
| ١٤٠   | النِّسْيَان ذهول الْقَلْب عن مَعْلُوم                                                              |
|       | الصَّلَاة المربوطة بِسَبَب إِذَا فات السَّبَب؛ فاتت                                                |
| ١٤٠   | الصَّلْوَاتُ إِذِن أَقْسَام:                                                                       |
| 1 2 7 | العُذْر بالنِّسيان في تَركُ المَامُور                                                              |

| 187.  | أَنَّ المَأْمُور به لَا يسقط بنسيان المَأْمُور، بل يطالَب المَأْمُور بأدائه إِذَا ذَكَر                       |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 187.  | لَوْ تَكَلَّم رَجِلٌ فِي صَلَاته ناسيًا فَهَلْ عَلَيْهِ سجود سَهو؟                                            |
| 187.  | هل الإِبْرَاد سُنة، وَإِذَا كَانَ النَّاسُ فِي البادية في بَرد، هل يَجُوز لهم الإِبْرَاد؟                     |
|       | إِنَّ الرَّسول -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم- علَّل بِأَنَّ شِدَّةَ الحَرِّ مِنْ فَيْحِ جَهَنَّمَ، |
| 124   | فَهَلْ يمكن أَن نَقُول: إِنَّهُ سُنة الآن مَعَ وُجُود المكيِّفات في المَسَاجِد؟                               |
| 124   | حُكم مَن عَطَسَ في صَلَاته؟                                                                                   |
| 1 { { | أَنَّ مَنْ نَسِيَ صَلَاةً حتَّى خَرَجٍ وقتُها؛ قضَاهَا سوَاء كَانَتْ نَفْلًا أَمْ فَرِيضَة                    |
| 1 { { |                                                                                                               |
| 1 8 0 | وجُوبِ الْمُبادَرَة بقضاء المنسية                                                                             |
| 1 8 0 | أَنَّ الكفَّارة قَدْ تَكُونُ فِي أَمْرٍ لَا إِثْمَ فِيهِ                                                      |
| 1 8 0 |                                                                                                               |
| ۱٤٧   | إِنْ نامَ الإِنْسَان عَنِ الصَّلَاة مُفَرِّطًا لم يُعْذَر، وَإِنْ لَمْ يُفَرِّطْ عُذِر                        |
| 1 2 9 | يَنْبَغِي أَنْ يحرص الْإِنْسَان عَلَى الصَّلَاة خَلف أهل الْعِلْم                                             |
| 1 2 9 | w                                                                                                             |
| 189   |                                                                                                               |
| ١٥٠   | جَوَاز ائتهام المفترض بالمتنفِّل                                                                              |
| 107   | إِذَا صلَّى مُسَافِرٌ خَلف مُقيم، ولكن أَدْرَكَ التَّشَهُّد الأخير، فَهَلْ له أَنْ يُصَلِّيَ أَرْبَعًا؟       |
| 104   | كل شَيْء بَاطِلٍ، مِن معامَلاتٍ، أو عباداتٍ إِذَا مارسَهُ الإِنْسَان؛ فهو كَالمُسْتَهْزِئ                     |
|       | إِذَا كَانَ النَّاسِيُّ والنَّائِم يَقْضِيَان الصَّلَاة، وهُما مَعْذُورَان، أَفلَا نَقُول: إِنَّهُ مِن باب    |
| 108   | أَوْلَى مَن أَخَّرَها بلا عُذر؟                                                                               |

| 100 | أَنَّهُ لَا يُعْذَر الإِنْسَان بتَرْكِ الجَمَاعَة لشِدَّة الحَرِّ                                           |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 107 | وُجُوب تمكين الجَبهة مِن الْأَرْضِ فِي السُّجُودِ                                                           |
|     | وُجُوبِ تمكِين أعضاءِ الشُّجُود مِن الأَرْض، فيَمَسُّ الأَرْض بيَدَيْه، وجبهتِه، وأنفِه،                    |
| 107 | ورُكْبتَيْه، وأطراف قدمَيْه                                                                                 |
|     | هل يُؤخَذ مِنْ هَذَا أَنَّهُ إِذَا لَمْ يَسْتَطِعِ الإِنْسَان أَنْ يُمكِّن جَبْهَتَهُ مِنَ الْأَرْضِ سقَط   |
| 107 |                                                                                                             |
| ۱٥٨ |                                                                                                             |
| ۱٥٨ | إِنَّ السُّجُود عَلَى الحائل ينقسم إِلَى ثَلاثَة أَقْسَام                                                   |
| 109 | مَشْرُوعِيَّة صَلَاة الجَهَاعَةِ                                                                            |
| 109 | قال عُلَمَاءُ البَلاغَة: وَإِذَا جَاءَ النَّفْي بِمَعْنَى النَّهْي صار أَوْكَد                              |
| 171 | إِذَا عجز الإِنْسَان عَنِ السُّجُود، فَهَلْ يضع شيئًا يَسْجُد علَيْه؟                                       |
| 171 | ما حُكْم مَن يَضع القَدَمَيْن حالَ الشُّجُود عَلَى بَعْضهما البَعْض جاهلًا أو ناسيًا؟                       |
| 177 | بَعْض النَّاس يَسْجُدُونَ عَلَى حَجَرٍ صغير فقط، أو قِهَاش صغير؛ فَهَلْ هَذَا جائز؟                         |
| 177 | يُشْتَرط في السَّاتر ثَلاثَة شُرُوط                                                                         |
| ۱۲۳ | أَنَّ سَتْرَ الْعَوْرَةِ فَرْضٌ وَاجِبٌ بِالجُمْلَةِ عَلَى الْآدَمِيِّينَ                                   |
|     | إِنْ لَمْ يَجِدْ إِلَّا ثَوْبًا محرَّمًا، كرَجُلٍ لم يجد إلَّا ثَوْبًا مِن حَرِير، فَهَلْ يُصَلِّي عريانًا، |
| ۱٦٣ | ~ · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                     |
| ۲۲۲ | أَنَّ مَنْ أَتَى بِالعِبَادَة عَلَى الْوَجْهِ الَّذِي شُرع له؛ فإنَّه لا إِعادَة علَيْه                     |
| 178 | إِذَا لَمْ يَجِدُ إِلاَّ ثُوْبًا خَفَيفًا لا يستر العَوْرَة، فَهَلْ تلزمه الصَّلَاةُ فِيهِ أَو لا؟          |
| ١٦٥ | إِنَّ العُلَمَاءَ قَسَّموا العَوْرَة إِلَى ثَلاثَة أَقْسَام: مُغَلَّظَة، وخُخفَّفة، ومُتوسِّطة              |
| 170 | ِ هُل تَكُونِ السُّرةُ مِن العَوْرَة؟                                                                       |

| 177 | إِذَا انكشفت العَوْرَةُ فِي الصَّلَاة، فَهَلْ تبطلُ الصَّلَاة؟                                                         |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | رُبَّهَا يَكُونَ الإِنْسَانَ فِي جَوِّ خالٍ، فتأتي الرِّياحُ فترفعُ الثَّوْبِ حَتَّى تنكشفَ السوءة،                    |
| 177 | 9 9 9                                                                                                                  |
| 177 | هل يَجِب سترُ العَوْرَةِ مِن الأَسْفل؟                                                                                 |
| ١٧٠ | جَوَاذُ أَكلِ الثُّوم والبَصل                                                                                          |
| ١٧٠ | أَنَّ مَن أَكلُّهما فلا يدخلنَّ المَسْجِد                                                                              |
| ١٧٠ | كراهةُ حُضورِ مَن فِيهِ رائحةٌ كريهةٌ إِلَى المَسَاجِد، مِثل شاربِ الدُّخان                                            |
| ۱۷۱ |                                                                                                                        |
| ۱۷۱ | ً<br>أَنَّ المَسَاجِدَ مأوى المَلائِكَة                                                                                |
| ۱۷' |                                                                                                                        |
| ۱۷۱ | - a                                                                                                                    |
| ۱۷۱ |                                                                                                                        |
| ۱۷۲ |                                                                                                                        |
| ۱۷۲ | · '                                                                                                                    |
| ۱۷۶ |                                                                                                                        |
| 174 |                                                                                                                        |
|     | حُسنُ تَعليم الرَّسُولِ ﷺ بِتَسْلِيَتِه مُخَاطَبَهُ١                                                                   |
|     | أَنَّ النَّبِي ﷺ يشُم                                                                                                  |
|     | بي .<br>إِذَا تعارض المَعْنَى اللُّغوِي والشَّرْعِيّ؛ أُحيلتِ النُّصُوصُ الشَّرْعِيّةُ عَلَى المَعْنَى الشَّرْعِيّ . • |
|     | مِ اللهِ الجَوَابِ عمَن حمل المُناجَاةَ في الحَدِيثِ عَلَى مُناجَاةِ الرَّسُولِ لربِّه؟ ٦                              |

| ۱۸۹ | عنايةُ النَّبِي عَلَيْلًا بِالتَّشَهُّد                                                                |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۸۹ | أَنَّ المستحقَّ للتعظيم المطلَقِ هو اللهُ عَزَّهَجَلَّ                                                 |
| ۱۸۹ | مِيزةُ الصَّلوَاتِ عَلَى غَيْرِهَا مِنَ العِبَادَات                                                    |
| ۱۸۹ | أَنَّ الدُّعَاءَ نبغي أَنْ يَكُونَ مُنَاسِبًا للمَقام                                                  |
| ١٩. | أَنَّ اللهَ عَزَّوَجَلَّ له الطيباتُ مِن الصِّفَات والْأَقْوَالِ والأَفْعَال                           |
| ١٩. | أَنَّهُ لا يُتقرب إِلَى اللهِ تَعالَى بالخبيث، بل لا يُتقرب إِلَيْه إلا بالطَّيب                       |
| ١٩. | أَنَّ حقَّ النَّبِي عَلِيلَةٍ مُقَدَّمٌ عَلَى حقِّ النفس                                               |
| ١٩. | إِثْباتُ نبوةِ الرَّسُولِ ﷺ                                                                            |
| 191 | أَنَّ النَّبِي عَلِيلَةٌ بَشَرُ تعتريه الآفات                                                          |
|     | الجهلُ العَظِيمُ مِن أُولئك الَّذِين يَسْأَلُون النَّبِي ﷺ الرَّحَة؛ لِأَنَّ النَّبِي نَفْسَه مُفتقِرٌ |
| 191 | إِلَى رحمةِ الله                                                                                       |
| 191 | أَنَّهُ يَنْبَغِي للإِنْسَانِ أَنْ يُقدِّم نفسَه عَلَى غيرِه في الدُّعَاء                              |
| 197 | إِثْباتُ أَنَّ للعُمُومِ صيغةً تَعُمُّ جميع أفرادِه                                                    |
| ۱۹۳ | الأَصْلُ أَنَّ أَلْفَاظَ العُمُوم وعاءٌ لِجَمِيع المعاني                                               |
| 194 | أَنَّ مَنِ ادَّعَى خُرُوجَ شَيْءٍ مِن أفرادِ العامِّ فعلَيْه الدَّلِيل                                 |
| ۱۹۳ | هل يَجُوز حِينَها نَذكُر أَحدَ العُلَهَاءِ أَنْ نَقُول: رحمنا اللهُ وإياه؟                             |
| 194 | بَعْضُ النَّاسِ إِذَا قيل له: بارك اللهُ فيك؛ قال: وإياك. فَهَلْ هَذَا الرَّدُّ صَحِيح؟                |
|     | عرضُ الْعِلْم عَلَى طالبِ الْعِلْم                                                                     |
|     | استعمالُ ما فِيهِ التَّشْوِيقُ في إيصالِ الْعِلْمِ إِلَى الطَّالب                                      |
|     | أَنَّ التَّعْلِيمَ يُسمَّى هديةأَنَّ التَّعْلِيمَ يُسمَّى هدية                                         |

| ١٩٧                       | حِرصُ الصَّحابَةِ رَضَيَلِتُهُ عَنْهُمْ عَلَى العِلم                    |
|---------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| َى الوجه المَطْلُوبِ ١٩٧  | طلبُ الكشفِ عَنِ المُجمل؛ ليتمكنَ الإِنْسَانُ مِن التنفيذ عَلَ          |
| ١٩٨                       | التوصلُ للشَيْء بنظيرِه                                                 |
| ١٩٨                       | حرصُ النَّبِي ﷺ عَلَى تعليمِ أُمَّتِه أكملُ ما يَكُون                   |
| ١٩٨                       | التَّوشُّلُ بأَفْعَالِ اللهِ عَنَّوَجَلَّ                               |
| ١٩٨                       | أَنَّ التَّوَسُّلَ في الدُّعَاء له أَنْوَاع                             |
| ١٩٨                       | التَّوَسُّلُ إِلَى الله بأسهائه                                         |
| 199                       | التَّوسُّلُ إِلَى اللهِ تَعالَى بصِفَاتِه                               |
| 199                       | التَّو شُلُّ إِلَى اللهِ تَعالَى بأَفْعَالِهِ                           |
| 199                       | التَّوسُّلُ إِلَى اللهِ تَعالَى بالإِيهَان بِه                          |
| 199                       | التَّوسُّلُ إِلَى اللهِ تَعالَى بالأَعْمَالِ الصَّالحة                  |
| Y • •                     | التَّوسُّلُ إِلَى اللهِ تَعالَى بِحَالِ العَبد                          |
| Y • •                     | التَّوسُّلُ إِلَى اللهِ تَعالَى بدُعاءِ الرَّجُلِ الصَّالح              |
| Y•1                       | دُعَاءُ الْمُسْلِمِينَ للميت شفاعةٌ، وَلَيْسَ وسيلة                     |
| Y•Y                       | التَّوسُّلَ إِلَى اللهِ تَعالَى بالأموات                                |
| Y•Y                       | هل تجبُ الصَّلَاةُ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ؟                                  |
|                           | هل يَجُوز أَنْ نتوسلَ بربوبيةِ الله لشَيْءٍ معيَّن؟                     |
| تشهَّد، ولم يُصَلِّ عَلَى | هل يُفهم مِن كونِ الصَّلَاةِ عَلَى النَّبي سُنة أَنَّ الإِنْسَانَ إِذَا |
|                           | النَّبي فصَلَاتُه صَحِيحه؟                                              |
|                           | عذابُ الْقَبْرِ هل هو محسوسٌ، أو هو عذابٌ غيبيٌّ؟                       |

| ۲•٦    | هل عذابُ الْقَبْرِ دائمٌ، أو منقطع؟                                                                   |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۰٦    | هل العذابُ يَكُون عَلَى الْبَدَنِ، أَوِ عَلَى الرُّوحِ؟                                               |
| ۲۰۸    | الشبهاتُ أصلُها نقصُ الْعِلْمِ                                                                        |
| ۲۰۸    | فِتْنَةُ المحيا ضَابِطُها: كلُّ ما يَصُدُّ عَنِ الله                                                  |
| تَكُون | فِتْنَةُ المهاتِ قيل: إِنَّهَا الفِتْنَةُ الَّتِي تَكُون عند الموت، وقيل: إِنَّهَا الفِتْنَةُ الَّتِي |
| ۲۰۸    | بعد الموت                                                                                             |
| ۲۰۸    | الْفِتْنَةُ عند الموتِ أَنْ يُحالَ بين الإِنْسَانِ، وبينَ حُسْنِ الخاتمة                              |
| بعد    | فِتْنَةُ الماتِ تشمل حالين: حالَ الإِنْسَانِ عند الاحتضار، وحالَ الإِنْسَانِ                          |
| ۲۱۰    |                                                                                                       |
| Y 1 Y  | مَشْرُوعِيَّةُ الاستعاذةِ مِنْ هَذِهِ الْأَرْبَعِ                                                     |
| Y 1 Y  | رحمةُ النَّبِي ﷺ بأُمتِه                                                                              |
| ۲۱۳    | إِثْباتُ عذابِ الْقَبْر،                                                                              |
| ۲۱۳    | هل الوسوسة الَّتِي تأتي للإِنْسَانِ في قلبه، ثُخرجه من الإِيهَان؟                                     |
| ۲ ۱۳ ب | ما تقولون فيمَن يقول: إِنَّ أَغْلَبَ مَن سيتبع المسيح الدَّجَّال هُم مِن الصوفية                      |
| ۲۱٤    | إِثْباتُ عذابِ النَّارِ                                                                               |
| ۲۱٤    | هل النَّارُ موجودةٌ الآن؟                                                                             |
|        | هل النَّارُ تُعدَم أَمْ هي باقية؟                                                                     |
| Y10    | القياسُ في مقابلة النص مرفوضٌ ومدفوع                                                                  |
| Y10    | خطورةُ الفِتْنَةِ في الحياةِ والمهات                                                                  |
| ۲۱٦    | خطرُ فِتْنَةِ المهات                                                                                  |

| ۲۱۷      | من أين سيأتِي الدَّجَّال؟                                                                                  |
|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۱۸      | ماذا يَدَّعِي الدَّجَّالُ، وماذا يصنع؟                                                                     |
| ۲۲.      | أَلَّا يلجاً الإِنْسَانُ عند الشدائدِ إِلَّا إِلَى اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى                              |
| ۲۲.      | أَنَّ اللهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ ملجأُ كُلِّ خائف                                                         |
| ۲۲.      | الدَّجَّالُ يُخْلَق في وقتِه، وَلَيْسَ هو ابنَ صَيَّادٍ الَّذِي وُجِد بعد النَّبي ﷺ                        |
| 7 7 7    |                                                                                                            |
| 777      | هل الأَبُ يغفرُ الذَّنْبَ عَنِ ابنِه؟                                                                      |
| 7 7 8    | •                                                                                                          |
| 778      |                                                                                                            |
| 778      | الَمَغْفِرَةُ سَتْرُ الذَّنْب، والتجاوزُ عنه                                                               |
| <b>7</b> | حرصُ الصَّحابَةِ رَضَالِلَّهُ عَنْهُمْ عَلَى ما ينفعُهم ويقربُهم إِلَى الله                                |
| 770      | أَنَّ أفضلَ الدُّعَاءِ مَا يَكُونُ فِي الصَّلَاة                                                           |
|          | أَنَّهُ إِذَا كَانَ الدُّعَاءُ في الصَّلَاة له مَزِيَّة، فإنَّنا إِذَا أردنا أَنْ ندعوَ الله بشَيْء، ندعوه |
| 770      |                                                                                                            |
| ۲۲.      | هل دُعَاءُ الاستخارةِ يَكُون فِي الصَّلَاةِ أَمْ بَعد الصَّلَاة؟                                           |
| 771      | ما الفرق بين المَغْفِرَةِ والعفوِ والصَّفح؟                                                                |
| 44/      | التَّوشُّلُ إِلَى اللهِ تَعالَى بِذِكْر حالِ الدَّاعي،                                                     |
| 44/      | أَنْ يحتقرَ الإِنْسَانُ نفسَه فِيهَا يَفْعَلُهُ مِنَ طاعةٍ وعِبادَة                                        |
| 27       | الثَّناءُ عَلَى اللهِ تَبَارَكَوَتَعَالَى بكونِه غافرَ الذُّنوب                                            |
| 44/      | أَنَّهُ لا أحد يَغْفِرُ الذُّنُو صَ إِلَّا الله                                                            |

| 777 | أَنَّهُ يَنْبَغِي إِذَا سأل الإِنْسَانُ شيئًا، أَنْ يَسْأَلَ أَعْلَى ما يَكُون مما يمكنُ أَنْ يصلَ إِلَيْه   |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | أَنَّ العَبْدَ محتاجٌ إِلَى مَغْفِرَةٍ لَمَا وقع مِنْهُ مِن سيئات، وإلى رحمةٍ لَمَا يَستقبلُ مِن             |
| 779 | حياتِه                                                                                                       |
| 779 | إِثْباتُ الاسمين الكَرِيمين (الغَفُور)، و(الرَّحِيم)                                                         |
| 747 | إِثْبَاتُ نزولِ القُرْآنِ عَلَى النَّبِي ﷺ                                                                   |
|     | في الاسْتِسْقاء بَعْدَ وَفَاةِ النَّبِيِّ، طلبَ عمرُ رَضِيَالِتُهُ عَنْهُ الاسْتِسْقاءَ مِن ابنِ عمّ         |
| ۲۳۳ | الرَّسُولِ ﷺ العَبَّاس، فلم إذا لم يستسق عمرُ رَضَى لَكُ عَنْهُ بنفسِه؟                                      |
|     | بِالنِّسْبَة للدُّعَاء في الصَّلَاة، هل يُستحب أَنْ يُثني عَلَى الله تَعالَى في بداية الدُّعَاء،             |
| 777 | وأَنْ يَصَلِّي عَلَى النَّبِي ﷺ؟                                                                             |
| 377 | , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                                        |
|     | مَشْرُوعِيَّةُ هَذَا الذِّكْرِ: «سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ رَبَّنَا وَبِحَمْدِكَ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي» في كل |
| 377 | صَلَاة                                                                                                       |
| 377 | مُبادرةُ النَّبي ﷺ في الامتثال                                                                               |
| 377 | أَنَّ الْقُرْآنَ كَلَامُ الله                                                                                |
| 377 | أَنَّ اللهَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ قد يعطي الإِنْسَانَ آيةً تَدُلُّ عَلَى قُرْبِ أَجَلِه                    |
| 747 |                                                                                                              |
| ۲۳۸ | هل للوتر آيات مُعَيَّنة؟                                                                                     |
| ۲۳۸ | هل يصح فِي صَلَاةِ النَّافِلَةِ الجَمَاعَةُ؟                                                                 |
| 749 | هل هُناكَ فرقٌ بين الْوِتْرِ والتهجدِ، وقيامِ اللَّيل؟                                                       |
| 749 | هل نَقُول: إِنَّ التهجدَ يَكُون بعد النوم؟                                                                   |
| 749 | مَن قضى الْوِتْر في النَّهار فهاذا يُقال فيه؟                                                                |

| ۲٤١    | حرصُ الصَّحابَةِ رَخِوَالِيَّهُ عَلَى الْعِلْمِ                                                                   |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲٤۲    | جَوَازُ سؤالِ الخطيبِ عَلَى المنبر                                                                                |
| ۲٤۲    | هل يَجُوز أَنْ يُكلَّمَ الخطيبُ ويقال مثلًا: إِنَّ الصَّوْتَ ضَعِيف؟                                              |
| ۲٤۲    | أَنَّ النَّبِي ﷺ يُجيب برأيه                                                                                      |
| ۲٤٣    | أَنَّ سُنَّةَ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ الَّتِي تَثبت بها الأَحْكَام، هي قولُه وفعلُه وإقرارُه. |
| ۲٤٥    | أَنَّهُ لا حَدَّ للعَدد فِي صَلَاةِ اللَّيْلِ                                                                     |
| ۳٤٦    | أَنَّ نهايةَ وقتِ الْوِتْرِ طُلُوعُ الفَجْر                                                                       |
| ۲٤٦    | اسْتِحْبَابُ خَتم صَلَاةِ اللَّيلِ بالْوِتْر                                                                      |
| ۲٤٧    | أَنَّ الإِنْسَانَ يُوتَر متى خَتَم صَلَاة اللَّيل                                                                 |
| ۲٤٧    | أَنَّ الأَمْرَ واسعٌ في الْوِتْر                                                                                  |
| ۲٤٧    | مُرَاعَاةُ النَّبِي ﷺ للأَحْوَال                                                                                  |
| ۲٤۸    | أَنَّ الْوِتْرَ يَنْتَهِي بِطُلُوعِ الْفَجْرِ                                                                     |
| ۲٤٩    | رَجِلْ أُوتر فِي أَوَّلِ اللَّيْلِ، ثم قَامَ فِي آخِرِ اللَّيْلِ ليُصَلِّي، فكيف تَكُون صَلَاتُه؟                 |
| ۲٥١    | جَوَازُ الإيتارِ بالخَمْسِ مجموعةً بدونِ سلامٍ إِلَّا فِي آخِرِهَا                                                |
| ۲٥١    | إِذَا أَرَادَ أَنْ يُوتَرَ بِثلاثٍ فكيف يصنع؟                                                                     |
| Y0Y    | هل يمكن للإِنْسَان أَنْ يقول: تباركتَ وتعاليتَ بَعد الصَّلَاة؟                                                    |
| 707. % | بِالنِّسْبَة للقنوتِ في الْوِتْر في صَلَاة التراويح، هل يَكُون بعد الرُّكُوعِ، أو قبلَ الرُّكُوع                  |
| ډر     | هل الْأَفْضَل أَنْ يُوتَرَ بثلاث رَكَعاتٍ مَسرودةٍ في التراويح، أُو أَنْ يُصَلِّيَ مَثْنَى                        |
| ۲٥٢    | ويوتر بوَاحِدَة؟                                                                                                  |
| ۲٥٣    | الذِّكُ عقبَ الصَّلَاة مَأْمُه رٌّ به بنَصِّ القُرْآن                                                             |

| 307   | الذِّكْر بعد الصَّلَاةِ مَشْرُوعٌ بالقُرْآن والسُّنَّةِ وعملِ السلف                                  |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 408   | مَشْرُوعِيَّةُ رفعِ الصَّوْتِ بالذِّكْرِ عَقِب الْفَرِيضَة                                           |
| 700   | اسْتَدِلَّ ثم اعْتَقِدْ                                                                              |
| 707   | أَنَّهُ يُسَنُّ أَنْ يجهرَ الإِنْسَان بالذِّكْر عقِب الْفَرِيضَة                                     |
| Y0V   | جَوَازُ الْعَمَلِ بالقَرَائِن                                                                        |
| Y 0 V | أَنَّ رفعَ الصَّوْتِ بالذِّكْرِ أَعْلَى مِن رفع الصَّوْتِ بالتَّسْلِيم                               |
| 709   | (فِعَال) فِي اللُّغَة الْعَرَبِيَّةِ تأتي بِمَعْنَى (مفعول)                                          |
| ۲٦.   | هل هُناكَ معبوداتٌ وَهِيَ بَاطِلة؟                                                                   |
| 177   | الجِنَّةُ أَبَدِيَّة وِالنَّارُ أَبَدِيَّة، فَهَلْ يَقدر الله أَنْ يُعْدِمَها؟                       |
|       | إِذَا أَرَادَ الإِنْسَانَ أَنْ يجهر بالذِّكْرِ في قومٍ لم يعتادوا علَيْه، فَرُبُّهَا حدث خلافٌ بين   |
| 777   |                                                                                                      |
| 777   | مكاتبةً الخُلَفَاء                                                                                   |
| 777   | أَنَّهُ يَنْبُغِي توجيهُ وُلاةِ الأُمُورِ إِلَى ما جَاءَت به السُّنَّة وَإِنْ لَمْ يَكُنْ وَاجِبًا   |
| 777   | الْعَمَلُ بالإملاء                                                                                   |
| 774   | مَشْرُ وعِيَّة هَذَا الذِّكْر بعد الصَّلْوَات المكتوبة «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ»                     |
| 777   | انفِرَاد الله تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ بِالْأَلُوهِية                                                   |
| 377   | انْفِرَاد الله تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ بِالْمُلْكِ المطْلَق، والحمد المُطْلَق                          |
| 377   | أَنَّ الربَّ عَزَّوَجَلَّ محمود عَلَى كُلِّ حَالٍأنَّ الربُّ عَزَّوَجَلَّ محمود عَلَى كُلِّ حَالٍ    |
| 377   | بيان قُدرة الله الشَّاملة                                                                            |
|       | أَنَّ مَا قَدَّرَ اللهُ تَعَالَى إعطاءه لا يَمْلِكُ أحدٌ مَنْعِه، ومَا قَدَّر مَنْعَه لا يَمْلك أحدٌ |
| 770   | إعطاءه                                                                                               |

| م سُوءًا ٢٦٥ | أَنَّ أَصْحَابِ الحِظ والغِنَى والنَّصيبِ لا ينفعهم ذَلِكَ إِذَا أَرَادَ اللهُ بهـ،     |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| 770          | أَنَّهُ يَنْبَغِي للإِنْسَان المتابعةُ فيها صدر منه، وَأَنَّ ذَلِكَ مِن هَدْي السَّلف   |
| ۲٦٦          | تواضُع معاوية رَضَالِيَّهُ عَنْهُ                                                       |
| ٧٢٢          | الضَّابط في إضاعة المال: صرْفُه في غير فَائِدَة دِينية أو دنيوية                        |
| ۲۷۰          | أنَّ السؤال ينقسم إِلَى سؤال مالٍ، وسؤال عِلم                                           |
| ۲۷۱          | النَّهْي عن كَثْرَة نَقل الكَلَام                                                       |
| ۲۷۱          | النَّهْي عَنْ إِضَاعَةِ الْمَالِ                                                        |
| ۲۷۱          | النَّهْي عن كَثْرَة السؤال                                                              |
| ۲۷۲          | النَّهْي عن عقوق الأمهات                                                                |
| <b>YVY</b>   | النَّهْي عن وَأْدِ البنات                                                               |
| ۲۷۴          | النَّهْيُ عَنِ البُخْلِ والشُّح                                                         |
| ۲۷٤          | الفقر نوعان                                                                             |
| ۲۷۲          | حرص الصَّحابَة رَضَيُّلِلَّهُ عَنْا ثُمَّ عَلَى المسَابِقة في الحَيْر                   |
| ٢٧٢          | يَنْبَغِي للإِنْسَان إِذَا سأل شيئًا أَنْ يبين وجه مسألته                               |
| ٢٧٢          | حُسْن الأداء في سياق الكَلَام                                                           |
| YVV          | أَنَّ النبِيَّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم- لَا يَعْلَمُ الْغَيْبَ         |
| YVA          | هل تدخل عملية الإجهاض في مَعْنَى العَزل، وتُعتبر مِن الوأد؟                             |
|              | بِالنِّسْبَة للجِدال بين طُلَّابِ الْعِلْمِ ما ضوابِطُه؟                                |
| <b>TV9</b>   | أَنَّ النَّبِيَّ -صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وسلم- كَانَ لَا يَعْلَمُ الْغَيْبَ |
| ۲۸۰          | أَنَّ النبيَّ عَلَيْهِ لا يتكلم عَلَى شَيْءٍ إلَّا حيثُ يعلم ما ذاك                     |

| ۲۸۰      | التَّشْوِيق للشَيْء قَبل الحَدِيث عنه                                                               |
|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۸۰      | إثْبًات تفَاضُل النَّاس فيما بينهم                                                                  |
|          | أَنَّ النَّاسِ إِذَا عمِلُوا عملًا وَاحِدًا، فإن الظَّاهِر عَدَمُ تفاضُّلِهم في هَذَا الْعَمَل، لكن |
| 71       | .0 .                                                                                                |
| 77       | فَضِيلَة هَذَا الذِّكْر خَلف الصَّلوَات، وهو «سُبْحانَ اللهِ، والحَمْدُ للهِ، واللهُ أَكْبَرُ»      |
|          | إِذَا وردَتْ أذكار في محلِّ واحِدٍ، فَهَلْ نَقُول اقْتَصِر عَلَى واحِد مِن الْأذكار؟ أَمْ نَقُول    |
| 712      |                                                                                                     |
|          | هل إِذَا أَكْثَرْنا مِن الألفاظ في الأذكار؛ يَكُون الأجر مضاعفًا، وإن كَانَ اللَّفْظ لم             |
| 710      | a                                                                                                   |
| ۲۸۲      | إتيان السُّنة أفضل مِن كَثْرَة الْعَمَل                                                             |
| 7.7.7    | تنافُس الصَّحَابَة رَضَاًلِلَهُ عَنْهُمْ فِي فِعْلِ الخَيْرِ                                        |
| ۲۸۷      | يَنْبَغِي للإِنْسَان إِذَا خاف التسلسل أَنْ يقطع                                                    |
| <b>Y</b> | أَنَّ لله تَعالَى يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ فِي عباده مِن عطاءٍ ومَنْع                                   |
| ۲٩.      | إِثْبات مشيئة الله تَبَارَكَوَقَعَالَىٰ وَأَنَّ كُلُّ شَيْء بِمشيئته                                |
| 791      | أَنَّ الخبراء والعُلمَاء قد يتوَهَّمون في مَدلُول النص؛ فيَفْهَمُونه عَلَى غير وجهه                 |
| 791      | التَّصريح للإِنْسَان بِهَا هو مُتَّصِف به                                                           |
| 798      | هل يُقال بالتَنوُّع في القراءات في القُرْآن الكَرِيم؟                                               |
|          | هل نَقُول: إِذَا قرأت بقِرَاءة لأَحد القُرَّاء، هل يلزمُك أن تستمر عَلَى هَذِهِ الْقِرَاءَة،        |
| 798      | أم يَجُوز لكَ أَن تنتقل لقِراءَة قارئ آخَر؟                                                         |
|          | ِ -<br>حِرْصِ النَّبِيِّ عَلَى خُضور قلبه في الصَّلَاة                                              |

|       | يَنْبَغِي أَنْ يُزيل كل ما يُلهيه عن صَلَاته، سواء كَانَتْ نُقوشًا فِي الْأَرْضِ، أَوْ في           |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 797   |                                                                                                     |
| 797   | أَنَّ النَّظَرِ إِلَى غَيْرِ موضع السُّجُود لا يُبْطِل الصَّلَاة                                    |
| 497   | هل يستحب أَنْ يُغْمِضَ عينيه في الصَّلَاة؟                                                          |
| 499   | جَوَازَ أَمْرِ الإِنْسَانِ غيرَه إِذَا لَمْ يَكُنْ فِي ذَلِكَ مِنَّة علَيْه                         |
| 799   | حُسْن خُلِق النَّبِيِّ ﷺ الَّذِي لا يُجَارَى علَيْه، ولا يُهارَى فيه                                |
|       | أَنَّهُ يَنْبَغِي للإِنْسَانَ أَنْ يراعيَ أَحْوَال صاحبه، وأَنْ يَدْفع عنه كلَّ مَا يُدخِل عَلَيْهِ |
| 799   | الهَمَّ والغَمَّ                                                                                    |
| 799   | يَنْبَغِي للإِنْسَان أَنْ يُبَيِّنَ السَّبِ إِذَا كَانَ السَّبِ قد يخفَى عَلَى الإِنْسَان           |
| ٣.,   | أَنَّهُ يَنبغي للإِنْسَان أَنْ يَجِتنبَ كلَّ ما يُلهيه عن صَلَاته                                   |
| ٣.,   | الحُكم يَدُور مَعَ عِلَّتِه                                                                         |
|       | هل نَعُدُّ التَّسبيح أَمْ لا؟ وَإِذَا عَدَدْنَاه فبِالأَصَابِع أَمْ بالحَصى؟ وَإِذَا عَدَدْنَاه     |
| ۲٠١   | بالأَصَابِعِ فَكَيْفَ يَكُونُ ذَلِكَ؟                                                               |
| ٣٠٢   | هل تبطل مَشْرُ وعِيَّة التَّسْبِيح إِذَا طال الفَصْل بين الصَّلَاة والذِّكْر؟                       |
| ۲ • ٤ | صَلَاة الْفَجْرِ لا تُجمع إِلَى الَّتِي قَبْلَها، ولا الَّتِي بعدها                                 |
| ٣٠٥   | الجمع بين الصَلَاتين له أسبابٌ كَثِيرَة يجمعها شَيْءٌ وَاحِدٌ وَهُوَ: المَشَقَّةُ                   |
| ٣.٦   | هل السَّفَر والمرض مِن الحَرج أم لا؟                                                                |
|       | إِنْسَان في بيته في وقت الظُّهر، وأَرَاد أَنْ يُسَافر بالنَّقل الجماعي، وَقَدْ يفوته وقت            |
| ۲٠٦   | صَلَاة الْعَصْر، هل يجمع أَمْ لا؟                                                                   |
|       | قَدِمَ رجُلٌ مِن سَفر إِلَى بلده في وقت الظُّهر، وهو في شِدَّة التعب، ويَشُقُّ عَلَيْهِ أَنْ        |
| ٣.٦   | ينتظر العَصْر، وإن نام خَافَ أَلَّا يَقُوم، فَهَلْ يجمع بَيْنَ الظُّهْرِ وَالْعَصْرِ أَمْ لا؟       |

| ۳۰۸ | هل يَجُوز أَنْ يجمعَ رَجُلٌ مُبتلًى بالحَدَثِ الدَّائم مِن رِيحٍ، أو بَوْلٍ، أَوْ غَائِطٍ؟      |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | امَرْأَةٌ مُرضِعٌ، وولدُها يبكي باسْتِمْرَار، ويَشُقُّ علَيْها أن تُصَلِّيَ كل صَلاة في         |
| ۳۰۸ | وقتها، فَهَلْ يَجُوزُ لَـهَا أَنْ تجمع بين الصَّلوَات؟                                          |
|     | لَوْ كَانَ الإِنْسَان يَدْرُس في بلدٍ لا يُمْكِن أَنْ يجعلوا فسحة لِلصَّلَاةِ، هل يَجُوز أَنْ   |
| ۲۰۸ | يجمع؟                                                                                           |
| ۳.٩ | يُسْرُ الشَّريعَة الإِسْلاميَّة، وذَلِك بمُرَاعَاة المشقَّة                                     |
| ۳۱. | جَوَاز الجمع في السَّفر بين الصَلَاتين، إِذَا كَانَ عَلَى ظَهْر سَير                            |
| ۳۱. | أَنَّهُ لَا يَجُوزُ الجَمْعُ بين الجُمعة والعَصر                                                |
| ۲۱۲ | صَلَاة المَغْرِبِ والْعِشَاء متجانستان في شَيْءٍ وَاحِدٍ، وَهُوَ الزمن                          |
|     | صار عَادَةً بَعْضِ النَّاسِ الجمع بَيْنَ الظُّهْرِ وَالْعَصْرِ، وَإِذَا سُئل قال: المشقَّة أو   |
| ۳۱۳ | النُّعاس أو كذا، فَهَلْ هَذَا يصح ؟                                                             |
|     | أنا لا آتي مِن العَمَل إلا مُتعبًا جدًّا، ويَشُقُّ عليَّ أنِّي أُصلي الظُّهر، فَهَلْ لي أن أجمع |
| ۳۱۳ | الظُّهر والعَصْر؟                                                                               |
|     | إِذَا فاتت الجُمعة يَسْتَطِيع الإِنْسَان أَنْ يُصَلِّيها ظُهرًا، فَهَلْ نَسْتَطِيع أَن نَجمع    |
| ۲۱٤ | العَصْر مَعَ الجُمعة، إِذَا وُجد سببٌ لذَلِك؟                                                   |
|     | نَزَلَ مَطر أثناء صَلَاة المَغْرِب، وتشاور الإِمَام مَعَ المُصَلِّين في جَمع الْعِشَاء مَعَ     |
|     | المَغْرِب، ولم يستمرَّ المطر إلا دقيقة ثم توقف، وانْقَشَع السَّحاب، فما حُكم هَذِهِ             |
|     | الصَّلَاة؟                                                                                      |
|     | كلُّ يَدَّعِي المشقَّة، فها ضابِط المَشَقَّة؟                                                   |
|     | أَنَّ كُلَّ إِنْسَانٍ مؤتمنٌ عَلَى دِينهأَنَّ كُلَّ إِنْسَانٍ مؤتمنٌ عَلَى دِينه                |
| ۳۱۸ | هل يَجُوزُ الجَمْعُ بَيْنَ الصَّلَاتَيْنِ فِي الحَضَر؟                                          |

| ۳۱۸           | ما مَعْنَى قَصر الصَّلَاةِ فِي السَّفَرِ؟                                                       |
|---------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۱۸           | ما السَّفَرُ الَّذِي تُقْصَرُ فِيهِ الصَّلَاةُ؟                                                 |
| ۳۲۱           | هل القصر وَاجِبٌ أَمْ سُنَّة مؤكَّدة يُكْرَهُ للإِنْسَان تركُها؟                                |
| ۳۲۲           | أَنَّ القَصر سُنة مؤكدة، وَأَنَّ الإتمام مَكْرُوه                                               |
| ۳۲۳           | هل السَّفَر ينقطع بِنيَّة الإِقَامَة مَعَ بقاء نِيَّة السَّفَر أَمْ لا ينقطع؟                   |
| ۳۲٤           | الْمَسَافِرُ له حُكم السَّفَر ما لم يَنْوِ استيطانًا، أو إِقَامَة مُطلقة                        |
| ۳۲٦           | أَنَّهُ لَيْسَ هُناكَ تحديدٌ للإِقَامَة الَّتِي ينقطع بها السَّفَر                              |
| ۳۲۷           | رَجِل خَرَجِ لِيَرْعَى الإبل، وسَافَر بها فَهَلْ يَقْصُر؟                                       |
| ۳۲۷           | ما الأَمْر بِالنِّسْبَة للعُهال المغتربين؟                                                      |
| ةِ، وما       | عندما يَأْتِي الحجيج ويسمعون الأَذَان، نَقُول لهم: أجيبوا الْمُؤَذِّن لِلصَّلَازِ               |
| ۳۲۸           | العَمَل إِذَا كانوا بعيدين عَنِ المَسَاجِد، ويَشُقُّ علَيْهم المجيء للمَسْجِد؟                  |
| ۳۲۸           | هل يلزم نِيَّة القَصر في السَّفَر؟                                                              |
| ۳۲۸           | نحن عَلَى سَفَر، وانْتَهَت صَلَاة الجُمُعَة، فَهَلْ نُصلِّي قصرًا أَمْ جَمْعًا؟                 |
| <u>و</u> مين، | مُوظف يعمل بمدينة تبعُد عن قريته مِئَةً وخمسين كيلو مترًا، ويُقيم بها ي                         |
| ۳۲۸           | فَهَلْ يَقْصُر الصَّلَاة؟                                                                       |
| ن بعد         | إِذَا أَدْرَكَ الْمُسَافِر رَكْعَتَيْن في الصَّلَاة الرباعية، فَهَلْ يقوم ويُصَلِّي رَكْعَتَيْر |
|               | تسليم الإِمَام؟                                                                                 |
|               | أنَّ العِبرة بِعُمُوم اللَّفْظ لا بِخُصوص السَّبب                                               |
|               | الْقَوْلِ الرَّاجِحِ: أَنَّ غُسل الجُمُعَة وَاجِب                                               |
|               | استيقظ رَجل نائم، والإِمَام في آخِر الخطبة، فَإِنْ بَقِيَ يَغتسل فاتته الجُمُعَة                |
| ٣٣٥           | ذهب إلى الجُمُعَة ذهب بلا غُسل، فها الجَوَاب؟                                                   |

| ۲۳٦  | هل يَجِب عَلَى المَرْأَة غُسل الجُمُعَة؟                                                            |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | بالنِّسبة لبَعْض أهلِ البَادية، يأتون مِن مسَافة خمسين كيلو مترًا حتَّى يُصلُّوا الجُمعة،           |
| ۲۳٦  | وبَعْضُهم باعتبار ذَلِّكَ لا يغتسل، وبَعْضُهم يغتسل ليلةَ الجُمُعَة، فَهَلْ يَصِحُّ هذا؟            |
| ٣٣٧  | هل لَا بُدَّ أَنْ يَكُونَ غُسل الجُمُعَة بالـمَاء القَرَاح، أو لَا بَأْسَ أَنْ يستعمل الصَّابون؟    |
| ٣٣١  | هل يلزم استخدام الماء القراح في غسل الجُمُعَة؟                                                      |
| ۳۳۱  | كَيْفَ نَقُول بِأَنَّه تُقبِل صَلَاةٌ مَن لم يغتسل، وَهَذَا الغُسل وَاجِبٌ؟                         |
| ۲۳۱  | هل الَّذِي لم يَلحق صَلَاةَ الجُمعة وهو مُسَافِر يَقْصُر في صَلَاة الظُّهر؟                         |
| ۲۳   | ما سُنَّة الجُمُعَة؟                                                                                |
| ٣٤ ، | الاسْتِدْلالُ بأفْعَال النَّبِي ﷺ، وأفْعَال الخُلَفَاء الرَّاشِدين                                  |
| ٣٤.  | هل الفِعل المجرَّد يَدُلُّ عَلَى الوُجُوبِ؟                                                         |
| ٣٤.  | أَقْسَامُ أَفْعَالِ النَّبِي ﷺ                                                                      |
| ٣٤ ' | أَنَّهُ يَنْبَغِي للإِنْسَان أَنْ يُؤيد الحُكم بِهَا يَدُّل عَلَى بقائه                             |
| ۳٤,  | أَنَّ الحكم للأَغْلَب                                                                               |
| ٣٤١  | مَشْرُ وعِيَّةُ الخُطبتين يوم الجُمُعَة، وَأَنَّهُ لا يُقتصر عَلَى خُطْبة وَاحِدَة                  |
| ٣٤١  |                                                                                                     |
| ٣٤:  | أَنَّ السُّنَّة أَنْ يَفْصِلَ بين الخطبتينِ بجلوسِ لا بِسُكوت                                       |
| ٣٤.  | أَنَّ السُّنَّة أَنْ يَفْصِلَ بين الخطبتينِ بجلوسٍ لا بِسُكوت<br>مَشْرُ وعِيَّة الخُطبة يوم الجُمعة |
|      | جَوَاز مخاطَبة الخَطِيب لِغَيْرِه                                                                   |
| ٣٤.  | جَوَاز تكليم المَأْمُومين للخَطيب                                                                   |
| ٣٤.  | حُسن تعليم النَّبِي عَيْكِة للصحابة                                                                 |

| ٣٤٦ | أَنَّهُ يَنْبَغِي التَّأْسِي بِالنَّبِي عَلِيا في إنكار المنْكُر                                          |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲٤٦ | أَنَّ رَكْعَتي دخُول المَسْجِد لا تَسقطان بُمجرَّد الجلوس؛                                                |
| ۳٤٧ | وُجُوبِ صَلَاة النَّافِلَة قائمًا                                                                         |
| ۳٤٧ | أَنَّ رَكْعَتي تحيَّة المَسْجِد وَاجِبَتَان                                                               |
|     | أَنَّهُ لَا يَجِبُ تعيين اسمِ السَّائِر أو المخاطَب أَوْ مَا أَشْبَهَ ذَلِكَ، ما دام أَنَّ الحُكم لا      |
| 459 | يتوقف عَلَى تعيين اسمه                                                                                    |
| 459 | أَنَّهُ لا يُجْزِئ أَقلُّ مِن رَكْعَتَيْن في تحيَّة المَسْجِد                                             |
| ۳0٠ | أَنَّ أَلْفَاظَ الْحَلِيثُ يُفسِّر بَعْضُها بَعْضًا                                                       |
| ۳0٠ | لَوْ دخل رَجُل المَسْجِد عَلَى غير وُضُوء، فَهَلْ يُصلي رَكْعَتَيْن؟                                      |
|     | يُطيل بَعْضُ الخطباء في الخُطبة الأولى، ويُقصِّر في الثَّانِية، ويَقْتَصِر فِيهَا عَلَى الدُّعَاء،        |
| ٣٥٠ | فَهَلْ هَذَا الوجه مِن السُّنَّة؟                                                                         |
| ٣٥١ | اغْتَسَل للجُمعة، ونَوى رَفْعَ الحَدَث، فَهَلْ يكفي عَنِ الوُضُوء؟                                        |
| 401 | هل يَجِبُ أَنْ يَكُونَ الخطيب عَلَى طهارةٍ في الخُطبة؟                                                    |
|     | دَخَل رَجُل المُسْجِد بَعد العَصر أَوْ فِي أَوْقَاتِ الكراهة، فَهَلْ لَهُ أَنْ يُصَلِّي تحيَّة            |
| ۲٥١ | المَسْجِد؟                                                                                                |
| ٣٥١ | أَنَّ كُلَّ صَلَاةٍ لـها سببٌ ليسَ عَنْها نَهْيٌ                                                          |
| ٣٥١ | جَمَعَ رَجُل بَيْنَ الظُّهْرِ وَالْعَصْرِ، فَهَلْ له أَنْ يُصليَ سُنَّة الظُّهر بَعْدَ صَلَاةِ الْعَصْرِ؟ |
| 401 | الجُمعة أفضلُ مِن الظُّهر                                                                                 |
|     | تَحريم الكَلَام والإِمَام يَخْطُبُ يَوْمَ الجُمُعَةِ                                                      |
| 404 | وُجُوبِ الإنصاتِ لِخُطِيةِ الْحُمْعِةِ                                                                    |

|             | أَنَّهُ لَا يَجُوزُ الكَلَامِ والإِمَامِ يَخْطُبُ يَوْمَ الجُمُعَةِ حَتَّى فيها كَانَ وَاجِبًا، كالأَمْر |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 404         | بِالْمَعْرُوفِ، وَالنَّهْيِ عَنِ الْمَنكر                                                                |
| 404         | لا حَرَج أَنْ يتكلم الإِنْسَان أثناءَ خُطبة في غير الجُمعة                                               |
| 408         | أَنَّ ظَاهِر المفهوم أَنَّهُ لَا بَأْسَ أَنْ يتكلم الإِنْسَان والإِمَامُ يخطب يومَ العِيد                |
| 408         | أَنَّ الوَعيد يَكُون بِفَوَات الثَّواب كما يَكُون بحُصول العِقاب                                         |
| 401         | جَوَاز اتخاذ المِنبر،                                                                                    |
| 401         | جَوَاز الْحَرَكة اليَسيرة مِن أَجْلِ مُراعاة المَأْمُومين                                                |
|             | أَنَّهُ يَنبغي للإنْسِان إِذَا فَعَل شيئًا مُستَغْرَب أَنْ يُبيِّن وجهَ فِعله حَتَّى لا يَظَلَّ النَّاس  |
| 401         | في قَلَقٍ وَشَكُّ                                                                                        |
| 401         | أهميَّة الائتمام بالإِمَام                                                                               |
| 401         | أَنَّ التَّعليم يَكُونَ بالقُول، ويَكُون بالفِعل                                                         |
|             | هُناكَ مسئولية كَبِيرَة عَلَى طالِب الْعِلْم في الإتيان بالعِبَادَات عَلَى الوجه الأكمل،                 |
| <b>40</b> V | وذَلِك لأنَّه يُؤتَمُّ بَه ويُقْتَدَى به                                                                 |
| <b>40</b> V |                                                                                                          |
| 404         | 4                                                                                                        |
| 409         | فَضِيلَة التَّبْكِير إِلَى الجُمْعِ                                                                      |
|             | َ اِثْبَاتُ عَدْلِ اللهِ عَزَّفِجَلَّ فِي الجَزاء                                                        |
| ٣٦.         | -<br>جَوَاز التضحية بالدَّجاجة والبَعير                                                                  |
|             | التَّفريق في القُربي بين البَدَنَة والبَقَرة                                                             |
|             | عنايةُ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ بعباده                                                               |

| ٣٦.         | أَنَّ المَلائِكَة تستمع الخُطبة                                                                                               |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|             | أَنَّ قُولُه تَعَالَى: ﴿يَثَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا نُودِئَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَٱسْعَوّا إِلَىٰ |
| ٣٦.         | ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ [الجُمُعَة: ٩] يُراد به الخطبة مَعَ الصَّلَاة                                                                |
| 474         | الْمُبادرة لصَلَاة الجُمعة مِن بَعد الزَوَال، ولا نتأخُّر مِن حِين أن تَزُولَ الشَّمْس                                        |
| 477         | أَنَّ الجُمعة لا تُصلَّى قَبل الزَّوَال                                                                                       |
| ۲۲۲         | جَوَاز فِعل الإِنْسَان ما هو أَرْفَقُ به                                                                                      |
| ٣٦٦         | أَنَّ ما جَاءَت السُّنَّة بتعيينه فافعله                                                                                      |
| ۲٦٧         | متى يحرُم الكَلَام والإِمَام يَخْطُبُ يَوْمَ الجُمْعَةِ؟                                                                      |
| ۲٦٧         | هل تقسيم السُّورَة عَلَى رَكْعَتَيْن مِن السُّنَّة، وَهَذَا عملُ أَغْلَب الأَئِمَّة؟                                          |
| ۸۲۳         | هل يَجُوز قِراءَة سُورَة فِيهَا سجدة في غير فَجْر يوم الجُمُعَة؟                                                              |
| <b>۳</b> ٦٨ | ما الْأَفْضَل لِلْمَأْمُومِ: هل القُرْب مِن الإِمَام، أَمْ عن يَمِينه؟                                                        |
|             | إِذَا صَلَّت النِّسَاءُ مَعَ الإِمَام يومَ الجُمعة، وبَعْدَما كَبَّرَ لِلصَّلَاةِ، وَقَرَأَ الفَاتِحَةَ،                      |
|             | وانقطعَ الصَّوْتُ، هَلْ يُصَلِّي مَن لم يَسمع التَّكبير -مِن النِّسَاء أو غيرِهم- رَكْعَتَيْن                                 |
| ۲۷۲         | أَمْ أَرْبَعًا؟                                                                                                               |
| 202         | هل الإِمَامُ أجرُه مِثل أَجْرِ مَن يَأْتِي فِي السَّاعَةِ الْأُولَى؟                                                          |
| ۲۷٦         | الْأَعْيَاد الشَّرْعِيَّة ثَلاثَة                                                                                             |
| ٣٧٦         | مَشْرُوعِيَّة صَلَاة الْعِيد                                                                                                  |
| ۲۷٦         | مَشْرُ وعِيَّة الخُطبة في صَلَاة الْعِيد                                                                                      |
|             | صَلَاة العِيدَيْنِ مَشْرُوعة بناءً عَلَى هَذَا الحَدِيث، ولكن هل هي سُنَّة، أَمْ فَرْضُ                                       |
| ۳۷۷         | كِفايَة، أَمْ فَرضُّ عَيْنٍ؟                                                                                                  |

| ٣٧٧ | إِذَا فاتت الإِنْسَانَ هَذِهِ الصَّلَاة يَقْضِيها أَمْ لا؟                                                             |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٧٨ | صَلَاة الْعِيد تَكُون في الصَّحراء خارِجَ البَلَدِ إظهارًا لـها                                                        |
| ٣٧٨ | شُرع للإِنْسَان إِذَا أتى للعيد مِن طريق أَنْ يرجِعَ مِن طريقٍ آخَر                                                    |
| ٣٧٨ |                                                                                                                        |
| ٣٧٩ | إِذَا خرجت النِّسَاء إِلَى صَلَاة الْعِيد، فَهَلْ تَخْرُجِ المَرْأَة بثيابِ بَيْتِها أَمْ تَلبس عَباءة؟                |
| ۳۸۰ | مجموعة مِن النَّاس فاتتهم صَلَاة العِيد، هل يقضونها عَلَى صِفتها؟                                                      |
| ٣٨٠ | هل يَكُون مُصَلَّى الْعِيد مسجِدًّا، أم لا؟                                                                            |
| ۳۸۱ | كَيْفَ تَكُون صَلَاة العِيد فَرضَ عَيْنٍ، وقضاؤها لا يجب؟                                                              |
| ۳۸۱ | مَن أَدْرَكَ أَقلَ مِن رَكْعَة فِي صَلَاةِ الْعِيدِ، ماذا يفعل؟                                                        |
|     | إِذَا صَلَّى النَّاسِ فِي الْمَسَاجِد، ولم يخرجوا إِلَى مُصلَّى الْعِيد، فَهَلْ يَسُوغ للإِنْسَان أَنْ                 |
| ٣٨٢ | يجتمع بإخوانه، ويخرجَ إِلَى مصَلَّى الْعِيد ويَدَعَ الجَّهَاعَة                                                        |
| ٣٨٢ | هل الرَّسُول عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ كَانَ يَقْنُت في كل نازلَةٍ ؟                                            |
| ٣٨٨ | مَشْرُ وعِيَّةُ صَلَاةِ عيد الأضحى                                                                                     |
|     | أَنَّ مَن عَمِل عَمَلًا صالحًا يتقرب بِه إِلَى الله، فَإِنْ وافقَ الشريعةَ فهو مقبول، وَإِنْ                           |
| ٣٨٨ | خالفَها فهو مردود                                                                                                      |
| ٣٨٨ | أَنَّ مَن فَعَل العِبادةَ قَبل دُخولِ وقتِها -ولو جاهلًا- فعَلَيْهِ إعادتُها                                           |
| ۳۸۹ | أَنَّ العِبادَةَ الْمُؤَقَّتَة لا تَصِحُّ قَبل وقتِها مطلقًا، وَأَنَّ النيةَ لا تُؤثِّر فيها                           |
| ۲۹۱ | أَنَّ العِبادَةَ إِذَا فاتَ شرطُها ارتفع كونُها عِبادَة                                                                |
|     | أَنَّ المعذورَ بالجهل إِذَا فرَّط في العِبادَة لا يُوَبَّخُ ولا يُنْتَهَر                                              |
|     | أَنَّ الإِنْسَانَ إِذَا فعل فعلًا يُلام عَلَيْهِ فَإِنَّهُ يَنْبَغِي أَنْ يُقَدِّمَ العُذرَ كي لا يَلُومَهُ النَّاس. ١ |

|     | إجزاءُ العَناقِ فيمن ذبحَ قبلَ الصَّلَاةِ جاهلًا مِن خصائص أبي بُردة بن نِيَارٍ                   |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 491 | رَضِيَالِّلِلَّهُ عَنْهُ                                                                          |
| ۳۹۳ | أَنَّهُ لا يُجزئ في الأُضحيَّة إلا ما بَلَغَ السِّنَّ المحددَ شرعًا                               |
| ۳۹۳ | إِذَا اجتمعَ الْعِيدُ والجُمعة، فَهَلِ الْعِيد يُغني عَنِ الجُمُعَة؟                              |
| ٣٩٦ | أَنَّ خُطبةَ الْعِيدِ تَكُون بعد الصَّلَاة                                                        |
| 497 | أَنَّ خُطبةَ الْعِيدِ وَاحِدَة                                                                    |
| 497 | أَنَّ الخطيبَ يَنْبَغِي له أَنْ يخطبَ بِهَا يُناسب الحال                                          |
| 497 | مَشْرُ وعِيَّةُ ذبحِ الأضاحيِّ في مُصَلَّى العِيد، لا في مكان الصَّلَاة، لكنْ قُرْبَه             |
| ۳۹۷ | مَشْرُ وعِيَّةُ الأَضْحيَّة                                                                       |
| ۳۹۸ | أَنَّ السُّنةَ أَنْ يباشرَ الإِنْسَانُ ذبحَ أضحيتِه                                               |
|     | عَلُّ الذبحِ الرقبة، ويجب فِيهِ قطع الوَدَجَيْن، وهما العِرقان الغليظان المُحيطان                 |
| 499 | بالحُلقوم، وبهما يتحقق إنهارُ الدم                                                                |
|     | أَنَّ الإِنْسَانَ لَوْ أخطأ فذبَحَ أُضحيَّتَه قبل الصَّلَاة؛ عَلَيْهِ أَنْ يذبحَ أُخرى مكانَها أي |
| 499 | بدلًا مِنها                                                                                       |
| 499 | أَنَّهُ إِذَا أَرَادَ ذبحَ البدلِ فليكنْ كالشَّاةِ الَّتِي ذَبَحَها لا أنقص                       |
| 499 | وُجُوبُ التَّسْمِيَة، لِقَوْلِه: «فَلْيَذْبَحْ بِاسْمِ اللهِ»                                     |
| ٤٠٠ | لَوْ نسي أَنْ يُسمي، هل تَحِلُّ الذبيحةُ أو لا تَحِلُّ؟                                           |
|     | هل الْأَفْضَل في البَسملة عند الذبح أَنْ يُقَال: بسم الله، أو يُقَال: بسم الله الرَّحن            |
| ٤٠٢ | الرَّحيم؟                                                                                         |
| ٤٠٣ | هل تحلُّ ذبيحةُ رَجُلٍ ذَكر اسمَ اللهِ ولكنَّه لا يُصَلِّي؟                                       |
|     | هل المَوْأَة مخاطبةٌ بالأُضحية؟                                                                   |

| ٤٠٩                       | أَنَّ السُّنَّةَ فِي صَلَاةِ الْعِيدِ أَنْ يَبدأَ بِالصَّلَاة قبل الخطبة         |
|---------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٠٩                       | أَنَّهُ لا أَذَانَ فِي صَلَاةِ الْعِيدِ ولا إِقَامَة                             |
| ٤٠٩                       | جَوَازُ الاتكاءِ عَلَى البَشر                                                    |
| ٤١٠                       | فَضِيلَةُ بِلالٍ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ                                             |
| ٤١٠                       | أَنَّ المَشْرُوعَ للخطيبِ أَنْ يَكُونَ قائمًا                                    |
| مَّ مانعٌ؛ فَإِنَّ فِعلَه | كُّل شَيْءٍ وُجِدَ سببُه فِي عَهْدِ النَّبِيِّ ﷺ ولم يَفْعَلْهُ، ولم يَكُنْ ثَأَ |
| ٤١٠                       | بِدعة؛ لِأَنَّ السُّنَّةَ فِعْلٌ وتَرْكٌ                                         |
| ٤١١                       | أمرُ الخطيبِ للمستمعين بتقوى اللهِ عَزَّهَجَلَّ                                  |
| ٤١١                       | جَوَازُ عطفِ الشَّيءِ عَلَى ما تَضَمَّنَ مَعْنَاه                                |
| ٤١١                       | موعظةُ النَّاس، أي أَنْ يتكلمَ بِمَا يُلِّين القُلُوب، ويُصيبُ الهِمم            |
| ٤١١                       | أَنَّهُ يَنْبَغِي في خطبة الْعِيدِ أَنْ يتقدم الإِمَامُ إِلَى النِّسَاء فيعظهن   |
| ٤١٢                       | جَوَازُ مخاطبةِ النِّسَاءِ للرجال، والرِّجَالِ للنسّاء                           |
| ٤١٢                       | أَنَّ الصدقةَ وقايةٌ مِن النَّارِ                                                |
| £17                       | أَنَّ الصدقةَ مُجْزِئَةٌ ولو بأقلِّ القليل                                       |
| £17                       | أَنَّ أكثرَ أهلِ النَّارِ النِّسَاء                                              |
| ٤١٣                       | التغليظُ في الموعظة إِذَا دَعَتِ الحَاجَةُ إِلَى ذَلِك                           |
| ٤١٣                       | إِثْباتُ النَّارِ                                                                |
|                           | جَوَازُ كشفِ المَرْأَةِ وجهَها أمامَ الرِّجَال                                   |
| ٤١٤                       | هل مِن السُّنَّةِ أَنْ تشتملَ خُطبةُ الْعِيدِ عَلَى موعظة؟                       |
| ﷺ فهو بِدْعَة؟ . ١٤.٤     | ما توجيه قولِ بَعْضِ العُلَمَاء: كلُّ شَيْءٍ وُجِدَ سببُه ولم يَفْعَلْهُ النَّبي |

| ٤١٦  | أَنَّ صوتَ المَرْأَةِ لَيْسَ بِعَوْرَة                                                                      |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤١٦  | جَوَازُ الاسْتِفْهَامِ عَنِ السَّبِ                                                                         |
| ٤١٦  | التَّحْذِيرُ مِن كَثْرَةِ الشِّكاية                                                                         |
| ٤١٧  | التَّحْذِيرُ مِن كُفران العَشير                                                                             |
| ٤١٧  | هل كُفرانُ العشيرِ خاصٌّ بالنِّسَاء، أو يَكُون مِن النِّسَاء والرِّجَال؟                                    |
| ٤١٨  | وُجوبُ الشُّكرِ للعَشِيرِ                                                                                   |
| ٤١٨  | جَوَازُ تَصَرُّفِ المَرْأَةِ في مالهِا، وأنَّها حُرَّةٌ فيه                                                 |
|      | المُنْقَبَةُ العَظِيمَةُ للصحابةِ رَضِحَالِيَّهُ عَنْهُمْ رجالًا ونسَاء، وذَلِك بالْمبادَرَة في فِعل ما أمر |
| ٤١٨. | اللهُ بِه ورَسُولُه دُونَ تَأْخِير                                                                          |
| ٤١٩. | أَنَّ الصدقةَ سببٌ للوِ قايةِ مِن عذاب النَّار                                                              |
| ٤٢٠. | جَوَاز إعطاءِ الصدقةِ لغير الآمِر                                                                           |
| ٤٢٠. | جَوَازُ التَّعَهُّدِ لِجمع التبرعات                                                                         |
| ٤٢٠. | جَوَازُ لُبسِ الذهبِ المحَلَّق                                                                              |
| ٤٢٠. | جَوَازُ التَّحَلِّي بالأَقَرَاط، وهو المُعَلَّقُ في الأُذُن                                                 |
| ٤٢٠. | بَعْضُ النِّسَاءِ يضعنَ بَعْضَ الحُلي مِنْ أَجْلِ التَّجَمُّلِ في غيرِ الأَذن، فَهَلْ هَذَا يَجُوز؟         |
| ٤٢٣. | مَشْرُ وعِيَّةُ خُرُوجِ النِّسَاءِ إِلَى مُصَلَّى الْعِيد َ                                                 |
| ٤٢٣. | الاعتناءُ بِصَلَاةِ الْعِيد، وإظهارُها وإشهارُها                                                            |
| ٤٣٣. | أَنَّ صَلَاةَ الْعِيدِ وَاجِبَة                                                                             |
|      | أَنَّ ما ذُكر في صَلَاةِ الْعِيدِينِ أَنَّهُ جرتِ العَادَةُ أَنَّ الأبكارَ لا يَخرِجنَ مِن خُدورِهن،        |
|      | وذَلِك لشدة حيائهنَّ، ولخَوْف الفِتْنَةِ مِن خُرُوجهن                                                       |

| تدخل مُصَلَّى الْعِيد ٢٥          | أَنَّ الْحَائِضَ يُسَنُّ لَهَا أَنْ تَخْرِجَ إِلَى صَلَاةِ الْعِيدِ، ولا ا  |
|-----------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| ٤٢٥                               | أَنَّ مُصَلَّى الْعِيدِ مَسْجِد                                             |
| ٤٢٥                               | جَوَازُ الذِّكْرِ للحَائِض                                                  |
| ٤٢٥                               | جَوَازُ التَّكبيرِ بصوتٍ وَاحِد، أي الجماعي                                 |
| أو عيدُ الأضحى                    | أَنَّ يومَ الْعِيدِ بركة، وفيه خيرٌ كثير، سواءٌ عِيد الفطرِ                 |
| بابٌ دِينيةٌ شَرْعِيّة            | الكُسوفُ والخُسوفُ لهما أسبابٌ طبيعيةٌ حِسِّية، وأس                         |
| ٤٣٠                               | أَنَّهُ يُسنِ أَنْ يُبعثَ مُنَادٍ يُنادِي: الصَّلَاةُ جامِعة                |
| جةَ أَنْ يزيدَ: «يرحمكم الله» ٤٣٠ | الاقتصارُ عَلَى هَذِهِ الجملة «الصَّلَاةُ جَامِعَة»، ولا حا                 |
| ٤٣١                               | مَشْرُوعِيَّةُ الاجتماعِ عَلَى صَلَاة الكُسُوف                              |
| ٤٣١                               | مَشْرُوعِيَّةُ تَقَدُّمِ الإِمَامِ                                          |
| اتا                               | أَنَّ صَلَاةَ الكُسُوفِ فِيهَا أَرْبَعُ رُكُوعات، وأَرْبَعُ سجد             |
| رُكُوعينرُكُوعين                  | أَنَّ الصَّلَاةَ الَّتِي صَلَّاها النَّبِي ﷺ لَيْسَ فِيهَا أكثرُ مِن        |
| يِ قُدرتِه ورحمتِه ٤٣٤            | أَنَّ الشَّمْسَ والقمرَ آيتان مِن آياتِ اللهِ الدَّالَّةِ عَلَى كمالِ       |
| ٤٣٤                               | أَنَّ آياتِ اللهِ عَزَّقَجَلَّ كونيةٌ كما هي شَرْعِيّة                      |
| ٤٣٤                               | أَنَّ الكُسُوفَ يقع تخويفًا مِن الله عَزَّوَجَلَّ لعبادِه                   |
| فنا؛ لنلجأ إِلَى الله ٤٣٥         | نِعْمَةُ اللهِ عَزَّقَجَلَّ عَلَى العِبَاد، حيثُ يُرسلُ علَيْنا ما يُخَوِّه |
|                                   | أَنَّ الخلقَ عبادُ لله عَزَّهَجَلَّ                                         |
| لموتِ عَظِيم ٤٣٦                  | إنكارُ ما يعتقدُه أهلُ الجاهليةِ مِن أَنَّ الكُسُوفَ يَكُون                 |
| ٤٣٦                               | أَنَّهُ يجِبُ بيانُ فسَادِ العقائدِ الفَاسِدة                               |
| ٤٣٦                               | أَنَّنا إِذَا رأينَا الكُسُوفَ فإنَّنا نَشْرَعُ في صَلَاة الكُسوف.          |

| 241 | أَنَّهُ لا عِبرةَ بقول أهلِ الفَلَك: إِنَّ الشَّمْسَ ستُكسف أو القمر، حَتَّى نرى ذَلِك،            |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٣٧ | ب ق                                                                                                |
| ٤٣٧ | أَنَّ صَلَاةَ الْكُسُوفِ مَشْرُوعةٌ حَتَّى ينجليَ                                                  |
|     | هل تُشرع صَلَاةُ الكُسُوفِ في غيرِ الكُسُوف، كالزلازلِ والرِّياحِ الشَّدِيدةِ غيرِ                 |
| ٤٣٩ |                                                                                                    |
| ٤٤. | هل يُقرأ في صَلَاة الكُسُوفِ سِرًّا أو جهرًا؟                                                      |
|     | إِذَا رأى الإِنْسَانُ الكُسُوفَ وهو في الصحراء، وَاحِدٌ أو اثنانِ أو أكثر، فَهَلْ يُصلي            |
| ٤٤٠ | أو لا؟                                                                                             |
| ٤٤١ | ما حُكمُ الإكثارِ مِن الحَلِف بالله إِذَا اتخذها لهوًا ولغوًا؟                                     |
| ٤٤٣ | أَنَّ الأُمَّةَ تُطلَق عَلَى مَعانٍ مُتعَدِّدَةٍ حسبَ السِّياقِ وقَرَائِنِ الأَحْوَال              |
| ٤٤٤ | الغَيْرةُ وصفٌ يَكُون بالنفس، يحمي الإِنْسَانَ عَنِ السُّوء                                        |
| ११० | وقوعُ كُسُوفِ الشَّمْسِ فِي عَهْدِ النَّبِيِّ عَيْكَ ۗ                                             |
| ११० | إطلاقُ الخسوفِ عَلَى كُسُوفِ الشَّمْس                                                              |
| ٤٤٥ | مَشْرُ وعِيَّةُ صَلَاةِ الكُسُوف                                                                   |
| ११२ | أَنَّ صَلَاةَ الكُسُوفِ تُفعل كما ورد                                                              |
| ٤٤٦ | إِطَالَةُ الْقِيَامِ وَالرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ في صَلَاة الكُسُوفِ إِطَالَةً زائدةَ عَلَى المعتاد  |
| ٤٤٧ | أَنَّ الرَّكْعَةِ اللُّولِي أُدنِّي مِن الثَّانِيةِ في كل الرُّكُوعات                              |
| ٤٤٧ | مُرَاعَاةُ الحِكمةِ في التَّيسِيرِ عَلَى النَّاسِمُرَاعَاةُ الحِكمةِ في التَّيسِيرِ عَلَى النَّاسِ |
| ٤٤٧ | أَنَّهُ تُسنُّ الخُطبة بعد صَلَاةِ الكُسُوف                                                        |
| ٤٤٧ | البَداءةُ في الخُطِب بالحمد و الثَّناء                                                             |

| ٤٤٨ | أَنْ تَكُونَ الخطبةُ في مَوْضُوعٍ مُناسِبٍ للمَقام والحال                          |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٤٨ | مَشْرُ وعِيَّةُ الدُّعَاءِ والتَّكبيرِ وَالصَّلَاةِ والصدقةِ                       |
| ٤٤٩ | أَنَّهُ يَنْبَغِي أَنْ تَكُونَ قُوَّة الخِطابِ ولِين الخِطابِ بحسبِ الحال          |
| ٤٤٩ | شَرَفُ مُتَّبِعِ الرَّسُولِ ﷺ بإضافتهم إِلَيْه «يَا أُمَّةَ مُحُمَّدٍ»،            |
| ٤٤٩ | إِثْبات الغَيْرَةِ للله عَزَّقِجَلَّ                                               |
| ٤٥٠ | الحِكمَةُ مِن تَأْخِيرِ فَرضِهِ                                                    |
| ٤٥١ | مِنْ حِكْمَةِ اللهِ عَزَّقِبَلَّ أَنْ جَعلَ لهذَا البّيتِ الحَرامِ حُرمَاتِه       |
| ٤٥١ | شُروطُ الحَجِّ                                                                     |
| ٤٥٢ | الصَّغيرُ الَّذِي لَمْ يبْلُغ لَا حَجَّ عَلَيْهِ                                   |
| ٤٥٣ | يَجوزُ أَنْ يَحُجَّ عَنِ الرَّجُلِ امرَأَةٌ، وَأَنْ يَحُجَّ عَنِ المَرَأَةِ رَجُلٌ |
| ٤٥٤ | إِذَا كَانَ العَجِزُ يُرجَى زَوَالُه                                               |
| ٤٥٤ | كَيفِيةُ الحَجِّ بنِيَّةِ الغَيرِ                                                  |
| ٤٥٥ | إِذَا أَذِنَ لِي صَاحِبُ الدَّينِ أَنْ أَحجَّ؟                                     |
| ٤٥٥ | قَومٌ عَلَيْهِمْ دُيُونٌ لِـ (صَندُوقِ التَّنمِيةِ العَقَارِيةِ)                   |
| ٤٥٩ | وَقَّتَ النَّبِيُّ عِيْكِ أَربَعَةً:                                               |
| ٤٦٠ | وَقَّتَ لأَهلِ العِراقِ (ذَاتَ عِرقٍ)                                              |
| ٤٦٥ | ثَلاثَةُ أَشْيَاءً يَجِبُ عَلَى الحَاجِّ أَنْ يَتَجِنَّبَهَا:                      |
| ٤٦٦ | «لَا يَنْكِحُ اللَّحْرِمُ وَلَا يُنْكَحُ»                                          |
| ٤٦٦ | لَا يَجُوزُ لِلمُحْرِمِ أَن يَخطِبَ امرَأَةً مُحْرِمةً، أَوْ غَيْرَ مُحْرِمَة      |
|     | مِنَ الفُسُوقِ: أَنْ نُؤخِّرَ الصَّلَاةَ عَنْ وَقتِهَا                             |

| ٤٦٧                                  | الْمُجَادَلَةُ العَادِيَّة                                                                  |
|--------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٦٧                                  | لَمَاذَا لا يُجَادِلُ الإِنسَانُ فِي الحَجِّ وَلمَاذَا نُهِيَ عَنهُ بِالذَّاتِ؟             |
| ٤٦٨                                  | الَّذِي يَجوزُ لِلمُحْرِمِ لُبْسُه أَكثَرُ مِنَ الَّذِي لَا يَجوزُ                          |
| ُ ذَلِكَ جَائزٌ ٢٩                   | لَوْ أَنَّ إِنسَانًا خَاطَ الإِزَارَ وَلَمْ يَجَعَلْه يُلَفُّ لَفًّا حَولَ جَسَدِه؛ فَإِنَّ |
| ٤٧٢                                  | مِن مُحَظُّورَاتِ الإِحرَامِ                                                                |
| ٤٧٧                                  | تَلبِيةُ النَّبِيِّ ﷺ                                                                       |
| ٤٧٨                                  | القِيامَةُ نَوعَانِ:القِيامَةُ نَوعَانِ:                                                    |
| ٤٨٣                                  | حكم حج المرأة بدون إذن زوجها                                                                |
| ٤٨٣                                  | خَادِمةٌ تَرغَبُ بِالحَجِّ، ولَيسَ مَعهَا مَحُرَمٌ                                          |
| ٤٨٤                                  | الفِديَّةُ الَّتِي أَوْجَبَهَا اللهُ تَبَارُكَ وَتَعَالَىٰ عَلَى مَن حَلَقَ رَأْسَه         |
| ٤٨٥                                  | الفِديَةِ فِي مَحظُورَاتِ الإِحرَامِ غَيْر (حَلقِ الرَّأْسِ)                                |
| ٤٨٥                                  | وَجهُ الشَّبَهِ بَينَ الشَّاةِ وَالْحَمَامَةِ                                               |
| ٤٩٥                                  | مِّاً يُقتَلُ حَتَّى فِي مَكَّةَ                                                            |
| ٤ ٩ V                                | هَل يَجِبُ عَلَى كُلِّ مَن أَرادَ دُخولَ (مَكةً) أَنْ يُحْرِمَ؟                             |
| مًا، ثُمَّ عَادَ وجَبَ عَلَيْهِ أَنْ | مَا اشْتُهِرَ عِندَ العَوامِّ مِن أَنَّه إِذَا غَابَ عَن (مَكةً) أَربَعينَ يَوا             |
| ٤٩٧                                  | يُحْرِمَ                                                                                    |
|                                      | اخْتلَفَ العُلَمَاءُ فِي جِهةِ الدُّخُولِ إِلى (مَكةً)                                      |
| o • •                                | يُمكِنُ أَن تُصلِّيَ فِي جَوفِ الكَعبَةِ دُونَ أَنْ تَدخلَ مِنَ البَابِ                     |
| ٥٠٢                                  | أَنَّ الأَنسَاكَ ثَلاثَةُ أَنوَاعِأَنَّ الأَنسَاكَ ثَلاثَةُ أَنوَاعِ                        |
|                                      | كَيفِيةُ التَّمتُّع:                                                                        |

| 0 • 0 | هَلْ هُنالِك فَرقٌ بَينَ القَارِنِ وَالْمُفْرِدِ؟                                                                  |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۰۰۷   | سُنَّتانِ فِي الطَّوافِ:                                                                                           |
| ٥١٠   | مَا يُقالُ فِي السَّعيِ:ما يُقالُ فِي السَّعيِ:                                                                    |
| 017   | سُمِّيَتْ مُزدَلِفَةَ؛ لِأنَّهَا أَقرَبُ المَشْعَرَيْنِ إلى الكَعبَةِ                                              |
| ٥١٣   | إِذَا خِفْتَ أَنْ يَنتَصِفَ اللَّيلُ قَبْلِ أَنْ تَصِلَ إِلَى مُزِ دَلِفةً                                         |
| 018   | إِذَا وَصَلْتَ مِنَّى فَأُوَّلُ شَيْءٍ تَبدأُ بِهِ: رَمْيُ جَمْرةِ العَقَبةِ                                       |
|       | مِنْ تَيسِيرِ اللهِ عَزَقِهَلَ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ يَومَ النَّحرِ كُلَّمَا سُئِلَ عَنْ شَيءٍ، قَالَ: «افْعَلْ |
| 010   | وَ لَا حَرَجَ»                                                                                                     |
| 010   | إِذَا سَعَيْتَ -فِي الْحَجِّ- قَبِلَ أَنْ تَطوفَ                                                                   |
|       | أَنَّ فِي الحَجِّ سِتَّ وَقَفاتٍ                                                                                   |
| ٥١٧   | وُجُوبُ الإِحرَامِ مِنَ الميقَاتِ                                                                                  |
| 017   | لَو تَعَجَّلَ المُحْرِمُ وَنَوى الإنصِرافَ                                                                         |
| ٥١٨   | تَأْخِيرَ طُوافِ الإِفاضةِتأخيرَ طُوافِ الإِفاضةِ                                                                  |
| ٥٣٨   | الفرقُ بينَ بَرِيرةَ وبَرَّةَالفرقُ بينَ بَرِيرةَ وبَرَّةَ                                                         |
| ٥٣٨   | كلمةُ أَبْرار جَمْعٌ مُركَّب                                                                                       |
| ٥٣٩   | إِنَّ التَّحريمَ -تحريم البيوع- فيما يَصِحُّ بيعُه يدور على ثلاثةِ أشياء                                           |
| 049   | التَّدليسُ وكِتهانُ العَيْبِ بينهما فَرقٌ                                                                          |
| 049   | إذا أراد الإِنْسَانُ أَنْ يبيعَ سيارةً وفيها كَسْرٌ                                                                |
|       | رَجُلُ أرادً أَنْ يبيعَ شاةً فمنعَ حليبَها لُدَّةِ يوميْنِ                                                         |
| ٥٤٠   | مِن الرِّبا ما ليس بظلم                                                                                            |

| ۱٤٥   | جاءت السُّنةُ بتَحْريم الرِّبا وإنْ لم يكنْ بِه ظلمٌ                                               |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱٤٥   | في قصةِ بَرِيرَةَ ثلاثُ سُنُنٍ                                                                     |
| 730   | أنَّ الرَّسولَ ﷺ يقبلُ الهَدِيَّة ولا يقبلُ الصَّدقةَ                                              |
| 0 2 7 | أنَّ الرَّسولَ عَلِيْهِ مُحَرَّمٌ عَلَيْه أَنْ يأكلَ الصَّدقة                                      |
| ٣٤ ٥  | أنَّ ما حَرُمَ لكَسْبِه فهو حرامٌ على الكاسِب دون غيرِه                                            |
| 0 { { | العبد إذا أعتقه المسلم؛ صارحرًا، وصار والأؤه لمنْ أَعْتَقَه                                        |
| ०६६   | الوَلَاءُ لمن أَعْتَقَ                                                                             |
| 0 { { | يَنْبَغِي للخطيب أَنْ يُعَلِّقَ الأمورَ بالأوصافِ لا بالأشخاص                                      |
| 0 { 0 | ً<br>هل العُموم يتناولُ جميعَ أفرادِه؟                                                             |
| ०६२   | أنَّ الأصلَ في النُّصوص اللَّفظيةِ أنَّها معمولٌ بها في عهد الصَّحابة                              |
| ٥٤٧   |                                                                                                    |
| ० ६ ९ | رَجُلٌ تَزَوَّجَ امرأةً، فاشتُرِطَ عَلَيْه ألا يتزوَّجَ عَلَيْها أُخرى                             |
| ०६९   | لو اشتُرِطَ عَلَيْه أَنْ يُطَلِّقَ زوجتَه الَّتِي كانت معه                                         |
| ०१९   | أنَّ الشُّروطَ المخالِفةَ لكتابِ اللهِ باطلَّةٌ مرفوضةٌ                                            |
| ٥٥.   | أنَّ الشُّروطَ الَّتِي لا تُخالف كتابَ اللهِ شُروطٌ صحيحة ثابتة                                    |
| 00 •  | الْوَفَاء بِالعُقُودِ يَشْمَل الأمرَ بِالْوَفَاءِ بِالعقد ذاتِه                                    |
|       | السَّجْعُ نوعان                                                                                    |
|       | بَى رَ<br>أَنَّ قَضَاءَ الله ينقسمُ إلى قسمين: شَرْعي و قَدَري كَوْني                              |
|       | أليسَ اللهُ تعالى يقضي بالحق؟ ونحن نشاهد بعضَ المَقْضِيَّات فيها شرُّ، فكَيْفَ                     |
| 008   | بيش الله على يحتيي به على وقا من مستعد بحس المعربيات عليه عمره دليت<br>يتفقُ هَذَا مع كونِها حقًا؟ |

| 00V      | مَنْ تواضعَ للهِ رفعَه الله                                                                              |
|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۰٦٠      | هل العفوُ أَفْضَلُ مِن الأخذِ بالثَّأر؟ أو الأخذُ بالثَّارِ أَفْضَلُ مِن العفو؟                          |
| ۰۲۱      | إذا احتملتِ الآيةُ أو الحديثُ معنيين، لا ينافي أحدُهما الآخرَ                                            |
| ۰٦٣      | جوازُ ضربِ البهائم                                                                                       |
| ۰٦٣      | جوازُ تَصَرُّ فِ الإِنْسَانِ فِي مالِ غيرِه لَصلحتِه                                                     |
| ٥٦٥      | إجابةُ دعوةِ النَّبِيِّ ﷺ ثبتت في مواطنَ كثيرة                                                           |
| ٥٦٥      | قد تكون خَوارِقُ العاداتِ للكذَّابِ إهانةً                                                               |
| ٥٦٦      | النَّبِيِّ إذا جاء بشيءٍ خارقٍ للعادةِ يُسمَّى هَذَا آيةً                                                |
| ٥٦٦      | كلُّ كرامةٍ لولي فإنَّها آيةٌ للنبي الَّذي اتَّبعَه هَذَا الوليُّ                                        |
| ٥٦٧      | أَنَّ الْمُإِكَسةَ جائزةٌ                                                                                |
| ۰٦٧      | يَجُوزُ أَنْ يُخَاطَبَ الكبيرُ بكلمة (لا)                                                                |
| 079      | يَنبغي للإِنْسَانِ إِذَا قَدِمَ بِلدَهُ، أَنْ يُصَلِّيَ رَكْعَتَيْنِ فِي المَسْجِد قبل أَنْ يدخُلَ بيتَه |
| ٥٦٩      | كلُّ صلاةٍ لها سبب؛ فليس عنها نهي                                                                        |
| ٥٧٤      | هل يَجُوزُ بيع ريالٍ مِن الحديدِ بريالَيْن مِن الوَرقِ؟                                                  |
| ٥٧٥      | النُّقودُ الورقيةُ                                                                                       |
| النَّاسِ | يَنْبَغِي للإِنْسَانِ الواعظِ والدَّاعي إلى اللهِ عَنَّهَجَلَّ، ألا يَسُدَّ الأبوابَ على                 |
| ٥٧٩      | حتى يفتحَ لهم أبوابًا تكون بدلًا عنها                                                                    |
| ٥٨٠      | أنَّ القَوْضَ بالزِّيادةِ حَرَامٌأنَّ القَوْضَ بالزِّيادةِ حَرَامٌ                                       |
| ٥٨٠      | الصَّحِيح أنَّ بيعتينِ في بيعة هي مَسْأَلَةُ العِينَة                                                    |
| ٥٨٠      | صورةُ العِينَة                                                                                           |

| ۲۸٥ | التَّحَيُّلُ على مَحارمِ اللهِ لا يَزيدُها إلا قُبْحًا                                             |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٨٤ | الرَّهْنُ فِي اللغة                                                                                |
|     | هل يُشترط في الرَّهْنِ أَنْ يقبضَ المرتمِنُ الشَّيءَ المرهونَ، أم يصحُّ الرَّهْنُ بدونِ            |
| ٥٨٤ | قبضِ المرهونِ؟                                                                                     |
| 010 | بعضُ الْعُلَمَاءِ يقول: إنَّ قبضَ الرَّهْنِ شرطٌ للُّزومِ                                          |
| ٥٨٥ | ما هو الدَّليلُ على أنَّه يُشترط للُّزومِ الرَّهْنِ القبضُ؟                                        |
| ٥٨٧ | a a a                                                                                              |
| ٥٨٧ | جوازُ بقاءِ اليَهُودِ في المدينة                                                                   |
| ٥٨٨ | إِنَّ استجلاب اليَهُودِ والنَّصارى خدمًا أو خَادِمات فِيهِ مضرةٌ مِن ناحية العَائِلَة              |
| ٥٨٨ | جوازُ الرَّهْن                                                                                     |
| ०८९ | ما كَانَ عَلَيْه النَّبِيِّ ﷺ مِن شَظَفِ العَيْش                                                   |
| ٥٩. | هل يُشترَط لمطالبةِ الضَّامنِ أنْ يتعذرَ الْوَفَاءُ مِن المضمون، أم لا؟                            |
| 091 | وجوبُ إنفاقِ الرَّجُلِ على أَهلِه وإنْ كانتِ الزَّوجةُ غنيةً                                       |
|     | لو كَانَ الإِنْسَانُ في ذِمَّتِه دَيْنٌ لصندوق التَّنميةِ العقاري، ومَاتَ ولم يُوَفِّهِ كلَّه، فهل |
| ०९४ | تبقى نفسُهُ مُعلَّقةً بالدَّيْنِ؟                                                                  |
| ٥٩٨ | يحرمُ على القادر على الْوَفَاءِ أَنْ يماطلَ                                                        |
| ०१९ | كمالُ الشَّريعةِ الإسلامية                                                                         |
| ٦٠٣ | حفظُ ماليةِ الغَيرِ                                                                                |
|     | ثُبوتُ الحجْر                                                                                      |
|     | أَنَّ الجَعْلَ الْمُضافَ إلى الله عَزَفَجَلَّ ينقسم إلى قسمين                                      |

|                              | <b>A</b>                                                                       |
|------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 1•7                          | هل تثبتُ الشُّفعة في السَّيارات؟                                               |
| 1•7                          | أولُّ وَقْفٍ في الإسلام                                                        |
| ٦•٩                          | أكثرُ النَّاسِ اليومَ يُوصون بالنُّلُث                                         |
| ٦١٠                          | هل الوَقْفُ عقدٌ لازم؟                                                         |
| ?11                          | هل يَجُوز للإِنْسَانِ الَّذي عَلَيْه دَيْنِ أَنْ يُوقِفَ شيئًا مِن ماله ا      |
| يُوقِفَ كلُّ ما يملك؟ . ٦١١  | هل الوَقْفُ يَتَقَيَّدُ بِقَدْرٍ مُعَيَّنٍ مِن المال، أم يَجُوز للإِنْسَان أنْ |
| 11                           | هل هُنَاكَ فرقٌ بين الوَصِيَّةِ والوَقْفِ؟                                     |
| 717                          | أنَّ الوَقْفَ لا يُباعُ                                                        |
| 717                          | : أنَّ مصارفَ الوَقْفِ مصارفُ خيرٍ ومصلحةٍ ومنفعةٍ                             |
| 717                          | جوازُ قِسمة الأرضِ الَّتِي فتحها المجاهدون                                     |
| نُّ ولا يتردَّدُ فيها، أم في | هل المُشاورةُ مشروعةٌ في الأمور الَّتِي يطمئنُّ إليها الإِنْسَاه               |
| 318                          | الأمور الَّتِي يتردّدُ فيها؟                                                   |
| اسْتِخارة؟١٤                 | هل يُقدِّم الاسْتِخارةَ على الاستشارة، أم الاستشارةَ على الا                   |
| 710                          | هل يَجُوز أَنْ نتصرَّفَ في الوَقْفِ بِبَيْعٍ أو غيره؟                          |
| 710                          | أنَّ الأوقافَ لا تُوهَبُ ولا تُورَثُ                                           |
| 717                          | كَيْفَ يُحْتَارُ هَذَا الوليُّ؟                                                |
| 717                          | إِنَّ تعيينَ النَّاظِرِ فِي الوَقْفِ يكون مُعَيَّنًا بِالشَّخص                 |
|                              | يَجُوزُ للنَّاظرِ أَنْ يأكلَ مِن ريع الوَقْف                                   |
|                              | جوازُ تَسْبِيلِ الحيوانِ للقتال في سبيل الله                                   |
| ~                            | تَحريمُ العَوْدِ في الصَّدَقةِ                                                 |

| 719   | وجوبُ العَدْلِ بين الأولادِ في الهبة                                                           |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٠٢٢   | بيانُ مكانةِ النَّبِيِّ عَنْد الصَّحابة                                                        |
| 777   | الرَّضَاعَ المُحَرَّمَ له شروطٌ لا بُدَّ مِن تَوافُرِها                                        |
| 777   | هل يُشْتَرَطُ أَنْ تكونَ الرَّضْعَةُ مُشْيِعةً؟                                                |
| 779   | لو تَزَوَّجَ رجلٌ بأُختِ زَوجتِه في وُجودِها                                                   |
| 777   | لا يجوزُ للإِنْسَانِ أَنْ يُحَابِيَ أحدًا في دِينِ الله أبدًا                                  |
| ٦٣٣   | العِلَّةُ فِي أَنَّ الرَّجَلَ قد يُزَوِّجُ ابنتَه مَنْ لَيْسَ كُفُؤًا                          |
| ٥٣٢   | وُجوبُ اسْتِئْمارِ المرأةِ إِذَا كانتْ ثَيِّبًا وخُطِبَتْ                                      |
| ٥٣٢   | أَنَّ البِكْرَ لا تُزَوَّجُ حَتَّى تُستَأْذَنَ                                                 |
| ٥٣٢   | الأَبُ لا يُزَوِّجُ ابنتَه ولو كانتْ بِكْرًا إلا إِذَا أَذِنَتْ                                |
|       | أنَّ مَنْ طلَّقَها زوجُها ثلاثَ مراتٍ؛ فإنَّها لا تَحِلُّ له حَتَّى تَنْكِحَ زوجًا غيرَه،      |
| 749   | ويُجامِعَها مُجامعةً تامَّةً                                                                   |
| 749   | أنَّ صَوْتَ المرأةِ لَيْسَ بِعَوْرَةٍ                                                          |
| ٦٤٠   | جوازُ التَّصريحِ بها يُسْتَحْيَا مِنْ ذِكْرِه                                                  |
|       | لو أنَّ رجلًا طُلَّقَ امرأتَه مرتَيْن وانتهتْ عِدَّتُها، وتزوجَتْ بآخَرَ ثُمَّ طلَّقَها الآخرُ |
| 781   |                                                                                                |
| 720   | جوازُ تزوُّجِ النَّبِيِّ ﷺ بالهِبَةِ بدون صَدَاقٍ                                              |
| 780   | بَيانُ ما عليه الصَّحَابةُ رَضَالِلَهُ عَنْهُ مِن الفقرِ وقِلَّةِ ذَاتِ اليِّدِ                |
| 780   | جوازُ تَزْوِيجِ النَّبِيِّ ﷺ أيَّ امرأةٍ مِن أُمَّتِه                                          |
| 7 2 7 | يجوز أنْ يكو نَ الصَّداقُ منفعةً يبذهُا الزَّوْجُ للمرأة                                       |

| 787 | يجوزُ أَنْ يُجْعَلَ تَعْلِيمُ القرآنِ الكريمِ عِوَضًا في النِّكاحِ وغيره                       |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 187 | حِرْصُ النَّبِيِّ عَلَى شُؤونِ الصَّحَابة                                                      |
| 787 | لا بُدَّ أَنْ يكونَ الصَّدَاقُ لائقًا بالزَّوْجِ                                               |
| 789 | يَنبغي للإِنْسَان أَنْ يدعوَ للمتزوِّج بالبَركةِ                                               |
| ٦٥٠ | الطَّلاقُ هو فِراقُ المرأةِ بعد عَقْدِ النِّكاحِ عليها                                         |
| 101 | الْمُحَرَّمُ أَنْ يُطَلِّقَها في حَيْضٍ أو في طُهرٍ جَامَعها فيه وهي عَنْ تَحيضُ وتَحملُ       |
| 701 | إذا طَلَّقَها حاملًا فالطَّلاقُ نافِذٌ وجائِزٌ                                                 |
| 701 | إِنْ طَلَّقَها فِي طُهْرٍ قد جَامَعها فيه،                                                     |
|     | نوصي الَّذِينَ يَأْتُونَ إليهم الأزواجُ ليُطلِّقُوا أنْ يسألُوهم ويَسْتَفْصِلُوا مِنهم؛ لئلَّا |
| 707 | يَقعوا في الحرام                                                                               |
| २०१ | الطَّلاقُ في الحَيْضِ لَيْسَ عليه أمرُ اللهِ ورسولِه                                           |
| २०१ | غَضَبُ العَالِم في انتهاكِ حُرماتِ الله                                                        |
| २०१ | خُلُقُ النَّبِيِّ عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ                                             |
| 700 | إِذَا انتُهِكَتْ حُرِماتِ الله فلا تَصْبِرْ، واصْدَعْ بالحقِّ، ولكنْ بلُطْفٍ                   |
| 700 | جوازُ التَّوكيل في العِلم؛ إبلاغًا أو سؤالًا                                                   |
|     | هل الطَّلقاتُ التَّلاثةُ الواقعةُ مِن زوجِها بكلمةٍ واحدةٍ، أم بكلماتٍ مُتعاقباتٍ، أم          |
| ۸٥٢ | بِطَلقاتٍ مُتعاقباتٍ؟                                                                          |
|     | إنْ طلقها ثلاثَ تطليقاتٍ في مكانٍ واحدٍ                                                        |
|     | الواجبَ عند التَّنازع أنْ يُرَدَّ الأمرُ إلى كتابِ الله                                        |
|     | هل هناك فرقٌ بين أنتِ طالِقٌ ثلاثًا؛ وأنتِ طالِقٌ، أنتِ طالِقٌ، أنتِ طالِقٌ؟                   |

| ٦٦٠                                                             | أنَّ الصَّحَابَةَ رَضَاٰيَتُهُ عَنْهُمْ عند الخلافِ والنِّزاعِ يرجعونَ إلى رسولِ الله ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-----------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦٦١                                                             | جوازُ ذِكْرِ الإِنْسَانِ بها يَكْرَهُ إِذَا كَانَ على سُبيلِ النُّصحِ والمشورةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٦٦٢                                                             | في بيانِ عِدَّةِ الْمُتَوَفَّى عنها زوجُها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٦٦٣                                                             | لو مضتُ أربعةُ أشهرٍ وعشر ولم تَضَعِ الحَمْلَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٦٦٤                                                             | إذا طلق الرَّجلُ زَوجتَهُ بعدَ الدُّخولِ بَها أو الخَلْوَة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٦٦٤                                                             | فإذا طَلَّقَها وهي تُرضِعُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٦٦٥                                                             | جوازُ مُخاطبةِ الرَّجلِ للمرأة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٦٦٥                                                             | النَّهْيُ عنِ الخُضوع بالقولِ يَدُلُّ على جوازِ أصلِ القولِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٦٦٥                                                             | جوازُ الرُّجوعِ إلى السُّنة عند الاختلاف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| דדר                                                             | الفَرْقُ بين المُفتَى والقاضي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                 | المارين المراج في المراج المراجع المرا |
| ٦٦٧                                                             | مِن نعمةِ الله على العَبد ان يَهيئَ الله له مَن يَناقِض قوله إذا كان قوله خطا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| าาv<br>าาv                                                      | مِن نعمةِ الله على العَبد أَنْ يُهيِّئَ اللهُ له مَن يُناقِضُ قولَه إِذَا كَانَ قولُه خطأً يجب الرُّجوعُ إلى الحقِّ متى تَبَيَّنَ للإِنْسَان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۰۱۷                                                             | يجب الرُّ جوعُ إلى الحقِّ متى تَبَيَّنَ للإِنْسَان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| זז∨<br>זז∨                                                      | يجب الرُّجوعُ إلى الحقِّ متى تَبَيَّنَ للإِنْسَان.<br>أن المُفتي على بابٍ عظيمٍ مِن الخَطرِ<br>أنَّ العلمَاءَ ثلاثةُ أقسامٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٦٦٧<br>٦٦٧<br>٦٦٨                                               | يجب الرُّ جوعُ إلى الحقِّ متى تَبَيَّنَ للإِنْسَان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 77V<br>77V<br>77A<br>779                                        | يجب الرُّجوعُ إلى الحقِّ متى تَبَيَّنَ للإِنْسَان<br>أن المُفتي على بابٍ عظيمٍ مِن الخَطرِ<br>أنَّ العلمَاءَ ثلاثةُ أقسامٍ<br>الإحْدَادُ هو اجتنابُ الزِّينةِ والطِّيبِ والثِّيَابِ الجميلةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 77V         77V         77A         779         7VI             | يجب الرُّجوعُ إلى الحقِّ متى تَبَيَّنَ للإِنْسَانِ<br>أَنَ المُفتي على بابٍ عظيمٍ مِن الخَطرِ<br>أَنَّ العلمَاءَ ثلاثةُ أقسامٍ<br>الإحْدَادُ هو اجتنابُ الزِّينةِ والطِّيبِ والثِّيَابِ الجميلةِ<br>هل يجبُ أَنْ تحتجِبَ المحادَّة عن الرِّجالِ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 77V         77V         77A         779         7V0         7V1 | يجب الرُّجوعُ إلى الحقِّ متى تَبَيَّنَ للإِنْسَان. أَنَ المُفتي على بابٍ عظيمٍ مِن الخَطرِ أَنَّ العلمَاءَ ثلاثةُ أقسامٍ الإحْدَادُ هو اجتنابُ الزِّينةِ والطِّيبِ والثِّيَابِ الجميلةِ هل يجبُ أَنْ تحتجِبَ المحادَّة عن الرِّجالِ؟ اللِّعانُ أَيْمانٌ مُؤكدةٌ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

| ٦٧٩                    | هل يجوزُ للمُلْتَقِطِ أَنْ يَنْسِبَهُ إلى نفسِه؟                       |
|------------------------|------------------------------------------------------------------------|
| ٦٨٢                    | جَوازُ الوَصِيَّةِ إلى شخصٍ بالنَّظرِ في أولادِه                       |
| ٦٨٢                    | جوازُ التَّنازعِ في النَّسَب والتَّخاصُمِ فيه                          |
| ገለኛ                    | العملُ بالشَّبَهُ                                                      |
| ገለኛ                    | العملُ بالاحتياطِ                                                      |
| ٦٨٥                    | إِذَا ادَّعي إِنْسَانٌ إلى غيرِ أهلِه وهو يعلمُ                        |
| ገለገ                    | مَنِ ادَّعى ما لَيْسَ له فليسَ منَّا                                   |
| ٦٨٧                    | مَنْ كَفَّرَ شخصًا ولَيْسَ بكافرٍ                                      |
| ٦٨٧                    | الخوارِجُ الَّذِينَ كَفَّروا عليَّ بنَ أبي طالبٍ رَضِوَلِيَّكُ عَنْهُ  |
| ٦٨٨                    | ليسَ مِن حقِّنا التَّكفيرُ أو التَّبديعُ أو التَّفسيقُ،                |
| ةِ الكُفْرِ من شِدَّةِ | لو أخطأً مِن شِدَّةِ الغَضَبِ حَتَّى لا يَمْلِكَ نفسَهُ، وتكلَّمَ بكلم |
| ٦٩٠                    | الغَضَبِالغَضَبِ                                                       |
| 797                    | أنَّ الحُكْمَ لَيْسَ بالأمْرِ الهَيِّنِ                                |
| 797                    | قصة موسى مع السَّحَرةِ مِن آلِ فرعونَ                                  |
| ٦٩٧                    | لا تُشترَطُ الحياةُ ما دامَ الرَّضاعُ مِن آدميةٍ                       |
| ٦٩٧                    | هل يُشْتَرَطُ أَنْ تكونَ المرضِعةُ مع زوجٍ أو لا يُشْتَرَطُ؟           |
| ٦٩٨                    | المرادُ بالخَمسِ رضعاتٍ                                                |
|                        | الأحكامُ المُترتِّبةُ على ثُبوت الرَّضاع:                              |
|                        | هل ينتقِلُ التَّحريمُ مِن الرَّاضعِ إلى إخوانِه وآبائِه وأمهاتِه؟      |
| ٧٠٣                    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                  |

| ٧٠٣                                    | أَنَّ حُكْمَ الحِجَابِ كَانَ مُتَأَخِّرًا                    |
|----------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| الفِتنةِ المؤديةِ إلى الفاحشةِ، ويُنهى | الرَّجل يُنهى أنْ ينظرَ إلى المرأة؛ خوفًا مِن                |
| V • £                                  | الرَّجلُ عن الخَلْوَةِ بالمرأةِ كذلك                         |
| لَدَعَ الواضِحاتِ٠٠٠                   | الواجبُ على المسلمِ ألَّا يَتَعَلَّقَ بِالْمُشْتَبِهَاتِ ويَ |
| ٔجانبِ                                 | لا يَحِلُّ للمرأةِ أَنْ تَكْشِفَ وجهَها للرِّجالِ الأ        |
| ٧٠٦                                    | يَحْرُمُ مِنَ الرَّضاعِ ما يَحْرُمُ مِن النَّسَبِ            |
| V•V                                    | أَنَّ عَمَّةَ الشَّخصِ عَمَّةٌ له ولذُرِّيتِه                |
| V • A                                  | سبعٌ محرماتٌ مِن النَّسَبِ                                   |
| V • A                                  | قُولُه ﷺ: «تُنْكَحُ الْمُرَّأَةُ لِأَرْبَعِ                  |
| V1•                                    | أنَّ الشهادةَ بالإرضاعِ تَكفي مِنِ امرأةٍ واحدةٍ             |
|                                        |                                                              |



## رَفَحُ مجس لالرَّجِي لالْجَثَّنِيَ لاَئِسكِي لانِيْرَ لاِنْزِودَ www.moswarat.com

## فهرس الموضوعات

| الصفحة        |                                                                                               | الموضوع       |
|---------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| ٥             | جُوبِ الطُّمَأْنِينَة فِي الرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ                                             | باب وُ-أ      |
| o             | عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: «ارْجِعْ فَصَلِّ، فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ»                              | -1.4          |
| ٩             | بِنْ فَوَاتِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                              | •             |
| ۲۲            | رَاءَةِ فِي الصَّلَاةِ                                                                        | باب الْقِ     |
| ۲۲            | عَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ: «لَا صَلَاةَ لِمَنْ لَمْ يَفْرَأُ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ»     | -1.8          |
| ۲۳            | بِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                              | م             |
| نْ صَلَاةِ    | عَنْ أَبِي قَتَادَةَ قَالَ: «كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَقْرَأُ فِي الرَّكْعَتَيْنِ الأُولَيَيْنِ مِ | -1.0          |
| ٣٠            | فَاقِحَةِ الكِتَابِ»فأَقِحَةِ الكِتَابِ»                                                      | الظُّهْرِ بِا |
| ٣٢            | بِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                              |               |
| ٣٣            | عَنْ جُبَيْرِ بْنِ مُطْعِمٍ: «قَرَأَ فِي المَغْرِبِ بِالطُّورِ»                               | -1.7          |
| ٣٥            |                                                                                               |               |
| لْآخِرَةَ» ٣٦ | عَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ: «كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ فِي سَفَرٍ فَصَلَّى الْعِشَاءَ ا         | -1.4          |
| ٣٧            | نْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:ن                                                               |               |
| ٣٩            | عَنْ عَائِشَةَ: «أَخْبِرُوهُ أَنَّ اللهَ يُحِبَّهُ»                                           | - <b>\</b> •A |
| ٤٠            | نْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                |               |
| ٥٣            | عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ: «فَلَوْ لَا صَلَّيْتَ بِـ (سَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ)»            |               |
| ٥٤            | نْ فَوَاتِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:ن                                                               |               |

| بابُ تركِ الجَهرِ بـ ﴿ بِنــــــــ اللَّهِ الرَّمْنَ الرَّحِيمِ ﴾                                                      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١١٠- عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ: كَانُوا يَسْتَفْتِحُونَ الصَّلَاةَ بِـ﴿ٱلْحَـمْدُ بِنَّهِ نَتِ                          |
| آلْعَـٰ لَمِينَ ﴾                                                                                                      |
| * ولمسلم: صَلَّيْتُ خَلَفَ النَّبِيِّ عَيْكَةً وَأَبِي بَكْرٍ، وَعُمَرَ، وَعُثْمَانَ، فَكَانُوا يَسْتَفْتِحُونَ        |
| بِ ﴿ ٱلْحَسَمُدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَسْلَمِينَ ﴾، لَا يَذْكُرُونَ ﴿ بِنسِهِ ٱللَّهِ ٱلزَّمْنَ ٱلرَّحِيهِ ﴾ فِي أَوَّلِ  |
| قِرَاءَةٍ، وَلَا فِي آخِرِهَا»                                                                                         |
| مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                       |
| بابُ سجودِ السَّهو                                                                                                     |
| ١١١ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: فَصَلَّى بِنَا رَكْعَتَيْنِ، ثُمَّ سَلَّمَ                                                |
| مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:٧١                                                                                     |
| ١١٢ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ بُحَيْنَةَ: «أَنَّ النَّبِيَّ عَيْكُ صَلَّى بِهِمُ الظَّهْرَ، فَقَامَ فِي الرَّكْعَتَيْنِ |
| الأُولَيَيْنِ لَمْ يَجْلِسْ»                                                                                           |
| باب المرور بين يدي المُصَلِّي                                                                                          |
| ١١٣ - عن أَبِي جُهَيْمٍ: «لَوْ يَعْلَمُ المَارُّ بَيْنَ يَدَيِ الْمُصَلِّي مَاذَا عَلَيْهِ»                            |
| مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                       |
| ١١٤ - عَنْ أَبِي سعيدٍ الخُدُرِي قَالَ: «إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ إِلَى شَيْءٍ يَسْتُرُهُ مِنَ النَّاسِ» ٩٩             |
| مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                       |
| ١١٥ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ: أَقْبَلْتُ رَاكِبًا عَلَى حِمَارٍ أَتَانٍ، وَأَنَا يَوْمَئِذٍ قَدْ نَاهَزْتُ    |
| الإحْتِلَامَ                                                                                                           |
| منْ فَوَائِد هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                         |

| قِبْلَتِهِ-       | ١١٦ – عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: «كُنْتُ أَنَامُ بَيْنَ يَدَيْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْةِ وَرِجْلَايَ فِي          |
|-------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۱۳               | فَإِذَا سَجَدَ غَمَزَنِي»                                                                                   |
| 110               | مِنْ فَوَاثِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                            |
| ١٢٠               | بابٌ جامعٌ                                                                                                  |
| تَيْنِ» ۱۲۰       | ١١٧ - عَنْ أَبِي قَتَادَةَ: «إِذَا دَخَلَ أَحَدُكُمُ المَسْجِدَ فَلا يَجْلِسْ حَتَّى يُصَلِّيَ رَكْعَ       |
| ١٢٢               | مِنْ فَوَاثِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                            |
| ١٣١               | ١١٨ - عَنْ زَيْدِ بْنِ أَرْقَمَ: «كُنَّا نَتَكَلَّمُ فِي الصَّلَاةِ، يُكَلِّمُ الرَّجُلُ صَاحِبَهُ»         |
| ١٣١               | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                            |
| ١٣٦               | ١١٩ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ، وَأَبِي هُرَيْرَةَ: «إِذَا اشْتَدَّ الْحَرُّ فَابْرُدُوا بِالصَّلَاةِ» |
| ١٣٧               | مِنْ فَوَاثِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                            |
| 144               | ٠١٢ - عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ: «مَنْ نَسِيَ صَلَاةً فَلْيُصَلِّهَا إِذَا ذَكَرَهَا»                        |
| 187               | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                            |
| عَلِيْدُ عِلَيْدُ | ١٢١- عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، أَنَّ مُعَاذَ بْنَ جَبَلٍ كَانَ يُصَلِّي مَعَ رَسُولِ ال               |
| ١٤٨               | عِشَاءَ الآخِرَةِ، ثُمَّ يَرْجِعُ إِلَى قَوْمِهِ                                                            |
| 189               |                                                                                                             |
| 107               | ١٢٢ - عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ: «كُنَّا نُصَلِّي مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ في شِدَّةِ الحَرِّ»                   |
| ١٥٦               | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                            |
| قِهِ مِنْهُ       | ١٢٣ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: «لَا يُصَلِّي أَحَدُكُمْ فِي الثَّوْبِ الْوَاحِدِ، لَيْسَ عَلَى عَاتِه         |
| 109               | شَيْءٌ")شيعُ عُلَّا اللهِ ا         |
| ۱٦٧               | ١٢٤ – عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ: «مَنْ أَكَلَ ثُومًا أَوْ بَصَلًا فَلْيَعْتَزِلْنَا»                   |

| ١٧٠.  | مِنْ فَوَاتِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 177   | * عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ: «مَنْ أَكَلَ الْبَصَلَ وَالثُّومَ وَالْكُرَّاثَ فَلَا يَقْرَبَنَّ مَسْجِدَنَا»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 179   | المحرابية أأنا أنته المتحربة ا |
| 179   | باب التشهد المنشهد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۱۸۹   | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|       | ١٢٦ - عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي لَيْلَى: «فَقُولُوا: اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آلِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 198   | مُحَمَّدٍ، كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 197   | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲٠٤   | ١٢٧ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ عَذَابِ القَبْرِ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 717   | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲۲.   | ١٢٨ - عَنْ أَبِي بَكْرٍ الصِّدِّيقِ: عَلِّمْنِي دُعَاءً أَدْعُو بِهِ فِي صَلَاتِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 770   | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲۳.   | ١٢٩ - عَنْ عَائِشَةَ: «سُبْحَانَكَ رَبَّنَا وَبِحَمْدِكَ اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 777   | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲۳٦   | باب الْوِتْر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲٤٠   | ١٣٠ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ: «مَثْنَى مَثْنَى، فَإِذَا خَشِيَ الصُّبْحَ صَلَّى وَاحِدَةً»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 7 2 1 | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|       | ١٣١ – عَنْ عَائِشَةَ: «مِنْ كُلِّ اللَّيْل قَدْ أَوْتَرَ رَسُولُ اللهِ عَلِيْةِ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|       | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|       | ١٣٢ - عَنْ عَائِشَةَ: «كَانَ رَسُولُ الله ﷺ يُصَلِّى مِنَ اللَّيْلِ ثَلَاثَ عَشْرَةَ رَكْعَةً »                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| ۲0٠       | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                     |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 704       | بابُ الذِّكْرِ عَقِبَ الصَّلَاة                                                                                      |
|           | ١٣٣ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ: «أَنَّ رَفْعَ الصَّوْتِ بِالذِّكْرِ حِينَ يَنْصَرِفُ النَّاسُ مِنَ            |
| 704       | المَكْتُوبَةِ»                                                                                                       |
| 708       | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                     |
| <b>70</b> | ١٣٤ - أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ يَقُولُ فِي دُبُرِ كُلِّ صَلَاةٍ مَكْتُوبَةٍ                                          |
| 777       | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                     |
| 777       | *- فِي لَفْظٍ: «كَانَ يَنْهَى عَنْ قِيلَ وَقَالَ، وَإِضَاعَةِ الْمَالِ، وَكَثْرَةِ السُّؤَالِ»                       |
| 771       | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                     |
|           | ١٣٥ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ فُقَرَاءَ الْمُسْلِمِينَ أَتَوْا رَسُولَ اللهِ ﷺ فَقَالُوا: يَا |
| 202       | _ 9 9                                                                                                                |
| 777       | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                     |
| 790       | ١٣٦ - عَنْ عَائِشَةَ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْةٍ صَلَّى فِي خَمِيصَةٍ لَهَا أَعْلَامٌ                                  |
| 797       | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                     |
| ۲ • ٤     | باب الجمع بَيْنَ الصَّلَاتَيْنِ فِي السَّفَر                                                                         |
|           | ١٣٧ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ: «كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَجْمَعُ فِي السَّفَرِ بَيْنَ صَلَاةِ                  |
| ۳.0       | الظُّهْرِ وَالْعَصْرِ»ُ                                                                                              |
| ۳.9       | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                     |
| 417       | بابُ قصرِ الصَّلَاةِ فِي السَّفَرِ                                                                                   |
|           | ١٣٨ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ: «صَحِبْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ فَكَانَ لا يَزِيدُ فِي السَّفَرِ                      |
| 417       | عَلَى رَكْعَتَيْنِ»َ                                                                                                 |

| ۲۳. | باب صَلَاة الجُمُعَة                                                                                     |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۳. | ١٣٩ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ: «مَنْ جَاءَ مِنْكُمُ الجُمُعَةَ فَلْيَغْتَسِلْ»                     |
| ٣٤٠ | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                         |
| 454 | ٠١٤٠ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ: «كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَخْطُبُ الْخُطْبَتَيْنِ»                     |
| 454 | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الحَدِيثِ:                                                                          |
| ٣٤٤ | ١٤١ - عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ: «جَاءَ رَجُلٌ وَالنَّبِيُّ ﷺ يَخْطُبُ النَّاسَ يَوْمَ الجُمُعَةِ»  |
| 450 | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                         |
| 401 | ١٤٢ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: «إِذَا قُلْتَ لِصَاحِبِكَ: أَنْصِتْ»                                        |
| 404 |                                                                                                          |
|     | ١٤٣ - عَنْ سَهِل بْنُ سَعْدِ السَّاعِدِيُّ أَنَّ رِجَالًا تَكَارَوْا فِي مِنْبَر رَسُولِ اللهِ ﷺ مِنْ    |
| 400 | أَيِّ عُودٍ هُوَ فَقَالَ سَهِلٌ                                                                          |
| 401 | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                         |
| 401 | ١٤٤ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: «مَنِ اغْتَسَلَ يَوْمَ الجُمُعَةِ، ثُمَّ رَاحَ فِي السَّاعَةِ الأُولى»      |
| 409 | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                         |
| ۲٦١ | ١٤٥ - عَنْ سَلَمَةَ بْنِ الأَكْوَعِ: «كُنَّا نُصَلِّي مَعَ رَسُولِ اللهِ عَيْكِيَّ الجُمْعَةَ»           |
| ٣٦٢ | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                         |
| ۴٦٤ | ١٤٦ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: «كَانَ النَّبِيُّ عَيْكَ يَقْرَأُ فِي صَلَاةِ الْفَجْرِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ» |
|     | باب صَلَاةِ العِيدَيْنِ                                                                                  |
|     | ١٤٧ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ: «كَانَ النَّبِيُّ ﷺ وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ يُصَلُّونَ الْعِيدَيْنِ |
| ٣٧٣ | قَبْلَ الخُطْيَةِ»                                                                                       |

| ٣٧٦                                 | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                       |
|-------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| ى بَعْدَ الصَّلَاةِ ٣٨٥             | ١٤٨ - عَنِ البَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ: خَطَبَنَا النَّبِيُّ عَلَيْهُ يَوْمَ الأَضْحَ       |
| ٣٨٨                                 | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                       |
| ۳۹٦                                 | ١٤٩ - عَنْ جُنْدَبٍ: صَلَّى النَّبِيُّ عَيْكَ لَهُ مَ النَّحْرِ، ثُمَّ خَطَبَ          |
| ٣٩٦                                 | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                       |
| يُ جَهَنَّمَ»                       | • ١٥ - عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ: «تَصَدَّقْنَ، فَإِنَّ أَكْثَرَكُنَّ حَطَد       |
| ٤٠٩                                 | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                       |
| في الْعِيدَيْنِ الْعَوَاتِقَ» ٤٢١   | ١٥١ - عَنْ أُمِّ عَطِيَّةَ: «أَمَرَنَا -تَعْنِي النَّبِيِّ عَيْلَةً - أَنْ نُخْرِجَ فِ |
| ٤٣٣                                 | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                       |
| £ 7 V                               | باب صَلَاةِ الكُسُوف                                                                   |
| للهِ عِيْلِيْةِ                     | ١٥٢ - عَنْ عَائِشَةَ، أَنَّ الشَّمْسَ خَسَفَتْ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ ال                 |
| ٤٣٠                                 | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                       |
| بَاتِ اللهِ يُحَوِّفُ اللهُ بِهِمَا | ١٥٣ - عَنْ أَبِي مَسْعُودٍ: «إِنَّ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ آيتَانِ مِنْ آبَ              |
| ٤٣٢                                 | عِبَادَهُ"عِبَادَهُ"                                                                   |
| £٣٤                                 | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                       |
| £٣V                                 | ١٥٤ - عَنْ عَائِشَةَ: خَسَفَتِ الشَّمْسُ فِي عَهْدِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ               |
|                                     | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                       |
| ξο•                                 | كِتَابُ الْحَجِّ                                                                       |
|                                     | بَابُ المَوَاقِيتِ                                                                     |
| المَدِينَةِ» ١٩٥٤                   | ٢١٦ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ: «أَنَّ رَسُولَ اللهِ وَقَّتَ لِأَهْلِ           |

| ٤٦٣. | ٧١٧ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ: «يُهِلُّ أَهْلُ المَدِينَةِ مِنْ ذِي الحُلَيْفَةِ»                                                       |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٦٥. | بَابُ مَا يَلْبَسُ الْمُحْرِمُ مِنَ الشِّيابِ                                                                                                 |
|      | ٢١٨ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ: «لَا يَلْبَسِ الْقَمِيصَ، وَلَا الْعَمَائِمَ، وَلا السَّرَاوِيلَاتِ،                                     |
| ٤٦٨. | وَلَا الْبَرَانِسَ»                                                                                                                           |
| ٤٧٥  | ٢١٩ - عَنْ عَبْدِ الله بْن عَبَّاس: «مَنْ لَمْ يَجِد نَعْلين فَليلبس الْخُفين»                                                                |
| ٤٧٧  | · ٢٢ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ: «لَبَيْكَ اللَّهُمَّ لَبَيْكَ، لَبَيْكَ لَا شَرِيكَ لَكَ لَبَيْكَ»                                      |
| ٤٨٠  | ٢٢١ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: «لَا يَحِلُّ لِإِمْرَأَةٍ تُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ أَنْ تُسَافِرَ»                                  |
| ٤٨٤  | بَابُ الفِديَةِبنابُ الفِديَةِ                                                                                                                |
|      | ٢٢٢ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَعْقِلٍ قَالَ: «جَلَسْتُ إِلَى كَعْبِ بْنِ عُجْرَةَ، فَسَأَلَتُهُ عَنِ                                          |
| ٤٨٤  | الْفِدْيَةِ؟أ                                                                                                                                 |
| ٤٨٧  | بَابُ حُرِمَةِ مَكةَ                                                                                                                          |
| ٤٨٧  | ٣٢٣ - «إِنَّ مَكَّةَ حَرَّمَهَا اللهَ تَعَالَى، وَلَمْ يُحَرِّمْهَا النَّاسُ                                                                  |
|      | ٢٢٤ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ: «لَا هِجْرَةَ بَعْدَ الْفَتْحِ، وَلَكِنْ جِهَادٌ وَنِيَّةٌ، وَإِذَا                                      |
| ٤٩١  | اسْتُنْفِرْتُمْ؛ فَانْفِرُوا»                                                                                                                 |
| ٤٩٤  | بَابُ مَا يَجُوزُ قَتْلُهُبَابُ مَا يَجُوزُ قَتْلُهُ                                                                                          |
| ٤٩٤  | ٠٢٢ - عَنْ عَائِشَةَ: «خَمْسٌ مِنَ الدَّوَابِّ كُلُّهُنَّ فَاسِقٌ، يُقْتَلْنَ فِي الْحَرَمِ»                                                  |
| १९७  | بَابُ دُخُولِ مَكةَ وغَيرِهِ                                                                                                                  |
|      | ٢٢٦ - عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ: «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ دَخَلَ مَكَّةَ عَامَ الْفَتْحِ، وَعَلَى رَأْسِهِ المِغْفَرُ»                           |
| ٤٩٦  | المِغْفَرُ»                                                                                                                                   |
|      | <ul> <li>٢٢٧ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ: «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ دَخَلَ مَكَّةَ مِنْ كَدَاءٍ، مِنَ الثَّنِيَّةِ</li> <li>ن ون.</li> </ul> |
| ٤٩٨  | الْعُلْمَا»الْعُلْمَا»                                                                                                                        |

|       | •                                                                                                                                                                                                                             |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | ٢٢٨ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ: «دَخَلَ رَسُولُ اللهِ ﷺ الْبَيْتَ، وَأُسَامَةُ بْنُ زَيْدٍ،                                                                                                                                |
| १११   | و بِالأَنْ وَعَنَمَانَ بِنَ طَلِيحَهُ *                                                                                                                                                                                       |
| 0 • • | ٢٢٩ - عَنْ عُمَرَ رَضِحَالِلَهُ عَنْهُ «إِنِّي لَأَعْلَمُ أَنَّكَ حَجَرٌ، لَا تَضُرُّ وَلَا تَنْفَعُ»                                                                                                                         |
|       | · ٢٣٠ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ: «لَـهَّا قَدِمَ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَأَصْحَابُهُ مَكَّةً. فَقَالَ                                                                                                                         |
| 0 • • | الْمُشْرِكُونَ: إِنَّهُ يَقْدَمُ عَلَيْكُمْ قَوْمٌ وَهَنَتْهُمْ حُمَّى يَثْرِبَ»                                                                                                                                              |
|       | <ul> <li>٢٣١ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ: «رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ حِينَ يَقْدَمُ مَكَّةَ إِذَا اسْتَلَمَ</li> </ul>                                                                                                       |
| ٥٠١   | الرُّكْنَ الْأَسْوَدَ»                                                                                                                                                                                                        |
| 0 • 1 | ٢٣٢ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ: «طَافَ النَّبِيُّ ﷺ فِي حَجَّةِ الْوَدَاعِ عَلَى بَعِيرٍ » ٢٣٢ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ: «لَمْ أَرَ النَّبِيَّ ﷺ يَسْتَلِمُ مِنَ الْبَيْتِ إِلاَّ الرُّكْنَيْنِ الْيَانِيَيْنِ» |
|       | ٣٣٣ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْن عُمَّر: «لَمْ أَرَ النَّبِيِّ عِلِيٍّ يَسْتَلِمُ مِنَ الْبَيْتِ إِلاَّ الرُّكْنَيْنِ                                                                                                              |
| 0.1   | الْيَانِيَيْنِ»أَنَّأَنَّأَنَّأَنَّأَنَّ الْيَانِيَيْنِ                                                                                                                                                                       |
| 0.4   | يَاتُ التَّمتِعِ                                                                                                                                                                                                              |
| ٥٠٣   |                                                                                                                                                                                                                               |
|       | ٧٣٥ - عَنْ عَبْدِ الله بْنِ عُمَرَ: «تَمَتَّعَ رَسُولُ الله ﷺ في حَجَّةِ الْوَدَاعِ بِالْعُمْرَةِ إِلَى                                                                                                                       |
| ٥٠٣   | الحَجِّ وَأَهْدَى»                                                                                                                                                                                                            |
|       | ٣٣٠ عَنْ حَفْصَةَ زَوْجِ النَّبِيِّ ﷺ: «يَا رَسُولَ اللهِ، مَا شَأْنُ النَّاسِ حَلُّوا مِنَ<br>**                                                                                                                             |
| ٥٠٤   | الْعُمْرَةِ»الْعُمْرَةِ»الله الْعُمْرَةِ الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                               |
| ٥٠٤   | ٢٣٧ - عَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنٍ: «أُنْزِلَتْ آيَةُ المُتْعَةِ فِي كِتَابِ اللهِ تَعَالَى»                                                                                                                                  |
|       | كَيفِيةُ التَّمتُّعِكَيفِيةُ التَّمتُّعِ                                                                                                                                                                                      |
|       | يَرَ عَلَيْ مِنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَ                                                                                                                                                                        |
|       | ,                                                                                                                                                                                                                             |
| - 1 - | ( " A " )                                                                                                                                                                                                                     |
|       | <ul> <li>٢٣٨ - عَنْ عَائِشَةَ رَضَالِيَهُ عَنْهَا: «فَتَلْتُ قَلَائِدَ هَدْي رَسُولِ اللهِ عَلَيْةِ»</li> <li>٢٣٩ - عَنْ عَائِشَةَ رَضَالِيَهُ عَنْهَا قَالَتْ: «أَهْدَى رَسُولُ اللهِ عَلِيَةٍ مَرَّةً غَنَمًا»</li> </ul>   |

| ٥٢٠ | ٢٤٠ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَآيلَهُ عَنْهُ: «أَنَّ نَبِيَّ اللهِ ﷺ رَأَى رَجُلًا يَسُوقُ بَدَنَةً»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۰۲۰ | ٢٤١ - عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ: «أَمَرَنِي رَسُولُ اللهِ ﷺ أَنْ أَقُومَ عَلَى بُدْنِهِ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ١٢٥ | ٢٤٢ - عَنْ زِيَادِ بْنِ جُبَيْرٍ قَالَ: «رَأَيْتُ ابْنَ عُمَرَ أَتَى عَلَى رَجُلٍ قَدْ أَنَاخَ بَدَنَتَهُ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۲۲٥ | بَابُ الغُسْلِ لِلمُحْرِمِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|     | ٢٤٣ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ حُنَيْنٍ: «أَنَّ عَبْدَ اللهِ بْنَ عَبَّاسٍ وَالمِسْوَرَ بْنَ خَحْرَمَةَ اخْتَلَفَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲۲٥ | بِالْأَبْوَاءِ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٥٢٣ | بِالابواءِ" بِالابواءِ اللهُمْرَةِ بالأبواءِ المُحَمِّرةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|     | عِنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ: «أَهَلَّ النَّبِيُّ عَلَيْهِ وَأَصْحَابُهُ بِالحَجِّ وَلَيْسَ مَعَ أَحَدٍ مِنْهُمْ هَدْيٌ غَيْرَ النَّبِيِّ عَبْدِ اللهِ: «أَهَلَّ النَّبِيُّ وَطَلْحَةَ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٥٢٣ | مِنْهُمْ هَدْيٌ غَيْرَ النَّبِيِّ عَيْكَ وَطَلْحَةً »                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|     | ٧٤٥ - عَنْ جَابِرٍ رَضَيَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: «قَدِمْنَا مَعَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْتُ وَنَحْنُ نَقُولُ: لَبَيْكَ<br>بالحَجِّ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٥٢٣ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | رِ ٢٤٦ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ رَضَالِتُهُ عَنْهُا قَالَ: «قَدِمَ النَّبِيُّ ﷺ وَأَصْحَابُهُ صَبِيحَةَ<br>وَالعَة هُ مُلِّرِنَ وَالحَجِّ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٥٢٣ | راجو تهول في المستعمل |
|     | ٧٤٧ - عَنْ عُرْوَةَ بْنِ الزُّبَيْرِ قَالَ: «سُئِلَ أُسَامَةُ بْنُ زَيْدٍ -وَأَنَا جَالِسٌ - كَيْفَ كَانَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 370 | رَسُولَ اللهِ ﷺ يَسِيرُ حِينَ دَفْعُ؟»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     | ٢٤٨ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ: «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ وَقَفَ فِي حَجَّةِ الْوَدَاعِ. فَجَعَلُوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 078 | يسالونه»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 370 | ٧٤٩ عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ يَزِيدَ النَّخَعِيِّ: «أَنَّهُ حَجَّ مَعَ ابْنِ مَسْعُودٍ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|     | ٠٥٠ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِلَهُ عَنْهَا: أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «اللَّهُمَّ ارْحَمِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|     | الْمُحَلِّقِينَ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 070 | ٢٥١ - عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: «أَنَّ صَفِيَّةَ بِنْتَ حُيَيٍّ زَوْجَ النَّبِيِّ عَلِيً كَاضَتْ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| ٢٥٢ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ: «أُمِرَ النَّاسُ أَنْ يَكُونَ آخِرُ عَهْدِهِمْ بِالْبَيْتِ» ٥٢٥                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٥٣ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ: «اسْتَأْذَنَ الْعَبَّاسُ بْنُ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ رَسُولَ اللهِ ﷺ: أَنْ                               |
| يَبِيتَ بِمَكَّةَ لَيَالِيَ مِنًى»                                                                                                         |
| ٢٥٤ - عَنِ ابْنِ عُمَرَ: «جَمَعَ النَّبِيُّ عَيْكَ بَيْنَ المَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ»                                                         |
| بَابُ المُحْرِم يأْكُلُ مِن صَيدِ الحلالِ                                                                                                  |
| ٧٥٥ - عَنْ َ أَبِي قَتَادَةَ الْأَنْصَارِيِّ: «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ خَرَجَ حَاجًّا فَخَرَجُوا مَعَهُ» ٧٨٥                                 |
| ٢٥٦- عَنِ الصَّعْبِ بْنِ جَثَّامَةَ اللَّيْثِيِّ رَضِّالِيَّهُ عَنْهُ «أَنَّهُ أَهْدَى إِلَى النَّبِيِّ عَيَالِيَّهُ حِمَارًا              |
| وَحْشِيًّا»                                                                                                                                |
| كتابُ البيوعكتابُ البيوع                                                                                                                   |
| ٧٥٧ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ: «إِذَا تَبَايَعَ الرَّجُلانِ، فَكُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا بِالخِيَارِ» ٥٣٠                              |
| ٢٥٨ - عَنْ حَكِيم بْن حِزَامٍ: «الْبَيِّعَانِ بِالخِيَارِ مَا لَمْ يَتَفَرَّقَا»                                                           |
| بابُ ما نُهِيَ عنْهُ منَ البُيوعِب ١٣٥                                                                                                     |
| <ul> <li>٢٥٩ - عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الحُدْرِيِّ رَضَى لِللَّهِ عَنْهُ: «أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلِيْ نَهَى عَنِ الْمُنَابَذَةِ» ٢٥٩</li> </ul> |
| ٢٦٠ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: «لا تَلَقَّوُا الرُّكْبَانَ، وَلا يَبِعْ بَعْضُكُمْ عَلَى بَيْعِ بَعْضٍ » ٥٣١                                 |
| رَبُولَ اللهِ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ: «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ نَهَى عَنْ بَيْعِ حَبَلِ الْحَبَلَةِ» ٥٣١                              |
| ٢٦٢ – عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِلَهُ عَنْهَا: «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ نَهَى عَنْ بَيْعِ الثَّمَرَةِ» ٣٢٥                         |
| ٢٦٣ - عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ: «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ نَهَى عَنْ بَيْعِ الشِّ إرِ حَتَّى                              |
| تُزْهِيَ»تُرْهِيَ»ت                                                                                                                        |
| ٢٦٤ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ رَضَالِيَّةُعَنْهُمَا قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللهِ ﷺ أَنْ تُتَلَقَّى                                  |
| الرُّكْبَانُ»الرُّكْبَانُ»                                                                                                                 |

| ٢٦٠ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضِّى لِللهُ عَنْهُمَا قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنِ الْمُزَابَنَةِ» ٣٢٠                              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢٦٠- عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ رَضَالِيَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «نَهَى النَّبِيُّ عَلِيٍّ عَنِ الْمُخَابَرَةِ<br>الْمُحَاقَلَةِ»              |
| ٢٦٧ - عَنْ أَبِي مَسْعُودٍ: «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ نَهَى عَنْ ثَمَنِ الْكَلْبِ، وَمَهْرِ الْبَغِيِّ،                                            |
| ِحُلْوَانِ الْكَاهِنِ»<br>٢٦- عَنْ رَافِعِ بْنِ خَدِيجٍ: «ثَمَنُ الْكَلْبِ خَبِيثٌ، وَمَهْرُ الْبَغِيِّ خَبِيثٌ، وَكَسْبُ<br>لِحَجَّامِ خَستٌ». |
| لحَجَّامِ خَبِيثٌ»لله لمُحَامِ خَبِيثٌ»                                                                                                         |
| ُبُ العَرَايَا وغير ذَلِكَ                                                                                                                      |
| <ul> <li>٢٦ - عَنْ زَيْدِ بْنِ ثَابِتٍ رَضَى لَيْكُ عَنْهُ ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَيْنِي وَخَصَ لِصَاحِبِ الْعَرِيَّةِ أَنْ</li> </ul>          |
| يعَهَا بِخُرْصِهَا»عَهَا بِخُرْصِهَا»                                                                                                           |
| ٧٧- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِيَّكُ عَنْهُ: «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ رَخَّصَ فِي بَيْعِ الْعَرَايَا» ٣٤                                        |
| ٧٧ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِلَهُ عَنْهَا: «مَنْ بَاعَ نَخْلًا قَدْ أُبِّرَتْ فَثَمَرُهَا لِلْبَائِعِ» ٣٤ ٥                        |
| ٢٧ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ: «مَنِ ابْتَاعَ طَعَامًا فَلا يَبِعْهُ حَتَّى يَسْتَوْفِيَهُ» ٣٤ ٥                                           |
| ٢٧- عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ: «إنَّ اللهَ وَرَسُولَهُ حَرَّمَ بَيْعَ الْخَمْرِ وَالْمَيْتَةِ وَالخِنْزِيرِ                                |
| الأَصْنَامِ»ا ٥٣٥                                                                                                                               |
| بُ السَّلَمِ                                                                                                                                    |
| ٢٧ – عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ قَالَ: «قَدِمَ رَسُولُ اللهِ ﷺ الْمَدِينَةَ، وَهُمْ يُسْلِفُونَ فِي                                        |
| شَّارِ»                                                                                                                                         |
| بُ الشُّروطِ في البَيْعِ ٣٧٥                                                                                                                    |
| ٢٧ – عَنْ عَائِشَةَ: «َجَاءَتْنِي بَرِيرَةُ، فَقَالَتْ: كَاتَبْتُ أَهْلِي عَلَى تِسْعِ أَوَاقٍ» ٥٣٨                                             |
| مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                                                |

| ٧٧٦ - عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ رَضَالِلَهُ عَنْهُمَا، أَنَّهُ كَانَ يَسِيرُ عَلَى جَمَلٍ فَأَعْيَا ٥٥٨                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:٩٥٥                                                                                            |
| ٧٧٧ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَيَلِيَّهُ عَنْهُ قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللهِ عَيَظِيْهُ أَنْ يَبِيعَ حَاضِرٌ لِبَادٍ، وَلا     |
| تَنَاجَشُوا»                                                                                                                   |
| بابُ الرِّبا والصَّرْفِ١٧٥                                                                                                     |
| ٢٧٨ - عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ: «الذَّهَبُ بِالذَّهَبِ رِبًا إِلَّا هَاءَ وَهَاءَ» ٧١٥                                     |
| ٧٧٩ - عن أبي سعيد الخدري: «لَا تَبِيعُوا الذَّهَبَ بِالذَّهَبِ إِلَّا مِثْلًا بِمِثْلٍ» ٧٥٥                                    |
| ٠٨٠ - «أَوَّهْ عَيْنُ الرِّبَا، لَا تَفْعَلْ، وَلَكِنْ إِذَا أَرَدْتَ أَنْ تَشْتَرِيَ التَّمْرَ» ٧٦٥                           |
| ٢٨١ - نَهَى رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنْ بَيْعِ الْوَرِقِ بِالذَّهَبِ دَيْنًا                                                          |
| ٧٨٢- عَنْ أَبِي بَكْرَةَ رَضَالِيُّهُ عَنْهُ قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنِ الْفِضَّةِ بِالْفِضَّةِ،                       |
| وَالذَّهَبِ بِالذَّهَبِ بِالذَّهَبِ»مُ                                                                                         |
| بابُ الرَّهْنِ وغيرِهِ                                                                                                         |
| ٣٨٣ - عَنْ عَائِشَةَ رَضَالِيَّهُ عَنْهَا: «أَنَّ النَّبِيَّ عَيَالِيَّةُ اشْتَرَى طَعَامًا مِنْ يَهُودِيِّ إِلَى أَجَلٍ » ٢٨٣ |
| مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:٧٥٥                                                                                            |
| ٢٨٤ - عن أبي هريرة: «مَطْلُ الغَنِيِّ ظُلْمٌ، فَإِذَا أُتْبِعَ أَحَدُكُمْ عَلَى مَلِيٍّ فَلْيَتْبَعْ» ٥٩٣                      |
| مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                               |
| <ul><li>٢٨٥ - وعن أبي هريرة: «مَنْ أَدْرَكَ مَالَهُ بِعَيْنِهِ عِنْدَ رَجُلِ -أَوْ إِنْسَانٍ - قَدْ أَفْلَسَ</li></ul>         |
| فَهُوَ أَحَقُّ بِهِ مِنْ غَيْرِهِ»فَهُو أَحَقُّ بِهِ مِنْ غَيْرِهِ»                                                            |
| مِنْ فَوَاتِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                               |
| ٢٨٦ – عَنْ جَابِرِ رَضَٰوَلِيَّكُ عَنْهُ: «جَعَلَ رَسُولُ اللهِ ﷺ الشُّفْعَةَ فِي كُلِّ مَالٍ لَمْ يُقْسَمْ» ٢٠٤               |

| 7.٧ | ٢٨٧ - عَنِ ابْنِ عُمَرَ «إِنْ شِئْتَ حَبَسْتَ أَصْلَهَا، وَتَصَدَّقْتَ بِهَا»                                                 |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 717 | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                              |
|     | ٢٨٨ - عَنْ زَيْدِ بْنِ أَسْلَمَ: حَمَلْتُ عَلَى فَرَسٍ فِي سَبِيلِ اللهِ، فَأَضَاعَهُ الَّذِي كَانَ                           |
| ٦١٧ |                                                                                                                               |
| 717 | ٢٨٩ - وعن ابن عباسٍ: «الْعَائِدُ فِي هِبَتِهِ، كَالْعَائِدِ فِي قَيْئِهِ»                                                     |
| ۸۱۲ |                                                                                                                               |
| 719 | · ٢٩٠ عَنِ النُّعْمَانِ بْنِ بَشِيرٍ: «أَفَعَلْتَ هَذَا بِوَلَدِكَ كُلِّهِمْ؟»                                                |
| ٦٢. | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                              |
|     | ٢٩١ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ «أَنَّ النَّبِيَّ عَيْكَ عَامَلَ أَهْلَ خَيْبَرَ بِشَطْرِ مَا يَخْرُجُ مِنْهَا            |
| 777 | مِنْ غَرْ ٍ أَوْ زَرْع»                                                                                                       |
| 777 | ٢٩٢ - عَنْ رَافِعِ بْنِ خَدِيجٍ قَالَ: «كُنَّا أَكْثَرَ الأنْصَارِ حَقْلًا، وَكُنَّا نُكْرِي الأرْضَ»                         |
|     | ٢٩٣ - عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ: «قَضَى رَسُولُ اللهِ ﷺ بِالْعُمْرَى لِمَنْ وُهِبَتْ لَهُ»                               |
| ٦٢٣ | ٢٩٤ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: (لا يَمْنَعَنَّ جَارٌ جَارَهُ: أَنْ يَغْرِزَ خَشَبَةً فِي جِدَارِهِ»                             |
| ٦٢٣ | <ul> <li>٢٩٥ عَنْ عَائِشَةَ: «مَنْ ظَلَمَ قِيدَ شِبْرٍ مِنَ الأَرْضِ: طُوِّقَهُ مِنْ سَبْعِ أَرَضِينَ»</li> </ul>             |
| 375 | بابُ اللَّقَطَةِ                                                                                                              |
|     | ٢٩٩ - عَنْ زَيْدِ بْنِ خَالِدٍ الجُهَنِيِّ: «اعْرِفْ وِكَاءَهَا وَعِفَاصَهَا، ثُمَّ عَرِّفْهَا سَنَةً فَإِنْ                  |
|     | لَمْ تُعْرَفْ فَاسْتَنْفِقْهَا ﴾                                                                                              |
|     | ·<br>كتابُ النّكاحِكتابُ النّكاحِ                                                                                             |
|     | <ul> <li>٣٠٤ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ قَالَ: «يَا مَعْشَرَ الشَّبَابِ، مَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمُ الْبَاءَةَ</li> </ul> |
| 770 | فَلْيَتَزَ وَّ جْ»فَلْيَتَزَ وَّ مِنْ اللَّهِ عَلَيْتَزَ وَّ مِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَل                     |

|     | ٥٠٣- عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ: «مَا بَالُ أَقْوَامٍ قَالُوا كَذَا؟ لَكِنِّي أُصَلِّي وَأَنَامُ وَأَصُومُ                                                                                             |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 770 | وَافْطِرُ، وَاتْزُوْجُ النَّسَاءَ»                                                                                                                                                                   |
| 770 | ٣٠٦ عَنْ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَاصٍ: رَدَّ رَسُولُ اللهِ ﷺ عَلَى عُثْمَانَ بْنِ مَظْعُونِ التَّبَتُّل                                                                                                 |
| 770 | ٣٠٦ - عَنْ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَاصٍ: رَدَّ رَسُولُ اللهِ ﷺ عَلَى عُثْمَانَ بْنِ مَظْعُونٍ التَّبَتُّلَ  ٣٠٧ - عن أُمِّ حَبِيبَةَ «لَوْ أَنَّهَا لَمْ تَكُنْ رَبِيبَتِي فِي حَجْرِي مَا حَلَّتْ لِي» |
| ٦٣٠ | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                                                                                                     |
|     | ٣٠٨ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ: ﴿ لَا يُجْمَعُ بَيْنَ الْمُرْأَةِ وَعَمَّتِهَا، وَلَا بَيْنَ الْمُرْأَةِ                                                                               |
| ۲۳۲ | وَخَالَتِهَا»                                                                                                                                                                                        |
|     | ٣٠٩ عَنْ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرٍ: «إِنَّ أَحَقَّ الشُّرُوطِ أَنْ تُوفُوا بِهِ: مَا اسْتَحْلَلْتُمْ بِهِ                                                                                                |
| 777 | الْفُرُّوجَ»                                                                                                                                                                                         |
| ٦٣٣ |                                                                                                                                                                                                      |
| ٦٣٤ | ٣١١ - عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ: أَنَّ النَّبِيَّ عَلِيًٰ بَهَى عَنْ نِكَاحِ الْمُتْعَةِ يَوْمَ خَيْبَرَ                                                                                       |
| 748 |                                                                                                                                                                                                      |
| 740 | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                                                                                                     |
|     | ٣١٣- عَنْ عَائِشَةَ: «أَتُرِيدِينَ أَنْ تَرْجِعِي إِلَى رِفَاعَةَ؟ لَا، حَتَّى تَذُوقِي عُسَيْلَتَهُ،                                                                                                |
| ٦٣٧ | و ر ہ ر                                                                                                                                                                                              |
| ٦٣٩ | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                                                                                                     |
| 781 | ٣١٤ - عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ: «مِنْ السُّنَّةِ إِذَا تَزَوَّجَ الْبِكْرَ عَلَى الثَّيِّبِ»                                                                                                         |
|     | ٣١٥ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُا: «لَوْ أَنَّ أَحَدَهُمْ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَأْتِيَ أَهْلَهُ قَالَ: بِسْمِ                                                                               |
| 787 | اللهِ»                                                                                                                                                                                               |
| 787 | ٣١٦ عَنْ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرِ: «إِيَّاكُمْ وَالدُّنُّولَ عَلَى النِّسَاءِ»                                                                                                                          |

| 754 | بابُ الصَّدَاقِ                                                                                                     |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 754 | ٣١٧ – عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكِ، «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ أَعْتَقَ صَفِيَّةَ»                                          |
| 722 | ٣١٨ - عَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدٍ: «هَلْ عِنْدَكَ مِنْ شَيْءٍ تُصْدِقُهَا؟»                                             |
|     | ٣١٩- عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ رَضَى اللَّهُ عَنْهُ: يَا رَسُولَ اللهِ تَزَوَّجْتُ امْرَأَةً، قَالَ: «مَا            |
| 727 | أَصْدَقْتَهَا؟» قَالَ: وَزْنَ نَوَاةٍ مِنْ ذَهَبٍ                                                                   |
| 727 | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                    |
| 70. | كتابُ الطَّلاقِ                                                                                                     |
| 70. | ٣٢٠ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَيَ لِيَنَهُ عَنْهَا: أَنَّهُ طَلَّقَ امْرَأَتَهُ وَهِيَ حَائِضٌ               |
| २०१ | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                    |
|     | ٣٢١- عَنْ فَاطِمَةَ بِنْتِ قَيْسٍ، أَنَّ أَبَا عَمْرِو بْنَ حَفْصٍ طَلَّقَهَا الْبَتَّةَ، وَهُوَ غَائِبٌ،           |
| 707 |                                                                                                                     |
| ۸٥٢ | مِنْ فَوَاتِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                    |
| 778 | بابُ العِدَّةِ                                                                                                      |
| 777 | ٣٢٢ - عَنْ سُبَيْعَةَ الأَسْلَمِيَّةِ «أَنَّهَا كَانَتْ تَحْتَ سَعْدِ بْنِ خَوْلَةَ»                                |
| ٦٦٥ | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                                    |
|     | ٣٢٣ - عَنْ زَيْنَبَ بِنْتِ أُمِّ سَلَمَةَ: «لا يَحِلُّ لامْرَأَةٍ تُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ أَنْ تُحِدَّ |
| 779 | عَلَى مَيِّتٍ فَوْقَ ثَلاثٍ»عَلَى مَيِّتٍ فَوْقَ ثَلاثٍ»                                                            |
| 779 | ٣٢٤ - عَنْ أُمِّ: «لا تُحِدُّ امْرَأَةٌ عَلَى مَيِّتٍ فَوْقَ ثَلاثٍ»                                                |
|     | ٣٢٥- عَنْ أُمِّ سَلَمَةَ: جَاءَتْ امْرَأَةٌ إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنَّ               |
| ٦٧١ | ابْنَتِي تُوْفِي عَنْهَا زَوْجُهَا                                                                                  |

| ٦٧٤ | كتابُ اللِّعانِ                                                                                           |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | ٣٢٦ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ: أَنَّ فُلانَ بْنَ فُلانٍ قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَرَأَيْتَ أَنْ     |
| ٦٧٤ | لَوْ وَجَدَ أَحَدُنَا امْرَأَتُهُ عَلَى فَاحِشَةٍ، كَيْفَ يَصْنَعُ؟                                       |
| ٦٨٠ | ٣٢٧ - عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ: «أَنَّ رَجُلًا رَمَى امْرَأَتَهُ، وَانْتَفَى مِنْ وَلَدِهَا»         |
|     | ٣٢٨- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: «جَاءَ رَجُلٌ مِنْ بَنِي فَزَارَةَ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ فَقَالَ: إِنَّ    |
| ٦٨٠ | امْرَأَتِي وَلَدَتْ غُلامًا أَسْوَدَ»                                                                     |
| ۱۸۲ | ٣٢٩ عَنْ عَائِشَةَ: اخْتَصَمَ سَعْدُ بْنُ أَبِي وَقَاصٍ وَعَبْدُ بْنُ زَمْعَةَ فِي غُلامٍ                 |
| 717 | مِنْ فَوَائِدِ هَذَا الْحَدِيثِ:                                                                          |
| ٦٨٤ | ٣٣٠- عَنْ عَائِشَةَ: إِنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ دَخَلَ عَلَيَّ مَسْرُورًا، تَبْرُقُ أَسَارِيرُ وَجْهِهِ        |
| ٦٨٤ | ٣٣١ - عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الخُدْرِيِّ قَالَ: ذُكِرَ الْعَزْلُ لِرَسُولِ اللهِ ﷺ                            |
| ٦٨٤ | ٣٣٢ - عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ قَالَ: «كُنَّا نَعْزِلُ وَالْقُرْ آنُ يَنْزِلُ»                      |
| ٦٨٤ | ٣٣٣ - عَنْ أَبِي ذَرٍّ رَضِّ َلِيَّكُ عَنْهُ: «لَيْسَ مِنْ رَجُلٍ ادَّعَى لِغَيْرِ أَبِيهِ»               |
| 797 | كتابُ الرَّضاع                                                                                            |
| 797 | ٣٣٤ - عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ: «لا تَحِلُّ لِي، يَحْرُمُ مِنَ الرَّضَاعِ مَا يَحْرُمُ مِنَ النَّسَبِ»١        |
| ٧٠١ | . بات بو                                                                                                  |
| ٧٠١ | ٣٣٦- إِنَّ أَفْلَحَ أَخَا أَبِي الْقُعَيْسِ اسْتَأْذَنَ عَلَيَّ بَعْدَمَا أُنْزِلَ الحِجَابُ              |
| ٧٠٢ | مِنْ فَوَائِلِهِ هَذَا الْحَلِيثِ:                                                                        |
| ٧٠، | ٣٣٧- وَعَنْهَا: «يَا عَائِشَةُ، أُنْظُرْنَ مَنْ إِخْوَانْكُنَّ؟ فَإِنَّمَا الرَّضَاعَةُ مِنَ المَجَاعَةِ» |
| ٧٠  | ٣٣٨- عَنْ عُقْبَةَ بْنِ الحَارِثِ: «كَيْفَ وَقَدْ زَعَمَتْ أَنْ قَدْ أَرْضَعَتْكُمَا؟!»                   |
| ٧١  | ٣٣٩- عَنْ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ: «الخَالَةُ بِمَنْزِلَةِ الأُمِّ»                                       |

| v 1 % | فهرس الآيات              |
|-------|--------------------------|
| ٧٣١   | فهرس الأحاديث والآثار    |
| ٧٥٧   | فهرس الفوائدفهرس الفوائد |
| ۸٠٣   | فهرس الموضوعات           |





## www.moswarat.com



